






OKUYUCUYA
● Bu kitapta ve di¤er çal›flmalar›m›zda evrim teorisinin çöküflüne özel bir yer ay-
r›lmas›n›n nedeni, bu teorinin her türlü din aleyhtar› felsefenin temelini olufltur-
mas›d›r. Yarat›l›fl› ve dolay›s›yla Allah'›n varl›¤›n› inkar eden Darwinizm, 140 y›l-
d›r pek çok insan›n iman›n› kaybetmesine ya da kuflkuya düflmesine neden olmufl-
tur. Dolay›s›yla bu teorinin bir aldatmaca oldu¤unu gözler önüne sermek çok
önemli bir imani görevdir. Bu önemli hizmetin tüm insanlar›m›za ulaflt›r›labilme-
si ise zorunludur. Kimi okuyucular›m›z belki tek bir kitab›m›z› okuma imkan› bu-
labilir. Bu nedenle her kitab›m›zda bu konuya özet de olsa bir bölüm ayr›lmas› uy-
gun görülmüfltür.

● Belirtilmesi gereken bir di¤er husus, bu kitaplar›n içeri¤i ile ilgilidir. Yazar›n tüm
kitaplar›nda imani konular, Kuran ayetleri do¤rultusunda anlat›lmakta, insanlar
Allah'›n ayetlerini ö¤renmeye ve yaflamaya davet edilmektedirler. Allah'›n ayetle-
ri ile ilgili tüm konular, okuyan›n akl›nda hiçbir flüphe veya soru iflareti b›rakma-
yacak flekilde aç›klanmaktad›r. 

Bu anlat›m s›ras›nda kullan›lan samimi, sade ve ak›c› üslup ise kitaplar›n yediden
yetmifle herkes taraf›ndan rahatça anlafl›lmas›n› sa¤lamaktad›r. Bu etkili ve yal›n
anlat›m sayesinde, kitaplar "bir solukta okunan kitaplar" deyimine tam olarak uy-
maktad›r. Dini reddetme konusunda kesin bir tav›r sergileyen insanlar dahi, bu ki-
taplarda anlat›lan gerçeklerden etkilenmekte ve anlat›lanlar›n do¤rulu¤unu inkar
edememektedirler.

● Bu kitap ve yazar›n di¤er eserleri, okuyucular taraf›ndan bizzat okunabilece¤i
gibi, karfl›l›kl› bir sohbet ortam› fleklinde de okunabilir. Bu kitaplardan istifade et-
mek isteyen bir grup okuyucunun kitaplar› birarada okumalar›, konuyla ilgili ken-
di tefekkür ve tecrübelerini de birbirlerine aktarmalar› aç›s›ndan yararl› olacakt›r.

● Bunun yan›nda, sadece Allah'›n r›zas› için yaz›lm›fl olan bu kitaplar›n tan›nma-
s›na ve okunmas›na katk›da bulunmak da büyük bir hizmet olacakt›r. Çünkü ya-
zar›n tüm kitaplar›nda ispat ve ikna edici yön son derece güçlüdür. Bu sebeple di-
ni anlatmak isteyenler için en etkili yöntem, bu kitaplar›n di¤er insanlar taraf›ndan
da okunmas›n›n teflvik edilmesidir.

● Kitaplar›n arkas›na yazar›n di¤er eserlerinin tan›t›mlar›n›n eklenmesinin ise
önemli sebepleri vard›r. Bu sayede kitab› eline alan kifli, yukar›da söz etti¤imiz
özellikleri tafl›yan ve okumaktan hoflland›¤›n› umdu¤umuz bu kitapla ayn› vas›f-
lara sahip daha birçok eser oldu¤unu görecektir. ‹mani ve siyasi konularda yarar-
lanabilece¤i zengin bir kaynak birikiminin bulundu¤una flahit olacakt›r.

● Bu eserlerde, di¤er baz› eserlerde görülen, yazar›n flahsi kanaatlerine, flüpheli
kaynaklara dayal› izahlara, mukaddesata karfl› gereken adaba ve sayg›ya dikkat
edilmeyen üsluplara, burkuntu veren ümitsiz, flüpheci ve ye'se sürükleyen anla-
t›mlara rastlayamazs›n›z.



Onlar iman edenler ve (Allah'tan) 

sak›nanlard›r. Müjde, dünya hayat›nda ve

ahirette onlar›nd›r. Allah'›n sözleri için

de¤ifliklik yoktur. ‹flte büyük 'kurtulufl ve 

mutluluk' budur. 

(Yunus Suresi, 63-64)

HARUN YAHYA

MÜM‹NLER‹N
MUTLULU⁄U



YAZAR ve ESERLER‹ HAKKINDA

Harun Yahya müstear ismini kullanan yazar Adnan Oktar, 1956 y›l›nda An-
kara'da do¤du. ‹lk, orta ve lise ö¤renimini Ankara'da tamamlad›. Daha sonra
‹stanbul Mimar Sinan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi'nde ve ‹stanbul
Üniversitesi Felsefe Bölümü'nde ö¤renim gördü. 1980'li y›llardan bu yana,
imani, bilimsel ve siyasi konularda pek çok eser haz›rlad›. Bunlar›n yan› s›ra,
yazar›n evrimcilerin sahtekarl›klar›n›, iddialar›n›n geçersizli¤ini ve Darwi-
nizm'in kanl› ideolojilerle olan karanl›k ba¤lant›lar›n› ortaya koyan çok önem-
li eserleri bulunmaktad›r.

Harun Yahya'n›n eserleri yaklafl›k 30.000 resmin yer ald›¤› toplam 45.000
sayfal›k bir külliyatt›r ve bu külliyat 57 farkl› dile çevrilmifltir.

Yazar›n müstear ismi, inkarc› düflünceye karfl› mücadele eden iki peygam-
berin hat›ralar›na hürmeten, isimlerini yad etmek için Harun ve Yahya isimle-
rinden oluflturulmufltur. Yazar taraf›ndan kitaplar›n kapa¤›nda Resulullah'›n
mührünün kullan›lm›fl olmas›n›n sembolik anlam› ise, kitaplar›n içeri¤i ile il-
gilidir. Bu mühür, Kuran-› Kerim'in Allah'›n son kitab› ve son sözü, Peygam-
berimiz (sav)'in de hatem-ül enbiya olmas›n› remzetmektedir. Yazar da, yay›n-
lad›¤› tüm çal›flmalar›nda, Kuran'› ve Resulullah'›n sünnetini kendine rehber
edinmifltir. Bu suretle, inkarc› düflünce sistemlerinin tüm temel iddialar›n› tek
tek çürütmeyi ve dine karfl› yöneltilen itirazlar› tam olarak susturacak "son
söz"ü söylemeyi hedeflemektedir. Çok büyük bir hikmet ve kemal sahibi olan
Resulullah'›n mührü, bu son sözü söyleme niyetinin bir duas› olarak kullan›l-
m›flt›r. 

Yazar›n tüm çal›flmalar›ndaki ortak hedef, Kuran'›n tebli¤ini dünyaya ulafl-
t›rmak, böylelikle insanlar› Allah'›n varl›¤›, birli¤i ve ahiret gibi temel imani
konular üzerinde düflünmeye sevk etmek ve inkarc› sistemlerin çürük temel-
lerini ve sapk›n uygulamalar›n› gözler önüne sermektir.

Nitekim Harun Yahya'n›n eserleri Hindistan'dan Amerika'ya, ‹ngiltere'den
Endonezya'ya, Polonya'dan Bosna Her-

sek'e, ‹spanya'dan Brezilya'ya, Malez-
ya'dan ‹talya'ya, Fransa'dan Bulgaris-

tan'a ve Rusya'ya kadar dünyan›n
daha pek çok ülkesinde be¤eniyle

okunmaktad›r. ‹ngilizce, Frans›zca,
Almanca, ‹talyanca, ‹spanyolca, Por-
tekizce, Urduca, Arapça, Arnavutça,

Rusça, Boflnakça, Uygurca, Endonez-
yaca, Malayca, Bengoli, S›rpça, Bulgar-

ca, Çince, Kishwahili (Tanzanya'da kulla-
n›l›yor), Hausa (Afrika'da yayg›n olarak



kullan›l›yor), Dhivelhi (Mauritus'ta kullan›l›yor), Danimarkaca ve ‹sveçce gibi
pek çok dile çevrilen eserler, yurt d›fl›nda genifl bir okuyucu kitlesi taraf›ndan
takip edilmektedir. 

Dünyan›n dört bir yan›nda ola¤anüstü takdir toplayan bu eserler pek çok in-
san›n iman etmesine, pek ço¤unun da iman›nda derinleflmesine vesile olmakta-
d›r. Kitaplar› okuyan, inceleyen her kifli, bu eserlerdeki hikmetli, özlü, kolay an-
lafl›l›r ve samimi üslubun, ak›lc› ve ilmi yaklafl›m›n fark›na varmaktad›r. Bu
eserler süratli etki etme, kesin netice verme, itiraz edilemezlik, çürütülemezlik
özellikleri tafl›maktad›r. Bu eserleri okuyan ve üzerinde ciddi biçimde düflünen
insanlar›n, art›k materyalist felsefeyi, ateizmi ve di¤er sapk›n görüfl ve felsefe-
lerin hiçbirini samimi olarak savunabilmeleri mümkün de¤ildir. Bundan sonra
savunsalar da ancak duygusal bir inatla savunacaklard›r, çünkü fikri dayanak-
lar› çürütülmüfltür. Ça¤›m›zdaki tüm inkarc› ak›mlar, Harun Yahya Külliyat›
karfl›s›nda fikren ma¤lup olmufllard›r.

Kuflkusuz bu özellikler, Kuran'›n hikmet ve anlat›m çarp›c›l›¤›ndan kaynak-
lanmaktad›r. Yazar›n kendisi bu eserlerden dolay› bir övünme içinde de¤ildir,
yaln›zca Allah'›n hidayetine vesile olmaya niyet etmifltir. Ayr›ca bu eserlerin ba-
s›m›nda ve yay›nlanmas›nda herhangi bir maddi kazanç hedeflenmemektedir.

Bu gerçekler göz önünde bulunduruldu¤unda, insanlar›n görmediklerini
görmelerini sa¤layan, hidayetlerine vesile olan bu eserlerin okunmas›n› teflvik
etmenin de, çok önemli bir hizmet oldu¤u ortaya ç›kmaktad›r.

Bu de¤erli eserleri tan›tmak yerine, insanlar›n zihinlerini buland›ran, fikri
karmafla meydana getiren, kuflku ve tereddütleri da¤›tmada, iman› kurtarmada
güçlü ve keskin bir etkisi olmad›¤› genel tecrübe ile sabit olan kitaplar› yaymak
ise, emek ve zaman kayb›na neden olacakt›r. ‹man› kurtarma amac›ndan ziya-
de, yazar›n›n edebi gücünü vurgulamaya yönelik eserlerde bu etkinin elde edi-
lemeyece¤i aç›kt›r. Bu konuda kuflkusu olanlar varsa, Harun Yahya'n›n eserleri-
nin tek amac›n›n dinsizli¤i çürütmek ve Kuran ahlak›n› yaymak oldu¤unu, bu
hizmetteki etki, baflar› ve samimiyetin aç›kça görüldü¤ünü okuyucular›n genel
kanaatinden anlayabilirler. 

Bilinmelidir ki, dünya üzerindeki zulüm ve karmaflalar›n, Müslümanlar›n
çektikleri eziyetlerin temel sebebi dinsizli¤in fikri hakimiyetidir. Bunlardan
kurtulman›n yolu ise, dinsizli¤in fikren ma¤lup edilmesi, iman hakikatlerinin
ortaya konmas› ve Kuran ahlak›n›n, insanlar›n kavray›p yaflayabilecekleri flekil-
de anlat›lmas›d›r. Dünyan›n günden güne daha fazla içine çekilmek istendi¤i
zulüm, fesat ve kargafla ortam› dikkate al›nd›¤›nda bu hizmetin elden geldi¤in-
ce h›zl› ve etkili bir biçimde yap›lmas› gerekti¤i aç›kt›r. Aksi halde çok geç kal›-
nabilir.

Bu önemli hizmette öncü rolü üstlenmifl olan Harun Yahya Külliyat›,
Allah'›n izniyle, 21. yüzy›lda dünya insanlar›n› Kuran'da tarif edilen huzur ve
bar›fla, do¤ruluk ve adalete, güzellik ve mutlulu¤a tafl›maya bir vesile olacakt›r.



Bu kitapta kullan›lan ayetler, Ali Bulaç'›n haz›rlad›¤›

"Kur'an-› Kerim ve Türkçe Anlam›" isimli mealden al›nm›flt›r.

Birinci Bask›: Kas›m 2002

‹kinci Bask›: Kas›m 2005

Üçüncü Bask›: Mart 2006

Dördüncü Bask›: A¤ustos 2006

ARAfiTIRMA
YAYINCILIK

Talatpafla Mah. Emirgazi Caddesi

‹brahim Elmas ‹fl Merkezi 

A Blok Kat 4 Okmeydan› - ‹stanbul  

Tel: (0 212) 222 00 88

Bask›: Seçil Ofset

100. Y›l Mahallesi MAS-S‹T Matbaac›lar Sitesi

4. Cadde No: 77 Ba¤c›lar-‹stanbul

Tel: (0 212) 629 06 15

www.harunyahya.org - www.harunyahya.net



‹ Ç ‹ N D E K ‹ L E R

G‹R‹fi..............................................................................................................................8

CAH‹L‹YE TOPLUMU MUTSUZDUR ..................................................................11

Dünya hayat› onlar› aldat›r ................................................................................11

Yapt›klar› herfley tutkulu bir 'oyalanmad›r' ....................................................14

Dünya üzerindeki herfley bir 'süstür' ................................................................18

Sahip olduklar› herfley bir 'övünme' konusudur ............................................20

Herfleye bir 'ço¤alma' tutkusuyla ba¤lan›rlar ..................................................24

Allah'tan baflka ilahlar edinmifllerdir ................................................................28

Yanl›fl bir kader inançlar› vard›r ........................................................................36

Samimiyetsizli¤i prensip edinmifllerdir ............................................................40

MUTSUZLU⁄UN SES‹: fiEYTAN ..........................................................................43

fieytan insanlara vesvese verir............................................................................43

fieytan umutsuzluk ve çaresizlik telkini verir..................................................45

fieytan duygusall›k telkini verir ........................................................................49

fieytan›n hileli düzeni zay›ft›r ............................................................................51

MUTLULU⁄UN SIRRI: ALLAH'IN RIZASI ........................................................53

SÜREKL‹ MUTLULUK MÜM‹NLER‹ND‹R ........................................................59

Dünyada iken müjdelenirler ..............................................................................59

Allah'›n rahmeti ve ihsan›yla sevinirler ............................................................61

Allah'a teslimiyetleri çok güçlüdür ..................................................................63

EN MUTLU ‹NSANLAR: PEYGAMBERLER ......................................................66

Hz. ‹brahim............................................................................................................67

Hz. Zekeriya ..........................................................................................................69

Hz. Yusuf ve babas› Hz. Yakup ..........................................................................70

‹MANIN GET‹RD‹⁄‹ MUTLULUK VE KAZANDIRDI⁄I GÜZELL‹KLER....73

Nefle kazand›r›r ....................................................................................................73

Güç kazand›r›r ......................................................................................................75

fievk kazand›r›r ....................................................................................................77

Fiziksel güzellik ve sa¤l›k kazand›r›r ................................................................79

Hikmetle bakan bir iç göz kazand›r›r................................................................82

SONSUZ MUTLULUK MEKANI: CENNET ........................................................85

SONUÇ........................................................................................................................90



G‹R‹fi

İnsanların hayatları boyunca yapmak istedikleri, gerçekleştirmeyi ar-

zuladıkları birbirinden farklı birçok amaçları ve planları vardır. İlk bakış-

ta birbirlerinden farklı görünse de, bu amaçlar temel bir noktada bir-

leşmektedir. Bu temel nokta, insanların yaşadıkları hayattan olabilecek

en fazla menfaati elde ederek, mutlu ve huzurlu bir yaşam sürmeleridir.

Elde edilen menfaatler ne kadar fazla olursa, buna bağlı olarak duyula-

cak olan mutluluk ve rahatlık da o denli fazla olacaktır. Bu yüzden tüm

insanlar farklı yollar ve yöntemler izleyerek, bu ortak amaca ulaşmayı

hedeflemekte ve bunun için ömürleri boyunca büyük bir çaba harca-

maktadırlar. Ancak Allah'ın rızasını arayan ve ahireti gerçek yurt olarak

benimseyen salih müminler dışındaki insanlar, tüm bu isteklerini ger-

çekleştirip, hedeflerine ulaşsalar da sonuç yine değişmemektedir. Mut-

suzluk ve buna bağlı olarak da sıkıntı dolu, kasvetli bir hayat... 

Günümüzde insanların büyük bir kısmı bir türlü gerçek huzuru yaka-

layamadıklarından, onca çabaya, çalışmaya ve yorgunluğa rağmen bir

türlü mutlu olamadıklarından şikayetçidirler. Böyle bir sonuçla karşılaş-

malarının sebebi ise, insanların mutluluğu yanlış yerde, yanlış kimseler-

de bulacaklarına inanmış olmalarıdır. Kimisi için mutluluk elde edeceği

maddi zenginliktedir; böylece parasını istediği gibi harcayacak, elde et-

mek istediği şeylere sahip olabilecek ve her geçen gün bir öncekine gö-

re daha fazla şey tüketebilecektir. Bu insanlar için tüketmek, tüm güzel-

likleri ve zevkleri tatmak hayatlarının en büyük mutluluk kaynağıdır. Bu

istekleri ise dipsiz bir kuyu gibidir; hiçbir zaman sonu gelmez. Bunun

sonucunda da ortaya elde ettikleri hiçbir şeyden memnun olmayan, sü-

8



rekli daha fazlasını, daha iyisini isteyen ve bu sayede mutlu olup daha ra-

hat bir hayat sürebileceklerini zanneden insanlar çıkar. Ancak bu çaba-

ları onlara sadece geçici bir mutluluk kazandırır.

Allah Kuran'da, "İnkar edenler ateşe sunulacakları gün, (onlara

şöyle denir:) "Siz dünya hayatınızda bütün 'güzellikleriniz ve

zevklerinizi tüketip yok ettiniz, onlarla yaşayıp-zevk sürdünüz. İş-

te yeryüzünde haksız yere büyüklenmeniz (istikbarınız) ve fasık-

lıkta bulunmanızdan dolayı, bugün alçaltıcı bir azap ile cezalandı-

rılacaksınız." (Ahkaf Suresi, 20) ayetiyle, insanların dünya hayatında aç-

gözlülük ve nankörlükle elde ettikleri bu sahte mutluluğu, ahirette son-

suz bir mutsuzluğa çevireceğini bildirmiştir.

Kimi insan içinse mutluluk, herkes tarafından tanınmak, herkesin sev-

diği, beğendiği, peşinden koştuğu bir kişi olmaktır. Herkes ona özenip

onu taklit edecek, yaptığı herşey ile insanların hayranlığını kazanacaktır.

Bunu ne kadar çok başarır, insanların gözüne ne kadar girer, ne kadar

dikkatlerini çekerse, kendini o derece mutlu hissedecektir. 

Kimisi için de mutluluk, yaşadığı sıkıntılı ve monoton hayattan biraz

olsun kurtulmak, sorunlarını unutmaktır. Buna bağlı olarak, mutlu olabil-

mek için hayatında birtakım 'değişiklikler' yapmalıdır. Sıra dışı olmalı, de-

ğişik giyinmeli, kısacası 'marjinal' bir hayat sürerek, farklı olan herşeyi

denemelidir. Ya da değişik yerler görmeli, gezmeli, yeni insanlar tanıma-

lıdır. Çevresindeki insanların dikkatini ne kadar üzerinde toplarsa ken-

dini o denli farklı görecek, bu da ona büyük bir zevk verecektir. Bu şe-

kilde hareket ederek hayatına renk katacağını ve yaşadığı mutsuzluktan

kurtulacağını sanır. Dolayısıyla bu insanlar için mutluluk, 'değişiklik' veya

'farklı olmak' demektir.

Ancak tüm bu insanların elde ettikleri mutluluklar sahte ve geçicidir.

Sadece yaşanılan o ana mahsustur; bu an bittiğinde duyulan mutluluk da

sona erer ve kişi yine eski monoton ve sıkıntılı hayatına geri döner. De-

ğişen bir şey yoktur; kişi kendini sadece kısa bir süre için rahatlatmıştır.

Bu süre ister bir gün, ister bir ay, ister bir yıl olsun, insanlar mutluluğun

9



sırrını bilmedikleri için, elde ettikleri sonuç hep aynıdır. Allah, hayatları

boyunca Allah'ı ve ahireti unutarak, tamamen kendi istek ve tutkularına

göre yaşayan bu insanların durumunu "Bunların örneği, ateş yakan

adamın örneğine benzer; (ki onun ateşi) çevresini aydınlattığı za-

man, Allah onların aydınlığını giderir ve göremez bir şekilde ka-

ranlıklar içinde bırakıverir." (Bakara Suresi, 17) ayetiyle haber verir.

Allah, ayetlerinden uzak bir yaşam süren bu insanların 'göremez bir şe-

kilde sürekli olarak karanlıklar içinde kalacaklarını' bildirmiştir. İnsanlar

kendilerini yaratan Allah'ın emirlerine uymadıkları ve kendilerini yara-

tan Rabbimizi unutarak yaşadıkları için, Allah onların mutluluğa ulaşma

çabalarını her defasında boşa çıkarmaktadır. Peygamberimiz (sav) dün-

yanın geçici bir kazanç sağladığını, gerçek kazanç sağlamanın ahirete yö-

nelmekle olduğunu hatırlatmıştır:

"Ey insanlar! Dünya peşin verilen bir metaıdır. İyi de kötü de ondan

nasibini alır. Ahiret ise sadık bir vaaddir. Orada Kadir olan Melik

hükmeder. Hak yerini bulur. Batıl ise zail olur. Ey insanlar, ahiret

evladı olun, dünya uşağı olmayın. Zira evlat anaya tabidir. (Yani dün-

ya çocuğu olursanız, dünya gibi mahvolmaya layık olursunuz.)

Allah'dan korku üzerine amel ediniz. Biliniz ki amelleriniz sizinle

yüzleşecektir. Ve yine sizler mutlaka Allah'a mülaki olacaksınız (ka-

vuşacaksınız). Kim zerre miktarı hayır yaparsa onu görecek ve kim

de zerre miktarı şer yaparsa onu görecek." (G. Ahmed Ziyaüddin,

Ramuz El Hadis, 1. cilt, Gonca Yayınevi,  İstanbul, 1997, 184/4)

İşte bu kitapta gerçek mutluluğun kaynağının ne olduğunu, nerede,

hangi koşullarda gerçekten mutlu ve huzurlu olunabileceğini Kuran

ayetleri ışığında anlatacağız.

Ancak bundan önce, Allah'ın Kuran ile bildirdiği gerçeklerden ve Ku-

ran ahlakından uzak bir yaşam sürdükleri için 'cahiliye toplumu' olarak

adlandırılan insanların, sürekli sıkıntı ve mutsuzluk içinde olmalarının

nedenlerini kısaca inceleyelim.

10



CAH‹L‹YE TOPLUMU MUTSUZDUR

Dünya hayatı onları aldatır

İman etmeyen insanlar inkarlarına bir dayanak bulabilmek için, 'sadece

bu dünya vardır ahiret yoktur' şeklinde çarpık bir mantık öne sürerler.

Bu düşünceleri doğrultusunda, bu dünyada istedikleri herşeyi yapabile-

ceklerini düşünürler. Oysa Allah ahiret gününde tüm insanları dünya ha-

yatında yapıp ettiklerinden sorguya çekeceğini bildirmiştir:

Onlar dediler ki: "Bu dünya hayatımızdan başkası yoktur.

Ve bizler diriltilecek değiliz." Rablerinin karşısında durdu-

rulduklarında onları bir görsen: (Allah:) "Bu, gerçek değil

mi?" dedi. Onlar: "Evet, Rabbimiz hakkı için" dediler.

(Allah:) "Öyleyse inkâr edegeldikleriniz nedeniyle azabı ta-

dın" dedi. (Enam Suresi, 29-30)

Ancak inkar edenler Allah'ın bildirdiği bu gerçeği gözardı ederler ve ha-

yatlarını sadece dünya hayatını elde edebilme amacı üzerine kurarlar. Bu

dünyada daima güçlü olanların kazanacağına inandıklarından, mutlu ve hu-

zurlu bir hayat için mutlaka maddi açıdan güçlü olmaları gerektiğine ina-

nırlar. Bu maddi gücü elde ettiklerinde istedikleri herşeye ulaşabilecekle-

rini sanırlar. Oysa Allah dünya hayatını insanlar için bir imtihan yeri ola-

rak yaratmıştır. Bu nedenle Allah'ın "Yoksa insana 'her arzu edip di-

lekte bulunduğu' şey mi var?" (Necm Suresi, 24) ayetiyle bildirdiği gi-

bi, dünya hayatındaki herşey insanların arzu ettikleri gibi gerçekleşmeye-

bilir. İnsanlar kimi zaman çok istedikleri bir şeye hiç ulaşamayabilir ya da

sahip olduklarını, kazandıklarını ani bir olayla kaybedebilirler.

Şimdi toplumdaki tüm insanların bu psikolojiye sahip olduklarını

11



düşünün. Böyle bir ortamda insanlar birbirlerine mutsuzluk ve sıkıntıdan

başka bir şey veremezler. Herkes sadece kendi menfaatlerinin peşinde

olduğu için, bu insanların birbirlerine güzel ahlak gösterip birlik beraber-

lik içinde yaşamaları imkansızdır. Her fırsatta çıkarları çatıştığı için sü-

rekli olarak birbirleriyle mücadele halindedirler. Allah, "...Sen onları

birlik sanırsın, oysa kalpleri paramparçadır. Bu, şüphesiz onların

akletmeyen bir kavim olmaları dolayısıyla böyledir." (Haşr Suresi,

14) ayetiyle bu insanların aralarındaki menfaat çatışmaları nedeniyle dost

olamadıklarını ve 'kalplerinin paramparça' olduğunu haber vermiştir. Bu-

nun sebebi, Allah'ın ayette de belirttiği gibi insanların akletmemeleridir.

Peki insanların akledemedikleri nedir? Allah, bunun cevabını bir ayette

şöyle vermiştir:

Dünya hayatı yalnız bir oyun ve bir oyalanmadan başkası de-

ğildir. Korkup-sakınmakta olanlar için ahiret yurdu gerçekten

daha hayırlıdır. Yine de akıl erdirmeyecek misiniz? (Enam Su-

resi, 32)

Allah, dünya hayatının bir oyalanmadan ibaret olduğunu, asıl hayatın ise

ahirette yaşanacağını bildirmiştir. İnkar edenlerin akledemedikleri ise işte

budur; bu kimseler gerçek yurdun ahiret hayatı olduğunu kabul etmeye

yanaşmamaktadırlar. Bundan dolayı da asıl hayatları sandıkları dünya haya-

tında amansız bir menfaat yarışına girmekte ve bu yarış nedeniyle kendi-

leri kadar birbirlerini de sürekli olarak zarara uğratmakta ve mutsuz et-

mektedirler.

Allah dünya hayatınının bir 'oyun ve oyalanma' olduğunu bildirmiştir.

İnkar edenlerin, Allah'ın rızasını gözetmek yerine, her işlerini nefislerinin

kendilerine emrettiği şekilde gerçekleştirmeleri, yaptıkları tüm işlerin tıp-

kı bir oyunda olduğu gibi, anlamsız ve değersiz hale gelmesine neden olur.

Bu insanların yaptıkları ve elde ettikleri şeyler kendileri için çok değerli-

dir; ama aslında yaptıklarının gerçek anlamda hiçbir değeri yoktur. Çünkü

bu işleri Allah'ın rızasını gözeterek yapmamışlardır. Dolayısıyla gerçekte o

işlerle sadece vakit geçirip oyalanmışlardır. Allah Katında yalnızca Allah'ın

rızasını kazanmak için yapılan salih amellerin ve iyiliklerin bir değeri var-

12



dır. Herhangi bir şeyi değerli kılan, onu elde etmede gösterilen çaba, har-

canan güç ya da para değil, tüm bunların yapılmasında yalnızca Allah'ın rı-

zasının gözetilmesidir. Örneğin bir iş adamı hayatı boyunca birçok işler

başarmış, büyük yatırımlar yapmış, adını dünyaya duyurmuş olsa bile, tüm

bunları Allah'ın rızasını kazanma niyetiyle yapmamışsa, yaptıklarının gerçek

anlamda bir değeri olduğundan söz edilemez. Bir şeyin değeri, onun

Allah'ın rızasına uygun olup olmadığı ya da Allah'ın rızasını kazanmak için

kullanılıp kullanılmadığına bağlıdır. Dolayısıyla insanların yaptıkları işin ne

olduğu önemli değil, bunu ne niyetle yaptıkları önemlidir. Yapılan harca-

maların miktarı önemli değil, ne niyetle harcandığı önemlidir. Allah yapı-

lan ibadetlerde önemli olanın insanların niyetleri olduğunu bir ayette şöy-

le bildirir:

...Onların etleri ve kanları kesin olarak Allah'a ulaşmaz, ancak

O'na sizden takva ulaşır... (Hac Suresi, 37)

Sadece, Allah'ın rızası için yapılan bir işin Allah Katında bir geçerliliği ve

değeri vardır. Cahiliye insanları ise kendilerine Allah'ın rızasını amaç edin-

medikleri için, her ne kadar önemli işler yapıyor gibi görünseler de, aslın-

da harcadıkları tüm bu çaba boşa gitmektedir. Allah inkar edenlerin bu du-

rumunu bir ayette şöyle açıklamaktadır:

Onların, dünya hayatındaki bütün çabaları boşa gitmişken,

kendilerini gerçekte güzel iş yapmakta sanıyorlar. (Kehf Sure-

si, 104)

Allah'ın kendilerine verdiği imkanları, Allah'ın rızasını kazanma amacıyla

hareket etmedikleri için, boş ve zararlı şeyler uğrunda harcarlar. Dünya

malına olan düşkünlükleri nedeniyle, sürekli olarak sahip olduklarını kay-

betmenin korkusunu yaşarlar. Hiç beklemedikleri bir anda, hiç tahmin et-

medikleri bu olay nedeniyle zarara uğrayabileceklerini ve ellerindekini

kaybedebileceklerini bilmek onları büyük bir huzursuzluğun içine sürük-

ler. Dolayısıyla ne kadar güzel işler yapsalar ya da ne kadar çok menfaat

elde etseler de, içlerindeki bu kaybetme korkusu onları sürekli mutsuz ve

sıkıntılı kılar. 

İnkar edenler sahip olduklarının gerçek değerinin ve kendilerine veriliş

13



amacının şuurunda değillerdir. Bu nedenle de ellerindeki imkanları

Allah'ın rızasını kazanabilecekleri hayırlı işler için kullanmak yerine, sade-

ce dünya hayatını ölçü alarak düşüncesizce sarf ederler. Örneğin kumar

oynayıp bir anda tüm mallarını, hatta itibarlarını kaybedebilirler. Ya da da-

ha da zenginleşmek için haksız yollardan gelir elde etmeye çalışabilirler.

Fakat unutulmamalıdır ki yapılan her yanlış veya adaletsiz işin sonu mut-

laka hüsranla sonuçlanır. Allah, Kendi rızasına uymayan insanların zarara

uğrayacaklarını, bu insanlar için dünya hayatındaki herşeyin bir sorun ve

bir üzüntü kaynağı olabileceğini bu gibi vesilelerle insanlara göstermekte-

dir. Ahiret hayatına inanmayan insanların bu üzüntü ve stresi yaşamaları-

nın sebebi ise, Allah'ın dininden yüz çevirmeleri ve dünya hayatına hırsla

bağlanmış olmalarıdır.

Yaptıkları herşey tutkulu bir 'oyalanmadır'

Önceki bölümde anlatıldığı gibi, kendisine Allah'ın rızasını amaç edin-

meden yaşayan her insan için hayat bir aldatmacadan farksız hale gel-

mektedir. Dolayısıyla insanlar asıl olarak sonsuz ahiret hayatını hedefle-

yip, ona yönelik olarak çalışacakları yerde, dünyanın kısa süreli tutku ve

eğlencelerine saplanıp kalmaktadırlar. 

Gaflet gözüyle bakan bu insanlar için, dünya hayatında insanları Allah'ın

rızasını kazanmaktan alıkoyan ve Allah'ı unutturan birçok iş bulunmakta-

dır. Aslında tüm bunlar Allah'ın insanları denemek için verdiği nimetler-

dir, ama bu kimseler için bunlar vakit geçirecek ve tutkuyla bağlanılan uğ-

raşlar haline gelmiştir. Allah Kuran'da hangi nimetlerin insanlar için birer

tutku haline geldiğini şöyle bildirmektedir:

Kadınlara, oğullara, kantar kantar yığılmış altın ve gümüşe,

salma güzel atlara, hayvanlara ve ekinlere duyulan tutkulu

şehvet insanlara 'süslü ve çekici' kılındı. Bunlar, dünya haya-

tının metaıdır. Asıl varılacak güzel yer Allah Katında olan-

dır. (Al-i İmran Suresi, 14)

Bazı insanlar gerçek amaçları olan Allah'ın rızası yerine kendilerine bir-

takım dünyevi amaçlar edindikleri için, dünya nimetleriyle tutkulu bir oya-

14



lanma içine girmişlerdir. Tüm bunlar onları her geçen gün Allah'tan daha

da uzaklaştırmakta ve daha da şiddetli bir şekilde dünyaya bağlamaktadır.

Allah'ın rızasını kazanma çabası içerisinde olmadıkları ve ahirette hesap

vereceklerini düşünmedikleri için Allah'ın dünya hayatında kendilerine

verdiği kısıtlı süreyi hiç düşünmeden boş işler için harcayabilmektedirler.

Örneğin yapacak bir işi olmayan kimse gün boyunca penceresinden baka-

rak evinin önünden geçen insanları seyreder, okuduğu dergileri defalarca

yeniden karıştırır, komşularının dedikodusunu yapar, faydası olmayan te-

levizyon programlarını seyreder, internet veya bilgisayar oyunlarıyla boşa

vakit geçirir, kendisiyle ve etrafındaki insanlarla uğraşıp durur. Değerli

vaktini Allah'ın rızasını kazanacağı işlere harcayacağı yerde, kendisine ve

çevresine fayda sağlamayan boş işlere harcar. Kendisine sorulacak olsa,

'yapacak bir işinin olmadığını, bu şekilde vakit geçirip oyalandığını veya

bunların hoşuna gittiğini' söyleyebilir. Ama aslında kendisi de içinde bu-

lunduğu vahim durumun, hayatının boş ve anlamsız bir oyalanma halini al-

dığının farkındadır.

Oysa unutmamak gerekir ki, dünya hayatının tüm meşgaleleri Allah'ın

insanlar için yarattığı imtihanlardır. Olayları bu gözle değerlendirmeyen

insanlar için ise durum çok farklıdır. Bu durumda böyle bir kişi için dün-

ya nimetleri, kişiyi Allah'ın rızasını kazanmaktan alıkoyan, onun dünyaya

olan sevgisini artırarak boşa vakit harcatan ve bunun sonucunda da son-

suz ahiret hayatını kaybetmesine neden olan uğraşlar haline gelir. Bu

nedenle insan bu konuda çok dikkatli ve itidalli hareket etmelidir. Allah

dünya hayatında insanlara imtihan olması için yarattığı nimetleri ve tüm

bunlara karşı dikkatli davranılması gerektiğini Kuran ayetlerinde şöyle

bildirmektedir:

Mal ve çocuklar, dünya hayatının çekici-süsüdür; sürekli

olan 'salih davranışlar' ise, Rabbinin Katında sevap bakımın-

dan daha hayırlıdır, umut etmek bakımından da daha hayır-

lıdır. (Kehf Suresi, 46)

Dünya hayatının örneği, ancak gökten indirdiğimiz, onunla in-

sanların ve hayvanların yediği yeryüzünün bitkisi karışmış

15



olan bir su gibidir. Öyle ki yer, güzelliğini takınıp süslendiği ve

ahalisi gerçekten ona güç yetirdiklerini sanmışlarken (işte tam

bu sırada) gece veya gündüz ona emrimiz gelmiştir de, dün

sanki hiçbir zenginliği yokmuş gibi, onu kökünden biçilip atıl-

mış bir durumda kılmışız. Düşünen bir topluluk için Biz ayet-

leri böyle birer birer açıklarız. (Yunus Suresi, 24)

Her nefis ölümü tadıcıdır. Kıyamet günü elbette ecirleriniz ek-

siksizce ödenecektir. Kim ateşten uzaklaştırılır ve cennete so-

kulursa, artık o gerçekten kurtuluşa ermiştir. Dünya hayatı,

aldatıcı metadan başka bir şey değildir. (Al-i İmran Suresi, 185)

Ahirete inanmayanlara gelince; Biz onlara kendi yaptıklarını

süslemişiz, böylece onlar, 'körlük içinde şaşkınca dolaşırlar'. İş-

te onlar; en kötü azap onlarındır ve ahirette de en büyük kay-

ba uğrayanlardır. (Neml Suresi, 4-5)

İnsanların mutlu ve huzurlu olabilmeleri hayatları boyunca karşılaştıkla-

rı olaylarda 'doğru' kararlar verebilmelerine bağlıdır. Bunun için de 'te-

miz bir akla' ve 'akletme gücüne' ihtiyaç vardır. İnsanı doğrulara ulaş-

tırabilecek akıl ise yalnızca Allah'a iman etmekle ve Kuran ahlakına göre

yaşamakla elde edilebilir. Ancak yukarıda bahsi geçen, insanlar için bir tut-

ku ve bağlılık konusu olan uğraşlar, kişilerin bu 'temiz bir akla' sahip ol-

malarını ve doğruları görmelerini engeller. Dolayısıyla Kuran ahlakına uy-

mayan bu insanlar hayatları boyunca karşılaştıkları hiçbir şeyde doğru ve

mantıklı kararlar veremezler. Bu da sürekli hata yapmalarına ve mutsuz-

luk ve üzüntü içerisinde yaşamalarına yol açar.

Halbuki, dünyada yaşadıkları bu hayat insanların Allah'ın rızasını kazana-

bilmeleri için tek fırsatlarıdır. Kendilerine verilen bu 'fırsat' hiç ummadık-

ları bir anda ellerinden alınabilir. Yaşanılan bu hayatın telafisi yoktur.

Ölümden sonra bir daha Allah'ın rızasını kazanabilme imkanı söz konusu

olmayacaktır. Bu gerçekleri gözardı eden insanlar ahiret günü büyük bir

pişmanlığa kapılacak ve Allah'ın rızasını kazanmak amacıyla salih amellerde

bulunmak için dünyaya geri dönmek isteyeceklerdir. İnsanların ahiret gü-

nü bu fırsatı geri isteyecek olmaları, dünya hayatındaki herşeyin değersiz-

16



liğini göstermesi açısından oldukça anlamlıdır. Ancak bu istekleri kabul

edilmeyecektir. Allah insanların ahirette bu gerçekleri görerek yaşayacak-

ları pişmanlık ve üzüntüyü Kuran'da şöyle bildirmektedir:

Suçlu-günahkarları, Rableri huzurunda başları öne eğilmiş

olarak; Rabbimiz, gördük ve işittik; şimdi bizi (bir kere da-

ha dünyaya) geri çevir, salih bir amelde bulunalım, artık biz

gerçekten kesin bilgiyle inananlarız' (diye yalvaracakları za-

manı) bir görsen. (Secde Suresi, 12)

Bu açıdan 'hayat' Allah'ın insanlara vermiş olduğu çok değerli bir ni-

mettir. Gaflet içerisindeki bu insanlar ise, Allah'ın kendilerine deneme

amaçlı verdiği dünya nimetlerine tutkuyla bağlandıkları için bu değerli vak-

ti ahirette kendilerine hiçbir fayda getirmeyecek anlamsız ve boş işlerle

harcarlar. Bir daha asla elde edemeyecekleri bu 'yaşamı' farkında olmadan

israf ederler. Çabaları, istekleri ve amelleri Allah'ın rızasına ve ahiret ha-

yatına yönelik olmadığı için, bu dünyada sadece oyalanıp boşa vakit geçir-

miş olurlar. Allah onların bu durumunu bir ayette şöyle açıklamaktadır:

Onları bırak; yesinler, yararlansınlar ve onları (boş) emel oya-

laya dursun. İlerde bileceklerdir. (Hicr Suresi, 3)

İnsanı ahirette kurtuluşa ulaştıracak olan dünya hayatında Allah'ın rı-

zasını kazanmak için yaptığı salih ameller ve iyiliklerdir. Allah ahirette

sadece Kendi rızası için yapılan salih amellerin karşılığını vereceğini bil-

dirmiştir:

Şüphesiz iman edip salih amellerde bulunanlar ise; Biz ger-

çekten en güzel davranışta bulunanın ecrini kayba uğratma-

yız. (Kehf Suresi, 30)

Allah'ın rızasını kazanma niyetiyle hareket etmediği takdirde, Allah in-

sanın tüm yaptıklarını boşa çıkaracaktır; dolayısıyla bu insanlar çalışmış

ancak boşuna yorulmuş olacaklardır. (Gaşiye Suresi, 3). Hayatı boyunca

Allah'ın rızasını kazanmaktan ve Kuran ahlakından hiç taviz vermeyenler

ise mutlu olacaklardır. Allah bu vaadini Kuran'da şöyle bildirmektedir:

İman edip salih amellerde bulunanlar, ne mutlu onlara. Varı-

lacak yerin güzel olanı (onlarındır.) (Rad Suresi, 29)

17



Dünya üzerindeki herşey bir 'süstür'

Dünya üzerindeki herşeyin bir 'süs' niteliğinde olduğunu anlatmaya baş-

lamadan önce, konunun daha iyi anlaşılması için bir karşılaştırma yapalım.

İki ev düşünün, bunlardan birisinin içinde hiç eşya olmasın, kapıları ve

pencereleri takılmamış, duvarları boyanmamış, gerekli hiçbir bakım ve

onarım yapılmamış olsun. Diğer evin içinde ise birbirinden estetik koltuk-

lar, halılar, mobilyalar olsun. Duvarları en güzel renklerde boyanmış, tüm

bakım ve onarımı eksiksiz yapılmış olsun, balkonundan çok güzel bir man-

zara görünsün, içinde her türlü konfor ve lüks bulunsun.

Bu iki ev hakkında daha detaylı bir bilgiye sahip olmayan insanlar, ilk ba-

kışta ikinci evi daha cazip bulabilirler. İçindeki süsler, bir an için bu insan-

ları yanıltabilir. Ama eğer bu süslerin insanların denenmeleri için özel ola-

rak bu eve yerleştirildiğini ve gerçekte kendilerini bir şekilde zarara  sü-

rükleyeceğini bilecek olurlarsa elbette daha akılcı bir karar verecek ve

tercihlerini bu daha cazip görünen evden yana kullanmayacaklardır. Aynı

şekilde, bir parça emek verdikleri takdirde diğer evin kendileri için çok

daha cazip ve aynı zamanda da kalıcı bir güzelliğe dönüşeceğini bilecek

olurlarsa da, tercihlerini ilk evden yana kullanacaklardır.

İşte aynı bu ev örneğinde olduğu gibi Allah dünya hayatını da özel ola-

rak insanların hoşuna gidecek süslerle birlikte yaratmıştır. Ama gerçekte

bu Allah'ın bir denemesidir. Bu süsler insanı yanıltmamalıdır; hepsi geçici

ve aldatıcıdır. Allah dünya hayatının insanlara çekici gelecek şekilde yara-

tılmasının bir hikmetini Kuran'da şu sözlerle açıklamaktadır:

Şüphesiz Biz, yeryüzü üzerindeki şeyleri ona bir süs kıldık; on-

ların hangisinin daha güzel davranışta bulunduğunu deneye-

lim diye. (Kehf Suresi, 7)

Dünya üzerinde bulunan herşey, Allah'ın insanları denemek için yarat-

tığı ve Allah'ın rızasını kazanmaya vesile olacak nimetlerdir. Her insan

çevresinde gördüğü veya sahip olduğu tüm bu nimetlerin kendisine veri-

liş sebebinin, yalnızca Allah'ın bir denemesi olduğunu unutmamalıdır. Sa-

hip olduğu veya olacağı herşeyle Allah'ın rızasını kazanacak güzel davra-

nışlarda bulunması gerekir. İnsanın gerçek yaşamı ahiretteki hayatıdır ve

18



asıl kalıcı olan Allah'ın salih kullarına orada vereceği nimetlerdir. Allah bir

başka ayetinde dünya hayatına ait herşeyin birer 'süs' olduğunu ve insan-

ların bu gerçeği anlayabilmeleri için akıllarını kullanmaları gerektiğini şu şe-

kilde öğütlemiştir:

Size verilen herşey, yalnızca dünya hayatının metaı ve süsü-

dür. Allah Katında olan ise, daha hayırlı ve daha süreklidir. Yi-

ne de akıllanmayacak mısınız? (Kasas Suresi, 60)

Vicdanlarını kullanmadıkları için gerçekleri görebilecek bir akıldan yok-

sun kalan insanlar, dünya üzerindeki bu metaların süsüne ve bunların çeki-

ciliğine kapılırlar. Bu kimselerin çekiciliğine en çok aldandıkları konuların

başında ise malları ve çocukları gelir. İstedikleri zenginliğe ulaştıklarında ya

da sağlıklı ve güzel çocukları olduğunda büyük bir huzura ve sevince kavu-

şacaklarını sanırlar. Ancak bu amaçlarını gerçekleştirdiklerinde yaşadıkları

şey yine mutsuzluk ve sıkıntı olur. Her gün aynı işlerle uğraşmaktan hayat-

ları monoton bir hale gelir. İçine düştükleri bu kısır döngü onları hayatla-

rından bıktırır. İlk başta herşeyin çok güzel ve zevkli bir şekilde gelişeceği-

ni sanırlar. Ancak kısa bir süre sonra bunların kendilerini ne kadar bunalt-

tığının, tüm vakitlerini aldığının farkına varmaya başlarlar. Duydukları bık-

kınlık, sıkıntı ve pişmanlık tüm konuşmalarına ve tavırlarına da yansır. Mut-

suzlukları her hallerinden anlaşılır. Elde edilen zenginlikte de durum fark-

sızdır. Kişi, sahip olduğu parasını ve malını kendisine zevk vereceğini san-

dığı faaliyetlerde kullanır. Tüm parasını bu amaç için akılsızca harcayıp is-

raf eder. Tüm bunların kendisine huzur getirmesini beklerken sürekli ola-

rak hüsrana uğrar, sıkıntısı ve azabı her defasında daha da artar. Söz ko-

nusu insanların bu duruma düşmelerinin nedeni ise dünya hayatının çeki-

ciliğine kanmaları ve bu yüzden sadece bunları elde etmeye çalışmalarıdır.

Tüm bu sıkıntıları, Allah'ın aşağıda yer alan ayeti ile bildirdiği gerçeği gö-

zardı ederek yaşamalarından kaynaklanmaktadır:

Mal ve çocuklar, dünya hayatının çekici süsüdür; sürekli olan

'salih davranışlar' ise, Rabbinin Katında sevap bakımından da-

ha hayırlıdır, umut etmek bakımından da daha hayırlıdır. (Kehf

Suresi, 46)

19



Bu insanlar Allah'ın insanlara vermiş olduğu nimetlerin sadece çekici

yani aldatıcı tarafını görür ve buna aldanırlar. Bunun sonucunda da ger-

çeği görmeleri zorlaşır. Sonsuz ahiret hayatını düşünmedikleri için sade-

ce 'dünya hayatını ve onun süslü çekiciliğini ister'ler (Ahzab Suresi,

28). Gerçek amaçlarından habersiz bir şekilde yaşadıkları için 'körlük

içinde şaşkınca dolaşan' insanlar haline gelirler. Allah onların bu duru-

munu Kuran'da şu şekilde bildirmektedir:

Ahirete inanmayanlara gelince; Biz onlara kendi yaptıkla-

rını süslemişiz, böylece onlar 'körlük içinde şaşkınca dola-

şırlar.' (Neml Suresi, 4)

İnsanların hayatları boyunca sahip olmak istedikleri ve bu amaçla büyük

bir gayret ve azimle çalıştıkları herşey aslında yaşadıkları bu hayatın süsle-

ridir. Dünya üzerindeki herşey insana ilk bakışta çok çekici ve güzel görü-

nebilir. Ve tüm bunlar insanlar için birer nimettir. Ancak unutulmamalıdır

ki dünya hayatı insanlar için bir denemedir. İnsanın asıl amacı tüm bu gü-

zellikleri bize veren Rabbimize kulluk etmek, O'na en güzel şekilde şük-

retmektir. Aksinde, insanın bu gerçeği unutarak bu süslerin peşinden git-

mesi, bunları hayatının asıl amacı haline getirmesi, kişiyi dünyada ve ahi-

rette büyük bir hüsrana sürükleyecektir.

Sahip oldukları herşey bir 'övünme' konusudur

Allah, dünya hayatını, kimlerin güzel ve iyi davranışlarda bulunacağını de-

nemek için yaratmıştır. Buna bağlı olarak, Allah çeşitli hikmetlerle kulla-

rından dilediğine rahmet etmekte, dilediğinden ise rahmetini çekip almak-

tadır. İnsanların bu gerçeğin şuurunda olmaları ve karşılaşabilecekleri her

iki durumda da Allah'a olan bağlılıklarından ve teslimiyetlerinden hiçbir şey

kaybetmemeleri gerekmektedir. Örneğin Allah kimi insanları zenginlikle

denemektedir. Kimi zaman fakir bir kimse herhangi bir vesile ile büyük

bir servete sahip olduğunda, bu o kişinin psikolojisini ve buna bağlı ola-

rak da çevresindeki insanlara karşı olan tavırlarını ve düşüncelerini kök-

ten değiştirebilmektedir. Bu insanlarda değişen ilk şey, her fırsatta ken-

20



dilerini ön plana çıkararak, her yerde kendilerinden övgüyle bahsedil-

mesini sağlamaya çalışmak olur. Çünkü elde ettikleri zenginlik nedeniy-

le pek çok insanda olmayan bir özelliğe sahip olduklarını düşünürler.

Allah'ın kendilerine nimet olarak verdiği şeyleri diğer insanlara karşı bir

üstünlük ve farklılık konusu haline getirirler. Yaptıkları tüm bu anlamsız

hareketlerin altında nefislerinin bencilce isteklerini gerçekleştirme gü-

düsü yatmaktadır. Sahip olduklarını Allah'ın rızasını kazanmak için kul-

lanmayan bir kimse, bunları sadece kendi nefsini memnun etmek için

kullanacaktır. Övülmekten hoşlanma ya da diğer insanlara karşı kendi

kendini övme; işte bunlar nefsi memnun etmeye yönelik isteklerdir.

Nefs her zaman beğenilmek ve övülmek ister. Allah'ın rızasını kazanma

amacı olmayan kimseler, yalnızca diğer insanların rızasını arayacak, bun-

dan dolayı da elde ettikleri ya da sahip oldukları herşeyle övünüp, gu-

rur duyacaklardır. Ahireti hiç düşünmeyen bu insanlar için, ellerinde

olanı dünya hayatında bundan daha iyi bir biçimde kullanmalarının baş-

ka bir yolu yoktur.

Övünmek, sadece insanın sahip olduğu parasal zenginlikten kaynaklan-

maz. İnsan, güzelliğini, saçını, fiziğini, başarısını, kısacası çevresindeki in-

sanlardan ne konuda farklı ve üstün ise  bunu övünme konusu haline ge-

tirebilmektedir. Örneğin çocuğu kaliteli bir üniversitenin çok talep edi-

len bir bölümünü kazanmış bir anne için, bu durum önemli bir övünme

konusudur. Yaptığı her sohbette bu konuyu dile getirerek, çocuğunun

çektiği zorluklardan, kendisinin ona verdiği büyük destekten 'övgüyle'

bahseder. Çocuğunun başarısını bahane ederek, bu başarıdan kendisine

de bir pay çıkartmaya çalışır. Tabii ki çocuğunu desteklemiş ve ona her

konuda yardım etmiş olabilir. Ancak bunu diğer insanlara anlatmasında-

ki temel neden genellikle kendisinden 'övgüyle' bahsedilmesini sağlamak

ve takdir toplamaktır. Bunu yaptığında ise büyük bir zevk alır. Cahiliye

toplumunda oldukça yaygın olan bu davranış çoğu zaman 'gurur duymak'

adı altında da yapılmaktadır. İnsanlar gerçekte övünme amacıyla yaptık-

ları bu davranışın çirkinliğini bu şekilde örtmeye çalışırlar. 'Gurur duyu-

yorum' ya da 'iftihar ediyorum' gibi birtakım sözlerin arkasına sığınarak

21



yanlış olan tavırlarını makul bir zemine oturtmaya çalışırlar. Oysa tüm

bunlar insanlara gösteriş yapma amacı güden tavırlardır. 

Cahiliye toplumunda yaygın olan bir diğer övünme konusu da 'ev'ler-

dir. Yeni bir ev alan, bunu güzel bir biçimde döşeyen insanlar, hemen ar-

kadaşlarını çağırırlar, çünkü evleri artık sergilenmeye layık bir hale gel-

miştir. Evlerini başkalarına göstererek övülecekleri ve takdir toplayacak-

ları bir ortam oluşturmuş olurlar.

Tüm bunlar insanın sahip olduklarını nasıl ve ne için kullanması gerek-

tiğini gereği gibi düşünmemesinden kaynaklanan davranış bozukluklarıdır.

Allah Kuran'da dünya hayatının süslerini kendileri için bir övünme konu-

su edinen insanların nasıl bir son ile karşılacaklarına dair Hz. Musa'nın

kavminden olan Karun adlı bir kişiyi örnek vermiştir. Allah, Karun'a bü-

yük bir 'hazine verdiğini' ancak bunun karşılığında Karun'un 'şımararak

sevince' kapıldığını bildirmiştir:

Gerçek şu ki, Karun Musa'nın kavmindendi, ancak onlara kar-

şı azgınlaştı. Biz, ona öyle hazineler vermiştik ki, anahtarları

birlikte (taşımaya) davranan güçlü bir topluluğa ağır geliyor-

du. Hani kavmi ona demişti ki: "Şımararak sevinme, çünkü

Allah, şımararak sevince kapılanları sevmez." (Kasas Suresi, 76)

Karun kavminin kendisine verdiği öğüde aldırış etmeyerek, bu zenginli-

ğin kendisine "sahip olduğu bir bilgi" (Kasas Suresi, 78) dolayısıyla veril-

diğini söylemiş ve sahip olduklarını kavmine karşı bir üstünlük ve övünme

konusu haline getirmiştir. Karun'un kavmi bu zenginliğe özenerek şöyle

demiştir:

Böylelikle kendi ihtişamlı süsü-içinde kavminin karşısına çıktı.

Dünya hayatını istemekte olanlar: "Ah keşke, Karun'a verile-

nin bir benzeri bizim de olsaydı. Gerçekten o, büyük bir pay

sahibidir" dediler. (Kasas Suresi, 79)

Karun'un başına gelen bu ibret verici son, Karun gibi düşünen ve bu tip

insanlara özenen kimselerin, Allah'ın verdiği nimetlere nankörlük ederek

övünmenin Allah Katındaki karşılığını görmeleri açısından oldukça önem-

lidir. Allah, Karun'un karşılaştığı sonu bir ayette şöyle bildirmiştir:

Sonunda onu da, konağını da yerin dibine geçirdik. Böylece

22



Allah'a karşı ona yardım edecek bir topluluğu olmadı. Ve o,

kendi kendine yardım edebileceklerden de değildi. (Kasas Su-

resi, 81)

Karun'un başına gelenleri gören halk ise, insana rızkı verenin ve alanın

sadece Allah olduğunu, Allah'a karşı nankörce davranmanın nasıl bir so-

nuç doğurduğunu çok iyi anlamışlardır. Allah bu kimselerin Allah'tan

başka bir güç olmadığını şöyle dile getirdiklerini bildirmiştir:

Dün, onun yerinde olmayı dileyenler, sabahladıklarında: "Vay,

demek ki Allah, kullarından dilediğinin rızkını genişletip-yay-

makta ve kısıp-daraltmaktadır. Eğer Allah, bize lütfetmiş olma-

saydı, bizi de şüphesiz batırırdı. Vay, demek gerçekten inkar

edenler felah bulamaz" demeye başladılar. (Kasas Suresi, 82)

Karun kıssasından da anlaşılacağı gibi, insanlar Allah'ın kendilerine vermiş

olduğu nimetleri, diğer insanların beğenisini kazanmak için bir 'övünme' ko-

nusu haline getirdikleri takdirde, karşılaşacakları son Karun'unkinden farklı

olmayacaktır. Allah nankörce bir tutum içerisine giren insanlara verdiği ni-

metleri her an geri alabilir. Örneğin bir insanın, başarısıyla övündüğü çocuğu

aniden kötü sonuçlar almaya başlayabilir ya da sahip olduğu güzel eviyle övü-

nen birisi ani bir depremle evini kaybedebilir veya bir haciz sonucu tüm de-

ğerli eşyalarını yitirebilir. Ancak bu noktada da bazı insanlar bu yaşadıklarını

bir başka yanlış bakış açısıyla değerlendirirler. Başlarına gelen tüm bu olayla-

rı kendi uydurdukları batıl bir kavram olan 'nazar'a bağlarlar. Öne sürdükle-

ri bu çarpık mantığa göre, kendilerine insanların nazarı değmiştir ve herşey-

lerini bu yüzden kaybetmişlerdir. Bu batıl inançları çektikleri azabın ve duy-

dukları rahatsızlığın şiddetini daha da artırır. Oysaki gerçekte nazar diye bir

şey yoktur. Başlarına gelen bu kayıp, Allah'ın onlara yaptıkları yanlışı görme-

leri için yarattığı bir uyarı olabilir. Allah bir ayette şöyle buyurmaktadır: 

Görmüyorlar mı ki, gerçekten onlar her yıl, bir veya iki defa

belaya çarptırılıyorlar da sonra tevbe etmiyorlar ve öğüt alıp

(ders çıkarıp) düşünmüyorlar. (Tevbe Suresi, 126)

Ancak bu gerçeğin farkına varamadıkları için yaşadıkları bu sıkıntılar

sürekli olarak tekrarlanır. Bu da onların mutsuz bir dünyada yaşamaları-

na neden olur. Zararını gördükleri halde, bu davranışlarına ısrarla devam

23



etmeleri, bu insanların içlerindeki 'takdir edilme' ve 'beğenilme' istekle-

rinin büyüklüğünü ortaya koymaktadır. Allah Kuran'da bu kimselerin sa-

hip olduklarıyla övünme isteklerinin onları 'kendilerinden geçirecek' ka-

dar güçlü olduğunu bildirmiştir:

(Mal, mülk ve servette) Çoklukla övünmek, sizi 'tutkuyla

oyalayıp, kendinizden geçirdi. "Öyle ki (bu) mezarı ziyareti-

nize (kabre gidişinize, ölümünüze) kadar sürdü" (Tekasür Su-

resi, 1-2)

İnsanlardaki bu övünme psikolojisi o kadar güçlüdür ki, sadece takdir

görmek ve övülmek amacıyla, hiç yapmadıkları bir şeyi yaptıklarına dair

yalan söyleyebilmektedirler. Allah böyle bir tavrın karşılığının azap olaca-

ğını bildirerek bu insanları uyarmaktadır:

Getirdikleriyle sevinen ve yapmadıkları şeyler nedeniyle 

övülmekten hoşlananları (kazançlı) sayma; onları azaptan

kurtulmuş olarak sayma; onlar için acı bir azap vardır. 

(Al-i İmran Suresi, 188)

İnsanların sergiledikleri bu kötü davranış, kendilerini olduğu kadar, bu

kimselerin çevrelerindeki insanlarla olan ilişkilerini de olumsuz yönde et-

kilemektedir. Genellikle insanlar sürekli kendini övmeye ve ispat etmeye

çalışan kimselerle birlikte olmaktan sıkıntı duyarlar. Bu durum zamanla ki-

şinin çevresiyle olan ilişkilerinin soğumasına hatta yalnız kalmasına neden

olabilir. Bu nedenle her insan bu tavır üzerinde düşünmeli ve kendi övün-

düğü özellikler de dahil olmak üzere herşeyin Allah'a ait olduğu bir dün-

yada yaşadığını hiç aklından çıkarmamalıdır. Övünmenin, gerek kendisine

gerekse de çevresindekilere olan olumsuz etkilerini görmeye çalışmalı ve

Allah'a verdiği nimetler için sürekli şükrederek bu Kuran dışı tavırdan

kendini arındırmalıdır.

Herşeye bir 'çoğalma' tutkusuyla bağlanırlar

Cahiliye insanlarının inançlarına göre, mutlu bir yaşam sürmek, bu ha-

yattan en iyi şekilde istifade edip olabilecek en fazla menfaati elde edebil-

mekle mümkündür. Allah Kuran ayetlerinde bize cahiliye insanlarının

"mallarda ve çocuklarda bir çoğalma tutkusu" (Hadid Suresi, 20)

24



içerisinde yaşadıklarını bildirmektedir. Bu 'çoğalma' isteği, insanların sü-

rekli olarak nimetlerin daha iyisine, daha güzeline ve daha kalitelisine sa-

hip olma hırslarından kaynaklanmaktadır. Bir önceye göre ne kadar fazla-

sını ve güzelini elde ederlerse o derece mutlu olabileceklerini umarlar.

Örneğin, güzel bir araba alan biri ilk zamanlar bunu büyük bir zevk ve he-

yecanla kullanmaya başlar. İstediği arabaya kavuşmanın neşesini ve sevin-

cini yaşar. Fakat kısa bir süre sonra bu neşesi ve sevinci yerini sıkıntıya bı-

rakır, çünkü daha gösterişli ve daha lüks bir araba görür ve bu yüzden

elindekini beğenmez hale gelir. Zamanla tek amacı bu yeni arabayı alabil-

mek olacaktır. Bu yalnızca araba değil, insanın hoşuna giden herşey için ge-

çerli olabilir. Cahiliye toplumunda insanlar sevdikleri, hoşlandıkları herşe-

ye, en fazlasıyla sahip olma arzusu duyarlar. Hiçbir zaman için azıyla yeti-

nemezler, mutlu olabilmelerinin ancak herşeyin 'en fazlasına sahip olmala-

rıyla' mümkün olabileceğini sanırlar. 

Oysa dünyadaki herşey, önceki bölümde de anlatıldığı gibi, sadece birer

süstür. Ancak eğer insan bu süslerin gerçek olduğunu sanır ve tüm bun-

ları elde etme yarışına girecek olursa, asıl yaratılış amacından iyice uzakla-

şacaktır. Bu noktada artık asıl amacı sadece nefsinin isteklerini gerçekleş-

tirmek olacaktır. Oysa dünyadaki herşey kusurlu ve eksiktir ve insanın her

zaman için herşeyin daha iyisi, daha güzeli ve daha kalitelisi ile karşılaşma

imkanı vardır. Bu nedenle nefsin istekleri hiçbir zaman için son bulmaya-

cak, insan da hiçbir zaman için elindekilerle mutlu olamayacaktır. Dolayı-

sıyla bu şekilde hareket etmeleri onları mutluluk yerine daha da büyük bir

mutsuzluğa sürükleyecektir.

Cahiliye insanlarının bu mutsuz halleri, onların Allah'a şükretmelerini de

engeller. Çünkü bu hırs ve tutkuları yüzünden Allah'ın kendilerine verdiği

nimetlere karşı nankörce bir tavır içerisine girerler. Onlar için tüm bu ni-

metlerin kendilerine ne amaçla ve kim tarafından verildiği hiç önemli değil-

dir, zaten bunu hiç düşünmezler de. Önemli olan, sevdikleri, beğendikleri

herşeye en kısa zamanda sahip olmaları ve bunların sayısını sürekli olarak

artırabilmeleridir. Bu insanların durumu, hiç dolmayan, altı delik bir su ko-

vasına benzetilebilir. Sürekli su konulduğu halde, dolan su alttaki delikten

25



hemen gidecektir. Delik kapatılmadığı takdirde kovanın dolması imkansız-

dır. İnsan elindekilere şükretmesini, bunlarla mutlu olmasını bilmediği sü-

rece kendisine daha ne kadar çok nimet verilirse verilsin, ruhunda hiçbir

değişiklik olmayacaktır. Herşeyin en fazlasına da sahip olsa, yine daha faz-

lasına tamah ettiği için elindeki güzelliklerin farkına varamayacak, bunların

zevkini tadamayacaktır. Allah bu kimselerin durumunu Kuran'da şu şekil-

de dikkat bildirir:

Kendisini tek olarak (ve yapayalnız) yarattığım (şu adam)ı

Bana bırak; Ki Ben ona, 'alabildiğine geniş kapsamlı bir mal'

(servet) verdim. Göz önünde-hazır çocuklar (verdim). Ve

sayısız imkan ve fırsatları önüne serdim. Sonra daha da ar-

tırmam için tamah eder (doyumsuz istekte bulunur). (Müd-

dessir Suresi, 11-15) 

Allah'ın bir başka ayette "Size her istediğiniz şeyi verdi. Eğer

Allah'ın nimetini saymaya kalkışırsanız onu sayıp bitirmeye güç

yetiremezsiniz. Gerçek şu ki insan pek zalimdir pek nankördür."

(İbrahim Suresi, 34) sözleriyle bildirdiği gibi, Allah insana her istediği

şeyi vermiştir. Ancak insanlardaki nankörlük duygusu Allah'a gereği gi-

bi şükretmelerini engellemektedir. Allah Kuran'da ancak şükreden kul-

larına nimetini artıracağını bildirmiş, nankörlük edenleri ise azabıyla

uyarmıştır:

Rabbiniz şöyle buyurmuştu: "Andolsun, eğer şükrederseniz

size arttırırım ve andolsun, eğer nankörlük ederseniz, şüphe-

siz, Benim azabım pek şiddetlidir." (İbrahim Suresi, 7)

İnsanların birçoğunun dünya nimetlerine karşı olan bu hırsları, hem

kendilerine hem içinde yaşadıkları topluma büyük zarar vermektedir.

Sürekli olarak herşeyin yenisi ve iyisi arzulandığından, insanların bu is-

tekleri gerçekleşmediğinde duyacakları sıkıntı ve huzursuzluk da çok

olur. Bu kimseler, dünya hırsları nedeniyle, Allah'ın ayette bildirdiği gi-

bi, "Malı bir yığma tutkusu ve hırsıyla severler." (Fecr Suresi, 20)

Bu şiddetli bağlılıklarından dolayı kendilerinden maddi bir yardım isten-

diğinde veya sahip oldukları mallarını paylaşmaları gerektiğinde, Allah'ın

26



"Muhakkak o, mal sevgisinden dolayı (bencil ve cimri tutumun-

dan) çok katıdır." (Adiyat Suresi, 8) ayetinde bildirdiği gibi, oldukça

bencil ve katı bir tutum sergilerler. Çoğu zaman göstermelik olarak yal-

nızca az bir şey verip geri kalanını yine sımsıkı bir şekilde ellerinde tu-

tarlar. Buna bağlı olarak toplumda zengin olan daha da zenginleşirken,

fakir olan daha da fakirleşir. Bu da toplumsal huzurun ve adaletin sağ-

lanmasında büyük bir engel oluşturur.

İnsanlardaki bu malca çoğalma tutkusu, Allah'ın Kuran'ın birçok ayetin-

de yanlışlığını bildirdiği bir tavır bozukluğu olan 'cimriliğe' yol açmaktadır.

Bu ahlakı yaşayan insanlar asıl olarak kendi mallarının çoğalmasını amaç

edindikleri için cimriliği kendilerine prensip edinmişlerdir. Bu çirkin ve

bencil davranışlarına rağmen, tüm biriktirdiklerini de kendileri için bir 'ha-

yır' zannederler. Biriktirip saklamak bu insanlar için bir tutku halini almış-

tır. Oysa Allah dünya hayatında bazı insanları bir imtihan olarak malca

zengin kılmaktadır. Dolayısıyla kazandıklarını hayır için kullanmayanlar,

bunun bir kazanç olduğunu sanmakla büyük bir yanılgıya düşmektedirler,

çünkü bunlar ahiret günü onlara ateş olarak geri dönecektir. Allah bu ger-

çeği Kuran'da şöyle bildirmektedir:

Allah'ın, bol ihsanından kendilerine verdiği şeylerde cimrilik

edenler bunun kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar.

Hayır; bu onlar için şerdir; kıyamet günü cimrilik ettikleriyle

tasmalandırılacaklardır. Göklerin ve yerin mirası Allah'ındır.

Allah yaptıklarınızdan haberi olandır. (Al-i İmran Suresi, 180)

Bu kimselerin bir özelliği de, Allah'ın "Onlar cimrilikte bulunurlar

insanlara da cimriliği emreder (önerir)ler..." (Nisa Suresi, 37) aye-

tiyle bildirdiği gibi, diğer insanları da bu çirkin tavrı uygulamaya teşvik

etmeleridir. Bunun yanında, kimse kendilerinden bir şey istemesin diye

sahip olduklarını da çevrelerindeki insanlardan gizlerler. Asıl istedikleri,

elde ettiklerini hep artırmak ve biriktirmek olduğundan, bunları başkala-

rı için kullanmak istemezler. 

İnsanların dünya hayatının gerçek mahiyetini anlamamaları, onları çar-

pık ve bozuk davranışlar göstermeye ve sürekli çıkarcı düşünmeye sevk

27



etmektedir. Bu yanlış mantıkla hareket ettikleri takdirde karlı ve kazançlı

çıkacaklarına kendilerini inandırmışlardır. Ama sıkıntı ve huzursuzluktan

başka bir şey kazanmazlar. Buna rağmen bu davranışlarına büyük bir istek

ve hırsla devam ederler. Dünya hayatına aldandıkları için, hayatları boyun-

ca yaptıklarıyla mutlu ve huzurlu olmayı beklerler. Ama elde ettikleri mut-

suzluk ve sıkıntılı bir hayattan başka bir şey olmaz. Allah yaşadıkları bu ha-

yatın gerçek yüzünü görüp anlayabilmeleri için, insanların dünya hayatında

kazandıklarını yağan bir 'yağmurun' etkisine benzetmiş ve insanları şu şe-

kilde uyarmıştır:

Bilin ki, dünya hayatı ancak bir oyun, '(eğlence türünden)

tutkulu bir oyalama', bir süs, kendi aranızda bir övünme (sü-

resi ve konusu), mal ve çocuklarda bir 'çoğalma-tutkusudur'.

Bir yağmur örneği gibi; onun bitirdiği ekin ekicilerin (veya

kafirlerin) hoşuna gitmiştir, sonra kuruyuverir, bir de bakar-

sın ki sapsarı kesilmiş, sonra o bir çer-çöp oluvermiştir. Ahi-

rette ise şiddetli bir azap; Allah'tan bir mağfiret ve bir hoş-

nutluk (rıza) vardır. Dünya hayatı, aldanış olan bir metadan

başka bir şey değildir. (Hadid Suresi, 20)

Allah'tan başka ilahlar edinmişlerdir

İnsanların mutsuz olmalarının en önemli nedenlerinden biri de Allah'a

şirk koşmaları, Allah'tan başka ilahlar edinmeleridir. Bir kısım insanlar

Allah'a şirk koşmanın Kuran'daki karşılığının tam olarak şuurunda değil-

lerdir. Şirk koşmak, Allah'ın Zatına ait olan sıfatları başka nesne ve var-

lıklar üzerinde varmış gibi görmek ve bu nedenle yalnız Allah'a karşı

hissedilmesi ve gösterilmesi gereken saygıyı, tavır ve hareketleri bu

nesne ve varlıklara göstermektir. Şirk, Allah'ın Zatına karşı yapılan bü-

yük bir 'iftira' ve 'nankörlük' tür. Allah'a karşı yapılan bu büyük 'iftira'

ve 'nankörlüğün' karşılıksız kalacağını düşünmek büyük bir aldanış olur.

Allah'a şirk koşmak bir insanın yapabileceği en büyük gaflet ve hatadır.

Allah Kuran'da, Kendisine şirk koşulmasını "büyük bir zulüm" olarak

tarif eder ve asla bağışlamayacağını buyurur. Bu yüzden şirk çok dikkat

28



edilmesi ve şiddetle kaçınılması gereken bir davranıştır:

Hiç şüphesiz Allah, Kendisine şirk koşulmasını bağışlamaz.

Bunun dışında kalanlar ise, (onlardan) dilediğini bağışlar. Kim

Allah'a şirk koşarsa, elbette o uzak bir sapıklıkla sapmıştır.

(Nisa Suresi, 116)

Allah'ın şirk koşan insanlara dünya hayatında verdiği karşılıklardan biri

de mutsuzluktur. Peki şirk insanı nasıl mutsuzlaştırır, ya da insan yalnız

Allah'a karşı hissetmesi gereken duygu ve düşüncelerini başka varlıklara

yöneltirse ne olur? 

Cevap açıktır. Böyle bir durumda insanın hayatında binlerce sahte ilah

oluşur. Örneğin, insan korku hissini bir başka insana yönelttiğinde karşı-

sındaki insana Allah'tan bağımsız bir güç ve irade vermiş olur. Bu durum-

da karşısındakinin kendisine bir kötülük ya da zarar verebileceğini sandı-

ğından, onun dediği herşeyi yapmaya, ona itaat etmeye hatta onun rızası-

nı ve hoşnutluğunu kazanacak davranışlarda bulunmaya çabalayacaktır.

Görüldüğü gibi bu duygunun Allah'ın Zatı yerine bir insana duyulması, in-

san üzerinde yaptırıcı etkiler meydana getirmektedir. Bu da kişinin ken-

disinden farksız olan bir başkasını Allah'a şirk koşmasına neden olmakta-

dır. Oysa korku duyulmaya, itaat edilmeye layık olan yalnızca Allah'tır.

Rabbimiz bir ayetinde şu şekilde buyurmuştur:

Allah, kuluna yeterli değil mi? Seni O'ndan başkalarıyla kor-

kutuyorlar. Allah, kimi saptırırsa, artık onun için bir yol gös-

terici yoktur. (Zümer Suresi, 36)

Dolayısıyla insan sadece Rabbimizin emir ve yasaklarına uymalı, O'nun

rızasını ve sevgisini kazanmaya çalışmalıdır. Aksinde büyük bir huzursuz-

luk ve sıkıntı yaşayacaktır. Allah korkusu, insanı Allah'a daha da yakınlaş-

tıran, Allah sevgisiyle beraber gelişen, Allah'ın rızasını daha çok kazanma

yönünde teşvik eden 'yararlı' bir korkudur. Şirk koşmanın getirdiği korku

ise insanı sıkıp huzursuzlaştıran, şirk koşması sebebiyle kişiyi cehenneme

sürükleyebilecek 'zararlı' bir korkudur. Allah, hakkında hiçbir delil indir-

mediği şeylere şirk koşan bu insanların kalplerine korku salacağını Ku-

ran'da şöyle bildirmiştir:

29



Kendisi hakkında hiçbir delil indirmediği şeyi Allah'a ortak

koştuklarından dolayı küfredenlerin kalplerine korku sala-

cağız. Onların barınma yerleri ateştir. Zalimlerin konakla-

ma yeri ne kötüdür. (Al-i İmran Suresi, 151)

Cahiliye toplumlarında yanlış bir şekilde yönlendirilen bir diğer duygu

da sevgidir. Sevgi Allah'ın insanların kalplerine vermiş olduğu çok güzel bir

duygudur. Fakat bu güzel duygu doğru bir şekilde yönlendirilmediği tak-

dirde, insanın kendisi için tam bir dert ve acı kaynağından başka bir şey

olmayacaktır. Şöyle ki insanların menfaat hırsları tüm ahlaki değerlerin

önüne geçtiğinden, sevgi hissi de bu insanlar için bir çıkar elde etme ara-

cı haline dönüşmüştür. Karşılıksız bir şekilde sevemez hale gelirler. Böy-

le bir ortamda insanlar birbirlerini, o kişiden elde edebilecekleri çıkarla-

ra göre severler. Ancak bundan dolayı da sürekli olarak zarara uğrarlar.

Sevgi, bilinçsiz bir şekilde, yanlış yerlere ve yanlış kimselere gösterildiği

sürece, insan hayal kırıklığına uğramaktan hiç kurtulamaz. 

Sevgiye ve sevilmeye asıl layık olan ise sonsuz güç sahibi olan 

Allah'tır. İnsanı yoktan var eden, istediği herşeyi ona veren, onu yaratan,

yediren, içiren, giydiren, koruyan ve ona çeşitli güzellikler veren Allah'tır.

Makbul olan sevgi Allah'ı, ve O'nun tecellilerini yansıtan, O'nun gösterdi-

ği yola uyan varlıkları sevmektir.

Fakat şirk koşan bir kimse için bu mümkün değildir. İçinde olduğu bi-

linçsizlik onun sevilmeye layık olmayan varlıklara körü körüne bir sevgi

beslemesine neden olur. Allah inkarcıların bu durumunu Kuran'da şöyle

bildirir:

İnsanlar içinde, Allah'tan başkasını 'eş ve ortak' tutanlar var-

dır ki, onlar (bunları), Allah'ı sever gibi severler. İman edenle-

rin ise Allah'a olan sevgileri daha güçlüdür. O zulmedenler,

azaba uğrayacakları zaman, muhakkak bütün kuvvetin tü-

müyle Allah'ın olduğunu ve Allah'ın vereceği azabın gerçek-

ten şiddetli olduğunu bir bilselerdi. (Bakara Suresi, 165)

Şirk koşmanın bir başka türü ise, insanın en çok kendisini sevmesi, ken-

disinin en güçlü, en akıllı ve en güzel olduğuna inanmasıdır. Böyle bir in-

30



san kendi düşüncelerinin doğru olduğunu savunarak, bunların peşinden

gider. Kısacası kendisini dev aynasında görür. Bu insanın ilahı ise kendisi-

dir; kendi kendini ilah edinmiştir (Allah'ı tenzih ederiz). Allah bu insanla-

rın durumunu bir ayette şöyle haber verir:

Kendi istek ve tutkularını (hevasını) ilah edineni gördün mü?

Şimdi ona karşı sen mi vekil olacaksın? (Furkan Suresi, 43)

Şirk koşan kişi, insanları ve varlıkları ilah edindiğinden doğal olarak ha-

yatını bunların isteklerine göre şekillendirecektir. Çünkü bu şekilde mut-

lu ve huzurlu olabileceğini sanmaktadır. Ayrıca bu sahte ilahların beğeni-

sini, takdirini ve sevgisini kazanması da çok önemlidir. Mutluluğu bu sah-

te ilahların hoşnutluğuna bağlı olduğundan, her birisi için ayrı bir parçaya

bölünür. Kendisine birden fazla sahte ilah edindiği için, her biri için ayrı

bir kişilik geliştirir. Bu, insana dayanılmaz bir sıkıntı verdiği gibi, yapmak

istemediği şeyleri de yapmak zorunda bırakır. Oysa sadece Allah'ı ilah

edinen bir insan ise, yalnız O'nun sözüne uyacak, yalnız O'nun rızasını,

sevgisini kazanmaya çalışacak, tüm gücünü ve aklını bunun için kullanacak-

tır. Bu iki insan tipi arasındaki farkı Allah Kuran'da çok hikmetli bir ör-

nekle açıklamıştır:

Allah (ortak koşanlar için) bir örnek verdi: Kendisi hakkında

uyumsuz ve geçimsiz bulunan, sahipleri de çok ortaklı olan

(köle) bir adam ile yalnızca bir kişiye teslim olmuş bir adam.

Bu ikisinin durumu bir olur mu? Hamd, Allah'ındır. Hayır on-

ların çoğu bilmiyorlar. (Zümer Suresi, 29)

Hani babasına demişti: "Babacığım, işitmeyen, görmeyen

ve seni herhangi bir şeyden bağımsızlaştırmayan şeylere ni-

ye tapıyorsun? (Meryem Suresi, 42)

Allah'ın ayette belirttiği gibi, şirk koşan insan hem kendisine sıkıntı ve-

ren bu psikoloji içinde yaşamak zorunda kalmakta, hem de yaptığı hiçbir

şeyin tam karşılığını alamayarak, beklediği ilgi ve takdiri görememektedir.

Bunun nedeni de insanların birbirlerine olan davranışlarında temel olarak

kendi menfaatlerini ve çıkarlarını ön planda tutma istekleridir. Bir insanın

31



yardım beklediği, her dediğini yaptığı, sevgisini, hoşnutluğunu kazanmaya

çalıştığı kişiler, menfaatleri ve çıkarları gereği, istediği hiçbir şeyi ona ver-

memekte ya da verememektedirler. Hatta yeri geldiğinde ona düşman

olup onun kötülüğünü isteyebilecek kadar değişebilmektedirler. Bu da in-

sanın içinde bulunduğu huzursuzluğu ve sıkıntıyı daha da ağırlaştıran bir di-

ğer etkendir. Şirk ve onun getireceği mutsuzluktan kurtulmanın yolu şir-

ki derinlemesine düşünmek ve Allah'tan başka bir güç olmadığını görerek

sadece O'nun rızasına yönelmektir.

İnsanın şirk koştuğu hiçbir şeyin aslında kendisine ait bir gücü, güzelliği,

yeteneği ve aklı yoktur; tüm bunların tek sahibi Allah'tır. Bu yüzden insan

sıkıntı içinde kalıp yardım istediği zaman, aslında ona yardım eden 

Allah'tır. "Düşünüyorum" dediği zaman düşündüğü şeyi ona ilham eden 

Allah'tır. Herhangi bir hareket yaptığı zaman aslında ona bu hareketi yap-

tıran Allah'tır. Yediği güzel bir yemeği, rızkı ve lezzeti yaratan Allah'tır. Ye-

meğin önüne gelmesini sağlayan, ona bir sofra hazırlatan yine Allah'tır.

Hastalandığında onu hasta yapan gerçekte mikrop değil, Allah'tır. Ona şi-

fa verip iyileştirecek olan da doktor değil, Allah'tır. Çakmakla bir kağıt

yaktığı zaman, kağıdı yakan çakmaktaki ateş değil, Allah'tır. Güzel bir kıya-

fet giydiğinde ona bu güzelliği veren Allah'tır. Bu örnekleri çoğaltmak

mümkündür. Yanlış anlaşılmaması gereken bir nokta daha vardır. Elbette

ki insan hastalandığında doktora gidecektir. Ancak kendisini iyileştirenin

doktor olmadığını da çok iyi kavramalıdır. Ya da evinde yemek yapacak ki-

şi insanın annesi olabilir. Ancak yemeği pişirten ve kendisine yediren se-

bepleri yaratan Allah'tır. Olaylar arasında bir sebep sonuç ilişkisi vardır.

Ancak Allah sonucu ve sonuca vesile olan sebepleri de teker teker yarat-

maktadır. İnsanın bu önemli gerçeği çok iyi düşünmesi ve kavraması ge-

rekmektedir. Hiç kimsenin Allah'tan bağımsız olarak herhangi bir şeyi ya-

pacak gücü, yeteneği ve aklı yoktur. Herşeyin sahibi Allah olduğu için, her-

şeyi yapan ve yaptıran da yalnız Allah'tır. Allah, insanın sözde ilah edindiği

varlıkların gerçekte hiçbir güçlerinin olmadığını pek çok ayetiyle bizlere

bildirmektedir:

32



Kendileri yaratılıp dururken, hiçbir şeyi yaratamayan şeyleri

mi ortak koşuyorlar. Oysa (bu şirk koştukları güçler ve nesne-

ler) ne onlara bir yardıma güç yetirebilir, ne kendi nefislerine

yardım etmeye. Onları hidayete çağırsanız size uymazlar.

Onları çağırsanız da, suskun dursanız da size karşı (tutumla-

rı) birdir. (Araf Suresi, 191-193)

Allah'tan başka taptıklarınız sizler gibi kullardır. Eğer doğru

iseniz, hemen onları çağırın da size icabet etsinler. Onların

yürüyecek ayakları var mı? Ya da tutacakları elleri mi var? Ve-

ya görecek gözleri mi var? Yoksa işitecek kulakları mı var? De

ki: "Ortak koştuklarınızı çağırın, sonra bir düzen (tuzak) ku-

run da bana göz bile açtırmayın." (Araf Suresi, 194-195)

Allah bir başka ayetinde bu insanların ahiret gününde bu gerçeği kendi

ağızlarıyla itiraf ettiklerini şöyle bildirmektedir:

Sonra onlara denilecek: "Sizin şirk koştuklarınız nerede?"

Allah'ın dışında (taptıklarınız). Dediler ki: "Bizi bırakıp kaybo-

luverdiler. Hayır, biz önceleri (meğer) hiçbir şeye tapar değil-

mişiz." İşte Allah, kafirleri böyle şaşırtıp-saptırır. (Mümin Sure-

si, 73-74)

Dolayısıyla insanın hiçbir gücü olmayan bu varlıklardan yardım isteme-

si, onların istekleri ve hoşnutluğu için çaba harcayıp, tüm yaşamını onlara

göre ayarlaması, gerçekten de şirk koşan bir insanın ne kadar büyük bir

gaflet ve aldanış içinde olduğunun en açık delilidir. Peki o zaman bu insan-

lar neye uymakta ve neye göre hareket etmektedirler? Bu sorunun ceva-

bını Allah Kuran'da bize şöyle bildirmektedir:

Haberiniz olsun; Şüphesiz göklerde kim var, yerde kim var

tümü Allah'ındır. Allah'tan başkasına tapanlar bile, şirk koş-

tukları varlıklara ve güçlere (gerçekte) uymazlar. Onlar yal-

nızca bir zanna uyarlar ve onlar ancak 'zan ve tahminde bu-

lunarak yalan söylemektedirler'. (Yunus Suresi, 66)

Görüldüğü gibi bu insanlar gerçeğe değil, tamamen kendi zan ve tah-

minlerine uymakta ve bunlara göre hareket etmektedirler. Tüm bu sahte

33



ilahlarını ortaya çıkaran kendi zan ve tahminleridir. Bu zan ve tahminle-

ri haktan yana hiçbir yarar sağlamadığı gibi, onların kayıplarını daha artı-

racak ve Allah'ın 'Andolsun, sana ve senden öncekilere vahyolundu

(ki); "Eğer şirk koşacak olursan, şüphesiz amellerin boşa çıkacak

ve elbette sen, hüsrana uğrayanlardan olacaksın." (Zümer Suresi,

65) ayetiyle bildirdiği gibi, yaptıkları herşey ve gösterdikleri tüm çaba

boşa çıkacaktır. Peygamber Efendimiz (sav) de insanların Allah'tan baş-

kalarından medet ummalarının kendilerine hiçbir yararı olmayacağını ha-

ber vermiştir:

"...Bir şey isteyince Allah'tan iste. Yardım talep edeceksen Allah'tan

yardım dile. Zira kullar, Allah'ın yazmadığı bir hususta sana faydalı

olmak için biraraya gelseler, bu faydayı yapmaya muktedir olamaz-

lar. Allah'ın yazmadığı bir zararı sana vermek için biraraya gelseler,

buna da muktedir olamazlar." (Kütüb-i Sitte, Muhtasarı Tercüme ve

Şerhi, Prof. Dr. İbrahim Canan, 16. cilt, Akçağ Yayınları, Ankara,

1992, s. 314)  

Ancak kimi insanlar şirk koşmanın ne kadar büyük bir tehlike ve alda-

nış olduğunun farkında değildirler. Hayatları boyunca Allah'a şirk koşarak

yaşayan bu insanlar, şirk koştukları tüm varlık ya da nesnelerin kendileri-

ni nasıl yüzüstü bırakıp gittiklerini, boş bir aldanıştan başka bir şey olma-

dıklarını ve hiçbir güçleri bulunmadığını ahiret günü anlayacaklardır. Allah

bu kimselerin ahirette yaşayacakları pişmanlığı ve psikolojik çöküntüyü

Kuran ayetlerinde şöyle bildirmektedir:

Öyle ki (o gün) kendilerine tabi olunanlar, kendilerine tabi

olanlardan uzaklaşıp-kaçmışlardır. (Artık) Onlar azabı gör-

müşlerdir ve aralarındaki bütün bağlar (ve ilişkiler) de parça-

lanıp kopmuştur. (O zaman, yönetilip) Uyanlar derler ki:

"Eğer bize bir kere (daha dünyaya dönme) fırsatı verilse(ydi)

muhakkak (şimdi) onların bizden uzaklaştıkları gibi, biz de on-

lardan uzaklaşır (onları yüzüstü bırakır)dık." Böylece Allah,

onlara bütün yaptıklarını onulmaz hasretlerle gösterecektir.

Ve onlar ateşten çıkacak değildirler. (Bakara Suresi, 166-167)

34



Şirk koşan, kendilerine Allah'tan başka veliler edinen insanlar hayat-

ları boyunca boş bir mutluluk beklentisi içinde olacaklardır. Allah'ı veli

ve dost edinmedikleri için hayatları boyunca gerçek anlamda rahatlığı,

huzuru ve mutluluğu yaşayamayacaklardır. Allah bu gibi insanlara, yap-

tıkları nankörlüğün karşılığını mutsuzluk olarak vermektedir. Bu asla de-

ğişmeyecek bir gerçektir. İnsanın bu duruma düşmesinin sebebi ise yal-

nızca kendisidir. Kişi mutsuzluğunun nedenini kendinde aramalı ve dü-

şünmelidir. Allah bir ayetinde, insanların kendi elleriyle yaptıkları nede-

niyle mutsuz olduklarını hatırlatmaktadır:

Şüphesiz Allah, insanlara hiçbir şeyle zulmetmez. Ancak in-

sanlar, kendi nefislerine zulmediyorlar. (Yunus Suresi, 44)

İnsan şirkten kurtulabilmek için Allah'a gönülden yönelmeli, vicdanıyla

düşünmeli, Allah'ın gücünü ve kudretini takdir edebilmelidir. Hz. İbra-

him'in vicdanına uyarak Allah'a yönelmesi, Allah'ın gücünü ve kudretini

kavraması, bu konuda tüm insanlara örnek olabilecek niteliktedir. Allah

Kuran'da Hz. İbrahim'in bu tavrını şöyle bildirmektedir:

Böylece İbrahim'e, -kesin bilgiyle inananlardan olması için-

göklerin ve yerin melekutunu gösteriyorduk. Gece, üstünü

örtüp bürüyünce bir yıldız görmüş ve demişti ki: "Bu benim

Rabbimdir." Fakat (yıldız) kayboluverince: "Ben kaybolup gi-

denleri sevmem" demişti. Ardından ayı, (etrafa aydınlık saça-

rak) doğar görünce: "Bu benim Rabbim" demiş, fakat o da

kayboluverince: "Andolsun" demişti, "Eğer Rabbim beni doğ-

ru yola erdirmezse gerçekten sapmışlar topluluğundan olu-

rum." Sonra Güneş'i (etrafa ışıklar saçarak) doğar görünce:

"İşte bu benim Rabbim, bu en büyük" demişti. Ama o da kay-

boluverince, kavmine demişti ki: "Ey kavmim, doğrusu ben si-

zin şirk koşmakta olduklarınızdan uzağım. Gerçek şu ki, ben

bir muvahhid olarak yüzümü gökleri ve yeri yaratana çevir-

dim. Ve ben müşriklerden değilim." (Enam Suresi, 75-79)

Eğer insan, hayatı boyunca Allah'ın rızasını kazanmak için çalışır, herşe-

yi Allah'tan ister, sorumluluklarını samimi olarak yerine getirirse Allah'ın

35



her işinde kendisine yardım edeceğini ve onu her türlü sıkıntıdan kurta-

racağını mutlaka görecektir. Allah Kuran'da müminlere olan yardımını

şöyle müjdelemiştir:

De ki: "Ondan ve her türlü sıkıntıdan sizi Allah kurtarmakta-

dır. Sonra siz yine şirk koşmaktasınız." (Enam Suresi, 64)

...Allah Kendi (dini)ne yardım edenlere kesin olarak yar-

dım eder. Şüphesiz Allah, güçlü olandır, Aziz olandır. (Hac

Suresi, 40)

Eğer Allah size yardım ederse, artık sizi yenilgiye uğratacak

yoktur ve eğer sizi 'yapayalnız ve yardımsız' bırakacak olur-

sa, ondan sonra size yardım edecek kimdir? Öyleyse mümin-

ler, yalnızca Allah'a tevekkül etsinler. (Al-i İmran Suresi, 160)

Yanlış bir kader inançları vardır

Günümüzde insanlara, 'Kader nedir?' diye bir soru yöneltilse çok az ki-

şiden doğru cevap gelecektir. Bu durum insanların kaderin tam olarak ne

anlama geldiğini bilmediklerini göstermektedir. Kaderin gerçek anlamını

bize her konuda doğruyu gösteren Kuran'dan öğrenmemeleri, kaderi

kavramanın kendilerine kazandıracağı rahatlık ve huzurdan da mahrum

kalmalarına neden olmaktadır.

Kader, Allah'ın yarattığı her canlının geçmişte yaptığı ve gelecekte ya-

pacağı herşeyi, her hareketi, düşünceyi, konuşmayı en ince ayrıntısına ka-

dar bilmesi ve kontrol etmesidir. İnsanlar daha doğmadan, hayatları bo-

yunca görecekleri ve yaşayacakları herşey Allah Katında belirlenmiş ve

planlanmıştır. Allah, herşeyi bir kader dahilinde yarattığını "Hiç şüphesiz,

Biz herşeyi kader ile yarattık" (Kamer Suresi, 49) ayetiyle bildirmek-

tedir. İnsan hayatı süresince Allah'ın kendisi için dilediği ve istediği olay-

larla karşılaştığından, tamamen Allah'ın dilediği bir şekilde hayatını sürdür-

mektedir. Allah bu gerçeği bize şöyle bildirmektedir:

Onların işlemiş oldukları herşey kitaplarda (yazılıdır). Küçük,

büyük herşey satır satır (yazılıdır). (Kamer Suresi, 52-53)

36



Allah'ın ayette belirttiği gibi, tüm insanlar tamamen Allah'ın kontrolü ve

hakimiyeti altında yaşamaktadırlar. Bir başka ayette ise Allah, tüm insan-

ların Rabbimizin belirlediği kader doğrultusunda bir yaşam sürdüklerini şu

sözlerle haber vermektedir:

Onları siz öldürmediniz, ama onları Allah öldürdü; attığın za-

man sen atmadın, ama Allah attı. Müminleri Kendinden güzel

bir imtihanla imtihan etmek için (yaptı). Şüphesiz Allah işi-

tendir, bilendir. (Enfal Suresi, 17)

Bu nedenle, insanın dilediklerini değiştirmesi, kaderinin dışına çıkması

söz konusu değildir. İnsanların kaderleri, kaderleri dahilinde karşılaştıkla-

rı herşey ve verdikleri her tepki, Allah'ın bir 'emri'dir. Allah bu gerçeği

"...Allah'ın emri, takdir edilmiş bir kaderdir" (Ahzab Suresi, 38) aye-

tiyle bildirmiştir. Bu yüzden tüm insanlar kadere teslim olmak durumun-

dadırlar. İnsan dahil tüm canlılar Allah'ın belirlediği kadere göre hayatları-

nı yaşamaktadırlar.

Bu anlattıklarımız, insanın mutlu olabilmesinde, her şartta huzurlu ve

rahat bir şekilde davranarak, dengeli bir ruh haline sahip olmasında

önemli bir rol oynamaktadır. Kadere teslim olmanın insana vereceği ra-

hatlık ve ferahlığı daha net görmek için, kadere inanıp teslim olan ve ka-

dere inanmayan iki insanın, bir olay karşısında verecekleri tepkileri karşı-

laştırarak inceleyelim. Bu önemli olayımız tüm genç insanların, hayatları-

nın bir dönüm noktası olarak gördükleri üniversite sınavları olsun. Bah-

settiğimiz iki kişinin de bu sınava gireceğini varsayalım. Bu iki kişinin de

kadere olan bakış açıları birbirlerinden çok farklı olduğu için, yaşayacak-

ları sınav psikolojisinin de bu iki kişi üzerindeki etkisi oldukça farklı ola-

caktır. Allah'ın kendisi için yarattığı kadere teslim olan kişi, sınav sırasın-

da yapacağı hataların ve sonucun, daha sınava girmeden Allah Katında bel-

li olduğunu ve Allah'ın tüm bunları bir hikmet üzerine yarattığını bildiğin-

den, sınavın neden olabileceği stres ve gerginlikten uzak olacaktır. Çünkü

sınav aslında kaderinde olup bitmiştir. Kişi sadece sınava girerek bunun

sonucunu görmeyi bekleyecektir. Sınav sonucuna müdahale edebilecek

Allah'tan başka bir güç olmadığının bilincindedir. Alacağı sınav sonucu iyi

37



ya da kötü de olsa, Allah'ın herşeyi hayır ile yarattığını bilmesi sınavdan

dolayı sıkıntı ya da strese kapılmasını engeller. Allah'a olan tevekkül ve

teslimiyeti nedeniyle sınavdan çıkacak iyi ya da kötü her sonuca gönülden

razı olur. Çünkü bunu Allah dilemiştir.

Böyle bir insan heyecanlanmayıp, strese girmediği için, tüm bunların

kendisine vereceği zarar ve kayıplardan da uzak kalır. Çünkü heyecanlı ve

stresli bir insan rahat edemez, dikkatini toplayamaz, bilgisini iyi kullana-

maz, kolaylıkla yanlış yapabilir. İnsanın önemli bir sınavda bu gibi bir ruh

hali içerisinde olmasının, sınavdaki başarısını da olumsuz yönde etkileye-

ceği açıktır. Bu kimse kadere olan güveni sayesinde hem sınav psikolojisi-

nin getirdiği olumsuz yükten uzak kalacak, hem de imtihanda başarılı ol-

ma ihtimali artacaktır.

Diğer kişinin durumuna baktığımızda, karşılaştığımız manzaranın olduk-

ça farklı olduğunu görürüz. Bu kişinin kadere karşı bir teslimiyeti ve güve-

ni olmadığı için, herşeyi yapanın kendisi olduğunu, herşeyin kendi kontro-

lünde geliştiğini düşünecektir. Böylesine önemli bir sınavda bunu düşün-

menin getireceği yük ise oldukça ağır olacaktır. Dolayısıyla bu ağır yük al-

tından kalkamayarak, büyük bir stres ve gerginliğe kapılır. Kendi düşünce-

sine göre bu sınavı kazanıp kazanamaması tamamen onun elindedir. Sına-

vı kazanmak için aylarca çalışıp vakit harcadığından, eğer sınavı kaybeder-

se, tüm bunların boşa gideceği korkusu ve sıkıntısı da bu kişiye ayrı bir

üzüntü kaynağı olur. Kadere inancı olmadığından, duyacağı gerginlik ve

stres, sınavını olumsuz yönde etkileyecektir. Dikkatini toplayamayacak,

belki bildiği soruları yapamayacak yapsa bile cevap kağıdına yanlış işaretle-

yecektir. Kendisi için hayati önem taşıyan bu sınavı belki de sadece stres

ve sıkıntıdan dolayı kaybedecektir. Böyle bir duruma düşen bir kimsenin,

olaylara iman gözüyle bakmadığı sürece, üzüntüye kapılıp, karamsar olma-

ması imkansızdır. Hatta kişi böyle bir durumda ciddi depresyonlara bile

sürüklenebilir. Gelişen tüm olayların sebebinin kendisi olduğunu düşündü-

ğü için, sıkıntısı ve azabı daha da artacaktır. Kadere tabi olmayıp, Allah'a

tevekkül etmediği için, Allah'ın onun kalbine vereceği rahatlık ve güven-

den de mahrum kalır. Bu yüzden, Allah'ın aşağıdaki ayette belirttiği gibi,

kadere tam anlamıyla teslim olmuş insanların sahip oldukları 'dengeli' ve

38



'sakin' ruh halini hiçbir zaman yaşayamaz:

Öyle ki, elinizden çıkana karşı üzüntü duymayasınız ve size

(Allah'ın) verdikleri dolayısıyla sevinip-şımarmayasınız…

(Hadid Suresi, 23)

İnsanların içerisine düştükleri bir diğer yanılgı ise, kendileri için neyin

iyi, neyin kötü olduğunu tam olarak bilememeleri ve bunun sonucunda

katlandıkları sıkıntıdır. İnsanın aklı ve muhakeme gücü zayıf olduğundan,

Kuran'a tabi olmadığı sürece, kendisi için neyin iyi, neyin kötü olabilece-

ğini tam olarak bilemez. Bu açıdan da, karşılaştığı olumsuz gibi görünen

bir olayın aleyhine olduğunu düşünmekle yanılgıya düşmüş olacaktır.

Çünkü Allah, imtihanın bir gereği olarak insanları hem hayırla hem de

şerle imtihan etmektedir. Allah, tüm bu olayları insanları sınamak için

özel olarak bir hikmet üzerine yaratmaktadır. Allah bu sırrı, "...Biz sizi

şerle de hayırla da deneyerek imtihan ediyoruz ve siz Bize döndü-

rüleceksiniz" (Enbiya Suresi 35) ayeti ile kullarına haber vermiştir. Bu

gerçeğe iman edip Allah'ın rızasına uygun hareket eden insan için, karşı-

laştığı her olay hayırlı bir sonuca vesile olur. Allah bir başka ayetinde her

olayı insanın görebildiği ve göremediği pek çok hikmetle birlikte yarat-

tığını şöyle bildirmektedir:

...Olur ki hoşunuza gitmeyen bir şey, sizin için hayırlıdır ve

olur ki, sevdiğiniz şey de sizin için bir şerdir. Allah bilir de siz

bilmezsiniz. (Bakara Suresi, 216)

Ayette de görüldüğü gibi, kişinin sevdiği ya da sevmediği, hoşlandığı

ya da beğenmediği herşeyde aslında kişinin kendisi için bir iyilik gizlidir.

Çünkü insanın başına gelen her olayı, herşeyi bilen Allah planlamıştır.

İnsanı yaratan Rabbimiz, elbette insanın kendisi için iyi ve kötü olan

herşeyi bilmektedir. Bunun aksini düşünmek Allah'ın kadrini hakkıyla

takdir edememek olacaktır ki, bu da insana kayıptan ve mutsuzluktan

başka bir şey kazandırmaz. Bu nedenle insanın yapması gereken, kendi-

sini daima iyiye yöneltecek olan, Allah'ın kendisi için belirlediği kadere

teslim olmaktır. 

Başlarına gelen herşeyin kendileri için bir deneme olduğunun ve

39



Allah'ın herşeyi hayırla yarattığının farkına varamayan insanlar ise büyük

bir kayba uğrayacaklardır. Bu kişiler, olayları Kuran ahlakına göre değer-

lendirmedikleri zaman, karşılaştıkları herşeye olumsuz bir bakış açısıyla

yaklaşarak umutsuz ve karamsar bir yapıya bürünürler. Bundan kurtul-

manın tek yolu ise kadere tam anlamıyla teslim olmak, her olaydaki hik-

metli yönleri görebilmeye çalışmaktır. Bu, cahiliye insanları için, mutlu

olabilmenin hiç bilinmeyen bir yoludur.

Allah'a ve kadere teslimiyet içerisinde olmayan insan, hoşuna gitmeyen

olaylarla karşılaştığı zaman isyankar bir ruh haline bürünür. Bu da bu kim-

selerin sıkıntılarını ve huzursuzluklarını daha da artırır. Kaynağını bilme-

dikleri, sebebini anlayamadıkları olaylarla karşılaşmak, bu insanlara sıkıntı

verir. Bu sıkıntı Allah'ın inkar edenlere dünya hayatında verdiği bir karşı-

lıktır. Böylece Allah'a isyan eden, Ona kulluk etmekten kaçınan insanların

azabı daha dünyadayken yavaş yavaş başlamış olur. Allah Kuran'da bu ger-

çeği şöyle bildirmektedir:

Andolsun, Biz onlara belki (inkarcılıktan) dönerler diye o bü-

yük (uhrevi) azaptan önce, yakın (dünyevi) azaptan da tattıra-

cağız. (Secde Suresi, 21)

Kadere gereği gibi teslim olmayan kimsenin dünyada kazanacağı tek şey

mutsuzluk ve sıkıntı olacaktır. İnsanın kadere olan inancı, güveni ve Allah'a

olan teslimiyeti ne kadar güçlüyse, duyacağı rahatlık, huzur ve güven de o

derece büyük olacaktır. Böylece hem dengeli bir ruh haline sahip olacak

hem de karşılaştığı olayların hayır ve hikmetlerini daha iyi görebilecektir.

Samimiyetsizliği prensip edinmişlerdir

Samimiyet, kısaca insanın düşündükleri ve hissettikleri ile tutarlı bir bi-

çimde davranması olarak tanımlanabilir. Gerçek anlamda samimi olan bir

kişi kendini kimseye ispat etmek, kabul ettirmek zorunda hissetmediği için

her ortamda, rahat ve doğal hareket eder. Bu şekilde yaşayan bir kimse

için samimiyet bir rahatlık ve huzur kaynağı haline gelir.

Ancak günümüzde birçok insanın çevresindeki insanlarla olan  ilişkile-

rindeki samimiyetten uzak yapı yoğun şekilde hissedilmektedir. Cahiliye

40



ahlakını yaşayan insanların birçoğu yalancılığı, ikiyüzlülüğü, sahtekarlığı

alışkanlık haline getirmişler ve ilişkilerini de tamamen bu unsurlar üzeri-

ne kurmuşlardır. Herkes belirli bazı menfaatlerin peşinde olduğundan,

birbirlerine karşı samimiyetsiz bir tavır içerisine girerler. Tabii ki bu du-

rum tek taraflı değil, karşılıklıdır. Her iki taraf da birbirini kullanarak, bir-

birinden en fazla şekilde faydalanmaya çalışmaktadır. Böyle bir ortamda

güven diye bir kavram kalmaz. Çünkü kimin ne yapacağı, nasıl davrana-

cağı, ne düşündüğü kesinlikle belli değildir. Zaten insanların birbirleriyle

olan ilişkilerinde mutsuz olmalarının, depresyona girmelerinin, birbirle-

rine olan sevgi ve bağlılıklarının çok kısa süreli olmasının sebebi, yaşadık-

ları bu samimiyetsizliktir. Allah, "Öyleyse kazandıklarının cezası ola-

rak az gülsünler, çok ağlasınlar." (Tevbe Suresi, 82) ayetiyle din ah-

lakından uzak yaşayan insanların mutsuz olacaklarını bildirmiştir.

Samimiyetsizlik bu insanlarda başka olumsuz tavırların da gelişmesine

neden olur. Bunlardan biri, kendilerine yapılan yardımlara ve iyiliklere kar-

şı nankör bir tavır sergilemeleridir. Kuran ahlakından uzak bir yaşam sür-

dükleri için kendilerine yapılan yardım ve iyilikleri çabuk unutmaya, kötü-

lükleri ise hiç unutmamaya yatkın bir karakter gösterirler. En ufak bir kav-

ga ya da anlaşmazlıkta hemen birbirlerinin olumsuz yönlerini açığa vurur

ve birbirlerini olabildiğince eleştirirler. Birbirlerinin iyi ve güzel yönlerini

görmez ya da görmek istemezler. Kısaca insanlar kendilerine yapılan iyi-

liklerin, yardımların ve güzelliklerin gereği gibi farkına varamazlar.

Birbirlerine karşı böyle bir ahlak gösteren kimseler Allah'a ve dine kar-

şı da samimiyetsiz bir yaklaşım içerisindedirler. Bu kimselerin Allah'a olan

imanları oldukça zayıftır ve en ufak bir sıkıntı veya zorlukta Allah'ı unut-

maya çok eğilimlidirler. Allah aşağıdaki Kuran ayetinde bu insanların

"Allah'a bir ucundan ibadet eden" kimseler olduklarını, bundan dolayı

da dünyada ve ahirette büyük bir kayba uğrayacaklarını bildirmiştir:

İnsanlardan kimi, Allah'a bir ucundan ibadet eder, eğer kendi-

sine bir hayır dokunursa, bununla tatmin bulur ve eğer kendi-

sine bir fitne isabet edecek olursa yüzü üstü dönüverir. O,

dünyayı kaybetmiştir, ahireti de. İşte bu, apaçık bir kayıptır.

(Hac Suresi, 11)

41



Allah'ın, bu kimselerin inançlarındaki samimiyetsizliği haber verdiği bir

diğer ayet şöyledir:

İnsana bir zarar dokunduğunda, yan yatarken, otururken ya

da ayaktayken Bize dua eder; zararını üstünden kaldırdığımız

zaman ise, sanki kendisine dokunan zarara Bizi hiç çağırma-

mış gibi döner-gider. İşte, ölçüyü taşıranlara yapmakta olduk-

ları böyle süslenmiştir. (Yunus Suresi, 12)

Bu insanların samimiyetsizliklerinin bir başka göstergesi de, bir şeyi yap-

mak istemedikleri zaman bu davranışlarını meşru göstermek için birtakım

bahane ve mazeretler öne sürmeleridir. Kendilerine Allah'a karşı sorum-

lulukları hatırlatıldığında, bu sorumluluklardan kaçmak ve ömürlerini ne-

fislerinin istekleri doğrultusunda hırsla tüketmek için sayısız bahaneleri

vardır. Her durumda ibadet etmelerine, Allah'ın emirlerine uymalarına,

kendilerince engel teşkil eden suni nedenler üretirler. Bu her insanın is-

teklerine ve geleceğe yönelik planlarına göre değişiklik gösterir. Kimi yap-

ması gereken işlerinin olduğunu, kimisi hiç vaktinin olmadığını, kimisi de

ibadetlerini yaşlandığında yapacağını söyler.

Allah'ın, kendisi dahil herşeyi sarıp kuşattığını, herşeyi görüp işittiğini,

mazeretlerini söylediğinde, gerçekte o an aklından neler geçtiğine şahit

olduğunu bilen bir insan bu tür bir davranış içine asla girmez. Bu şekil-

de hareket ettiği takdirde nasıl bir azapla karşılaşacağının ve kendisini

kandırmasının dünyada ve ahirette ona hiçbir fayda getirmeyeceğinin bi-

lincindedir.

Allah'a karşı samimi olan, O'nun emir ve yasaklarını harfiyen yerine

getiren insanlar Allah'ın bir vaadi olarak samimi müminlerle birarada

olacak ve onlarla beraber yaşayarak samimiyetin getireceği rahatlığı, gü-

zelliği, huzuru en güzel şekilde yaşayacaklardır. Bu Allah'ın samimi kulla-

rına dünyada ve ahirette verdiği bir ödül ve çok güzel bir nimettir. İnsa-

nın yapması gereken ise içerisinde bulunduğu bu güzel ortam için Allah'a

şükretmesidir.

42



MUTSUZLU⁄UN SES‹: fiEYTAN

Şeytan insanlara vesvese verir

Şeytan insanoğlunun yaratıldığı günden beri hiç değişmeyen, en tehlike-

li düşmanıdır. Şeytanın amacı insanları Allah'ın rızasından, sevgisinden, Ku-

ran'dan uzaklaştırmak, insanları kışkırtarak birbirlerine düşürmek, kısaca-

sı kendisine olabildiğince benzeterek, onları şaşırtıp saptırmaktır. Allah bir

ayetinde, "Ey Ademoğulları, Ben size and vermedim mi ki; 'Şeytana

kulluk etmeyin, çünkü o, sizin için apaçık bir düşmandır." (Yasin Su-

resi, 60) şeklinde bildirerek, şeytanın açık bir düşman olduğu konusunda

insanları uyarmıştır.

Kimi insanlar, böylesine tehlikeli ve aynı zamanda da sinsi bir düşmanla

karşı karşıya olmalarına rağmen, bu gerçekten yana büyük bir gaflet için-

de yaşamaktadırlar. Çünkü şeytanın varlığından, onun ne kadar sinsi bir

düşman olduğundan habersizdirler. İnsanların bazıları ise şeytanı mistik,

varlığıyla yokluğu bir olan, bir tür simge ya da sembol olarak görürler. İş-

te insanların şeytan hakkındaki bu yanlış düşünceleri, onun insanları ne gi-

bi ciddi zararlara ve belalara uğratabileceğini fark etmemelerine neden

olur ve insanı şeytan karşısında tamamen savunmasız bir hale getirir. Bu

durum, şeytanın gaflet içerisindeki insanları Allah'tan ve dinden rahatlıkla

uzaklaştırabilmesine olanak tanır. Şeytanın karşısında onu tanımayan mil-

yarlarca insan vardır. Bu da bu insanların içinde bulundukları tehlikenin ne

denli ciddi olduğunu göstermektedir.

Şeytanı tehlikeli yapan, insanları Allah'ın yolundan saptırmak isteğindeki

kararlılığı ve bunun için yemin etmiş olmasıdır. Bu uğurda elinden gelen

her türlü çabayı gösterecek, her yolu deneyecektir. Allah Kuran'da şeyta-

nın bu konudaki kararlılığını bize şöyle bildirmektedir:

Dedi ki: "Madem öyle, beni azdırdığından dolayı onlar(ı insan-

ları saptırmak) için mutlaka Senin dosdoğru yolunda (pusu

43



kurup) oturacağım. Sonra muhakkak önlerinden, arkaların-

dan, sağlarından ve sollarından sokulacağım. Onların çoğunu

şükredici bulmayacaksın." (Araf Suresi, 16-17)

Şeytanın diğer tehlikeli bir yönü ise tüm bunları yaparken çok sinsi ha-

reket etmesidir. Şeytan her insanın eksikliklerine, zayıf yönlerine göre çe-

şitli yöntemler kullanarak her insana faklı açılardan yaklaşır. Her insan için

farklı bir yöntemi, bir taktiği vardır. Tüm faaliyetlerini insanlara sinsice fı-

sıldadığı vesveselerle gerçekleştirir. Onları şüpheye düşürür, olmadık boş

kuruntulara kaptırır ve boş işlerle uğraştırarak zaman kaybettirir. Allah

şeytanın insanları aldatıp kandırabilmek için çaba harcayacağını Kuran'da

şöyle bildirmiştir:

"Onları -ne olursa olsun- şaşırtıp-saptıracağım, en olmadık ku-

runtulara düşüreceğim ve onlara kesin olarak davarların ku-

laklarını kesmelerini emredeceğim ve Allah'ın yarattıklarını

değiştirmelerini emredeceğim." Kim Allah'ı bırakıp da şeyta-

nı dost (veli) edinirse, kuşkusuz o, apaçık bir hüsrana uğramış-

tır. (Şeytan) Onlara vaatler ediyor, onları en olmadık kurun-

tulara düşürüyor. Oysa şeytan, onlara bir aldanıştan başka bir

şey vadetmez. (Nisa Suresi, 119-120)

Şeytan insanlara daima zarar-ziyan, kötülük ve kayıp vermeye çalışmak-

tadır. İnsanların hiç bitmeyen mutsuzluklarının, sıkıntılarının ve bunlardan

kaynaklanan fiziki tahribatlarının kaynağı işte şeytanın verdiği bu vesvese-

ler ve boş kuruntulardır. Çünkü şeytan insanların mutsuz olmalarını ister.

Allah Kuran'da şeytana uyan insanların daima karanlıklara ve çıkmaza doğ-

ru gideceği bildirmiştir:

Allah, iman edenlerin velisi (dostu ve destekçisi)dir. Onları ka-

ranlıklardan nura çıkarır; inkar edenlerin velileri ise tağut'tur.

Onları nurdan karanlıklara çıkarırlar. İşte onlar, ateşin halkı-

dırlar, onda süresiz kalacaklardır. (Bakara Suresi, 257)

Ancak üzerinde durulması gereken önemli bir konu daha vardır. Birçok

insan içinde yaşadığı bu psikolojiyi benimsemiş, bunu yaşamın bir parçası

olarak kabul etmiştir. Bu şekilde yaşamadığı takdirde hayatın bir tadı ve

44



zevki olmayacağını zanneder. Sürekli bu ruh hali içerisinde olmanın ken-

disine vereceği sıkıntıyı ve zararı düşünmeden yaşamaya devam eder. Bu

ise şeytanın aldatmacasından başka bir şey değildir. Şeytan, insanları içine

düşürdüğü bu durumu onlara çekici ve süslü göstererek bu insanların ak-

letmelerini ve gerçeği görmelerini engellemektedir. Allah insanların içeri-

sine düştükleri bu durumu Kuran'da şöyle bildirmektedir:

...Kendi yaptıklarını şeytan süsleyip-çekici kıldı, böylece on-

ları yoldan alıkoydu. Oysa onlar görebilen kimselerdi. (An-

kebut Suresi, 38)

Görüldüğü gibi şeytan, iman etmeyen insanların mutsuz olmalarında ve

sıkıntılı bir yaşam sürmelerinde büyük bir rol üstlenmektedir. Şeytan ver-

diği vesveselerle, insanları aldatmakta ve onları büyük sıkıntılara sürükle-

mektedir. Kendisine uyan insanları, verdiği mutsuzlukla Allah'tan ve

O'nun ayetlerinden sürekli uzaklaştırmakta ve onları Allah'a isyan eden

kimseler haline getirmektedir.

Şeytan umutsuzluk ve çaresizlik telkini verir

Önceki bölümde de belirtildiği gibi, şeytan insanı Allah'ın yolundan

saptırmak, onu dinden uzaklaştırmak, boş işlerle uğraştırarak Allah'ı ve

ahireti düşünmesini engellemek için her fırsatı en iyi şekilde değerlendir-

meye çalışır. Şeytanın fırsat bildiği durumlardan biri de, insanın karam-

sarlığa ve umutsuzluğa düştüğü anlardır. İnsan hayatı boyunca birbirin-

den farklı olumlu ya da olumsuz gibi görünen birçok olayla karşılaşır ve

bu olaylarla nerede, ne zaman ve hangi koşullar altında yüz yüze gelece-

ğini bilemez. Hiç beklemediği bir anda ölümcül bir hastalığa yakalanabi-

lir, doğal bir afetle tüm malını, sevdiklerini kaybedebilir, işinden çıkarıla-

bilir, uzun bir süre geçim sıkıntısı çekebilir ve daha bunlara benzer kü-

çük büyük birçok olumsuz gibi görünen durumla karşılaşabilir. Dünya

hayatının bir imtihan olarak yaratıldığını düşünmeyen, Allah'ın herşeyi bir

hikmet üzerine yarattığına iman etmeyen insanlar bu tür durumlarda

45



karamsarlığa kapılır ve tüm umutlarını kaybederler. Bu Allah'a tevekkül

etmemelerinden kaynaklanır.

Oysa insanın hayatı süresince karşılaştığı hiçbir şey tesadüfi, başıboş ve

anlamsız değildir. Allah'ın "...O'nun ilmi olmaksızın, hiçbir meyve to-

murcuğundan çıkmaz, hiçbir dişi gebe kalmaz ve doğurmaz..."

(Fussilet Suresi, 47) ayetiyle bildirdiği gibi, meydana gelen herşey Allah'ın

bilgisi, isteği ve kontrolü dahilinde gerçekleşmektedir. Bu yüzden insanın

başına gelen hiçbir şey tesadüfi ve anlamsız değildir. Tam tersine birçok

hikmet ve anlam içermektedir. Eğer insan bu gerçeği görmek yerine, ba-

şına gelen herşeyi 'şans' ya da 'kör bir tesadüfler yığını' gibi batıl mantık-

larla değerlendirecek olursa, bu onda bir huzursuzluk, sıkıntı ve çaresiz-

lik oluşturacaktır. Tabii ki bu şeytanın işini kolaylaştırıcı bir durumdur.

Çünkü bu sırdan habersiz bir şekilde yaşayan böyle bir insanı, verdiği ves-

veselerle Allah'tan ve dinden uzaklaştıracak hatta düşman konumuna so-

kacaktır. Ve tabii ki kişinin böyle bir anda karamsarlığa ve umutsuzluğa ka-

pılarak daha da kötü bir duruma düşmesi ve kendine zarar vermesi de

şeytanın aynı anda bir diğer hedefine ulaştığını da göstermektedir. Allah

Kuran'da insanların zorluk ve sıkıntılarla karşılaşmalarının nedenini, ve bu-

na karşılık insanların gösterdikleri yanlış tavrı şöyle açıklamıştır:

Andolsun, senden önceki ümmetlere (peygamberler) gön-

derdik de onları dayanılmaz zorluk (yoksulluk) ve sıkıntılarla

çeviriverdik. Umulur ki yalvarırlar diye. Onlara, zorlu azabı-

mız geldiği zaman yalvarmaları gerekmez miydi? Ama onla-

rın kalpleri katılaştı ve şeytan onlara yapmakta olduklarını çe-

kici (süslü) gösterdi. (Enam Suresi, 42-43)

Allah zorluk ve sıkıntıyı insanlara Allah'tan başka sığınılacak bir güç ol-

madığını görmeleri ve doğru yolu bulmaları için vermektedir. Ancak şey-

tan insanların bu hikmeti görmelerini engeller ve onların kalplerini duyar-

lılıktan yoksun bırakarak katılaştırır. Aslında insanların başına gelen bu du-

rum Allah'ın bir rahmetidir. Böyle bir durumda Allah'ın razı olacağı hare-

ket, hemen O'nu hatırlamak, Allah'a yönelip O'ndan yardım talep etmek

ve isabet eden musibete karşı sabretmek olmalıdır. Allah, samimiyetle

46



Kendisine sığınan kullarını yardımıyla destekleyeceğini bildirmiştir. Hz.

Muhammed (sav)'in arkadaşıyla birlikte, peşine düşen inkarcılardan saklan-

mak amacıyla mağaraya sığındığı anda göstermiş olduğu üstün tavır bu ko-

nuda tüm insanlar için güzel bir örnek oluşturmaktadır. Allah Kuran'da

Peygamberimiz (sav)'in bu tavrını şöyle bildirmiştir:

Siz O'na (peygambere) yardım etmezseniz, Allah O'na yar-

dım etmiştir. Hani kafirler ikiden biri olarak O'nu (Mek-

ke'den) çıkarmışlardı; ikisi mağarada olduklarında arkadaşına

şöyle diyordu: "Hüzne kapılma, elbette Allah bizimle beraber-

dir." Böylece Allah O'na 'huzur ve güvenlik duygusunu' indir-

mişti, O'nu sizin görmediğiniz ordularla desteklemiş, inkar

edenlerin de kelimesini (inkar çağrılarını) alçaltmıştı. Oysa

Allah'ın kelimesi yüce olandır. Allah üstün ve güçlüdür, hü-

küm ve hikmet sahibidir. (Tevbe Suresi, 40)

Hz. Muhammed (sav), başına gelen bu olayın Allah'ın bir denemesi ol-

duğunu anlamış ve Allah'a olan teslimiyetini ve tevekkülünü en güzel şe-

kilde göstermiştir. En zor anda bile kurtulma umudunu asla yitirmemiş,

hatta beraberindeki arkadaşına da Allah'ın rahmetini ve yardımını hatır-

latmıştır. Allah bu samimi davranışına karşılık Peygamberimiz (sav)'in

kalbine 'huzur ve güvenlik duygusunu' indirmiş ve O'nu kurtarmıştır. 

Konuyla ilgili bir başka çarpıcı örnek de, Firavun ordusu tarafından ta-

kip edilen Hz. Musa'nın göstermiş olduğu teslimiyetli tavırdır:

İki topluluk birbirini gördükleri zaman Musa'nın adamları:

"Gerçekten yakalandık" dediler. (Musa): "Hayır" dedi.

"Şüphesiz Rabbim, benimle beraberdir; bana yol göstere-

cektir." Bunun üzerine Musa'ya: "Asanla denize vur" diye

vahyettik. (Vurdu ve) Deniz hemencecik yarılıverdi de her

parçası kocaman bir dağ gibi oldu. Ötekileri de buraya yak-

laştırdık. Musa'yı ve onunla birlikte olanların hepsini kurtar-

mış olduk. Sonra ötekileri suda boğduk. Şüphesiz, bunda

bir ayet vardır. Ama onların çoğu iman etmiş değildirler.

(Şuara Suresi, 61-67)

47



Bu ayetlerden de anlaşıldığı gibi, Hz. Musa'nın yanındaki bazı kimseler

bu durumda hemen ümitsizliğe kapılarak 'yakalandık' demişlerdir. Ancak

Hz. Musa, Allah'a örnek bir tevekkül ve bağlılık göstermiş ve yanındakile-

re de Allah'ın mutlaka onlara yardım edeceğini hatırlatmıştır. Onun bu

teslimiyetli ve samimi davranışının hemen ardından, Allah büyük bir muci-

ze ile onları Firavun'dan kurtarmıştır. 

Allah'a gönülden iman etmeyen insanlar umutsuzluğa kapılmaya yatkın-

dırlar. Kuran ahlakını yaşamadıkları için ayrıca unutkan ve nankör bir ka-

rakter de gösterirler. Allah bu insanların nankörlüklerini "Andolsun, Biz

insana tarafımızdan bir rahmet tattırıp, sonra bunu kendisinden çe-

kip-alsak, kuşkusuz o, (artık) umudunu kesmiş bir nankördür" (Hud

Suresi, 9) ayetiyle dikkat haber vermiştir. 

"...Allah'ın rahmetinden umut kesmeyin. Çünkü kafirler toplulu-

ğundan başkası Allah'ın rahmetinden umut kesmez." (Yusuf Suresi,

87) ayetiyle ise Allah, insanları Kendisinden kesinlikle umut kesmemeleri

konusunda uyarmıştır. Allah, dünyada var olan herşeyi insanlar için yarat-

mış ve tüm bunları onlara bir nimet olarak sunmuştur. İnsan herşeyini

Allah'a borçludur. Allah, rızkı verenin ve alanın Kendisi olduğunu, "Gör-

müyorlar mı ki, Allah dilediğine rızkı yayıp-genişletir ve kısarda.

Şüphesiz bunda, iman eden bir kavim için gerçekten ayetler var-

dır." (Rum Suresi, 37) ayetiyle insanlara bildirmiştir. 

İnsanın yapması gereken, "Ya da sıkıntı ve ihtiyaç içinde olana, Ken-

disine dua ettiği zaman icabet eden..." (Neml Suresi, 62) ayetini bi-

lerek, her ne durumda olursa olsun Allah'a güvenmesi ve Allah'a sami-

miyetle dua etmesidir. Allah bu ahlakı gösteren kullarını sıkıntıdan kur-

taracağını vadetmiştir. "...Oysa siz, onların umud etmediklerini

Allah'tan umuyorsunuz..." (Nisa Suresi, 104) ayetiyle de Allah, insan-

lara Allah'ın rahmetinden ümit kesmemelerini öğütlemiştir. Umut duy-

manın sürekliliği, onun kaynağına bağlıdır. Cahiliye insanlarının kendile-

rine daimi olarak umut verecek, sağlam bir dayanakları yoktur. Bu ne-

denle her an ümitsizliğe kapılabilirler. İman edenlerse sonsuz güç sahibi

olan Rabbimize olan güvenlerinden dolayı, en zor anlarda bile kalplerin-

48



de güçlü bir umut beslerler. Hep umutlu olabilen bir kimse ise, umut-

suzluk ve karamsarlığın neden olduğu stres, sıkıntı ve bunların neden

olabileceği sağlık sorunlarıdan ve fiziksel tahribatlardan da korunmuş

olur. Bezgin ve sönük bir ruh halinden uzaklaşıp canlı ve diri bir görün-

tüye sahip olur. Bu canlı ve diri ruh hali onun hareketlerine de yansır;

onu neşeli, rahat, normal ve dengeli bir yapıya kavuşturur.

Umudunun kaynağı sonsuz güç sahibi Allah olan bir kimse, umudunu ve

buna bağlı olarak duyacağı huzuru ve neşeyi -Allah'ın izniyle- hiçbir zaman

kaybetmeyecektir. 

Şeytan duygusallık telkini verir

İnsanı mutsuzlaştıran bir diğer etken de, insana hiç tahmin etmediği bir

yerden gelir. Bu, insanın kendi duygularıdır. Zararsız gibi görünen bu his-

ler nasıl zararlı hale gelebilmektedir?

Dinden uzak yaşayan toplumlarda tüm kavramlar birbirine girmiş oldu-

ğundan, insanların neyin doğru, neyin yanlış olduğunu bilebilmeleri olduk-

ça güçtür. Herkes kendine göre neyi mantıklı ve doğru gibi görürse onu

yapmakta, bunda da oldukça kararlı ve istekli davranmaktadır. Yanlış olan

birçok anlayış teşvik görmekte, beğenilmekte, doğrular ise tam tersine

yanlış olarak görülüp, eleştirilmekte ve şiddetle karşı çıkılmaktadır.

İşte duygusallık konusu da bu karıştırılan konuların başında gelmekte-

dir. Duygusallık genel olarak insanın herşeyi duygularıyla değerlendirme-

si ve hayatını buna göre şekillendirmesi olarak tanımlanabilir. Bu şekilde

yaşayan bir kimsenin gerçekçi, akılcı, rahat ve huzurlu bir hayat sürme-

si için duygularının onu hep iyiye ve doğru olana yöneltmesi gerekir. An-

cak bu pek mümkün olmaz, çünkü duygusal bir insan genellikle olayları

doğru olarak değerlendirmekte güçlük çeker. Çünkü aklı ve mantığıyla

değil, duygularıyla hareket etmektedir. Karar verme aşamasında duygu-

larıyla hareket ettiği için, olayların ve insanların gerçek yüzlerini  görme-

si zorlaşır. Ya da tam aksi şekilde, öfkelenmemesi gereken bir durumda,

kendine hakim olamayarak hem kendine hem de çevresine kolaylıkla

49



zarar verebilir. Küçük bir tartışmayı aniden büyük bir kavgaya dönüştü-

rebileceği gibi, arkadaşlarıyla eğlenip çok neşeli ve mutlu bir tablo çizer-

ken, dinlediği bir şarkı ile aniden ağlayabilir. Ani ve beklenilmeyen dav-

ranışlar göstererek, dengesiz bir ruh haline sahip olduğunun sinyalleri-

ni verir. Bazı insanlarda ise duygusallık, içine kapanıklık, alınganlık gibi

farklı şekillerde kendini gösterir. 

Görüldüğü gibi bu örnekler çoğaltılabilir. Ancak dikkat edilirse hepsi-

nin ortak bir noktası vardır: İnsana akletme yeteneğini kaybettirmesi ve

aklını örtmesi. Bu ise insanı saptırmaya kararlı olan şeytanın tam da iste-

diği ve beklediği durumdur. Şeytan bu gizli silahı güzel bir biçimde kulla-

narak insana hiç fark ettirmeden, onun doğruları akletmesini, görmesini

engeller. İnsanı Allah'ın ayetlerinden ve güzel ahlaktan uzaklaştırır. Kişinin

aklının önüne adeta görünmez bir perde gerer. 

İnsanın bu durumdan kurtulması için şeytanı iyi tanıması gerekir. İnsa-

nın herhangi bir konuyu doğru bir bakış açısıyla değerlendirebilmesi için

doğru ve sağlam bilgilere sahip olması gerekmektedir. Ancak bu şekilde

kendisi için neyin doğru neyin yanlış, neyin zararlı neyin faydalı olduğunu

anlayabilir. İşte kişi, hayatı boyunca ihtiyaç duyacağı bu aklı ve bilgileri

Allah'ın insanları doğru yola yöneltmek için indirdiği Kuran'da bulabilecek

ve böylece gerçek bir akla sahip olabilecektir. Allah'ın Kuran'da mümin-

lerin bir özelliği olduğunu bildirdiği 'temiz akıl', insanı şeytanın bu sinsi

oyununa karşı koruyacak güçlü bir silahtır. Aksinde, insan istek ve duygu-

larına göre hareket ettiği takdirde mutsuz olacaktır. 

Allah, "...De ki: Ben sizin heva (istek ve tutku) larınıza uymam;

yoksa bu durumda ben şaşırıp sapmış ve doğru yolu bulamamışlar-

dan olurum." (Enam Suresi, 56) ayetiyle, nefsani duygulara göre yaşama-

nın, insanı Allah'ın yolundan saptıracağını bildirmiştir. Bunun kaçınılmaz

sonucu da insanın yaşayacağı hayal kırıklıkları, uzun süreli depresyonlar,

sıkıntı ve strestir. Bu ise insana dünyada mutsuzluktan başka bir şey ge-

tirmeyecektir.

50



Şeytanın hileli düzeni zayıftır

Önceki bölümlerde şeytanın, dinden uzak kalmış, dolayısıyla hayatı bo-

yunca Allah'a iman etmenin verdiği şuurdan uzak yaşayan insanlar üzerin-

deki telkinlerini ve bu yolla insanları nasıl bir sıkıntı içine sürüklediğini in-

celedik. Ancak insanın, şeytanın bu saptırıcı tuzakları ve vesveseleri kar-

şısında unutmaması gereken önemli bir nokta vardır. Bu da şeytanın in-

san üzerinde ne derecede yaptırıcı bir güce sahip olabileceğidir. Öncelik-

le şeytan Allah'tan bağımsız bir güç değildir. Şeytanı da Allah yaratmıştır

ve ancak Allah dilediği için insanlara düşman olmuştur. Allah dilemedikçe

de insanlar üzerinde müstakil bir gücü kesinlikle olamaz. Allah şeytanı da

insanlar için bir imtihan vesilesi olarak yaratmıştır. Ona uyanlar doğru

yoldan uzaklaşacak, vicdanlarının sesine uyarak Allah'ın rızasına uygun ha-

reket edenler ise kurtuluşa ereceklerdir.

Bunun yanında şeytanın bu etkisi, insanın Allah'a olan yakınlığı, bağlı-

lığı kısacası imani olgunluğuyla yakından ilişkilidir; şeytan Allah'ın sami-

mi kullarına etki edememektedir. Onun etkisi ancak Allah'a şirk koşan

ve inkar eden kimseler üzerindedir. Bunu daha iyi görebilmek için,

Allah'ın şeytanı hangi amaçla yarattığını bilmek gerekmektedir. Allah,

şeytanı "...Ancak Biz ahirete iman edeni, ondan kuşku içinde olan-

dan ayırd etmek için (ona bu imkanı verdik)..." (Sebe Suresi, 21)

ayetiyle bildirdiği gibi, müminlerle, inkarcıları birbirinden ayırt etmek

amacıyla yaratmıştır. Bu noktada şeytanın kimler üzerinde etkisinin da-

ha kuvvetli olacağı, kimleri kolaylıkla Allah'ın yolundan saptırabileceği

açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. 

Allah, "Gerçek şu ki, şeytan sizin düşmanınızdır, öyleyse sizde

onu düşman edinin. O, kendi grubunu, ancak çılgınca yanan ateşin

halkından olmaya çağırır". (Fatır Suresi, 6) ayetiyle, şeytanın insanların

açık bir düşmanı olduğunu ve insanların da şeytanı düşman edinmesi ge-

rektiğini bildirmiştir. İnsanın düşmanına karşı başarılı olabilmesi, ona ye-

nilmemesi, düşmanını ne kadar iyi tanıdığına, onun nasıl yöntemler ve tak-

tikler izlediğini iyi tespit etmesine bağlıdır. Kısacası, insan düşmanı hakkın-

da çok iyi bir bilgiye sahip olmalıdır. İşte müminler, Allah'ın kendilerine

51



indirdiği Kuran sayesinde şeytanı çok iyi tanımakta ve onunla nasıl müca-

dele edeceklerini çok iyi bilmektedirler. Bu ise, şeytanın müminler üzerin-

deki gücünün ne kadar zayıf ve etkisiz olacağının bir göstergesidir. Şeytan,

tüm insanları olduğu gibi, samimi müminleri de saptırmaya çalışacak ancak

bunda hiçbir zaman başarılı olamayacaktır. Müminler yaşamlarını Allah'ın

Kuran'da bildirdiği gerçekler üzerine kurdukları için, şeytanın tuzaklarını,

kendilerine hangi yollarla yaklaşacağını da çok iyi görebilirler. Şeytana as-

la fırsat tanımaz, her zaman her konuda vicdanlarına göre hareket eder-

ler. Müminlerin bu konudaki kararlı ve samimi tavırlarını Allah Kuran'da

şöyle bildirir:

Eğer sana şeytandan yana bir kışkırtma (vesvese veya iğva) ge-

lirse, hemen Allah'a sığın. Çünkü O, işitendir, bilendir. 

(Allah'tan) Sakınanlara şeytandan bir vesvese eriştiğinde (ön-

ce) iyice düşünürler (Allah'ı zikredip-anarlar), sonra hemen ba-

karsın ki görüp bilmişlerdir. (Araf Suresi, 200-201)

Allah'ın "...Hiç şüphesiz, şeytanın hileli-düzeni pek zayıftır" (Nisa

Suresi, 76) ayetiyle de bildirdiği gibi, şeytanın hileli düzeni müminler için

pek zayıftır. Ancak aynı şeyi Kuran'dan yüz çeviren, Allah'ı unutarak yaşa-

yan insanlar için söylemek mümkün değildir. Kuran'a uymadıkları ve

Allah'a olan bağlılıkları çok zayıf olduğundan, Allah'ın Şuara Suresi'nin 223.

ayetinde belirttiği gibi, kolaylıkla "şeytanlara kulak verirler". Vicdanları-

nı tamamen devre dışı bıraktıklarından şeytanın her dediğini aynen uygu-

larlar. Bu insanlar Allah'ın zikrini unutmuş ve tamamen şeytanın kontrolü

altına girmişlerdir. Diğer bir deyişle, şeytanı ilah edinmişlerdir (Allah'ı ten-

zih ederiz). Bu yüzden, şeytanın bu kimseleri kendi yoluna çekmesi ve on-

lara Allah'tan ve Kuran'dan uzak bir hayat yaşattırması çok kolaydır.

Allah, şeytanın, kendisini dost ve veli edinen insanlar üzerindeki saptırıcı

etkisini ve iman edenler üzerinde hiçbir zorlayıcı gücü olmadığını şöyle bil-

dirmektedir:

Gerçek şu ki, iman edenler ve Rablerine tevekkül edenler

üzerinde onun (şeytanın) hiçbir zorlayıcı-gücü yoktur. Onun

zorlayıcı-gücü ancak onu veli edinenlerle, onunla O'na

(Allah'a) ortak koşanlar üzerindedir. (Nahl Suresi, 99-100)

52



MUTLULU⁄UN SIRRI: 
ALLAH'IN RIZASI

Bazı insanlar, içinde yaşadıkları topluma, diğer insanlarla olan ilişkileri-

ne, hatta kendilerine çok yakın olan, her fırsatta kendilerini çok sevdikle-

rini söyledikleri arkadaşlarına, kardeşlerine ve akrabalarına dahi menfaat

gözüyle bakmaktan hiç çekinmemektedirler. Küçük ya da büyük herhan-

gi bir çıkar çatışması söz konusu olduğunda, aralarındaki güzel olan her-

şeyi bir anda unutarak, değer verdikleri, sevdikleri insanları bir anda göz-

den çıkarabilmektedirler. Bu insanların, mutlu olabilmeleri, huzurlu ve ra-

hat bir hayat yaşayabilmeleri kendilerince elde edecekleri menfaatlere

bağlıdır. Yaptıkları en ufak bir iyilik ve yardım için bile mutlaka bir karşı-

lık beklerler. Herhangi bir karşılık beklemeden, bir şey yapmayı ise, kay-

bı olarak değerlendirirler. Bu şekilde davranan iyi niyetli insanları ise her

fırsatta kötüleyip, alay ederek kendilerinin sözde çok daha akıllı ve daha

üstün olduklarını göstermeye çalışırlar. Menfaatleri söz konusu olmadık-

ça fedakarlık yapmayı düşünmez, çıkarlarından asla taviz vermezler. Tek

amaçları, bu hayattan olabilecek en iyi şekilde istifade edebilmek ve buna

bağlı olarak da rahat ve mutlu bir hayat sürebilmektir. Bu yüzden bu in-

sanlar için, kendi menfaatlerinden daha önemli bir konu yoktur. Her za-

man, her yerde, her şartta yalnız kendilerini düşünür ve daima kendi çı-

karlarını korumaya çalışırlar. Burada yanlış anlaşılmaması gereken bir

nokta vardır; her insan elbette rahat ve mutlu bir hayat sürmek ister, an-

cak burada yanlış olan, bu kimselerin bu isteklerini gerçekleştirmek için

izledikleri yoldur. 

Bu kimselerin menfaatlerine böylesine bağlı olmalarının nedeni ise,

Allah'ın insanlar için bir 'hidayet ve bir öğüt' olarak indirdiği Kuran ahla-

kını yaşamamaları ve Kuran'ın kendilerine yüklediği sorumlulukları gözar-

dı etmeleridir. Hayatları boyunca, Allah'ın "Onlar, dünya hayatından

53



(yalnızca) dışta olanı bilirler, ahiretten ise gafil olanlardır" (Rum Su-

resi, 7) ayetiyle bildirdiği gibi, ahiretten habersiz bir yaşam sürerler.

Ölümü, ölüm sonrasında nelerle karşılaşacaklarını, hayatları boyunca

tüm yaptıkları için Allah'a hesap vereceklerini, bunun sonucunda da cen-

net ya da cehennemde -Allah’ın dilemesi dışında- sonsuza dek kalacak-

larını akıllarına getirmez ya da getirmek istemezler. Bu insanları bu şe-

kilde umursamaz ve akılsızca davranmaya iten en önemli etken ise, ahi-

reti kendilerinden uzak görmeleridir. Kendilerince daha yaşayacak vakit-

leri vardır, bu yüzden hiç düşünmedikleri ya da düşünseler bile gerçek-

leşeceğine pek ihtimal vermedikleri bir şey için tüm hayatlarını, çıkarla-

rını ve kurdukları planlarını feda etmek istemezler. Bunu kendilerince

çok büyük bir kayıp olarak nitelendirirler. Dünya hayatını ve dünya men-

faatlerini, ahirette kazanacaklarına oranla çok daha yakın ve kolay görür-

ler. Bu yüzden, dünyaya sımsıkı bağlanıp ahireti gözardı ederler. Tüm is-

teklerini bu kısa dünya hayatına sığdırmaya çalışırlar. Tüm hayatlarını

Allah'ın rızasından uzak, Allah'ı razı edecek davranışlardan, güzel ahlak

göstermekten kaçınarak geçirir, kendi dünyevi tutku ve hırslarıyla tüm

vakitlerini tüketirler. 

Önceki bölümlerde de anlatıldığı gibi, dünya hayatına duyulan hırs, in-

sanları mutsuzlaştırmaktadır. Allah, her fırsatta Allah'ın zikrinden yüz

çeviren bu insanların, dünya hayatlarında da mutlu olamayacaklarını, sü-

rekli sıkıntı içerisinde yaşayacaklarını Kuran'da şöyle bildirmektedir:

Kim de Benim zikrimden yüz çevirirse, artık onun için sıkıntı-

lı bir geçim vardır ve Biz onu kıyamet günü kör olarak haşr

edeceğiz. (Taha Suresi, 124)

Bu kimselerin yanında Allah'ı anmak, onlara Kuran'dan sorumlu tutula-

caklarını, ahiret günü, dünya hayatında tüm yaptıklarından Allah'a hesap

vereceklerini hatırlatmak bu kimselere büyük bir rahatsızlık vermekte,

hatta öfkelenmelerine neden olmaktadır. Allah inkar edenlerin bu özelli-

ğini şu sözlerle bildirmektedir:

Sadece Allah anıldığı zaman, ahirete inanmayanların kalbi öf-

keyle kabarır. Oysa O'ndan başkaları anıldığında hemen sevin-

ce kapılırlar. (Zümer Suresi, 45)

54



Allah'ın salih kulları olan müminler için ise, 'Allah'ın rızası' hayatları-

nın asıl amacıdır. Müminler, kendilerini yoktan var edip, istedikleri herşe-

yi kendilerine verenin, herşeyin gerçek sahibinin ve tek hakiminin Allah ol-

duğunu, tüm olayların O'nun dilemesiyle gerçekleştiğini, O'nun hem rah-

met hem de azap sahibi olduğunu çok iyi bilen insanlardır. Bu yüzden mü-

minlerin Allah'a olan bağlılıkları, tevekkülleri ve sevgileri çok güçlüdür. 

Müminler hayatları boyunca yalnızca Allah'a ibadet eder, yalnızca

O'ndan yardım dilerler (Fatiha Suresi, 4) ve O'ndan başka hiç kimseden

korkmazlar. Allah'a karşı duydukları bu güçlü sevgi ve bağlılıklarından do-

layı Allah'a karşı daima şükredici bir tavır içerisinde olur ve O'na kullukta

asla gevşeklik göstermezler. Allah'ın rızasını kazanmak için çok şevkli ve

titiz davranırlar. Cahiliye insanlarının uğruna hayatlarını adadıkları tüm

dünya menfaatlerinden ve değerlerinden, Allah'ın rızasına ve cennetine ka-

vuşmak için vazgeçebilirler. Bundan dolayı da içlerinde hiçbir sıkıntı ve hu-

zursuzluk hissetmezler. Çünkü onlar 'Allah'ın rızasını arayıp kazan-

mak amacıyla nefislerini satın alanlar' (Bakara Suresi, 207) ve 'Şüphe-

siz benim namazım, ibadetlerim, dirimim ve ölümüm alemlerin

Rabbi olan Allah'ındır' (Enam Suresi, 162) diyerek Allah yolunda 'dos-

doğru' bir istikamet tutturanlardır. Örneğin cahiliye insanlarının hayatında

mal kavramı oldukça önemli bir yer tutar. Bu kimselerin tüm çabaları mal-

ca çoğalmak ve insanlar arasında itibar ve saygı görecek bir makam elde

etmek içindir. Allah Kuran'da bu insanlar için daha birçok konunun tutku

haline geldiğini şöyle haber vermektedir:

Kadınlara, oğullara, kantar kantar yığılmış altın ve gümüşe,

salma güzel atlara, hayvanlara ekinlere duyulan tutkulu

şehvet insanlara 'süslü ve çekici' kılındı. Bunlar, dünya ha-

yatının metaıdır. Asıl varılacak güzel yer Allah Katında

olandır. (Al-i İmran Suresi, 14)

Cahiliye toplumu için amaç haline gelmiş olan mal kavramı, müminler

için sadece Allah'ın rızasını kazanmak için kullanılacak bir araçtır. Bu ne-

denle müminler bunların hiçbirini tutku haline getirmez ve bunlara hırsla

bağlanmazlar. Müminler için malca çoğalıp, zenginleşmek ya da makamca

55



ilerlemek hiçbir zaman için bir amaç değildir. Onlar Allah'ın kendilerine

verdiği herşeyin bir nimet olduğunu ve O'na şükretmeleri gerektiğini bi-

lirler. Hiçbir zaman küçük ve geçici dünyevi menfaatler için Allah'ın rıza-

sını gözardı etmezler. İnsan eğer elindeki tüm imkanları ve olanakları

Allah'ın rızasını kazanmak için kullanacak olursa, Allah'ın "...Kim salih bir

amelde bulunursa, hiç şüphesiz Biz onu güzel bir hayatla yaşatırız

ve onların karşılığını, yaptıklarının en güzeliyle muhakkak veririz."

(Nahl Suresi, 97) ayetiyle bildirdiği gibi, dünyada da ahirette de güzel bir

karşılık bulacaktır.

Cahiliye insanlarını mutsuzlaştıran, onlara huzursuzluk veren bir diğer

konu ise, karşılaştıkları zorluk ve sıkıntı anlarıdır. Bu insanların mutluluğu

tamamen dünyevi çıkar ve kazançlara bağlı olduğundan, zorluk anlarında

bu menfaatlerini de kaybetme durumuyla karşı karşıya kalırlar. Herşeyle-

ri buna bağlı olduğundan hiçbir anlam veremedikleri bir olayla bunları

kaybedecek olmaları, onları büyük bir mutsuzluğa sürükler. Elde edebil-

dikleri bir parça neşe ve sevinci de bu yolla tamamen kaybederler. İçin-

den çıkamayacakları bir karamsarlığa ve umutsuzluğa kapılırlar. 

Müminlerin mutluluğu ise, zorluk ve sıkıntı anlarında göstermiş olduk-

ları Kuran ahlakı ile daha da kalıcı bir hale gelir. Müminler, hep Allah'ın rı-

zasını düşündükleri, akıllarını ve vicdanlarını hep bu yönde kullandıkları

için, olumsuz durumlardan asla inkar edenler gibi negatif yönde etkilen-

mezler. Aksine zorluk ve sıkıntı anlarında gösterecekleri güzel ve teslimi-

yetli tavırlarla Allah'ın rızasını kazanabileceklerini umdukları için, böyle bir

anda bile mutluluklarından hiçbir şey eksilmez. 

Müminler Allah'ın beğenmeyeceği bir tavır göstermektense, Allah'ın rı-

zasına uygun hareket edebilmek için, gerektiğinde bile bile zorluk içerisi-

ne girmekten de çekinmezler. Bu üstün ahlakın en güzel örneklerinden

birini Hz. Yusuf'un tavrında görürüz. Kardeşleri Hz. Yusuf'a bir tuzak kur-

muş ve onu bir kuyuya bırakmışlardır. Daha sonra burada onu bulan bir

yolcu kafilesi onu Mısırlı bir azize satmıştır. Allah, Hz. Yusuf'u Mısır'da

yerleşik kılmış, ona sözlerin yorumundan bir bilgiyi öğretmiş ve ona hü-

küm ve hikmet vermiştir. 

56



Allah burada Hz. Yusuf'u önemli bir denemeden geçirmiştir. Hz. Yu-

suf'un yanında kaldığı vezirin karısı ondan murat almak istemiş, Hz.Yusuf

ise onun bu tavrından Allah'a sığınmıştır. Kadının kendisine kurduğu hileli

düzenden kaçınmak ve Allah'ın rızasına uygun bir tavır gösterebilmek için

zindan gibi bir yere girmeyi, daha 'sevimli' bulmuştur. Allah, Hz. Yusuf'un

kendisini kurulan bu tuzaktan kurtarması için Allah'a ettiği duayı, Kuran'ın

Yusuf Suresi'nde şöyle bildirmektedir:

(Yusuf) Dedi ki: "Rabbim, zindan, bunların beni kendisine ça-

ğırdıkları şeyden bana daha sevimlidir. Kurdukları düzeni ben-

den uzaklaştırmazsan, onlara (korkarım) eğilim gösterir, (böy-

lece) cahillerden olurum." Böylece Rabbi, duasını kabul etti ve

onların hileli düzenlerini kendisinden uzaklaştırdı. Çünkü O,

işitendir, bilendir. Sonra onlarda (Yusuf'un iffetine ilişkin) delil-

leri görmelerinin ardından, mutlaka onu belli bir vakte kadar

zindana atmak (görüşü) ağır bastı. (Yusuf Suresi, 33-35)

Hz. Yusuf üstün bir ahlak örneği göstermiş ve Allah'ın rızasına uygun

hareket edebilmek için zindana girmeyi tercih etmiştir. Hz. Yusuf'un zin-

dan gibi bir yeri 'sevimli' bulması, Allah'ın rızasına uygun bir tavır göster-

miş olmasının verdiği mutluluğun ve rahatlığın bir ifadesidir. Hz. Yusuf'un,

Allah'ın rızasını kazanmadaki bu kararlılığı ve şevki tüm müminler için

önemli bir örnektir. Her samimi mümin, tıpkı Hz. Yusuf'un yaptığı gibi,

eğer Allah'ın rızasını ve sevgisini kazandıracaksa zorluğu ve sıkıntıyı seve

seve tercih eder. İşte iman etmeyenlerin hiçbir zaman anlayamadıkları bu

üstün ahlaki tavır, onların hayatları boyunca bir türlü ulaşamadıkları mut-

luluğun da sırrıdır.

Müminlerin kalbinde, Allah'ın rızasını kazanma umudunun, bu yolda elin-

den gelen tüm çabayı harcamanın verdiği bir sevinç ve huzur vardır. Ya-

şadıkları bu neşe ve sevinç onları hem dünya hayatında mutlu ve huzurlu

kılar, hem de Allah'ın rızasını daha fazla kazanmalarını sağlayacak olan

şevklerinin en önemli kaynağını oluşturur. Bu sevinç ve mutluluk, cahiliye

insanlarının -iman etmedikleri takdirde- asla ulaşamayacakları ve taklit

edemeyecekleri bir sevinçtir. Çünkü bu Allah'ın yalnızca müminlere

57



hissettirdiği ve Allah'ın rızasını, rahmetini ve sonsuz cennetini ummanın

verdiği mutluluk ve huzurdur. Allah Kuran'da sadece müminlere ait olan

bu nimeti şöyle müjdelemektedir:

Allah, rızasına uyanları bununla kurtuluş yollarına ulaştırır

ve onları Kendi izniyle karanlıklardan nura çıkarır. Onları

dosdoğru yola yöneltip-iletir. (Maide Suresi, 16)

Cahiliye insanları ise Allah'ın rızasının, alınabilecek tüm karşılıklardan,

elde edilebilecek tüm dünya menfaatlerinin en güzeli ve en değerlisi oldu-

ğunun bilincinde değildirler. Bu nedenle, hayatları boyunca Allah'ın rızası-

nı kazanmanın kendilerine getireceği kalıcı mutluluk ve neşeden yoksun

bir şekilde yaşarlar. 

58



SÜREKL‹ MUTLULUK
MÜM‹NLER‹ND‹R

Dünyada iken müjdelenirler 

Cahiliye toplumundaki insanlar etraflarına karşı her ne kadar neşeli ve

mutluymuş gibi görünseler de, önceki bölümlerde vurgulanan nedenler-

den dolayı, aslında içlerinde tarif edemedikleri bir sıkıntı ve huzursuzluk

yaşamakta bu yüzden de hep sahte bir mutluluk portresi çizmektedirler.

Ne yaparlarsa yapsınlar, bu mutsuzluktan kurtulamamaktadırlar. Allah'ın

nimetlerine karşı nankörlük etmeleri, Allah'ın zikrinden yüz çevirmeleri,

Kuran ahlakından uzak bir yaşam sürmeleri, onları dünyada başlayan ve

ahiret günü daha da şiddetlenecek bir mutsuzluğa sürüklemektedir.

Müminler ise, içinde bulundukları koşullar ne olursa olsun, daima

Allah'a güvenen, hep O'na yönelip dönen, sürekli O'nu razı etmeyi düşü-

nen ve Kuran ahlakından asla taviz vermeyen insanlar olduklarından,

Allah'ın hiç bitmeyen rahmeti, fazlı ve sevgisi hep onların üzerindedir.

Allah onları hiçbir zaman yalnız ve yardımsız bırakmayacağını vadetmiştir.

Allah, kendi yolunda samimi bir şekilde çaba gösteren, hiçbir şüpheye ka-

pılmadan mallarını ve canlarını Allah'ın rızasını kazanmak için seve seve

harcayan bu sadık kullarını, yaptıklarına güzel bir karşılık olarak içinde son-

suza kadar kalacakları, nimetlerle donatılmış cennetlerle müjdelemiştir:

Müjde, dünya hayatında ve ahirette onlarındır. Allah'ın sözle-

ri için değişiklik yoktur. İşte büyük 'kurtuluş ve mutluluk' bu-

dur. (Yunus Suresi, 64)

Rableri onlara Katından bir rahmeti, bir hoşnutluğu ve onlar

için, kendisine sürekli bir nimet bulunan cennetleri müjdeler.

(Tevbe Suresi, 21)

Ayetlerden de anlaşılacağı gibi, Allah müminleri cennetle müjdelemiş,

59



yaptıkları tüm salih amelleri kabul edeceğini ve kavuşacakları güzelliğin ve

mutluluğun ise pek yakın olduğunu bildirmiştir. İnsanın Allah'ın sonsuz

rahmetinin ve sevgisinin hep üzerinde olduğunu bilmesi, Allah'ın cennetiy-

le mükafatlandırmasını umması müminin kalbine büyük bir ferahlık ve hu-

zur verir. Allah Kuran'da müminlerin ayrıca melekler vasıtasıyla da müjde-

leneceklerini bildirmiştir:

Şüphesiz "Bizim Rabbimiz Allah'tır" deyip sonra dosdoğru bir

istikamet tutturanlar (yok mu); onların üzerine melekler iner

(ve der ki) "Korkmayın ve hüzne kapılmayın, size vadolunan

cennetle sevinin" (Fussilet Suresi, 30)

Müminlerin bu tarifsiz mutluluğu sadece cennetle müjdelenmeleriyle sı-

nırlı değildir. Bu müjdenin yanında, Allah salih kullarını dünya hayatında da

"...Bu dünyada güzel davranışlarda bulunanlara güzellik vardır; ahi-

ret yurdu ise daha hayırlıdır... (Nahl Suresi, 30) ayeti ile güzel bir ha-

yatla müjdelemiştir.

Allah müminlerin dünya hayatında mutlu ve güzel bir hayat yaşayacakla-

rını bir diğer ayette şöyle bildirmektedir:

Erkek olsun, kadın olsun, bir mümin olarak kim salih bir

amelde bulunursa, hiç şüphesiz Biz onu güzel bir hayatla ya-

şatırız ve onların karşılığını, yaptıklarının en güzeliyle mu-

hakkak veririz. (Nahl Suresi, 97)

Allah'ın müminlere verdiği bu müjdenin Kuran'da anlatılan birçok pey-

gamber üzerinde de tecelli ettiği görülmektedir. Örneğin Allah, Hz. Sü-

leyman'ın "Rabbim, beni bağışla ve benden sonra hiç kimseye na-

sip olmayan bir mülkü bana armağan et. Şüphesiz Sen, karşılıksız

armağan edensin" (Sad Suresi, 35) şeklindeki duasına icabet etmiş ve

ona dünyada büyük bir mülk vermiştir. Allah, "Bir yoksul iken seni bu-

lup zengin etmedi mi?" (Duha Suresi, 8) ayetiyle de, Hz. Muhammed

(sav)'in de zengin kılındığını bildirmiştir. Allah ayrıca Hz. Davud'a, Hz. İb-

rahim'e, Hz. Zülkarneyn'e büyük bir mülk ve imkan verildiğini Kuran'ın

çeşitli ayetleriyle bizlere bildirmektedir. Allah, Kendisinden bir mükafat

ve bir lütuf olarak, cennette mirasçı kıldığı pek çok nimetin ve güzelliğin

60



yanı sıra, dünya hayatında da müminlere nimetini vererek, onların Ken-

disine olan yakınlıklarını, cennete kavuşma isteklerini ve şevklerini artır-

maktadır.

Allah, müminlerin bu dünyada daima mutlu ve güvende olacaklarını,

onları 'güç ve iktidar sahibi' kılarak Kuran ahlakını hakim edeceğini şöy-

le vadetmiştir:

Allah, içinizden iman edenlere ve salih amellerde bulunanlara

vadetmiştir: Hiç şüphesiz onlardan öncekileri nasıl 'güç ve ik-

tidar sahibi' kıldıysa, onları da yeryüzünde 'güç ve iktidar sahi-

bi' kılacak, kendileri için seçip beğendiği dinlerini kendilerine

yerleşik kılıp sağlamlaştıracak ve onları korkularından sonra

güvenliğe çevirecektir. Onlar, yalnızca Bana ibadet ederler ve

Bana hiçbir şeyi ortak koşmazlar. Kim bundan sonra inkar

ederse, işte onlar fasıktır. (Nur Suresi, 55)

Bu, Allah'ın müminlere olan bir vaadidir. Müminlerin yapmaları gere-

ken ise, Allah'ın eşsiz lütfuna karşılık O'na şükretmek ve daima O'nu zik-

retmektir. 

Allah'ın rahmeti ve ihsanıyla sevinirler

Önceki bölümlerde de vurgulandığı gibi, cahiliye toplumundaki insan-

ların sevinçli ve mutlu olmaları, dünya hayatından ne derece faydalana-

bildiklerine bağlıdır. Tüm değer ölçüleri, birbirlerine olan saygıları, sev-

gileri ve ilişkileri tümüyle maddiyata dayalıdır. Bu şekilde mutlu ve rahat

bir yaşam süreceklerine kendilerini inandırmışlardır. Ancak her defasın-

da unuttukları veya gözardı ettikleri bir şey vardır: İnsanın mutlu olma-

sı maddi açıdan rahatlığına değil, manevi rahatlığına ve huzuruna bağlıdır.

İnsan ister fakir isterse de zengin olsun, manevi olarak kendini huzurlu

ve rahat hissetmiyorsa mutlu olamayacaktır. Cahiliye toplumunun bu

maddiyat tutkusu, onlar için bir sıkıntı kaynağı haline gelerek, onları so-

nu gelmeyen bir boşluğa doğru sürüklemektedir. Allah Kuran'da bu du-

rumu şöyle açıklamaktadır:

61



...Onların malları ve çocukları seni imrendirmesin; Allah bun-

larla ancak onları dünya hayatında azaplandırmak ve canları-

nın inkar içindeyken zorlukla çıkmasını ister. (Tevbe Suresi, 55)

Allah'ın Kuran'da bildirdiği gibi, inkar edenler ne kadar mal ve mülk yı-

ğıp biriktirseler, makamca ne kadar yükselseler de, kazandıkları şeyler

onlara azap ve mutsuzluktan başka bir şey kazandırmayacaktır. Kuran ah-

lakının kendilerine kazandıracağı güzellikleri ve rahatlığı hiç bilmedikleri

için, manevi boşluklarını geçici olan bu dünya menfaatleriyle doldurmaya

çalışırlar. Müminler bu manevi hazzı, Allah'a samimi bir şekilde iman edip,

yalnızca O'na ibadet ettikleri için doğal olarak yaşarlar. Allah bir Kuran

ayetinde müminleri 'Rablerine kalpleri tatmin bulmuş olarak bağ-

lanan' kimseler olarak tanıtmış ve onları cennetle müjdelemiştir:

İman edip salih amellerde bulunanlar ve 'Rablerine kalpleri

tatmin bulmuş olarak bağlananlar', işte bunlar da cennetin

halkıdırlar. Onda süresiz kalacaklardır. (Hud Suresi, 23)

Allah bir başka Kuran ayetinde ise, müminlerin kalplerinin yalnız

Allah'ın zikriyle mutmain olup rahatladığını ve tüm kalplerin yalnız Allah'ın

zikriyle huzur bulabileceğini bildirmiştir:

Bunlar, iman edenler ve kalpleri Allah'ın zikriyle mutmain

olanlardır. Haberiniz olsun; kalpler yalnızca Allah'ın zikriy-

le mutmain olur. (Rad Suresi, 28)

Müminleri mutlu kılan, onlara huzur ve ferahlık veren, Allah'a karşı duy-

dukları derin sevgi ve bağlılıkları ve kalplerinin her an Allah ile birlikte ol-

masıdır. Bu ise, Allah'ın samimi imanlarına karşılık müminlere bir lütuf ola-

rak verdiği bir nimeti ve rahmetidir. Dua ettiklerinde Allah'ın dualarına

icabet edeceğini, bir hata yaptıkları zaman, samimi bir şekilde tevbe ettik-

leri takdirde onları bağışlayacağını, her zaman Allah'ın kendilerine yardım

edeceğini, mutlaka bir çıkış yolu göstereceğini, yaptıkları herşeyin karşılı-

ğını tam olarak hatta fazlasıyla alacaklarını ve Allah'ın onları sonsuz rah-

metine kavuşturacağını bilmenin mutluluğunu yaşarlar. İşte müminlerin

sevinç ve mutluluk kaynağı Allah'ın kendileri üzerindeki sınırsız rahmeti

ve ihsanıdır. Allah müminlerin bu sevincini Kuran'da şöyle bildirmektedir:

62



De ki: "Allah'ın bol ihsanıyla (fazlıyla) ve rahmetiyle, yalnız

bunlarla sevinsinler. Bu, onların toplayıp yığmakta oldukların-

dan hayırlıdır." (Yunus Suresi, 58)

Allah'ın rahmeti ve bol ihsanı müminler üzerinde hiç durmadan, hayat-

larının sonuna kadar tecelli eder. Allah'ın rahmeti ve ihsanı, Allah'ın mü-

minler için hazırladığı nimetlerle donatılmış cennetlerde de sonsuza dek

onların üzerinde olacaktır. 

Allah'a teslimiyetleri çok güçlüdür

Müminler yaşamları boyunca karşılaştıkları herşeyin Allah'ın bilgisi ve

kontrolü dahilinde gerçekleştiğine kesin bir bilgiyle iman ederler. İnsanın

hayatının her anı, söylediği her söz, düşündüğü herşey, başına gelen her

olay, nerede ve ne zaman öleceği o daha dünyaya gelmeden belirlenmiş-

tir. İnsan hayatı süresince Allah'ın kendisi için dilediklerini yaşamaktadır.

İşte müminlere büyük bir huzur ve rahatlık veren de budur; başlarına ge-

len herşeyi Allah'ın planladığını ve herşeyin mutlaka kendileri için hayır ol-

duğunu bilmeleri. Bundan dolayı müminler, başlarına gelen her olayda hep

Allah'a sığınır, O'na yönelir ve O'dan yardım dilerler. Allah, müminlerin

bu güçlü teslimiyetlerini şöyle dile getirdiklerini bildirmektedir:

De ki: "Allah'ın bizim için yazdıkları dışında, bize kesinlikle

hiçbir şey isabet etmez. O bizim Mevlamızdır. Ve müminler

yalnızca Allah'a tevekkül etmelidirler." (Tevbe Suresi, 51)

Müminler her konuda Allah'a tevekkül edip, O'nun kendileri için yarat-

tığı herşeyden razı oldukları için, karşılaştıkları hiçbir olayda korkuya ve

endişeye kapılmazlar. Allah'a olan teslimiyetleri, onları her türlü dünyevi

korku ve sıkıntıdan uzak tutmaktadır. Cahiliye toplumunda yaşayan insan-

lar ise Allah'a tevekkül etmedikleri için pek çok korkuları ve endişeleri

vardır. Gelecek korkusu, fakirlik korkusu, ölüm korkusu bunlardan en

önemlileridir. Sürekli bunları düşünür ve tüm bunların yükünü üzerlerine

alarak, bunlara çözüm getirmeye çalışırlar. Bir insanın Allah'ın yardımı ve

rahmeti olmadan bir çıkış yolu bulabilmesi ise imkansızdır. İşte Allah'a

63



samimi iman edip, O'na gönülden teslim olmak, müminleri tüm dünyevi

telaş ve korkuların yarattığı bu sıkıntılardan uzak tutmakta, onları hep

dinç, neşeli ve umutlu kılmaktadır.

Müminleri mutlu ve huzurlu kılan bir diğer önemli konu da, kendilerine

isabet eden her türlü olumsuz gibi gözüken olayın, gerçekte kendileri için

'hayır' olduğunu bilmeleridir. Cahiliye insanları karşılaştıkları zorluklar kar-

şısında büyük bir sıkıntı ve huzursuzluk duyar, bunların yükü altında ezilir-

ler. Allah'a karşı teslimiyetli olmadıkları için tüm bunların kendileri için

hayırlara vesile olabileceğini akıllarına bile getirmezler. Olumsuz gibi gö-

rünen bir olayda, Allah'ın kendileri için dilemiş olduğu 'iyiliği' ve hayrı fark

edemezler. Bu yüzden hep karamsar ve umutsuz bir yapıya sahiptirler. Bu

da onları her defasında Allah'tan uzaklaştırmaktadır. İnsanların düştükleri

bu durum, onların azabını ve sıkıntısını daha da artırmaktadır. Allah inkar

edenlerin yaşadığı bu sıkıntının sürekli olarak artacağını şöyle bildirmiştir:

Ayetlerimizi yalanlayanları ise, onları bilmeyecekleri bir yön-

den derece derece (günahları yükletip azaba) yaklaştıracağız.

(Araf Suresi, 182)

Allah, ayetteki 'bilmeyecekleri bir yönden' ifadesiyle, inkar edenle-

rin dünya hayatında hiç tahmin etmedikleri bir şekilde sıkıntı ve mutsuz-

luk duyacaklarını bildirmiştir. Kendilerine gerçekte neyin mutsuzluk ve sı-

kıntı verdiğinin şuurunda değillerdir. Kuran'a tabi olmadıkları sürece de

mutsuzluklarının kaynağını tespit edemeyecek ve bu sıkıntıyı yaşamaya de-

vam edeceklerdir. 

Müminler ise herşeyi hayır gözüyle değerlendirir ve içinde bulundukla-

rı şartlar ne olursa olsun, Allah'ın kendileri için iyilik dilemiş olduğunu hiç

akıllarından çıkarmazlar. Dolayısıyla müminleri üzecek veya onlara sıkıntı

verecek herhangi bir şey yoktur. Çok zor ve olumsuz bir durumla karşı-

laşmış olsalar bile, Allah'a yönelir ve yine O'nun yardımını isteyerek sab-

rederler. Müminler için bu bir hayırdır. Rahatlık ve bolluk zamanlarında da

yine Allah'a yönelir, O'na şükrederek, O'na yakınlaşmaya çalışırlar. Mü-

minler için bu durum da hayırlıdır.

İşte müminlerin kadere olan bağlılıkları, Allah'a olan güçlü teslimiyet-

64



leri onları her şartta mutlu ve huzurlu olmaya sevk etmekte, onlara

Allah'ın rızasını kazandırmaktadır. Peygamberimiz Hz. Muhammed (sav),

müminlerin bu ahlakını çok 'şaşırtıcı' olarak nitelendirerek övmüş ve

şöyle demiştir:

"Mümin kişinin durumu ne kadar şaşırtıcıdır. Zira her işi onun için

bir hayırdır. Bu durum, sadece mümine hastır, başkasına değil: Ona

memnun olacağı bir şey gelse şükreder, bu ise hayırdır; bir zarar gel-

se sabreder, bu da hayırdır." (Kütüb-i Sitte, Muhtasarı Tercüme ve

Şerhi, 2.cilt, s. 208)

Peygamberimiz (sav)'in de belirttiği gibi, herşey mümin için bir hayra ve-

sile olmaktadır. Bu durumun da sadece müminlere has olması, Allah'ın

müminlere olan rahmetinin bir tecellisidir. Allah Kuran'da müminlere olan

rahmetini şöyle müjdelemektedir:

Artık iman edip salih amellerde bulunanlara gelince; Rableri

onları Kendi rahmetine sokar. İşte apaçık olan büyük 'mutlu-

luk ve kurtuluş' budur. (Casiye Suresi, 30)

Müminlerin Allah'a olan güçlü teslimiyetleri, onları her şartta Allah'a ya-

kınlaştırır ve onların sürekli mutlu ve huzurlu olmalarına vesile olur.

65



EN MUTLU ‹NSANLAR: 
PEYGAMBERLER

Peygamberler, insanlara dini tebliğ edip, onları hak yola davet etmesi

için Allah'ın göndermiş olduğu mübarek kişilerdir. Allah peygamberleri,

insanlara dini anlatmaları, güzel ahlaklarıyla onlara en iyi şekilde örnek ol-

maları ve ahiretin varlığını anlatarak onları uyarıp korkutmaları için gön-

dermiştir. Bir insanın yeryüzünde Allah'ı temsil etmesi, çok büyük ve

önemli bir sorumluluktur. Peygamberlerin, Allah'ın özel olarak görevlen-

dirdiği kişiler olması, onları diğer insanlardan ayırmaktadır. Peygamberler

kalplerinde imanı çok yoğun bir şekilde yaşayan insanlardır. Allah yolun-

da göstermiş oldukları üstün ve örnek davranışlarla da zaten bu açık bir

biçimde görülmektedir. Her peygamber, azgınlıkta, ahlaksızlıkta ve top-

lumsal dejenerasyonda sınır tanımayan pek çok kavme ve hükümdara

gönderilmişlerdir. Allah'ın dinini anlatarak, kavimlerini içinde yaşadıkları

çirkinlikleri ve ahlaksızlıkları terk etmeleri konusunda uyarmış ve onları

Allah'a iman etmeye davet etmişlerdir. Bu görevi gerçekleştirmek için,

hayatlarının sonuna kadar kendilerine isabet eden hiçbir güçlükten, zor-

luktan, sıkıntıdan, yapılan tehditlerden ve atılan iftiralardan yılmayarak

sabretmiş ve bu yolda gösterdikleri her türlü tavırla, ahlak ve düşüncele-

riyle kendilerine inanan ve destekleyen müminlere en mükemmel örnek-

leri oluşturmuşlardır. Allah Kuran'da, iman edenler için peygamberlerin

yaşamlarında güzel örnekler olduğunu şu şekilde haber verir:

Andolsun, sizin için, Allah'ı ve ahiret gününü umanlar ve 

Allah'ı çokça zikredenler için Allah'ın Resulü'nde güzel bir ör-

nek vardır. (Ahzab Suresi, 21)

Peygamberler tüm insanlar için 'örnek' olan insanlardır. Müminler için

Peygamberimiz (sav)'in gönderilmesinin, büyük bir rahmet ve lütuf oldu-

ğunu Allah Kuran'da şöyle bildirmektedir:

66



Andolsun ki Allah, müminlere, içlerinde kendilerinden onlara

bir peygamber göndermekle lütufta bulunmuştur. (Ki O) On-

lara ayetlerini okuyor, onları arındırıyor ve onlara Kitabı ve

hikmeti öğretiyor. Ondan önce ise onlar apaçık bir sapıklık

içindeydiler. (Al-i İmran Suresi, 164)

Salih müminler Allah'ın ayetlerde bildirdiği şekilde, hayatları boyunca

peygamberleri örnek alarak, en güzel ahlaka ulaşmaya çalışırlar. 

Peygamberler hayatları boyunca inkarcılara karşı mücadele etmelerine

rağmen oldukça mutlu ve huzurludurlar. İnsanları 'hidayete yönelten ön-

derler' oldukları için imanı en yoğun ve en derin şekilde yaşayan insanlar-

dır. Allah'ın onların kalplerine hissettireceği mutluluk, huzur ve güven de

imanlarıyla doğru orantılı olarak o denli güçlüdür. 

İlerleyen satırlarda Allah'ın Kuran'da yer verdiği peygamberlerden ba-

zılarının hayatlarına ve güzel ahlaklarına değineceğiz.

Hz. İbrahim

Allah, Kuran'ın pek çok ayetinde Hz. İbrahim'in hayatından ve karşılaş-

tığı olaylarda gösterdiği güzel tavırlardan örnekler vermiş ve ondan öv-

güyle bahsetmiştir.

Hz. İbrahim, tavırlarıyla bir müminin ne kadar akıllı ve dikkatli olması,

sürekli vicdanıyla hareket etmesi ve Allah yolunda çok cesaretli olması

gerektiğini en güzel şekilde göstermiştir. İbrahim Peygamber, Allah'a olan

bağlılığı, teslimiyeti ve yakınlığıyla da müminler için hikmetli bir örnek ol-

muştur. Allah, Nisa Suresi'nin 125. ayetinde Hz. İbrahim'i 'dost' edindiği-

ni belirterek, onun Kendi Katında ne kadar değerli ve üstün bir konuma

sahip olduğunu müminlere bildirmiştir. Şüphesiz ki Allah'ın bir kulunu

dost edinmesi bir insanın ulaşabileceği en yüksek derecelerden biridir. El-

bette her mümin için Allah'a bir dost kadar yakın olabilmenin, buna bağ-

lı olarak Allah'ın kendi üzerindeki yardımını, rahmetini ve korumasını ya-

kından hissetmenin, O'nun sürekli olarak kendisiyle her zaman her yer-

de beraber olduğunu, kendisini duyduğunu, işittiğini bilmek mümine mut-

luluk, huzur ve güven verir.

67



Allah Kuran'ın Meryem Suresi'nde, Hz. İbrahim'in, puta tapan babasına

Allah'a iman etmesi için yaptığı tebliğe yer vermiştir. Allah Hz. İbrahim ile

babası arasında geçen konuşmayı şöyle bildirmiştir:

Hani babasına demişti; "Babacığım, işitmeyen, görmeyen ve

seni herhangi bir şeyden bağımsızlaştırmayan şeylere niye ta-

pıyorsun? Babacığım, gerçek şu ki bana, sana gelmeyen bir

ilim geldi. Artık bana tabi ol, seni düzgün bir yola ulaştırayım.

Babacığım, şeytana kulluk etme, kuşkusuz şeytan, Rahman'

(olan Allah)a başkaldırandır. Babacığım, gerçekten ben, sana

Rahman tarafından bir azabın dokunacağından korkuyorum, o

zaman şeytanın velisi olursun." (Babası) Demişti ki; "İbrahim,

sen benim ilahlarımdan yüz mü çeviriyorsun? Eğer (bu tutu-

muna) bir son vermeyecek olursan, andolsun, seni taşa tuta-

rım; uzun bir süre benden uzaklaş, (bir yerlere) git." (Meryem

Suresi, 42-46)

Hz. İbrahim, babasına şirk koştuğu şeyleri bırakması konusunda öğüt

verirken çok rahatlatıcı ve saygılı bir üslup kullanmıştır Ancak babası-

nın, oğlunun gösterdiği bu güzel ahlak karşısında duyduğu rahatsızlık ve

huzursuzluk o kadar büyük olmuştur ki kendi oğlunu öldürmekle teh-

dit edebilecek ve onu görmek istemeyecek bir hale gelmiştir. Babasının

içinde bulunduğu gaflet hali, onun gerçekleri görmesini engelleyerek,

vicdanını ve aklını kapatmıştır. Göstermiş olduğu saldırgan ve çirkin ta-

vır, Allah'a iman etmemesinden, din ahlakını yaşamamasından kaynak-

lanmaktadır.

Hz. İbrahim ise babasının bu çirkin davranışına rağmen ondan güzel

bir şekilde ayrılmış ve şöyle demiştir:

"Sizden ve Allah'tan başka taptıklarınızdan kopup-ayrılıyo-

rum ve Rabbime dua ediyorum. Umulur ki, Rabbime dua et-

mekle mutsuz olmayacağım." (Meryem Suresi, 48)

Şüphesiz ki bir insanın sevdiklerinden, özellikle de annesinden, babasın-

dan, ailesinden ayrılmak zorunda kalması ya da onlarla arasının bozulması

pek de hoş bir durum değildir. Kendisine en yakın olan ailesini bırakıp git-

68



mek insanı oldukça rahatsız eden ve sıkan bir durumdur. Bu açıdan, hiç

kimse ailesi, babası ya da bir yakınıyla ters düşmek istemez. Ancak eğer

bu kişi Allah'ı tanımayan, hatta düşman olan bir inkarcı ise, ona karşı sev-

gi beslemesi, onu dost ve veli edinmesi, Allah'ın rızasına tamamen aykırı

bir davranış olacaktır. İşte Hz. İbrahim de babasının kendisine göstermiş

olduğu saldırgan tavır karşısında onun kendisine dost olamayacağını anla-

mış ve babasının gitme isteğini kabul etmiştir. Bu olayda Hz. İbrahim için

önemli olan, "Allah'ın rızasına en uygun olan tavrı" göstermek olduğundan

hiç tereddüt etmeden babasından ayrılmıştır. Allah'ın rızasına uygun hare-

ket ettiği için de bu davranışından sonra, 'Allah'a dua etmekle asla mutsuz

olmayacağını' ifade etmiştir. Elbette ki bu, Allah'ın rızasına uygun hareket

etmiş olmanın verdiği bir huzur ve mutluluktur. Allah Hz. İbrahim'e, Hz.

İshak'ı ve Hz. Yakub'u armağan etmiş ve onu Kendi rahmetinden arma-

ğanlarla ödüllendirmiştir:

Böylelikle, onlardan ve Allah'tan başka taptıklarından ko-

pup-ayrılınca ona İshak'ı ve (oğlu) Yakub'u armağan ettik ve

her birini peygamber kıldık. Onlara rahmetimizden arma-

ğan(lar) bağışladık ve onlar için yüce bir doğruluk dili verdik.

(Meryem Suresi, 49-50)

Allah'ın bu kıssa ile hatırlattığı gibi, insan eğer Allah'ın rızasına uygun

şekilde hareket ediyorsa, her ne koşulda olursa olsun, Allah onu tüm sı-

kıntılardan arındıracak, kalbindeki mutluluğu ve huzuru daimi kılacaktır.

Hz. Zekeriya

Hz. Zekeriya da Kuran'ın çeşitli bölümlerinde zikredilen peygamber-

lerden biridir. O da diğer tüm peygamberler gibi, hayatı boyunca 

Allah'ın rızasını kazanmaktan ve bu yolda göstermesi gereken ahlaktan

hiçbir şekilde taviz vermemiştir. Allah'a ibadette kararlı olmuş ve O'na

karşı olan sadakatini ve teslimiyetini sürekli muhafaza etmiştir. Hz. Ze-

keriya'nın göstermiş olduğu bu içten sadakat ve bağlılığa karşı, Allah ona

hep rahmet etmiştir. Allah Kuran'da Hz. Zekeriya'nın yaşlandığında,

69



kendi soyunun devamı için, Allah'tan salih bir çocuk istediğini ve şöyle

dua ettiğini bildirmiştir:

Demişti ki: "Rabbim, şüphesiz benim kemiklerim gevşedi ve

baş yaşlılık aleviyle tutuştu; ben Sana dua etmekle mutsuz

olmadım. Doğrusu ben, arkamdan gelecek yakınlarım adına

korkuya kapıldım, benim karımda bir kısır (kadın)dır. Artık

Bana Kendi Katından bir yardımcı armağan et. Bana miras-

çı olsun. Yakupoğullarına da mirasçı olsun. Rabbim, onu

(kendisinden) razı olunan(lardan) kıl." (Meryem Suresi, 4-6)

Allah, Hz. Zekeriya'nın bu duasına icabet etmiş ve onu adı "Yahya"

olan bir çocukla müjdelemiştir. Allah, doğurmaya elverişli olmayan bir

kadını doğurabilecek hale getirmiş ve Hz. Zekeriya'yı duyduğu bu endi-

şeden mucizevi bir şekilde kurtarmıştır. Allah, bu örnekle de, koşullar

ne kadar olumsuz hatta imkansız gibi gözükse de, salih kullarını karşılaş-

tıkları her türlü sıkıntıdan kurtaracağını ve onları hep hoşnut kılacağını

göstermiştir.

Hz. Yusuf ve babası Hz. Yakup

Allah Kuran'ın Yusuf Suresi'nde bizlere Hz. Yusuf'un hayatı hakkında

bilgi vermektedir. Hz. Yusuf karşılaştığı zorluklarda, kendisine atılan if-

tiralarda, kurulan tuzaklarda her zaman Allah'a samimi bir şekilde dua

ederek mücadele etmiş ve Rabbimize olan sadakatinden hiç ödün ver-

memiştir. Allah'ın rızasını kazanmak ve harama girmemek için hapse gir-

meyi göze almıştır. Gösterdiği ihlas, samimiyet ve onurlu davranışlar

nedeniyle çevresindeki insanlarda Hz. Yusuf'a karşı bir sevgi ve saygı

oluşmuştur. O da insanlara verdiği öğütlerle onları doğru yola çağırmış-

tır. Yusuf Suresi'nde en az Hz. Yusuf kadar zikredilen ve Allah'a olan sa-

dakati ve teslimiyetiyle övülen bir başka kişi de vardır ki o da Hz. Yu-

suf'un babası olan Hz. Yakup'tur.

Hz. Yakup, oğlu Hz. Yusuf'un, ileride seçkin kılınan bir insan olacağı-

nı kendisine anlattığı rüyadan anlamış, bu yüzden de Hz. Yusuf'u kendi

70



gücü oranında korumaya ve ona destek olmaya çalışmıştır. Ancak Hz.

Yusuf'un kardeşleri, babalarının ona olan sevgisini ve ilgisini kıskanarak

ona bir tuzak hazırlamışlardır. Kendi aralarında konuşarak Hz. Yusuf'u

kuyuya atıp ondan kurtulmaya karar vermişlerdir. Hz. Yusuf'u kuyuya

attıktan sonra da babalarına yalan söyleyerek, onu kurdun yediğini ileri

sürmüşler ve delil olarak da üzerine yalandan kan sürülmüş gömleğini

getirmişlerdir. Hz. Yakup, bu üzücü durum karşısında üstün bir ahlak

göstermiş, Allah'ın rızasına uyarak, hem oğullarına öğüt vermiş hem de

bu durumdan sabırla ve Allah'ın yardımıyla kurtulacağını bildiğinden sab-

retmeyi tercih etmiştir. Allah Kuran'da Hz. Yakup'un bu tavrını şöyle

bildirmektedir:

Ve üzerine yalandan kan (sürülmüş) olan gömleği getirdiler.

'Hayır' dedi. Nefsiniz, sizi yanıltıp (böyle) bir işe sürüklemiş.

Bundan sonra (bana düşen) güzel bir sabırdır. Sizin bu düzüp-

uydurduklarınıza karşı (kendisinden) yardım istenecek olan

Allah'tır. (Yusuf Suresi, 18)

Kardeşlerinin Hz. Yusuf'a kurdukları tuzak Hz. Yakup için Allah'tan ge-

len bir deneme olmuştur. Hz. Yakup, Allah'ın rızasına uygun ahlak göster-

diği takdirde, Allah'ın onun bu üzüntüsünü, mutluluğa ve sevince çevire-

ceğini umarak tevekkül etmiştir.

Hz. Yusuf, atıldığı kuyudan bir yolcu kafilesi tarafından kurtarılarak Mı-

sırlı bir vezire satılmıştır. Allah, böylece Hz. Yusuf'u Mısır'da yerleşik kıl-

mış, ona hüküm ve hikmet vermiş ve rüyaların yorumunu öğretmiştir.

Hz. Yusuf daha sonra vezirin karısı tarafından atılan bir iftira sonucu zin-

dana düşmüş burada senelerce kaldıktan sonra, hükümdarın gördüğü

kimsenin anlayamadığı bir rüyayı, kendisine verilen ilimle açıklamış ve hü-

kümdarın dikkatini çekmiştir. Ardından da hükümdar tarafından Mısır'a

yönetici kılınmıştır. Allah onu rahmeti ve yardımıyla desteklemiş, zindan-

dan kurtarıp ülke hazinelerinin başına geçirmiştir.

Bu sırada Hz. Yusuf'un diğer kardeşleri, kim olduğunu bilmeden, ken-

disinden para karşılığı erzak almak için birkaç kez ona gelmişlerdir. Hz.

Yusuf bu sırada babasından olan diğer kardeşini de kötü niyetli diğer

71



kardeşlerinden kurtarmak için bir plan hazırlamış ve onu da kendi yanına

almayı başarmıştır. Hz. Yusuf'un kardeşleri bu durumu babalarına söyle-

diklerinde, Hz. Yakub'un göstermiş olduğu teslimiyetli tavrı Allah Ku-

ran'da şöyle bildirmektedir:

(Şehre dönüp durumu babalarına aktarınca o;) 'Hayır' dedi

'Nefsiniz sizi yanıltıp (böyle) bir işe sürüklemiş. Bundan sonra

(bana düşen) güzel bir sabırdır. Umulur ki Allah (pek yakın bir

gelecekte) onların tümünü bana getirir. Çünkü O, bilenin, hü-

küm ve hikmet sahibi olanın Kendisidir.' (Yusuf Suresi, 83)

Diğer oğlunu da kaybettiğini duymak Hz. Yakup'un üzüntüsünü daha da

artırmıştır, ancak o yine de Allah'ın rızasına uygun hareket etmiş, güzel

ahlakından taviz vermemiş ve yine sabrederek onlara kavuşacağı günü

umutla beklemiştir. Allah Hz. Yakub'un bu üstün ahlakına ve tevekkülüne

karşılık onu her iki oğluna da kavuşturmuştur. Allah, göstermiş olduğu sa-

mimi sadakate ve Kendi rızasına uymaktan taviz vermemesine karşılık,

Hz. Yakup'un sıkıntısını mutluluğa ve sevince dönüştürmüştür.

Hz. Yakup örneğinde olduğu gibi, şartlar ne olursa olsun, Allah'a tes-

limiyetinden ve O'nun rızasını kazanmaktan asla taviz vermeyen her in-

san -Allah'ın dilemesiyle- mutlaka mutlu olacaktır. Bu Rabbimizin bize

vaadidir.

72



‹MANIN GET‹RD‹⁄‹ MUTLULUK VE
KAZANDIRDI⁄I GÜZELL‹KLER

Neşe kazandırır 

Müminler Allah'a ve O'nun yarattığı kadere iman ettikleri için neşe ve

sevinçleri süreklidir. Bu durum onların günlük hayatlarına da yansır ve

müminlerin karakterinin temel kaynağını oluşturur. İnkarcılar ise tam ter-

sine, Allah'tan ve O'nun ayetlerinden habersiz bir şekilde yaşamanın kar-

şılığı olarak hep mutsuz olurlar.

Müminlerin Allah'a karşı duydukları sevgi, bağlılık ve kadere olan tesli-

miyetleri, onları maddi ve manevi olarak rahatsız edebilecek her türlü se-

bebi ortadan kaldırır. Çünkü mümin için yaşamı boyunca 'kötü' olarak ni-

telendirebileceği hiçbir şey yoktur. Göstereceği Kuran ahlakı ile Allah'ın

tüm 'kötü' gibi görünen şeyleri, kendisi için 'hayra' ve 'iyiliğe' dönüştüre-

ceğini çok iyi bilmektedir. Bu da müminin her zaman imani bir neşeye ve

sevince sahip olmasını sağlar. Herkesin üzüldüğü, karamsar olduğu bir or-

tamda, onu üzecek herhangi bir neden mevcut olmadığından, neşesinden

ve sevincinden hiçbir şey eksilmez.

Cahiliye toplumundaki insanlar ise her ne kadar gayret ederlerse etsin-

ler, imani bir neşeye sahip olamadıklarından, hiçbir zaman bu mutluluğu

yaşayamazlar. Çok isteseler bile, bir türlü samimi ve içten bir neşe ile ha-

reket etmeyi başaramazlar. İmanın kendilerine getireceği huzurdan uzak

kaldıkları için gerçek anlamda rahat ve huzurlu olamaz, karşılarındaki in-

sanlara da rahatsızlık verirler.

Müminin tepkileri ise, imani bir neşeye sahip olduğu için her zaman

içten ve samimi olur. Her zaman Allah'a tevekkül ettiği için hareketle-

ri ve tavırları karşısındaki insana da büyük bir huzur ve neşe verir. Bu

açıdan herkes bir müminle konuşmaktan ve arkadaşlık etmekten büyük

zevk alır. Çünkü gerçek anlamda samimiyete, içtenliğe ve neşeye yal-

73



nız müminler sahiptir. Zaten çevresindeki herkes de onun bu halini

çok açık bir şekilde fark eder. Mümin, Allah'ın kendisine vermiş oldu-

ğu bu eşsiz nimet sayesinde yaşamaktan zevk alan, gerçek anlamda eğ-

lenen ve gülen tek kişidir, çünkü müminler herşeyin kontrolünün Al-

lah'ın iradesinde olduğunu bilirler. Allah bu konuyu bir ayette şöyle bil-

dirmektedir:

De ki: "Allah'ın bizim için yazdıkları dışında, bize kesinlikle

hiçbir şey isabet etmez. O bizim Mevlamızdır. Ve müminler

yalnızca Allah'a tevekkül etmelidirler." (Tevbe Suresi, 51)

Cahiliye ahlakının neden olduğu, insana azap ve sıkıntı veren ortamlar-

da yaşayan insanlar ise duydukları manevi rahatsızlıktan dolayı, eğlenme-

nin ve gülebilmenin zevkini hiçbir zaman gerçek anlamıyla yaşayamazlar.

Bu insanlar eğleniyor veya gülüyormuş gibi görünseler de, yalnızca eğlen-

diklerini zannetmektedirler. Günlük hayatlarında karşılaştıkları sorunları

ve problemleri hiç akıllarından çıkaramadıkları, her an onları düşündükle-

ri için gittikleri her yerde, bulundukları her ortamda doğru dürüst eğle-

nip gülemez, sahte bir 'sevinç' ve 'mutluluk' tablosu çizerler. Bu insanla-

rın mutsuzlukları o kadar derindir ki, çevrelerinde samimi bir şekilde gü-

lebilen birini gördüklerinde, kendileri böyle olamadıkları için bu durum-

dan bile büyük bir rahatsızlık duyabilirler. Başkalarının neşesi ve rahatlığı

bu insanlar için yine azaba dönüşmekte ve mutsuzlukları daha da artmak-

tadır. Bu nedenle, kendi mutsuzluklarını çevrelerindekilere de aşılayabil-

mek için ellerinden gelen her türlü kötü ve aksi davranışı göstermekten

de çekinmezler. Çevrelerindeki insanları da kendilerine benzetmeye çalı-

şırlar. İnkarcıların göstermiş oldukları bu dengesiz davranışlar, onların

'neşe' gibi güzel bir nimetin zevkinden de mahrum kalmalarına neden

olur. Her ne yaparlarsa yapsınlar, nereye giderlerse gitsinler, -samimi bir

şekilde iman etmedikleri sürece- imanın kazandıracağı 'neşe'den mahrum

kalacak ve hayatlarını manevi bir azap içerisinde geçireceklerdir. 

Bu insanların kalplerini içi dumanla kaplı karanlık bir eve benzetebili-

riz. Allah'a iman etmedikleri için bu evin kapısı, penceresi yoktur. Rab-

bimize iman etmedikleri için de, evlerinin içindeki pis ve dumanlı hava

74



hiç dışarı çıkmaz, içeriye de hiçbir zaman için temiz hava girmez. 

Müminler ise Allah'a samimi bir şekilde iman etmelerinin bir karşılığı

olarak, Allah'ın onlara hissettirdiği 'gerçek' neşeyle eğlenip güldükleri

için, aldıkları keyif ve mutluluk en üst seviyededir. Rabbimiz bu konuyu

Kuran'da şöyle müjdelemektedir:

...Allah onlardan razı oldu, onlar da O'ndan razı olmuşlardır.

İşte büyük 'kurtuluş ve mutluluk' budur. (Maide Suresi, 119)

Bir başka ayette ise Allah, müminlerin kalplerinin Allah'ın zikriyle mut-

main olduğunu bildirerek, iman edenlerin yaşadığı bu huzur ve mutlulu-

ğun gerçek kaynağının Allah'a olan imanları olduğunu bildirmiştir:

Bunlar, iman edenler ve kalpleri Allah'ın zikriyle mutmain

olanlardır. Haberiniz olsun; kalpler yalnızca Allah'ın zikriyle

mutmain olur. (Rad Suresi, 28)

Güç kazandırır

Cahiliye toplumunda güçlü olabilmek ve buna bağlı olarak insanlara

hükmedebilmek oldukça önemli görülür. İnsanlar zengin olarak ya da çev-

relerindeki insanların kendilerine saygı gösterecekleri bir makam elde

ederek güç sahibi olabileceklerine inanırlar.

Örneğin, paranın gücüne ya da parayla istediği herşeyi yapabileceğine

inanan bir insan, parayı elde etmek için elinden gelen herşeyi yapar.

Ancak çok önemli bir şeyi sürekli gözardı etmektedir: manevi güç. İnsa-

nın manevi gücü ise Allah ile olan yakınlığına bağlıdır. Cahiliye toplumun-

da yaşayan insanlar, her ne kadar maddi açıdan güçlü olsalar bile, en ufak

bir zorluk anında hemen umutsuz ve karamsar bir ruh haline bürünebilir

ve bundan dolayı da sahip oldukları yaşama sevinçlerini o anda kaybede-

bilirler. Yaşama sevinçlerini ve azimlerini kaybettikleri için, karşılaştıkları

zor durumlarda güç ve destek alabilecekleri hiçbir şeyleri kalmamış olur.

Ruhlarında meydana gelen bu güç kaybı doğal olarak onların günlük

yaşamlarına, hareketlerine ve tavırlarına da olumsuz bir biçimde yansır.

Herhangi bir yere gidecek, herhangi bir işi yapacak gücü ve isteği

75



kendilerinde bulamadıkları için üşengeç ve halsiz bir yapıya bürünürler.

Herhangi bir çaba harcamaktan kaçınır, kendilerine yarar sağlayacak faali-

yetlerden hep yüz çevirirler. Hatta kendi menfaatleri söz konusu olsa bi-

le, yine üstlerine çöken bu ağırlık ve üşengeçlik nedeniyle, pek bir şey yap-

ma arzusu duymazlar. Bu insanları, çok yaşlı bir insanın durumuna benze-

tebiliriz. Görüntüleri genç bile olsa, bu güç eksikliğinden dolayı, ruhları

bedenlerini yaşlı bir insanın bedeni gibi hareket ettirir. Bedensel olarak

değil ama ruh olarak yaşlanmışlardır. Yaşlı bir insanın güçten düşmesi,

kendini yorgun hissetmesi, hep dinlenmeye ihtiyaç duyması gayet normal-

dir. Hatta, bazen yaşlı insanların bile tıpkı gençler gibi dinamik ve aktif ol-

duğuna şahit oluruz. Bedenleri yaşlanmış olsa bile, ruhları aktif ve dinamik

kalır. Bu insanlar ise, tam tersine, genç oldukları halde bu tarif edilen du-

ruma düşmüş ve manevi olarak yaşlı bir insandan farksız hale gelmişlerdir. 

Görüldüğü gibi bu insanlar iman etmemeleri nedeniyle Allah'ın kalpleri-

ne vereceği manevi güçten yoksun olarak yaşamaktadırlar. Allah bu insan-

ların gösterdikleri ahlaka bir karşılık olarak kalplerindeki gücü çekip almış-

tır. Bu yüzden bir anlamda, yaşarken ölmüş gibi bir ruh hali içerisinde ya-

şarlar. Bu olumsuz halleri onların her hallerinden, her davranışlarından ra-

hatlıkla anlaşılabilir.

İnkarcıların bu durumlarına karşılık müminler, güçlü imanlarının kendi-

lerine kazandırdığı mutluluk ile manevi güçlerine güç katmaktadırlar. Da-

ima Allah'ı veli ve dost edinmelerinin ve O'nun rızasına uymalarının karşı-

lığında, Allah'ın onlara bir nimet olarak verdiği manevi güç sayesinde hep

canlı ve diridirler. Hiçbir zaman üşengeç ve uyuşuk bir hale bürünmezler;

bunun kendilerine getireceği zararı ve kaybı iyi bildiklerinden bu durum-

dan sakınırlar. Duydukları bu manevi güç onları Allah'ın rızasını daha çok

kazanmaya, her zaman bir önceye göre çok daha ciddi bir çaba harcama-

ya yöneltir. Allah yolunda karşılaşacakları güç durumlarda sabretmelerinin

de temel kaynağını oluşturur. Böylece hiçbir işte ve hiçbir yerde Allah'ın

beğenmeyeceği bir tavır içerisine girmezler. Her zaman ileride, hep önde

ve hep örnek olabilmek için daima hızlı ve aktif olmayı tercih ederler. Bu

çabaları onların her geçen gün cennet ahlakına biraz daha yakınlaşmaları-

76



nı sağlar. Allah'ın rızasını ve cennetini umut etmenin verdiği güç, her de-

fasında katlanarak büyür ve Allah'ın Kuran'da tarif ettiği üstün ahlaka ula-

şırlar. Salih amellerde bulunmanın verdiği mutluluk, başka salih amellere

de talip olma isteği oluşturur. Göstermiş oldukları bu çaba ne kadar çok

olursa olsun bundan dolayı bir yorgunluğa da kapılmazlar. Allah, Kendi rı-

zası için samimi çaba harcayan kullarının imanına iman katarak, onların

güçlerini daimi kılar. Allah Kuran'da müminlere durmaksızın çaba harca-

maya devam etmelerini şu sözlerle bildirmektedir:

Şu halde boş kaldığın zaman, durmaksızın (dua ve ibadetle)

yorulmaya-devam et. Ve yalnızca Rabbine rağbet et. (İnşirah

Suresi, 7-8)

Allah'ın bu emrine uyan ve tüm hayatlarını Allah'ın rızasını kazanabilmek

için durmaksızın bir çaba içerisinde geçiren müminler, hem dünyada hem

de ahirette mutlu bir yaşam sürerler. Allah müminlerin dünya ve ahiret

mutluluğuyla müjdelendiğini Kuran'da şöyle bildirmektedir:

Ve onlar -Rablerinin yüzünü (hoşnutluğunu) isteyerek sabre-

derler, namazı dosdoğru kılarlar, kendilerine rızık olarak ver-

diklerimizden gizli ve açık infak ederler ve kötülüğü iyilikle sa-

varlar. İşte onlar, bu yurdun (dünyanın güzel) sonucu (ahiret

mutluluğu) onlar içindir. (Rad Suresi, 22)

Şevk kazandırır

Şevk, bir işi ya da bir amacı gerçekleştirmek için duyulan yoğun istek ve

arzudur. Yapılan işte ne kadar ihlaslı olunursa, duyulacak şevk o denli bü-

yük olur. İnkar edenlerin ise yaptıkları işlerde -herhangi bir çıkarları olma-

dığı sürece- şevkli hareket etmeleri hemen hemen imkansızdır. Onlar sa-

dece nefislerinin isteklerini tatmin etmek için şevk duyar ve bunun için de

hırsla hareket ederler. Yapılan bu işin sonucunda ise kişinin sadece kendi-

sinin kazanması önemlidir. Bunun dışında, kendilerinden yana bir çıkar sağ-

layamayacakları işlerde, son derece isteksiz ve şevksiz olurlar. Bu tavırları

da yaptıkları işlere olumsuz bir şekilde yansır. Şevk ve isteğin getirdiği

77



özen olmadığı için, ortaya çıkan sonuç da verimsiz ve bereketsiz olur.

Çoğu zaman başladıkları işleri yarım bırakırlar, hatta başlayamazlar bile.

Bu nedenle başladıkları bir şeyin sonunu getirebilmeleri, onlar için büyük

bir başarı hatta takdir edilmesi gereken bir durumdur. Allah Kuran'da bu

insanların isteksizce yaptıkları işlerin tamamen boş bir çabadan ibaret ol-

duğunu ve bundan dolayı da hüsrana uğrayacaklarını bildirmiştir:

De ki; "Davranış (ameller) bakımından en çok hüsrana uğra-

yacak olanları size haber vereyim mi? Onların, dünya hayatın-

daki bütün çabaları boşa gitmişken, kendilerini gerçekte gü-

zel iş yapmakta sanıyorlar." (Kehf Suresi,103-104)

Müminler ise, imanlarının kendilerine verdiği mutluluk nedeniyle, hiç

bitmeyen bir enerji, şevk ve isteğe sahiptirler. Her geçen gün Allah'ın rı-

zasını daha da fazla kazanmak için, daha çok salih amelde bulunmayı ister-

ler. Bitirdikleri bir işle yetinmezler, aksine bu onları daha da şevklendirir,

yeni salih amellerde bulunmalarına vesile olur. Yapmaları gereken işleri

en iyi, en güzel ve insanlara en faydalı olacak şekilde yapabilmek için

Allah'a dua eder, düşünür ve bu yönde samimi bir çaba harcarlar. Tüm

bunların sonucunda ortaya çıkan sonuç, yapabileceklerinin en iyisi olur.

Bu, Allah'ın müminlere verdiği başarının önemli bir sırrıdır.

Bu kısa dünya hayatında Allah'ın rızasını kazanabilecekleri ne kadar çok

salih amelde bulunurlarsa, ahirette görecekleri güzel karşılığın o denli bü-

yük olacağını bildiklerinden hiçbir zaman azıyla yetinmeyip, hep daha faz-

lasına talip olur, Allah'a, "...Senin razı olacağın salih bir amelde bulun-

mamı bana ilham et..." (Ahkaf Suresi, 15) şeklinde dua ederler. Allah

müminlerin bu ihlaslı davranışına karşılık kalplerine 'güven ve huzur' duy-

gusunu indirerek onların imanlarını her geçen gün daha da artırır. Allah

müminlere olan bu rahmetini Kuran'da şu şekilde bildirmiştir:

Müminlerin kalplerine, imanlarına iman katıp artırsınlar di-

ye, 'güven duygusu ve huzur' indiren O'dur... (Fetih Suresi, 4)

78



Fiziksel güzellik ve sağlık kazandırır

Müminlerle inkarcılar arasında her konuda büyük farklılıklar vardır. Ge-

nellikle insanların ruh halleri ve dış görünüşleri arasında çok sıkı bir bağ-

lantı vardır. Çoğunlukla hareket ve tavırlarından nasıl bir ruh hali içinde

oldukları rahatça anlaşılabilir. Kuran ahlakından uzak yaşayan kişilerin sı-

kıntılar karşısında duydukları tevekkülsüzlük, yüzlerine bitkin ve umutsuz

bir ifade olarak yansır. Kalpleri, üzülecek ya da sıkılacak bir şey olmadığı

zamanlarda bile hep dar ve sıkıntılıdır. Yaşadıkları herşeyden şikayet eder,

hiçbir şeyden kolay kolay memnun olamazlar. Genelde aksi ve ters tavır-

lar sergilerler. Elbette ki, böyle bir ruh haline sahip bir insanın yüzünün

gülmesi, neşeli tavırlar sergilemesi ve buna bağlı olarak güzel, temiz ve gü-

venilir bir yüz ifadesine sahip olması da söz konusu olmaz. Bu nedenle

yüzleri karanlıktır, neşe ve mutluluğun vereceği aydınlıktan yoksun olarak

yaşarlar. Allah iman etmeyenlerin içinde bulunduğu durumu bir ayette şu

şekilde açıklamıştır:

"Kim de Benim zikrimden yüz çevirirse, artık onun için sı-

kıntılı bir geçim vardır ve Biz onu kıyamet günü kör olarak

haşredeceğiz." (Taha Suresi, 124)

İman etmedikleri için doğruyla yanlışı, iyi ile kötüyü birbirinden ayırt

edebilecek bir anlayışa sahip değillerdir. Bundan dolayı da, içinde bulun-

dukları durumun kendilerine ne kadar zarar verdiğini de göremezler. Ra-

hatsız olmaları, bu durumdan kurtulmak için çaba göstermeleri gerekir-

ken, yaşadıkları hayatın doğruluğunu savunmaları, onların bu durumu be-

nimsediklerini açıkça göstermektedir. Şeytan tüm bunları onlara 'çekici ve

süslü' göstererek, içinde yaşadıkları bu durumun zararını görmelerini en-

gellemektedir. Kendilerine içinde bulundukları durumun zararları anlatı-

lıp, düzeltmeleri yönünde öğütle hatırlatma yapıldığında ise, Allah'ın

"Allah'tan 'içi titreyerek korkan' öğüt alır-düşünür. 'Mutsuz bed-

baht' olan ondan kaçınır." (A'la Suresi, 10-11) ayetleriyle bildirdiği gibi,

verilen öğüt ve tavsiyelerden yüz çevirirler. Mutsuz olduklarının farkında

olmalarına rağmen, bunu itiraf etmekten kaçınır ve bu durumun çeşitli

79



sebepleri olduğunu ileri sürerler. Bu hallerini meşru göstermeye çalışarak

kendilerini kandırırlar. Aslında öne sürdükleri mazeretlerin hiçbiri doğru

değildir. Çünkü hayatları boyunca üzülmelerine yol açan, onları mutsuz-

laştıran herşey aslında Allah'ın onlar için yarattığı imtihanın bir parçasıdır.

Tüm bunların Allah'tan bir hikmet üzerine kendilerine verildiğinin şuurun-

da olmadıkları için, hoşlarına gitmeyen olaylar onları üzüp, mutsuzlaştır-

maktadır. Bu gerçekten ne kadar habersiz kalırlarsa, mutsuzlukları da o

denli artmaya devam edecektir. 

Allah, Kendisine iman etmeyen, dolayısıyla akıl erdiremeyen bu insanla-

rın üzerine bir 'pislik' çökerteceğini bildirmiştir:

Allah'ın izni olmaksızın, hiç kimse için iman etme (imkanı)

yoktur. O, akıl erdiremeyenlerin üzerine iğrenç bir pislik kılar.

(Yunus Suresi, 100)

İnkarcıların akletmemelerinden kaynaklanan kötü halleri onları çirkin-

leştirdiği gibi ruh ve beden sağlıklarını da olumsuz yönde etkilemekte-

dir. Dengeli bir ruh haline sahip olamazlar. Yaşadıkları stres ve sıkıntı bu

insanların psikolojilerinin ayrılmaz bir parçası haline gelmiştir. Ne zaman

kızacaklarını, ne zaman güleceklerini anlayabilmek, neye, nasıl bir tepki

vereceklerini önceden kestirmek mümkün olmaz. Bu karanlık ruh hali

her fırsatta kendini belli eder. Rahatı ve huzuru, hep kendilerine rahat-

sızlık ve mutsuzluk verecek şeylerde ararlar. Karşılaştıkları bir sorunu

aşmak için, Allah'a dua edecekleri, sabredip O'dan yardım dileyecekleri

yerde, bunu kendi akıllarıyla çözmeye çalışırlar. Ancak sorunlarını çöze-

medikleri gibi, bundan duydukları sıkıntı ve stresle mutsuzlukları daha da

artar. Biraz olsun rahatlamak için, kendilerine çok daha fazla zarar vere-

cek çeşitli yöntemlere başvururlar. Bunlardan en yaygın olanları ise içki,

sigara ve uyuşturucudur. Yaşadıkları kötü psikoloji o kadar ağır ve de-

rindir ki, bedenlerine ve organlarına zarar veren bu maddeleri bile kul-

lanmaktan hiç çekinmezler. Hayatları boyunca duydukları sürekli mut-

suzluk nedeniyle, bir çeşit akıl kapanması veya şuursuzluk yaşadıkların-

dan, tüm bunların içinde bulundukları durumu daha da ağırlaştıracağının

farkına varamazlar. Sürekli bu psikolojiyle yaşayan bir insanın sağlıklı ve

80



dayanıklı olması ise mümkün değildir. Bedeni normalden çok daha kısa

zamanda yaşlanacak ve çeşitli şekillerde bunun sinyallerini verecektir.

Sürekli baş ağrısı, erken yaşlarda saçların dökülmesi ve iştahsızlıkla baş-

layan rahatsızlıklar, daha sonraları baş gösterecek olan daha ağır ve cid-

di hastalıkların habercisi olacaktır.

Duydukları sıkıntı, hayatlarını sürdürebilmeleri için ihtiyaç duydukları en

önemli nimetlerden biri olan sağlıklarını tehlikeye sokar. Mutlu olmak, sı-

kıntıdan biraz olsun kurtulup rahatlamak için, daha büyük sorunları ve

bunların getireceği zorlukları davet ettiklerinin farkında bile değillerdir.

Müminler ise, her zaman Allah'a samimi bir şekilde iman etmenin, yal-

nız O'nu dost ve veli edinmenin huzurunu yaşarlar. Hiçbir şekilde sağlık-

larını tehlikeye atacak bir şekilde hareket etmez, bunu Allah'ın kendileri-

ne verdiği bir nimet olarak görürler. Bundan dolayı da kendilerine olabil-

diğince iyi bakar ve böylece sağlıklı ve dayanıklı olurlar. Sağlıklı olmanın ne

denli önemli ve güzel bir şey olduğunu bilir ve bunun karşılığında hep

Allah'a şükrederler. İnkarcılar gibi, karşılaştıkları bir problemi görmezlik-

ten gelmez, hemen bununla ilgilenerek, ileride doğabilecek daha önemli

problemler için tedbir almış olurlar.

Allah, müminlerin göstermiş olduğu bu güzel ahlaka ve Kendisine olan

içten bağlılıklarına karşılık, onları dünyada da güzel bir hayat ile müjdele-

miştir. Tabii ki bu 'güzel hayat', hem 'maddi' hem de 'manevi' anlamdadır.

Duydukları manevi mutluluk, onların sağlıklı ve güzel görünmelerinin en

önemli ve en büyük kaynağıdır. Müminlerin sahip olduğu güzellik, Allah'ın

onlara vermiş olduğu 'nuru' dur. Bu nur sayesinde müminlerin yüzleri hep

aydınlık ve temizdir. Allah, müminlere vermiş olduğu nuruyla, onları inkar-

cılardan farklı ve üstün kılmış ve onlara etkileyici bir manevi güzellik ve

imani bir heybet vermiştir. Tüm müminler Allah'ın bir lutfu olarak temiz

ve etkileyici bir görünüme sahiptirler. Allah, "…Belirtileri, secde izin-

den yüzlerindedir…" (Fetih Suresi, 29) ayetiyle, müminlerin yüzlerinde-

ki imanlı ifadenin, toplumda onları fark ettirecek bir özellik olduğunu bu-

yurmuştur.

İnkar edenler ile müminler arasındaki bu fark dünyada olduğu gibi ahiret

81



gününde de ortaya çıkacaktır. Allah bu durumu şu ayetlerle haber ve-

rir:

O gün yüzler ışıl ışıl parlar. Rablerine bakıp-durur. O gün, öy-

le yüzler vardır ki kararmış-ekşimiştir. Kendisine, beli büken

işlerin yapılacağını anlamaktadır. (Kıyamet Suresi, 22-25)

O gün, öyle yüzler vardır ki apaydınlıktır; güler ve sevinç için-

dedir. Ve o gün, öyle yüzler vardır ki üzerini toz bürümüştür.

Bir karartı sarıp-kaplamıştır. İşte onlar da, kafir, facir olanlar-

dır. (Abese Suresi 38-42) 

Hikmetle bakan bir iç göz kazandırır

İnsan kendisini, tüm canlıları ve evreni yaratan Allah'ı tanıyabilmek,

O'nun gücünü kavrayabilmek için Rabbimizin yarattığı herşey üzerinde

düşünmeli ve O'nun sonsuz aklının ve sanatının tecellilerini görmeye ça-

lışmalıdır. Ancak bu sayede gördüğü herşeyin yaratılmış olduğunu, her-

şeyin mutlaka bir gücün ve aklın ürünü olması gerektiğini kavrayabilir.

Bu sayede, Allah'ın aklını, gücünü ve sanatının çeşitliliğini anlayarak

Allah'a yakınlaşacak ve O'na iman etmesi gerektiğini anlayacaktır. 

Ancak insanın tüm bunları görüp anlayabilmesi için, 'hikmetle bakan

bir iç göze' ihtiyacı vardır. İnsanların çevrelerindeki herşeye 'hikmetle'

bakmaları, Allah'ın "(Bunlar) 'İçten Allah'a yönelen' her kul için

'hikmetle bakan bir iç göz' ve bir zikirdir." (Kaf Suresi, 8) ayetiyle

belirttiği gibi, her an Allah'ı zikretmeye ve O'nu anmaya güzel bir vesi-

le olacaktır. İnsan istediği kadar dünya üzerindeki yaratılış delillerine

baksın, bunlar üzerinde günlerce, haftalarca, yıllarca araştırmalar yapa-

rak bunların insanı şaşırtan özellikleri olduğunu bulsun, iman gözüyle

değerlendirmediği sürece, tüm bunların gerçekte ne anlama geldiğini ve

bunlarla kendisine ne anlatılmak istendiğini kavrayamaz.

İnsanların bu anlamı göremeyişlerinin bir nedeni de, tüm bunları kalp

gözüyle değerlendirecek zihinsel ve ruhsal bir rahatlığa sahip olmamaları-

dır. İnsanın dikkatli olabilmesi, her ayrıntıyı fark edebilmesi ve bunları

82



doğru bir şekilde değerlendirebilmesi için zihinsel bir rahatlığa da sahip

olması gerekmektedir. İşte cahiliye toplumunda yaşayan insanların zihin-

leri, yukarıda bahsedilen nedenlerden dolayı, sürekli olarak dünyevi işler-

le doludur. Karşılaştıkları sorunları, problemleri çözme endişesi içerisin-

dedirler. Kendilerini rahatsız eden bir durumdan kurtulup mutlu olabil-

menin yolunu, günlük hayatta sürekli olarak kendi işlerini düşünmede, el-

de edecekleri kazançları hesap etmede ve dünya hayatından maksimum

faydayı elde edebilmenin yollarını aramada görürler. Bu yüzden, tüm dik-

katlerini bunlar için harcar ve çevrelerindeki yaratılış delillerini göremez-

ler. Ya da görseler bile, yüzeysel bakış açıları nedeniyle bunları sıradan

olaylarmış gibi karşılarlar. Tüm bunların ne kadar mucizevi detaylar oldu-

ğu kendilerine anlatılsa bile, onları asıl ilgilendiren ulaşmak istedikleri

menfaatler olduğundan, bu anlatılanlar onlar için bir anlam ifade etmez.

Kısacası, bu insanlar görmek istemedikleri için kör bir insandan daha kör,

duymak istemedikleri için de, sağır bir insandan daha sağır hale gelmişler-

dir. Allah bir ayetinde bu insanları şu şekilde tarif etmiştir:

"...Kalpleri vardır bununla kavrayıp-anlamazlar, gözleri var-

dır bununla görmezler, kulakları vardır bununla işitmez-

ler..." (Araf Suresi, 179)

Zihinlerinin yanı sıra, manevi olarak yani ruhsal açıdan da rahat ve hu-

zurlu olmadıkları için, Allah'ın yaratılış delillerindeki hikmetleri göre-

mezler. Allah, bir Kuran ayetinde inkarcıların sivrisinekteki yaratılış de-

lillerini göremedikleri için verdikleri tepkiyi şöyle anlatır:

Şüphesiz Allah, bir sivrisineği de, ondan üstün olanı da, (her-

hangi bir şeyi) örnek vermekten çekinmez. Böylece iman

edenler, kuşkusuz bunun Rablerinden gelen bir gerçek oldu-

ğunu bilirler; inkar edenler ise, "Allah bu örnekle neyi amaç-

lamış?" derler. (Oysa Allah) Bununla birçoğunu saptırır, bir-

çoğunu da hidayete erdirir. Ancak O, fasıklardan başkasını

saptırmaz. (Bakara Suresi, 26)

İnkar edenler karamsarlık, sıkıntı ve stres içinde yaşadıkları için, her

gün karşılaştıkları, gözlerinin önündeki iman hakikatlerinin üzerinde

83



düşünmezler. Onlar için önemli olan, dünyada elde edebilecekleri en yük-

sek menfaati kazanmak olduğundan, bunun dışındaki konuları pek önem-

semezler. Allah'ın gücünü, O'nun yarattığı tüm varlıklar üzerindeki haki-

miyetini gerçek anlamda göremedikleri için de, Allah'a imanın gereğini ve

önemini kavrayamazlar. Biraz olsun kavramış gibi gözükseler de, bu onla-

rın vicdanlarını harekete geçirecek kadar güçlü olmadığı için kısa sürede

etkisi kaybolur.

Allah bu insanların, kendilerine Allah'ı hatırlatan nice delillerle karşılaş-

malarına rağmen, bunlardan hiç etkilenmediklerini bir ayette şöyle bildir-

mektedir:

Göklerde ve yerde nice ayetler vardır ki, üzerinden geçerler

de, ona sırtlarını dönüp giderler. (Yusuf Suresi, 105)

Mutsuzluklarından dolayı manevi anlamda rahat ve huzurlu olamazlar;

bu da onların çevrelerindeki herşeye "hikmetle bakan bir iç göz" ile

bakmalarını engeller ve onları Allah'a iman etmekten alıkoyar. Allah'a sa-

mimi bir şekilde iman ederek kazanacakları mutluluğu, kendi akılsızlıkları

yüzünden kaybedip mutsuz bir yaşam sürerler. 

Müminler Allah'a iman ettikleri, hep O'nu düşünüp, O'nun rızası için

çalıştıkları için mutluluğu her zaman hissederler. Allah'a daha fazla yakın-

laşmak için Allah'ın yarattığı herşey üzerinde derinlemesine düşünür ve

araştırırlar. 

Örneğin müminin uçsuz bucaksız gökyüzüne bakması Allah'ın gücünü ve

sanatını takdir etmesine vesile olur. Ya da güzel bir manzarayla karşılaştı-

ğında bunun Allah'ın kendisine gösterdiği bir güzellik olduğunu düşünerek

şükreder. Müminlerin çevrelerindeki herşeyi Allah'ı zikretmek için bir fır-

sat olarak görmeleri, onların Allah'ın rızasını kazanmalarını ve mutluluğu

daha yoğun bir şekilde yaşamalarını sağlar.

84



SONSUZ MUTLULUK MEKANI:
CENNET

Allah, Kendi rızasına uyan salih kullarını içinde sonsuza dek kalacakları

nimetlerle donatılmış cennetlerle müjdelemiş ve insanları dünya hayatına

aldanmamaları, dünya hayatını seçip üstün tutmamaları konusunda uyar-

mıştır. "...Gerçekten ahiret yurdu ise, asıl hayat odur, bir bilselerdi"

(Ankebut Suresi, 64) ve "...Asıl varılacak güzel yer Allah Katında

olandır" (Al-i İmran Suresi, 14) ayetleriyle Allah ahiretin, dünyadan daha

değerli ve üstün olduğunu ve insanların "gerçek" hayatlarının ahiret ha-

yatı olacağını bildirmiştir. Peki ahiret hayatında insanları nasıl bir ortam ve

nasıl bir yaşam beklemektedir? 

Burada konumuz cennet ve burada yaşanacak olan mutluluk olduğun-

dan, Allah'ın inkarcılar için hazırladığı azap dolu cehennemden bahset-

meyeceğiz. 

Allah ayetleriyle ahiret hayatının insanların 'asıl ve gerçek hayat'ı oldu-

ğunu bildirmiştir. Cennette, dünya hayatındaki kusurlar, eksiklikler hiçbir

şekilde olmayacaktır. Orada insanların nefislerinin arzu ettiği herşey var-

dır. Cennetteki bu kusursuzluk ve müminlerin cennetteki yaşamları hak-

kındaki detayları Allah Kuran ayetleriyle bizlere bildirmiştir; müminlerin

yaşayacakları ortamlardan, yiyeceklerine, cennetteki doğal güzelliklerden,

müminlerin oradaki eşlerine kadar cennet hakkında tefekkür edeceğimiz

pek çok bilgi Kuran'da yer almaktadır. Cennetteki yaşamı ve burada du-

yulacak olan sınırsız mutluluğu daha iyi anlayabilmek için cennetin mükem-

melliğini Kuran ayetleri ışığında kısaca inceleyelim.

İlk olarak cennetteki doğal güzellikleri ele alırsak, şunları söyleyebiliriz:

Cennet Allah'ın "ne (yakıcı) bir güneş ve ne de dondurucu bir so-

ğuk" (İnsan Suresi, 13) olarak tarif ettiği, insana hiçbir rahatsızlık verme-

yen, çok güzel bir iklime sahiptir. İnsanı, dünyada terleten, bunaltan

85



sıcaklar ya da donduran soğuklar orada yoktur. Bu da cennetteki iklimin

kusursuzluğuna işaret eden bir durumdur. Allah'ın cennet ile ilgili olarak

bildirdiği doğal güzelliklerden biri de, "durmaksızın akan su(lar)" dır

(Vakıa Suresi, 31). Durmaksızın akan bir suyun, hem görüntüsü hem de

sesi insana büyük bir zevk verir. Aynı zamanda da insanı rahatlatır ve din-

lendirir. Dünya hayatında insanların evlerinin, villalarının bahçelerine ha-

vuzlar, fıskiyeler yaptırmalarının amacı hem estetik bir görüntü elde et-

mek, hem de bu ferahlatıcı ortamı oluşturmaktır. Allah cennetteki bu

özelliği bir diğer ayette şöyle haber vermektedir: "İçlerinde durmaksı-

zın fışkırıp-akan iki pınar vardır." (Rahman Suresi, 66) 

Ayrıca Allah "Gerçekten takva sahibi olanlar, cennetlerde ve pı-

nar başlarındadır" (Hicr Suresi, 45), "Şüphesiz muttaki olanlar, göl-

geliklerde ve pınar başlarındadır" (Mürselat Suresi 41) ayetleriyle de

müminlerin huzur veren ferahlatıcı yerlerde yaşayacaklarını haber ver-

mektedir. Allah'ın Kuran'da bildirdiği bir diğer güzellik de, müminler için

hazırlanmış olan 'cennet bahçeleri'dir. Bu bahçelerde insan ruhunun

görmekten zevk alacağı her çeşit çiçek ve bitki birarada, uyum içinde bu-

lunmaktadır. Bunlardan başka "yüklü dalları bükülmüş" ve "üst üste

dizilmiş meyveleri sarkmış" (Vakıa Suresi, 28-29) olan meyve ağaçla-

rının varlığı da ayrı birer nimettir. Bunlara ek olarak Allah cennetin "ala-

bildiğine yemyeşil" (Rahman Suresi, 64) bir görüntüye sahip olduğunu

bildirmektedir. 

Tüm bunlar birarada düşünüldüğünde insanın karşısına büyüleyici gü-

zellikte bir manzara çıkmaktadır. Bu güzel görüntünün yok olması, za-

manla güzelliğini kaybetmesi gibi bir durum da söz konusu değildir. Son-

suza dek hiç değişmeden, bozulmadan kalacaktır. Cennetteki müminler

için olan güzellikler ve nimetler sadece bunlarla sınırlı değildir. Allah Ku-

ran'da bu doğal güzelliklerin yanında müminlerin cennette yaşadıkları

mekanların güzelliği hakkında da bilgi vermektedir:

Ancak Rablerinden korkup-sakınanlar ise; onlara yüksek

köşkler vardır, onların üstünde de yüksek köşkler bina edil-

miştir. Onların altında ırmaklar akmaktadır. (Bu), Allah'ın va-

86



didir. Allah vadinden dönmez. (Zümer Suresi, 20)

Allah'ın ayette bildirdiği gibi, müminler cennette yüksek yerlere yapıl-

mış olan köşklerde etkileyici bir manzaraya karşı oturmaktadırlar. Bun-

ların dışında Allah, müminlere hizmet etmeleri için civanlar yaratmıştır.

Allah müminlere sürekli ve kesintisiz bir şekilde hizmet eden civanları

bizlere şöyle haber vermektedir:

Kendileri için (hizmet eden) civanlar, etrafında dönüp dolaşır-

lar; sanki (her biri) 'sedefte saklı inci gibi tertemiz, pırıl pırıl.'

(Tur Suresi, 24)

Bunların yanı sıra, Allah "hafif ipekten ve ağır işlenmiş atlastan (el-

biseler) giyer" (Duhan Suresi, 53) ve "...orada altından bileziklerle ve

incilerle süslenirler" (Hac Suresi, 23) ayetleriyle müminlerin cennetteki

giysilerinin güzelliği hakkında da bilgi vermiştir. Bilindiği gibi ipek ve atlas

kumaş, altın ve inci dünyada da çok kıymetlidir. Aynı zamanda da gösteriş

ve zenginliğin bir ifadesi olarak bilinmektedir. Müminler, cennette bu ku-

maşlardan yapılmış elbiseleri giyecek, altın ve inci takılar takarak çok da-

ha estetik ve ihtişamlı bir görünüme sahip olacaklardır. Allah ayrıca Ku-

ran'da cennette müminler için tertemiz, kusursuz bir güzelliğe sahip ve

yalnızca müminlere ait olan eşler vereceğini de müjdelemektedir:

Orada bakışlarını yalnızca eşlerine çevirmiş kadınlar vardır ki,

bunlardan önce kendilerine ne bir insan, ne bir cin dokunmuş-

tur. (Rahman Suresi, 56)

Allah, ayetlerdeki "saklı yumurta" (Saffat Suresi, 49) ve "saklı inci gi-

bi" (Vakıa Suresi, 23) ifadeleriyle, sadece müminlere has olarak yarattığı

bu eşlerin kusursuz güzelliklerine de dikkat çekmiştir. Hiçbir dünyevi ek-

sikliğe sahip değillerdir ve sonsuza dek de güzelliklerinden hiçbir şey kay-

betmeyeceklerdir. Tüm bunlar cennette müminleri bekleyen birbirinden

güzel ve Allah'ın yalnız mümin kullarına vereceği nimetlerdir. Müminler

tüm bu nimetlerden hoşnut kalacak, Rabbimizden razı olacaklardır. Allah

"Nimetin parıltılı-sevincini sen onların yüzlerinde tanırsın." (Mutaf-

fifin Suresi, 24) ayetiyle müminlerin duyacakları sonsuz mutluluk ve sevin-

cin yüzlerine 'parıltı' şeklinde yansıdığını bildirmiştir.

87



Müminler için bir diğer mutluluk sebebi de, Allah'ın cenneti herşeyiyle

kusursuz bir şekilde yaratmış olmasıdır. İnsanı dünyada sıkan, rahatsızlık

ve bıkkınlık veren, mutsuzlaştıran hiçbir eksiklik ve bozukluk cennette ol-

mayacaktır. Yorulma, ölme, hastalanma, acı çekme, yaşlanma, kirlenme,

susama, acıkma ve bunlara benzer insanın aklına gelen dünyevi eksiklik ve

kusurların hiçbirinin cennette olmayacağını Allah Kuran'da şöyle bildir-

mektedir:

Şüphesiz ki, senin acıkmaman ve çıplak kalmaman orda

(cennette kalmana bağlı)dır. Ve gerçekten sen burada susa-

mayacaksın ve güneş altında yanmayacaksın da. (Taha Suresi,

118-119)

Şüphesiz ki insanın, kendisini sıkan, huzursuzlaştıran, mutsuz kılan her

türlü etkenden arındırılmış bir mekanda sonsuza kadar yaşaması olabile-

cek en büyük konfor, lüks ve benzersiz bir mutluluk kaynağıdır. 

Cennette ayrıca müminler için "ihtiyaç" diye bir kavram da söz konusu

değildir. Orada hiçbir şeyi ihtiyaçtan dolayı yapmamaktadırlar. Herşey on-

ların hizmetindedir, nefislerinin arzu ettiği herşey de onlarındır. Allah tüm

bu nimetleri mümin kullarının zevk alıp, mutlu olması için yaratmıştır. Yap-

tıkları herşey onlar için bir zevke ve eğlenceye dönüşmektedir. Tüm bun-

lardan sonsuza kadar hiçbir sıkıntı ve bıkkınlık da duymayacaklardır. 

Cennette müminlere huzur ve mutluluk veren bir diğer büyük nimet

de orada beraber yaşayacakları salih müminlerdir. Şüphesiz ki müminler

cennette, dünyada insanları sıkan, öfkelendiren ve huzursuzluk veren her

türlü kötü ahlak özelliklerinden arındırılmış olacaklardır. Allah bir ayetin-

de cennetteki müminlerin kalplerinde kin ve öfkenin bulunmayacağını şöy-

le bildirmiştir:

Biz onların göğüslerinde kinden ne varsa çekip almışız. Altla-

rından ırmaklar akar. Derler ki: "Bizi buna ulaştıran Allah'a

hamd olsun. Eğer Allah bize hidayet vermeseydi biz doğruya

ermeyecektik..." (Araf Suresi, 43)

Her türlü kötü ahlak ve davranıştan arındırılmış, tertemiz, güzel ahlaklı

insanlarla yaşamak ve kusursuz bir ahlaka sahip olmak cennette yaşayan

88



tüm salih müminler için şüphesiz ki büyük bir nimet, huzur ve mutluluk

vesilesidir. Allah müminlerin cennette mutluluklarını şöyle dile getirdikle-

rini bildirmektedir:

Derler ki; "Bizden hüznü giderip yok eden Allah'a hamd olsun;

Şüphesiz Rabbimiz, gerçekten bağışlayandır, şükrü kabul

edendir. Ki O, bizi Kendi fazlından (ebedi olarak) kalınacak bir

yurda yerleştirdi; burada bize bir bıkkınlık da dokunmaz." (Fa-

tır Suresi, 34-35)

Ayetlerden de anlaşılacağı gibi, Allah cennette, insana en büyük zevk ve

lezzetleri tattırmaktadır. Müminin Allah'ın rızasını ve sevgisini kazanabilmiş

olmasından dolayı duyduğu mutluluk ve sevinç ise, tüm bunların üzerinde

bir mutluluk vesilesidir. Cennetteki tüm bu nimetler, Allah'ın salih kulları-

na bir ikramıdır. Onları değerli ve çekici kılan şey ise, Allah'ın müminler-

den razı olmuş ve onları cennetine kabul etmiş olmasıdır.

Cennet, Rabbimiz olan Allah'ın bir ikramıdır ve bu nedenle çok değer-

lidir. Cennet halkı, ikrama layık görülmüş kullardan oldukları için ebedi bir

mutluluk ve sevince kavuşurlar. İşte bir insan için 'en büyük mutluluk ve

kurtuluş', Allah'ın rızasını kazanıp, cennetine ve rahmetine kavuşabilmiş

olmaktır.

89



SONUÇ 

İster genç, ister yaşlı olsun, insanların çoğunun bu dünyadan bekle-

diği, yalnız başarılı, güvenli, konforlu ve lüks bir hayat değildir; aslında

herkes bunlara sahip olmaktan zevk duyar. Fakat herşeyin üstünde in-

sanlar yaşamlarının bir anlamı ve amacı olmasını isterler. İşte mümin-

lerle inkarcılar bu önemli noktada birbirlerinden ayrılmaktadırlar. Mü-

minler için bu yaşam Allah'ın hoşnutluğunu kazanabilmeleri için tek fır-

satları olduğundan, hayatlarının sonuna kadar kendilerine Allah'ın rıza-

sını kazanmayı amaç edinirler. 

İnkarcılar ise, bu değersiz olan dünyadan olabildiğince faydalanmak

için çeşitli amaçlar edinerek hayatlarının sonuna kadar dünyayı elde et-

me arzusuyla yaşarlar. Bu yüzden, müminlerin yaşadığı gerçek mutlu-

lukla, cahiliye toplumunun yaşadığı sahte mutluluk arasında çok büyük

farklılıklar vardır. Mümin bu dünyanın gerçek mahiyetinin, kendi yara-

tılış amacının, Allah'ın kendisini denediğinin ve O'na kulluk etmekle so-

rumlu olduğunun bilincindedir. Bu yüzden, hayatı boyunca gerçek yur-

du olan cenneti umar ve Allah'ın rızasını kazanıp, Allah'ın rahmetine ve

mükafatına daha çok layık olmaya çalışır. Mutluluk ise, Allah'ın salih

kullarına bu samimi imanlarından ve bağlılıklarından dolayı, hem dünya-

da hem de cennette verdiği çok büyük bir nimettir. Müminlerin mut-

luluklarının ve huzurlarının kaynağı sadece imanlarıdır. Allah, samimi

imanlarına karşılık, onların kalplerine mutluluğu ve huzuru bir nimet

olarak hissettirmektedir. Müminlerin yaşadığı, şartlara bağlı bir mutlu-

luk değil, imanın getirdiği manevi mutluluktur. İnkar edenler ise, iman

etmedikleri sürece hep mutsuz olacaklardır. Allah inkarlarına karşılık

bu insanların kalplerini mutsuz ve sıkıntılı kılacağını bildirmiştir:

Allah, kimi hidayete erdirmek isterse, onun göğsünü İs-

lam'a açar; kimi saptırmak isterse, onun göğsünü, sanki

göğe yükseliyormuş gibi dar ve sıkıntılı kılar. Allah, iman

90



etmeyenlerin üstüne işte böyle pislik çökertir. (Enam Sure-

si, 125)

İnkar edenler, dünyaya karşı olan tutkulu sevgilerini terk etmedikle-

ri sürece, imanın kendilerine vereceği huzuru ve mutluluğu, asla yaşa-

yamayacak ve bilemeyeceklerdir. Allah bu kimselerin ahiret günü bu

yüzden duyacakları pişmanlıklarını "Ve derler ki; "Eğer dinlemiş ol-

saydık ya da akıl etmiş olsaydık, şu çılgınca yanan ateşin halkı

arasında olmayacaktık." (Mülk Suresi, 10) sözleriyle dile getirecek-

lerini ve iman etmemelerine gerekçe olarak dünya hayatlarındaki mut-

suzluklarını öne süreceklerini bildirmiştir:

Ayetlerim size okunuyorken, yalanlayanlar sizler değil miy-

diniz? Dediler ki; "Rabbimiz, mutsuzluğumuz bize karşı üs-

tün geldi, biz sapan bir topluluk imişiz." (Müminun Suresi,

105-106)

Müminler ise, Allah'ın rızasına uygun bir yaşam sürdükleri için, Allah

ahiret günü onları içinde sonsuza kadar kalacakları, nimetlerle donatıl-

mış cennetlere sevk edecek ve müminler cennet bekçileri tarafından

şu şekilde karşılanacaklardır:

Rablerinden korkup-sakınanlar da, cennete bölük bölük

sevk edildiler. Sonunda oraya geldikleri zaman, kapıları

açıldı ve onlara (cennetin) bekçileri dedi ki; "Selam üzeri-

nizde olsun, hoş ve temiz geldiniz. Ebedi kalıcılar olarak

ona girin" (Zümer Suresi, 73)

Mutlulukları daha dünyada başlayan müminler, cennete girmeleriyle

birlikte, mutluluğun ve kurtuluşun en büyüğüne kavuşacaklardır.

Allah'ın kendileri için hazırladığı cennetlerde, Rabbimiz’in rızasını, sev-

gisini ve rahmetini kazanmanın verdiği mutluluk ve sevinç ile sonsuza

dek eşsiz nimetler içinde yaşayacaklardır...

91



DARWIN‹ZM'‹N ÇÖKÜfiÜ

Darwinizm, yani evrim teorisi, yaratılış gerçeğini reddetmek ama-

cıyla ortaya atılmış, ancak başarılı olamamış bilim dışı bir safsatadan

başka bir şey değildir. Canlılığın, cansız maddelerden tesadüfen oluş-

tuğunu iddia eden bu teori, evrende ve canlılarda mucizevi bir düzen

bulunduğunun bilim tarafından ispat edilmesiyle çürümüştür. Böylece

Allah'ın tüm evreni ve canlıları yaratmış olduğu gerçeği, bilim tarafın-

dan da kanıtlanmıştır. Bugün evrim teorisini ayakta tutmak için dün-

ya çapında yürütülen propaganda, sadece bilimsel gerçeklerin çarpı-

tılmasına, taraflı yorumlanmasına, bilim görüntüsü altında söylenen

yalanlara ve yapılan sahtekarlıklara dayalıdır. 

Ancak bu propaganda gerçeği gizleyememektedir. Evrim teorisi-

nin bilim tarihindeki en büyük yanılgı olduğu, son 20-30 yıldır bilim

dünyasında giderek daha yüksek sesle dile getirilmektedir. Özellikle

1980'lerden sonra yapılan araştırmalar, Darwinist iddiaların tamamen

yanlış olduğunu ortaya koymuş ve bu gerçek pek çok bilim adamı ta-

rafından da dile getirilmiştir. Özellikle ABD'de, biyoloji, biyokimya,

paleontoloji gibi farklı alanlardan gelen çok sayıda bilim adamı, Dar-

winizm'in geçersizliğini görmekte, canlıların kökenini artık yaratılış

gerçeğiyle açıklamaktadırlar. Bugün bilimsel gelişmeler, evreni ve tüm

canlıları Allah'ın yaratmış olduğu gerçeğini açıkça gözler önüne ser-

mektedir.  

Evrim teorisinin çöküşünü ve yaratılışın delillerini diğer pek çok

çalışmamızda bütün bilimsel detaylarıyla ele aldık ve almaya devam

ediyoruz. Ancak konuyu, taşıdığı büyük önem nedeniyle, burada da

özetlemekte yarar vardır. 

Darwin'i Yıkan Zorluklar

Evrim teorisi, tarihi eski Yunan'a kadar uzanan bir öğreti olması-

na karşın, kapsamlı olarak 19. yüzyılda ortaya atıldı. Teoriyi bilim dün-

92



yasının gündemine sokan en önemli gelişme, Charles Darwin'in 1859

yılında yayınlanan Türlerin Kökeni adlı kitabıydı. Darwin bu kitapta

dünya üzerindeki farklı canlı türlerini Allah'ın ayrı ayrı yarattığı gerçe-

ğine karşı çıkıyordu. Darwin'e göre, tüm türler ortak bir atadan geli-

yorlardı ve zaman içinde küçük değişimlerle farklılaşmışlardı. 

Darwin'in teorisi, hiçbir somut bilimsel bulguya dayanmıyordu;

kendisinin de kabul ettiği gibi sadece bir "mantık yürütme" idi. Hatta

Darwin'in kitabındaki "Teorinin Zorlukları" başlıklı uzun bölümde iti-

raf ettiği gibi, teori pek çok önemli soru karşısında açık veriyordu. 

Darwin, teorisinin önündeki zorlukların gelişen bilim tarafından

aşılacağını, yeni bilimsel bulguların teorisini güçlendireceğini umuyor-

du. Bunu kitabında sık sık belirtmişti. Ancak gelişen bilim, Darwin'in

umutlarının tam aksine, teorinin temel iddialarını birer birer dayanak-

sız bırakmıştır. 

Darwinizm'in bilim karşısındaki yenilgisi, üç temel başlıkta incele-

nebilir:

1) Teori, hayatın yeryüzünde ilk kez nasıl ortaya çıktığını asla açık-

layamamaktadır.

2) Teorinin öne sürdüğü "evrim mekanizmaları"nın, gerçekte ev-

rimleştirici bir etkiye sahip olduğunu gösteren hiçbir bilimsel bulgu

yoktur.

3) Fosil kayıtları, evrim teorisinin öngörülerinin tam aksine bir

tablo ortaya koymaktadır. 

Bu bölümde, bu üç temel başlığı ana hatları ile inceleyeceğiz.

Aşılamayan İlk Basamak: 
Hayatın Kökeni 

Evrim teorisi, tüm canlı türlerinin, bundan yaklaşık 3.8 milyar yıl

önce ilkel dünyada ortaya çıkan tek bir canlı hücreden geldiklerini id-

dia etmektedir. Tek bir hücrenin nasıl olup da milyonlarca kompleks

canlı türünü oluşturduğu ve eğer gerçekten bu tür bir evrim gerçek-

leşmişse neden bunun izlerinin fosil kayıtlarında bulunamadığı, teorinin

açıklayamadığı sorulardandır. Ancak tüm bunlardan önce, iddia edilen

93



evrim sürecinin ilk basamağı üzerinde durmak gerekir. Sözü edilen o

"ilk hücre" nasıl ortaya çıkmıştır?

Evrim teorisi, yaratılışı reddettiği, hiçbir doğaüstü müdahaleyi ka-

bul etmediği için, o "ilk hücre"nin, hiçbir tasarım, plan ve düzenleme

olmadan, doğa kanunları içinde rastlantısal olarak meydana geldiğini

iddia eder. Yani teoriye göre, cansız madde tesadüfler sonucunda or-

taya canlı bir hücre çıkarmış olmalıdır. Ancak bu, bilinen en temel bi-

yoloji kanunlarına aykırı bir iddiadır.

"Hayat Hayattan Gelir"

Darwin, kitabında hayatın kökeni konusundan hiç söz etmemişti.

Çünkü onun dönemindeki ilkel bilim anlayışı, canlıların çok basit bir

yapıya sahip olduklarını varsayıyordu. Ortaçağ'dan beri inanılan "spon-

tane jenerasyon" adlı teoriye göre, cansız maddelerin tesadüfen bira-

raya gelip, canlı bir varlık oluşturabileceklerine inanılıyordu. Bu dö-

nemde böceklerin yemek artıklarından, farelerin de buğdaydan oluş-

tuğu yaygın bir düşünceydi. Bunu ispatlamak için de ilginç deneyler ya-

pılmıştı. Kirli bir paçavranın üzerine biraz buğday konmuş ve biraz

beklendiğinde bu karışımdan farelerin oluşacağı sanılmıştı.

Etlerin kurtlanması da hayatın cansız maddelerden türeyebildiğine

bir delil sayılıyordu. Oysa daha sonra anlaşılacaktı ki, etlerin üzerin-

deki kurtlar kendiliklerinden oluşmuyorlar, sineklerin getirip bırak-

tıkları gözle görülmeyen larvalardan çıkıyorlardı.

Darwin'in Türlerin Kökeni adlı kitabını yazdığı dönemde ise, bak-

terilerin cansız maddeden oluşabildikleri inancı, bilim dünyasında yay-

gın bir kabul görüyordu. 

Oysa Darwin'in kitabının yayınlanmasından beş yıl sonra, ünlü

Fransız biyolog Louis Pasteur, evrime temel oluşturan bu inancı ke-

sin olarak çürüttü. Pasteur yaptığı uzun çalışma ve deneyler sonucun-

da vardığı sonucu şöyle özetlemişti: 

"Cansız maddelerin hayat oluşturabileceği iddiası artık kesin ola-

rak tarihe gömülmüştür." (Sidney Fox, Klaus Dose, Molecular

94



Evolution and The Origin of Life, New York: Marcel Dekker,

1977, s. 2)

Evrim teorisinin savunucuları, Pasteur'ün bulgularına karşı uzun

süre direndiler. Ancak gelişen bilim, canlı hücresinin karmaşık yapısı-

nı ortaya çıkardıkça, hayatın kendiliğinden oluşabileceği iddiasının ge-

çersizliği daha da açık hale geldi. 

20. Yüzyıldaki Sonuçsuz Çabalar

20. yüzyılda hayatın kökeni konusunu ele alan ilk evrimci, ünlü

Rus biyolog Alexander Oparin oldu. Oparin, 1930'lu yıllarda ortaya

attığı birtakım tezlerle, canlı hücresinin tesadüfen meydana gelebile-

ceğini ispat etmeye çalıştı. Ancak bu çalışmalar başarısızlıkla sonuçla-

nacak ve Oparin şu itirafı yapmak zorunda kalacaktı: 

"Maalesef hücrenin kökeni, evrim teorisinin tümünü içine alan en

karanlık noktayı oluşturmaktadır." (Alexander I. Oparin, Origin of

Life, (1936) New York, Dover Publications, 1953 (Reprint), s. 196)

Oparin'in yolunu izleyen evrimciler, hayatın kökeni konusunu çö-

züme kavuşturacak deneyler yapmaya çalıştılar. Bu deneylerin en ünlü-

sü, Amerikalı kimyacı Stanley Miller tarafından 1953 yılında düzenlen-

di. Miller, ilkel dünya atmosferinde olduğunu iddia ettiği gazları bir de-

ney düzeneğinde birleştirerek ve bu karışıma enerji ekleyerek, prote-

inlerin yapısında kullanılan birkaç organik molekül (aminoasit) sentez-

ledi. O yıllarda evrim adına önemli bir aşama gibi tanıtılan bu deneyin

geçerli olmadığı ve deneyde kullanılan atmosferin gerçek dünya koşul-

larından çok farklı olduğu, ilerleyen yıllarda ortaya çıkacaktı. ("New

Evidence on Evolution of Early Atmosphere and Life", Bulletin of the

American Meteorological Society, c. 63, Kasım 1982, s. 1328-1330)

Uzun süren bir sessizlikten sonra Miller'in kendisi de kullandığı at-

mosfer ortamının gerçekçi olmadığını itiraf etti. (Stanley Miller, Mo-

lecular Evolution of Life: Current Status of the Prebiotic Synthesis of

Small Molecules, 1986, s. 7)

Hayatın kökeni sorununu açıklamak için 20. yüzyıl boyunca

95



yürütülen tüm evrimci çabalar hep başarısızlıkla sonuçlandı. San Di-

ego Scripps Enstitüsü'nden ünlü jeokimyacı Jeffrey Bada, evrimci

Earth dergisinde 1998 yılında yayınlanan bir makalede bu gerçeği şöy-

le kabul eder:

Bugün, 20. yüzyılı geride bırakırken, hala, 20. yüzyıla girdiğimizde sa-

hip olduğumuz en büyük çözülmemiş problemle karşı karşıyayız: Ha-

yat yeryüzünde nasıl başladı? (Jeffrey Bada, Earth, Şubat 1998, s. 40)

Hayatın Kompleks Yapısı 

Evrim teorisinin hayatın kökeni konusunda bu denli büyük bir aç-

maza girmesinin başlıca nedeni, en basit sanılan canlı yapıların bile ina-

nılmaz derecede karmaşık yapılara sahip olmasıdır. Canlı hücresi, in-

sanoğlunun yaptığı bütün teknolojik ürünlerden daha karmaşıktır.

Öyle ki bugün dünyanın en gelişmiş laboratuvarlarında bile cansız

maddeler biraraya getirilerek canlı bir hücre üretilememektedir.

Bir hücrenin meydana gelmesi için gereken şartlar, asla rastlantı-

larla açıklanamayacak kadar fazladır. Hücrenin en temel yapı taşı olan

proteinlerin rastlantısal olarak sentezlenme ihtimali; 500 aminoasitlik

ortalama bir protein için, 10950'de 1'dir. Ancak matematikte 1050'de

1'den küçük olasılıklar pratik olarak "imkansız" sayılır.Hücrenin çekir-

değinde yer alan ve genetik bilgiyi saklayan DNA molekülü ise, inanıl-

maz bir bilgi bankasıdır. İnsan DNA'sının içerdiği bilginin, eğer kağıda

dökülmeye kalkılsa, 500'er sayfadan oluşan 900 ciltlik bir kütüphane

oluşturacağı hesaplanmaktadır. Bu noktada çok ilginç bir ikilem daha

vardır: DNA, yalnız birtakım özelleşmiş proteinlerin (enzimlerin) yar-

dımı ile eşlenebilir. Ama bu enzimlerin sentezi de ancak DNA'daki

bilgiler doğrultusunda gerçekleşir. Birbirine bağımlı olduklarından, eş-

lemenin meydana gelebilmesi için ikisinin de aynı anda var olmaları

gerekir. Bu ise, hayatın kendiliğinden oluştuğu senaryosunu çıkmaza

sokmaktadır. San Diego California Üniversitesi'nden ünlü evrimci

Prof. Leslie Orgel, Scientific American dergisinin Ekim 1994 tarihli sa-

yısında bu gerçeği şöyle itiraf eder:

96



Son derece kompleks yapılara sahip olan proteinlerin ve nükleik

asitlerin (RNA ve DNA) aynı yerde ve aynı zamanda rastlantısal ola-

rak oluşmaları aşırı derecede ihtimal dışıdır. Ama bunların birisi ol-

madan diğerini elde etmek de mümkün değildir. Dolayısıyla insan,

yaşamın kimyasal yollarla ortaya çıkmasının asla mümkün olmadığı

sonucuna varmak zorunda kalmaktadır. (Leslie E. Orgel, The Origin

of Life on Earth, Scientific American, c. 271, Ekim 1994, s. 78)

Kuşkusuz eğer hayatın doğal etkenlerle ortaya çıkması imkansız

ise, bu durumda hayatın doğaüstü bir biçimde "yaratıldığını" kabul et-

mek gerekir. Bu gerçek, en temel amacı yaratılışı reddetmek olan ev-

rim teorisini açıkça geçersiz kılmaktadır. 

Evrimin Hayali Mekanizmaları

Darwin'in teorisini geçersiz kılan ikinci büyük nokta, teorinin "ev-

rim mekanizmaları" olarak öne sürdüğü iki kavramın da gerçekte hiç-

bir evrimleştirici güce sahip olmadığının anlaşılmış olmasıdır. Darwin,

ortaya attığı evrim iddiasını tamamen "doğal seleksiyon" mekanizma-

sına bağlamıştı. Bu mekanizmaya verdiği önem, kitabının isminden de

açıkça anlaşılıyordu: Türlerin Kökeni, Doğal Seleksiyon Yoluyla...

Doğal seleksiyon, doğal seçme demektir. Doğadaki yaşam müca-

delesi içinde, doğal şartlara uygun ve güçlü canlıların hayatta kalacağı

düşüncesine dayanır. Örneğin yırtıcı hayvanlar tarafından tehdit edi-

len bir geyik sürüsünde, daha hızlı koşabilen geyikler hayatta kalacak-

tır. Böylece geyik sürüsü, hızlı ve güçlü bireylerden oluşacaktır. Ama

elbette bu mekanizma, geyikleri evrimleştirmez, onları başka bir can-

lı türüne, örneğin atlara dönüştürmez.

Dolayısıyla doğal seleksiyon mekanizması hiçbir evrimleştirici gü-

ce sahip değildir. Darwin de bu gerçeğin farkındaydı ve Türlerin Kö-

keni adlı kitabında "Faydalı değişiklikler oluşmadığı sürece doğal se-

leksiyon hiçbir şey yapamaz" demek zorunda kalmıştı. (Charles Dar-

win, The Origin of Species: A Facsimile of the First Edition, Harvard

University Press, 1964, s. 189)

97



Lamarck'ın Etkisi

Peki bu "faydalı değişiklikler" nasıl oluşabilirdi? Darwin, kendi dö-

neminin ilkel bilim anlayışı içinde, bu soruyu Lamarck'a dayanarak ce-

vaplamaya çalışmıştı. Darwin'den önce yaşamış olan Fransız biyolog

Lamarck'a göre, canlılar yaşamları sırasında geçirdikleri fiziksel deği-

şiklikleri sonraki nesle aktarıyorlar, nesilden nesile biriken bu özellik-

ler sonucunda yeni türler ortaya çıkıyordu. Örneğin Lamarck'a göre

zürafalar ceylanlardan türemişlerdi, yüksek ağaçların yapraklarını ye-

mek için çabalarken nesilden nesile boyunları uzamıştı. 

Darwin de benzeri örnekler vermiş, örneğin Türlerin Kökeni ad-

lı kitabında, yiyecek bulmak için suya giren bazı ayıların zamanla bali-

nalara dönüştüğünü iddia etmişti. (Charles Darwin, The Origin of

Species: A Facsimile of the First Edition, Harvard University Press,

1964, s. 184)

Ama Mendel'in keşfettiği ve 20.yüzyılda gelişen genetik bilimiyle

kesinleşen kalıtım kanunları, kazanılmış özelliklerin sonraki nesillere

aktarılması efsanesini kesin olarak yıktı. Böylece doğal seleksiyon "tek

başına" ve dolayısıyla tümüyle etkisiz bir mekanizma olarak kalmış

oluyordu.

Neo-Darwinizm ve Mutasyonlar

Darwinistler ise bu duruma bir çözüm bulabilmek için 1930'ların

sonlarında, "Modern Sentetik Teori"yi ya da daha yaygın ismiyle neo-

Darwinizm'i ortaya attılar. Neo-Darwinizm, doğal seleksiyonun yanı-

na "faydalı değişiklik sebebi" olarak mutasyonları, yani canlıların gen-

lerinde radyasyon gibi dış etkiler ya da kopyalama hataları sonucun-

da oluşan bozulmaları ekledi. 

Bugün de hala dünyada evrim adına geçerliliğini koruyan model

neo-Darwinizm'dir. Teori, yeryüzünde bulunan milyonlarca canlı tü-

rünün, bu canlıların, kulak, göz, akciğer, kanat gibi sayısız kompleks

organlarının "mutasyonlara", yani genetik bozukluklara dayalı bir sü-

reç sonucunda oluştuğunu iddia etmektedir. Ama teoriyi çaresiz bı-

rakan açık bir bilimsel gerçek vardır: Mutasyonlar canlıları geliştir-

98



mezler, aksine her zaman için canlılara zarar verirler.

Bunun nedeni çok basittir: DNA çok kompleks bir düzene sahip-

tir. Bu molekül üzerinde oluşan herhangi rastgele bir etki ancak za-

rar verir. Amerikalı genetikçi B. G. Ranganathan bunu şöyle açıklar:

Mutasyonlar küçük, rasgele ve zararlıdırlar. Çok ender olarak meyda-

na gelirler ve en iyi ihtimalle etkisizdirler. Bu üç özellik, mutasyonla-

rın evrimsel bir gelişme meydana getiremeyeceğini gösterir. Zaten

yüksek derecede özelleşmiş bir organizmada meydana gelebilecek

rastlantısal bir değişim, ya etkisiz olacaktır ya da zararlı. Bir kol saatin-

de meydana gelecek rasgele bir değişim kol saatini geliştirmeyecektir.

Ona büyük ihtimalle zarar verecek veya en iyi ihtimalle etkisiz olacak-

tır. Bir deprem bir şehri geliştirmez, ona yıkım getirir. (B. G. Ranga-

nathan, Origins?, Pennsylvania: The Banner Of Truth Trust, 1988.)

Nitekim bugüne kadar hiçbir yararlı, yani genetik bilgiyi geliştiren

mutasyon örneği gözlemlenmedi. Tüm mutasyonların zararlı olduğu

görüldü. Anlaşıldı ki, evrim teorisinin "evrim mekanizması" olarak

gösterdiği mutasyonlar, gerçekte canlıları sadece tahrip eden, sakat

bırakan genetik olaylardır. (İnsanlarda mutasyonun en sık görülen et-

kisi de kanserdir.) Elbette tahrip edici bir mekanizma "evrim meka-

nizması" olamaz. Doğal seleksiyon ise, Darwin'in de kabul ettiği gibi,

"tek başına hiçbir şey yapamaz." Bu gerçek bizlere doğada hiçbir "ev-

rim mekanizması" olmadığını göstermektedir. Evrim mekanizması ol-

madığına göre de, evrim denen hayali süreç yaşanmış olamaz.

Fosil Kayıtları: Ara Formlardan Eser Yok

Evrim teorisinin iddia ettiği senaryonun yaşanmamış olduğunun

en açık göstergesi ise fosil kayıtlarıdır.

Evrim teorisine göre bütün canlılar birbirlerinden türemişlerdir.

Önceden var olan bir canlı türü, zamanla bir diğerine dönüşmüş ve

bütün türler bu şekilde ortaya çıkmışlardır. Teoriye göre bu dönü-

şüm yüz milyonlarca yıl süren uzun bir zaman dilimini kapsamış ve ka-

deme kademe ilerlemiştir. 

Bu durumda, iddia edilen uzun dönüşüm süreci içinde sayısız "ara

99



türler"in oluşmuş ve yaşamış olmaları gerekir. 

Örneğin geçmişte, balık özelliklerini taşımalarına rağmen, bir yan-

dan da bazı sürüngen özellikleri kazanmış olan yarı balık-yarı sürüngen

canlılar yaşamış olmalıdır. Ya da sürüngen özelliklerini taşırken, bir

yandan da bazı kuş özellikleri kazanmış sürüngen-kuşlar ortaya çıkmış

olmalıdır. Bunlar, bir geçiş sürecinde oldukları için de, sakat, eksik, ku-

surlu canlılar olmalıdır. Evrimciler geçmişte yaşamış olduklarına inan-

dıkları bu teorik yaratıklara "ara-geçiş formu" adını verirler. 

Eğer gerçekten bu tür canlılar geçmişte yaşamışlarsa bunların sa-

yılarının ve çeşitlerinin milyonlarca hatta milyarlarca olması gerekir.

Ve bu ucube canlıların kalıntılarına mutlaka fosil kayıtlarında rastlan-

ması gerekir. Darwin, Türlerin Kökeni'nde bunu şöyle açıklamıştır:

Eğer teorim doğruysa, türleri birbirine bağlayan sayısız ara-geçiş çe-

şitleri mutlaka yaşamış olmalıdır... Bunların yaşamış olduklarının ka-

nıtları da sadece fosil kalıntıları arasında bulunabilir. (Charles Dar-

win, The Origin of Species: A Facsimile of the First Edition, Harvard

University Press, 1964, s. 179)

Darwin'in Yıkılan Umutları

Ancak 19. yüzyılın ortasından bu yana dünyanın dört bir yanında

hummalı fosil araştırmaları yapıldığı halde bu ara geçiş formlarına

rastlanamamıştır. Yapılan kazılarda ve araştırmalarda elde edilen bü-

tün bulgular, evrimcilerin beklediklerinin aksine, canlıların yeryüzün-

de birdenbire, eksiksiz ve kusursuz bir biçimde ortaya çıktıklarını

göstermiştir. Ünlü İngiliz paleontolog (fosil bilimci) Derek W. Ager,

bir evrimci olmasına karşın bu gerçeği şöyle itiraf eder:

Sorunumuz şudur: Fosil kayıtlarını detaylı olarak incelediğimizde,

türler ya da sınıflar seviyesinde olsun, sürekli olarak aynı gerçekle

karşılaşırız; kademeli evrimle gelişen değil, aniden yeryüzünde olu-

şan gruplar görürüz. (Derek A. Ager, "The Nature of the Fossil Re-

cord", Proceedings of the British Geological Association, c. 87,

1976, s. 133)

Yani fosil kayıtlarında, tüm canlı türleri, aralarında hiçbir geçiş for-

100



mu olmadan eksiksiz biçimleriyle aniden ortaya çıkmaktadırlar. Bu,

Darwin'in öngörülerinin tam aksidir. Dahası, bu canlı türlerinin yara-

tıldıklarını gösteren çok güçlü bir delildir. Çünkü bir canlı türünün,

kendisinden evrimleştiği hiçbir atası olmadan, bir anda ve kusursuz

olarak ortaya çıkmasının tek açıklaması, o türün yaratılmış olmasıdır.

Bu gerçek, ünlü evrimci biyolog Douglas Futuyma tarafından da ka-

bul edilir:

Yaratılış ve evrim, yaşayan canlıların kökeni hakkında yapılabilecek

yegane iki açıklamadır. Canlılar dünya üzerinde ya tamamen mü-

kemmel ve eksiksiz bir biçimde ortaya çıkmışlardır ya da böyle ol-

mamıştır. Eğer böyle olmadıysa, bir değişim süreci sayesinde kendi-

lerinden önce var olan bazı canlı türlerinden evrimleşerek meydana

gelmiş olmalıdırlar. Ama eğer eksiksiz ve mükemmel bir biçimde or-

taya çıkmışlarsa, o halde sonsuz güç sahibi bir akıl tarafından yara-

tılmış olmaları gerekir. (Douglas J. Futuyma, Science on Trial, New

York: Pantheon Books, 1983. s. 197)

Fosiller ise, canlıların yeryüzünde eksiksiz ve mükemmel bir bi-

çimde ortaya çıktıklarını göstermektedir. Yani "türlerin kökeni",
Darwin'in sandığının aksine, evrim değil yaratılıştır.

İnsanın Evrimi Masalı

Evrim teorisini savunanların en çok gündeme getirdikleri konu,

insanın kökeni konusudur. Bu konudaki Darwinist iddia, bugün yaşa-

yan modern insanın maymunsu birtakım yaratıklardan geldiğini varsa-

yar. 4-5 milyon yıl önce başladığı varsayılan bu süreçte, modern insan

ile ataları arasında bazı "ara form"ların yaşadığı iddia edilir. Gerçekte

tümüyle hayali olan bu senaryoda dört temel "kategori" sayılır:

1- Australopithecus

2- Homo habilis

3- Homo erectus

4- Homo sapiens

Evrimciler, insanların sözde ilk maymunsu atalarına "güney may-

munu" anlamına gelen "Australopithecus" ismini verirler. Bu canlılar

101



gerçekte soyu tükenmiş bir maymun türünden başka bir şey değildir.

Lord Solly Zuckerman ve Prof. Charles Oxnard gibi İngiltere ve

ABD'den dünyaca ünlü iki anatomistin Australopithecus örnekleri

üzerinde yaptıkları çok geniş kapsamlı çalışmalar, bu canlıların sade-

ce soyu tükenmiş bir maymun türüne ait olduklarını ve insanlarla hiç-

bir benzerlik taşımadıklarını göstermiştir. (Solly Zuckerman, Beyond

The Ivory Tower, New York: Toplinger Publications, 1970, s. 75-94;

Charles E. Oxnard, "The Place of Australopithecines in Human Evo-

lution: Grounds for Doubt", Nature, c. 258, s. 389)

Evrimciler insan evriminin bir sonraki safhasını da, "homo" yani

insan olarak sınıflandırırlar. İddiaya göre homo serisindeki canlılar,

Australopithecuslar'dan daha gelişmişlerdir. Evrimciler, bu farklı can-

lılara ait fosilleri ardı ardına dizerek hayali bir evrim şeması oluştu-

rurlar. Bu şema hayalidir, çünkü gerçekte bu farklı sınıfların arasında

evrimsel bir ilişki olduğu asla ispatlanamamıştır. Evrim teorisinin 20.

yüzyıldaki en önemli savunucularından biri olan Ernst Mayr, "Homo

sapiens'e uzanan zincir gerçekte kayıptır" diyerek bunu kabul eder. (J.

Rennie, "Darwin's Current Bulldog: Ernst Mayr", Scientific American,

Aralık 1992)

Evrimciler "Australopithecus > Homo habilis > Homo erectus >

Homo sapiens" sıralamasını yazarken, bu türlerin her birinin, bir son-

rakinin atası olduğu izlenimini verirler. Oysa paleoantropologların

son bulguları, Australopithecus, Homo habilis ve Homo erectus'un

dünya'nın farklı bölgelerinde aynı dönemlerde yaşadıklarını göster-

mektedir. (Alan Walker, Science, c. 207, 1980, s. 1103; A. J. Kelso,

Physical Antropology, 1. baskı, New York: J. B. Lipincott Co., 1970,

s. 221; M. D. Leakey, Olduvai Gorge, c. 3, Cambridge: Cambridge

University Press, 1971, s. 272)

Dahası Homo erectus sınıflamasına ait insanların bir bölümü çok

modern zamanlara kadar yaşamışlar, Homo sapiens neandertalensis

ve Homo sapiens sapiens (modern insan) ile aynı ortamda yan yana

bulunmuşlardır. (Time, Kasım 1996)

Bu ise elbette bu sınıfların birbirlerinin ataları oldukları iddiasının

102



geçersizliğini açıkça ortaya koymaktadır. Harvard Üniversitesi pale-

ontologlarından Stephen Jay Gould, kendisi de bir evrimci olmasına

karşın, Darwinist teorinin içine girdiği bu çıkmazı şöyle açıklar:

Eğer birbiri ile paralel bir biçimde yaşayan üç farklı hominid (insa-

nımsı) çizgisi varsa, o halde bizim soy ağacımıza ne oldu? Açıktır ki,

bunların biri diğerinden gelmiş olamaz. Dahası, biri diğeriyle karşı-

laştırıldığında evrimsel bir gelişme trendi göstermemektedirler. (S.

J. Gould, Natural History, c. 85, 1976, s. 30)

Kısacası, medyada ya da ders kitaplarında yer alan hayali birtakım

"yarı maymun, yarı insan" canlıların çizimleriyle, yani sırf propaganda

yoluyla ayakta tutulmaya çalışılan insanın evrimi senaryosu, hiçbir bi-

limsel temeli olmayan bir masaldan ibarettir. 

Bu konuyu uzun yıllar inceleyen, özellikle Australopithecus fosil-

leri üzerinde 15 yıl araştırma yapan İngiltere'nin en ünlü ve saygın bi-

lim adamlarından Lord Solly Zuckerman, bir evrimci olmasına rağ-

men, ortada maymunsu canlılardan insana uzanan gerçek bir soy ağa-

cı olmadığı sonucuna varmıştır.

Zuckerman bir de ilginç bir "bilim skalası" yapmıştır. Bilimsel ola-

rak kabul ettiği bilgi dallarından, bilim dışı olarak kabul ettiği bilgi dal-

larına kadar bir yelpaze oluşturmuştur. Zuckerman'ın bu tablosuna

göre en "bilimsel" -yani somut verilere dayanan- bilgi dalları kimya ve

fiziktir. Yelpazede bunlardan sonra biyoloji bilimleri, sonra da sosyal

bilimler gelir. Yelpazenin en ucunda, yani en "bilim dışı" sayılan kısım-

da ise, Zuckerman'a göre, telepati, altıncı his gibi "duyum ötesi algı-

lama" kavramları ve bir de "insanın evrimi" vardır! Zuckerman, yelpa-

zenin bu ucunu şöyle açıklar:

Objektif gerçekliğin alanından çıkıp da, biyolojik bilim olarak varsa-

yılan bu alanlara -yani duyum ötesi algılamaya ve insanın fosil tarihi-

nin yorumlanmasına- girdiğimizde, evrim teorisine inanan bir kimse

için herşeyin mümkün olduğunu görürüz. Öyle ki teorilerine kesin-

likle inanan bu kimselerin çelişkili bazı yargıları aynı anda kabul et-

meleri bile mümkündür. (Solly Zuckerman, Beyond The Ivory To-

wer, New York: Toplinger Publications, 1970, s. 19)

103



İşte insanın evrimi masalı da, teorilerine körü körüne inanan bir-

takım insanların buldukları bazı fosilleri ön yargılı bir biçimde yorum-

lamalarından ibarettir.

Darwin Formülü!

Şimdiye kadar ele aldığımız tüm teknik delillerin yanında, isterse-

niz evrimcilerin nasıl saçma bir inanışa sahip olduklarını bir de çocuk-

ların bile anlayabileceği kadar açık bir örnekle özetleyelim. 

Evrim teorisi canlılığın tesadüfen oluştuğunu iddia eder. Dolayısıy-

la bu iddiaya göre cansız ve şuursuz atomlar biraraya gelerek önce

hücreyi oluşturmuşlardır ve sonrasında aynı atomlar bir şekilde diğer

canlıları ve insanı meydana getirmişlerdir. Şimdi düşünelim; canlılığın

yapıtaşı olan karbon, fosfor, azot, potasyum gibi elementleri biraraya

getirdiğimizde bir yığın oluşur. Bu atom yığını, hangi işlemden geçiri-

lirse geçirilsin, tek bir canlı oluşturamaz. İsterseniz bu konuda bir

"deney" tasarlayalım ve evrimcilerin aslında savundukları, ama yüksek

sesle dile getiremedikleri iddiayı onlar adına "Darwin Formülü" adıy-

la inceleyelim:

Evrimciler, çok sayıda büyük varilin içine canlılığın yapısında 

bulunan fosfor, azot, karbon, oksijen, demir, magnezyum gibi ele-

mentlerden bol miktarda koysunlar. Hatta normal şartlarda bulun-

mayan ancak bu karışımın içinde bulunmasını gerekli gördükleri mal-

zemeleri de bu varillere istedikleri gibi eklesinler. Karışımların içine,

istedikleri kadar amino asit, istedikleri kadar da (bir tekinin bile rast-

lantısal oluşma ihtimali 10-950 olan) protein doldursunlar. Bu karışım-

lara istedikleri oranda ısı ve nem versinler. Bunları istedikleri kadar

gelişmiş cihazlarla karıştırsınlar. Varillerin başına da dünyanın önde

gelen bilim adamlarını koysunlar. Bu uzmanlar babadan oğula, kuşak-

tan kuşağa aktararak nöbetleşe milyarlarca, hatta trilyonlarca sene

sürekli varillerin başında beklesinler. Bir canlının oluşması için hangi

şartların var olması gerektiğine inanıyorlarsa hepsini kullanmaları

tamamen serbest olsun. Ancak, bunlar ne yaparlarsa yapsınlar o va-

104



rillerden kesinlikle bir canlı çıkartamazlar. Zürafaları, aslanları, arıları,

kanaryaları, bülbülleri, papağanları, atları, yunusları, gülleri, orkidele-

ri, zambakları, karanfilleri, muzları, portakalları, elmaları, hurmaları,

domatesleri, kavunları, karpuzları, incirleri, zeytinleri, üzümleri, şefta-

lileri, tavus kuşlarını, sülünleri, renk renk kelebekleri ve bunlar gibi

milyonlarca canlı türünden hiçbirini oluşturamazlar. Değil burada bir-

kaçını saydığımız bu canlı varlıkları, bunların tek bir hücresini bile el-

de edemezler. 

Kısacası, bilinçsiz atomlar biraraya gelerek hücreyi oluştu-
ramazlar. Sonra yeni bir karar vererek bir hücreyi ikiye bölüp, son-

ra art arda başka kararlar alıp, elektron mikroskobunu bulan, sonra

kendi hücre yapısını bu mikroskop altında izleyen profesörleri oluş-

turamazlar. Madde, ancak Allah'ın üstün yaratmasıyla hayat
bulur. Bunun aksini iddia eden evrim teorisi ise, akla tamamen aykı-

rı bir safsatadır. Evrimcilerin ortaya attığı iddialar üzerinde biraz bile

düşünmek, üstteki örnekte olduğu gibi, bu gerçeği açıkça gösterir.

Göz ve Kulaktaki Teknoloji

Evrim teorisinin kesinlikle açıklama getiremeyeceği bir diğer ko-

nu ise göz ve kulaktaki üstün algılama kalitesidir.

Gözle ilgili konuya geçmeden önce "Nasıl görürüz?" sorusuna kı-

saca cevap verelim. Bir cisimden gelen ışınlar, gözde retinaya ters

olarak düşer. Bu ışınlar, buradaki hücreler tarafından elektrik sinyal-

lerine dönüştürülür ve beynin arka kısmındaki görme merkezi deni-

len küçücük bir noktaya ulaşır. Bu elektrik sinyalleri bir dizi işlemden

sonra beyindeki bu merkezde görüntü olarak algılanır. Bu bilgiden

sonra şimdi düşünelim:

Beyin ışığa kapalıdır. Yani beynin içi kapkaranlıktır, ışık beynin bu-

lunduğu yere kadar giremez. Görüntü merkezi denilen yer kapkaran-

lık, ışığın asla ulaşmadığı, belki de hiç karşılaşmadığınız kadar karanlık

bir yerdir. Ancak siz bu zifiri karanlıkta ışıklı, pırıl pırıl bir dünyayı sey-

retmektesiniz.

105



Üstelik bu o kadar net ve kaliteli bir görüntüdür ki 21. yüzyıl tek-

nolojisi bile her türlü imkana rağmen bu netliği sağlayamamıştır. Ör-

neğin şu anda okuduğunuz kitaba, kitabı tutan ellerinize bakın, sonra

başınızı kaldırın ve çevrenize bakın. Şu anda gördüğünüz netlik ve ka-

litedeki bu görüntüyü başka bir yerde gördünüz mü? Bu kadar net bir

görüntüyü size dünyanın bir numaralı televizyon şirketinin ürettiği en

gelişmiş televizyon ekranı dahi veremez. 100 yıldır binlerce mühen-

dis bu netliğe ulaşmaya çalışmaktadır. Bunun için fabrikalar, dev tesis-

ler kurulmakta, araştırmalar yapılmakta, planlar ve tasarımlar gelişti-

rilmektedir. Yine bir TV ekranına bakın, bir de şu anda elinizde tut-

tuğunuz bu kitaba. Arada büyük bir netlik ve kalite farkı olduğunu gö-

receksiniz. Üstelik, TV ekranı size iki boyutlu bir görüntü gösterir,

oysa siz üç boyutlu, derinlikli bir perspektifi izlemektesiniz. 

Uzun yıllardır on binlerce mühendis üç boyutlu TV yapmaya, gö-

zün görme kalitesine ulaşmaya çalışmaktadırlar. Evet, üç boyutlu bir

televizyon sistemi yapabildiler ama onu da gözlük takmadan üç bo-

yutlu görmek mümkün değil, kaldı ki bu suni bir üç boyuttur. Arka

taraf daha bulanık, ön taraf ise kağıttan dekor gibi durur. Hiçbir za-

man gözün gördüğü kadar net ve kaliteli bir görüntü oluşmaz. Kame-

rada da, televizyonda da mutlaka görüntü kaybı meydana gelir. 

İşte evrimciler, bu kaliteli ve net görüntüyü oluşturan mekaniz-

manın tesadüfen oluştuğunu iddia etmektedirler. Şimdi biri size, oda-

nızda duran televizyon tesadüfler sonucunda oluştu, atomlar birara-

ya geldi ve bu görüntü oluşturan aleti meydana getirdi dese ne düşü-

nürsünüz? Binlerce kişinin biraraya gelip yapamadığını şuursuz atom-

lar nasıl yapsın? 

Gözün gördüğünden daha ilkel olan bir görüntüyü oluşturan alet

tesadüfen oluşamıyorsa, gözün ve gözün gördüğü görüntünün de te-

sadüfen oluşamayacağı çok açıktır. Aynı durum kulak için de geçerli-

dir. Dış kulak, çevredeki sesleri kulak kepçesi vasıtasıyla toplayıp or-

ta kulağa iletir; orta kulak aldığı ses titreşimlerini güçlendirerek iç ku-

lağa aktarır; iç kulak da bu titreşimleri elektrik sinyallerine dönüştü-

rerek beyne gönderir. Aynen görmede olduğu gibi duyma işlemi de

106



beyindeki duyma merkezinde gerçekleşir. 

Gözdeki durum kulak için de geçerlidir, yani beyin, ışık gibi sese

de kapalıdır, ses geçirmez. Dolayısıyla dışarısı ne kadar gürültülü de

olsa beynin içi tamamen sessizdir. Buna rağmen en net sesler beyin-

de algılanır. Ses geçirmeyen beyninizde bir orkestranın senfonilerini

dinlersiniz, kalabalık bir ortamın tüm gürültüsünü duyarsınız. Ama o

anda hassas bir cihazla beyninizin içindeki ses düzeyi ölçülse, burada

keskin bir sessizliğin hakim olduğu görülecektir.

Net bir görüntü elde edebilmek ümidiyle teknoloji nasıl kullanılı-

yorsa, ses için de aynı çabalar onlarca yıldır sürdürülmektedir. Ses ka-

yıt cihazları, müzik setleri, birçok elektronik alet, sesi algılayan müzik

sistemleri bu çalışmalardan bazılarıdır. Ancak, tüm teknolojiye, bu

teknolojide çalışan binlerce mühendise ve uzmana rağmen kulağın

oluşturduğu netlik ve kalitede bir sese ulaşılamamıştır. En büyük mü-

zik sistemi şirketinin ürettiği en kaliteli müzik setini düşünün. Sesi

kaydettiğinde mutlaka sesin bir kısmı kaybolur veya az da olsa mut-

laka parazit oluşur veya müzik setini açtığınızda daha müzik başlama-

dan bir cızırtı mutlaka duyarsınız. Ancak insan vücudundaki teknolo-

jinin ürünü olan sesler son derece net ve kusursuzdur. Bir insan ku-

lağı, hiçbir zaman müzik setinde olduğu gibi cızırtılı veya parazitli al-

gılamaz; ses ne ise tam ve net bir biçimde onu algılar. Bu durum, in-

san yaratıldığı günden bu yana böyledir. 

Şimdiye kadar insanoğlunun yaptığı hiçbir görüntü ve ses cihazı,

göz ve kulak kadar hassas ve başarılı birer algılayıcı olamamıştır. 

Ancak görme ve işitme olayında, tüm bunların ötesinde, çok bü-

yük bir gerçek daha vardır.

Beynin İçinde Gören ve Duyan Şuur Kime Aittir?
Beynin içinde, ışıl ışıl renkli bir dünyayı seyreden, senfonileri, kuş-

ların cıvıltılarını dinleyen, gülü koklayan kimdir? İnsanın gözlerinden,

kulaklarından, burnundan gelen uyarılar, elektrik sinyali olarak beyne

gider. Biyoloji, fizyoloji veya biyokimya kitaplarında bu görüntünün be-

yinde nasıl oluştuğuna dair birçok detay okursunuz. Ancak, bu konu

107



hakkındaki en önemli gerçeğe hiçbir yerde rastlayamazsınız: Beyinde,

bu elektrik sinyallerini görüntü, ses, koku ve his olarak algılayan kim-

dir? Beynin içinde göze, kulağa, burna ihtiyaç duymadan tüm bunları

algılayan bir şuur bulunmaktadır. Bu şuur kime aittir?

Elbette bu şuur beyni oluşturan sinirler, yağ tabakası ve sinir hüc-

relerine ait değildir. İşte bu yüzden, herşeyin maddeden ibaret oldu-

ğunu zanneden Darwinist-materyalistler bu sorulara hiçbir cevap ve-

rememektedirler. Çünkü bu şuur, Allah'ın yaratmış olduğu ruhtur.

Ruh, görüntüyü seyretmek için göze, sesi duymak için kulağa ihtiyaç

duymaz. Bunların da ötesinde düşünmek için beyne ihtiyaç duymaz. 

Bu açık ve ilmi gerçeği okuyan her insanın, beynin içindeki birkaç

santimetreküplük, kapkaranlık mekana tüm kainatı üç boyutlu, renk-

li, gölgeli ve ışıklı olarak sığdıran yüce Allah'ı düşünüp, O'ndan kor-

kup, O'na sığınması gerekir. 

Materyalist Bir İnanç

Buraya kadar incelediklerimiz, evrim teorisinin bilimsel bulgularla

açıkça çelişen bir iddia olduğunu göstermektedir. Teorinin hayatın

kökeni hakkındaki iddiası bilime aykırıdır, öne sürdüğü evrim meka-

nizmalarının hiçbir evrimleştirici etkisi yoktur ve fosiller teorinin ge-

rektirdiği ara formların yaşamadıklarını göstermektedir. Bu durumda,

elbette, evrim teorisinin bilime aykırı bir düşünce olarak bir kenara

atılması gerekir. Nitekim tarih boyunca dünya merkezli evren mode-

li gibi pek çok düşünce, bilimin gündeminden çıkarılmıştır. Ama ev-

rim teorisi ısrarla bilimin gündeminde tutulmaktadır. Hatta bazı in-

sanlar teorinin eleştirilmesini "bilime saldırı" olarak göstermeye bile

çalışmaktadırlar. Peki neden?..

Bu durumun nedeni, evrim teorisinin bazı çevreler için, kendisin-

den asla vazgeçilemeyecek dogmatik bir inanış oluşudur. Bu çevreler,

materyalist felsefeye körü körüne bağlıdırlar ve Darwinizm'i de doğa-

ya getirilebilecek yegane materyalist açıklama olduğu için benimsemek-

tedirler. Bazen bunu açıkça itiraf da ederler. Harvard Üniversite-

si'nden ünlü bir genetikçi ve aynı zamanda önde gelen bir evrimci

108



olan Richard Lewontin, "önce materyalist, sonra bilim adamı" oldu-

ğunu şöyle itiraf etmektedir:

Bizim materyalizme bir inancımız var, 'a priori' (önceden kabul edil-

miş, doğru varsayılmış) bir inanç bu. Bizi dünyaya materyalist bir

açıklama getirmeye zorlayan şey, bilimin yöntemleri ve kuralları de-

ğil. Aksine, materyalizme olan 'a priori' bağlılığımız nedeniyle, dün-

yaya materyalist bir açıklama getiren araştırma yöntemlerini ve kav-

ramları kurguluyoruz. Materyalizm mutlak doğru olduğuna göre de,

İlahi bir açıklamanın sahneye girmesine izin veremeyiz. (Richard Le-

wontin, "The Demon-Haunted World", The New York Review of

Books, 9 Ocak 1997, s. 28)

Bu sözler, Darwinizm'in, materyalist felsefeye bağlılık uğruna ya-

şatılan bir dogma olduğunun açık ifadeleridir. Bu dogma, maddeden

başka hiçbir varlık olmadığını varsayar. Bu nedenle de cansız, bilinç-

siz maddenin, hayatı yarattığına inanır. Milyonlarca farklı canlı türü-

nün; örneğin kuşların, balıkların, zürafaların, kaplanların, böceklerin,

ağaçların, çiçeklerin, balinaların ve insanların maddenin kendi içinde-

ki etkileşimlerle, yani yağan yağmurla, çakan şimşekle, cansız madde-

nin içinden oluştuğunu kabul eder. Gerçekte ise bu, hem akla hem bi-

lime aykırı bir kabuldür. Ama Darwinistler kendi deyimleriyle "İlahi

bir açıklamanın sahneye girmemesi" için, bu kabulü savunmaya devam

etmektedirler. Canlıların kökenine materyalist bir ön yargı ile bakma-

yan insanlar ise, şu açık gerçeği göreceklerdir: Tüm canlılar, üstün bir

güç, bilgi ve akla sahip olan bir Yaratıcının eseridirler. Yaratıcı, tüm

evreni yoktan var eden, en kusursuz biçimde düzenleyen ve tüm can-

lıları yaratıp şekillendiren Allah'tır.

Evrim Teorisi Dünya Tarihinin
En Etkili Büyüsüdür

Burada şunu da belirtmek gerekir ki, ön yargısız, hiçbir ideoloji-

nin etkisi altında kalmadan, sadece aklını ve mantığını kullanan her in-

san, bilim ve medeniyetten uzak toplumların hurafelerini andıran ev-

109



rim teorisinin inanılması imkansız bir iddia olduğunu kolaylıkla anla-

yacaktır. 

Yukarıda da belirtildiği gibi, evrim teorisine inananlar, büyük bir va-

rilin içine birçok atomu, molekülü, cansız maddeyi dolduran ve bunla-

rın karışımından zaman içinde düşünen, akleden, buluşlar yapan profe-

sörlerin, üniversite öğrencilerinin, Einstein, Hubble gibi bilim adamları-

nın, Frank Sinatra, Charlton Heston gibi sanatçıların, bunun yanı sıra

ceylanların, limon ağaçlarının, karanfillerin çıkacağına inanmaktadırlar.

Üstelik, bu saçma iddiaya inananlar bilim adamları, profesörler, kültür-

lü, eğitimli insanlardır. Bu nedenle evrim teorisi için "dünya tarihinin en

büyük ve en etkili büyüsü" ifadesini kullanmak yerinde olacaktır. Çün-

kü, dünya tarihinde insanların bu derece aklını başından alan, akıl ve

mantıkla düşünmelerine imkan tanımayan, gözlerinin önüne sanki bir

perde çekip çok açık olan gerçekleri görmelerine engel olan bir başka

inanç veya iddia daha yoktur. Bu, Afrikalı bazı kabilelerin totemlere, Se-

be halkının Güneş'e tapmasından, Hz. İbrahim'in kavminin elleri ile yap-

tıkları putlara, Hz. Musa'nın kavminin altından yaptıkları buzağıya tap-

malarından çok daha vahim ve akıl almaz bir körlüktür. Gerçekte bu

durum, Allah'ın Kuran'da işaret ettiği bir akılsızlıktır. Allah, bazı insan-

ların anlayışlarının kapanacağını ve gerçekleri görmekten aciz duruma

düşeceklerini birçok ayetinde bildirmektedir. Bu ayetlerden bazıları

şöyledir:

Şüphesiz, inkar edenleri uyarsan da, uyarmasan da, onlar

için fark etmez; inanmazlar. Allah, onların kalplerini ve ku-

laklarını mühürlemiştir; gözlerinin üzerinde perdeler var-

dır. Ve büyük azap onlaradır. (Bakara Suresi, 6-7)

…Kalpleri vardır bununla kavrayıp-anlamazlar, gözleri var-

dır bununla görmezler, kulakları vardır bununla işitmezler.

Bunlar hayvanlar gibidir, hatta daha aşağılıktırlar. İşte bun-

lar gafil olanlardır. (Araf Suresi, 179)

Allah Hicr Suresi'nde ise, bu insanların mucizeler görseler bile

inanmayacak kadar büyülendiklerini şöyle bildirmektedir:

Onların üzerlerine gökyüzünden bir kapı açsak, ordan yu-

110



karı yükselseler de, mutlaka: "Gözlerimiz döndürüldü, bel-

ki biz büyülenmiş bir topluluğuz" diyeceklerdir. (Hicr Sure-

si, 14-15)

Bu kadar geniş bir kitlenin üzerinde bu büyünün etkili olması, in-

sanların gerçeklerden bu kadar uzak tutulmaları ve 150 yıldır bu bü-

yünün bozulmaması ise, kelimelerle anlatılamayacak kadar hayret ve-

rici bir durumdur. Çünkü, bir veya birkaç insanın imkansız senaryo-

lara, saçmalık ve mantıksızlıklarla dolu iddialara inanmaları anlaşılabi-

lir. Ancak dünyanın dört bir yanındaki insanların, şuursuz ve cansız

atomların ani bir kararla biraraya gelip; olağanüstü bir organizasyon,

disiplin, akıl ve şuur gösterip kusursuz bir sistemle işleyen evreni,

canlılık için uygun olan her türlü özelliğe sahip olan Dünya gezegeni-

ni ve sayısız kompleks sistemle donatılmış canlıları meydana getirdi-

ğine inanmasının, "büyü"den başka bir açıklaması yoktur. 

Nitekim, Allah Kuran'da, inkarcı felsefenin savunucusu olan bazı

kimselerin, yaptıkları büyülerle insanları etkilediklerini Hz. Musa ve

Firavun arasında geçen bir olayla bizlere bildirmektedir. Hz. Musa, Fi-

ravun'a hak dini anlattığında, Firavun Hz. Musa'ya, kendi "bilgin büyü-

cüleri" ile insanların toplandığı bir yerde karşılaşmasını söyler. Hz.

Musa, büyücülerle karşılaştığında, büyücülere önce onların marifetle-

rini sergilemelerini emreder. Bu olayın anlatıldığı ayet şöyledir:

(Musa:) "Siz atın" dedi. (Asalarını) atıverince, insanların

gözlerini büyüleyiverdiler, onları dehşete düşürdüler ve

(ortaya) büyük bir sihir getirmiş oldular. (Araf Suresi, 116)

Görüldüğü gibi Firavun'un büyücüleri yaptıkları "aldatmacalar"la -

Hz. Musa ve ona inananlar dışında- insanların hepsini büyüleyebilmiş-

lerdir. Ancak, onların attıklarına karşılık Hz. Musa'nın ortaya koydu-

ğu delil, onların bu büyüsünü, Kuran'daki ifadeyle "uydurduklarını

yutmuş" yani etkisiz kılmıştır: 

Biz de Musa'ya: "Asanı fırlatıver" diye vahyettik. (O da fır-

latıverince) bir de baktılar ki, o bütün uydurduklarını der-

leyip-toparlayıp yutuyor. Böylece hak yerini buldu, onların

bütün yapmakta oldukları geçersiz kaldı. Orada yenilmiş

111



oldular ve küçük düşmüşler olarak tersyüz çevrildiler. (Araf

Suresi, 117-119)

Ayetlerde de bildirildiği gibi, daha önce insanları büyüleyerek et-

kileyen bu kişilerin yaptıklarının bir sahtekarlık olduğunun anlaşılma-

sı ile, söz konusu insanlar küçük düşmüşlerdir. Günümüzde de bir

büyünün etkisiyle, bilimsellik kılıfı altında son derece saçma iddialara

inanan ve bunları savunmaya hayatlarını adayanlar, eğer bu iddialar-

dan vazgeçmezlerse gerçekler tam anlamıyla açığa çıktığında ve "bü-

yü bozulduğunda" küçük duruma düşeceklerdir. Nitekim, yaklaşık 60

yaşına kadar evrimi savunan ve ateist bir felsefeci olan, ancak daha

sonra gerçekleri gören Malcolm Muggeridge evrim teorisinin yakın

gelecekte düşeceği durumu şöyle açıklamaktadır:

Ben kendim, evrim teorisinin, özellikle uygulandığı alanlar-
da, geleceğin tarih kitaplarındaki en büyük espri malzeme-
lerinden biri olacağına ikna oldum. Gelecek kuşak, bu kadar

çürük ve belirsiz bir hipotezin inanılmaz bir saflıkla kabul edilmesini

hayretle karşılayacaktır. (Malcolm Muggeridge, The End of Chris-

tendom, Grand Rapids: Eerdmans, 1980, s. 43)

Bu gelecek, uzakta değildir aksine çok yakın bir gelecekte insan-

lar "tesadüfler"in ilah olamayacaklarını anlayacaklar ve evrim teorisi

dünya tarihinin en büyük aldatmacası ve en şiddetli büyüsü olarak ta-

nımlanacaktır. Bu şiddetli büyü, büyük bir hızla dünyanın dört bir ya-

nında insanların üzerinden kalkmaya başlamıştır. Artık evrim aldatma-

casının sırrını öğrenen birçok insan, bu aldatmacaya nasıl kandığını

hayret ve şaşkınlıkla düşünmektedir.

112

...Sen Yücesin, bize ö¤retti¤inden baflka bizim
hiçbir bilgimiz yok. Gerçekten Sen, herfleyi bilen,

hüküm ve hikmet sahibi olans›n. 
(Bakara Suresi, 32)


