
 
 

Agnostizismus 
 اللاأدر�ة

 
[Deutsch - German - ألماني] 

 
 
 
 
 

Laurence B. Brown, MD 

 براون .ب لور�س. د
 

 
 

Übersetzer: Dr. Moulay Mohamed Ghembaza 

 مولاي �مد غمبازة. د :لرتجم
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1431 - 2010 

 



 
 
 
 
 
 

Agnostizismus 
(teil 1 von 4) 

Das Konzept des Agnostizismus 
 

 أدر�ةلاال
 )٤من  ١جلزء ( 

 منهج اللاأدر�ة
 

[Deutsch - German - ألماني] 
 



3 
 

Beschreibung: Eine kurze Analyse des Konzepts des Agnostizismus.   

“Wir können kein Seil schwingen, das an unserem eigenen Gürtel 
festgemacht ist.” 
--William Ernest Hocking 

Das Thema des Agnostizismus ist in jeder 
theologischen Diskussion von intgraler 
Wichtigkeit, denn Agnostizismus existiert eher 
selbstzufrieden gleichzeitig  mit dem breiten 
Spektrum der Religionen, als eine eigene oder 
entgegengesetzte theologische Position 
einzunehmen.  Thomas Henry Huxley, der 
Urheber des Begriffs, legte im Jahr 1869 n Chr, 
deutlich fest:  1  

“Agnostizismus ist kein Glaube, 
sondern eine Methode, deren 
Wesentliches in der nachdrücklichen 
Anwendung eines einzigen Prinzips 
liegt...  Positiv kann dieses Prinzip als 
Angelegenheit des Intellekts 
ausgedrückt werden, deinem Verstand 
zu folgen, soweit dies ohne weitere Überlegungen möglich ist.  Und negativ in 
Angelegenheiten des Intellekts behaupte nicht, Schlussfolgerungen seien sicher, 
die nicht bewiesen wurden oder nachweisbar sind.”2 

Das Wort selbst, wie Huxley es beabsichtigt zu haben scheint, definiert keine Sammlung 
religiöser Ansichten, sondern gebietet eher eine rationale Annäherung bei jeglichem 
Wissen, einschließlich dem von der Religion in Anspruch genommenen.  Das Wort 
´Agnostizismus´ ist allerdings zu dem am meisten fehlinterpretierten Begriffen der 
Metaphysik geworden, der sich einer Vielfalt von Anwendungen erfreut.    

Zu unterschiedlichen Zeiten wurde dieser Begriff auf zahlreiche Individuuen und 
Untergruppen angewendet, die sich erheblich in den Graden ihrer Frömmigkeit und 
Aufrichtigkeit ihrer religiösen Zielsetzung unterschieden.  Das eine Extrem sind aufrichtige 
Suchende, welche auf die konkrete Wahrheit in den Religionen, denen sie ausgesetzt sind, 
noch nicht gestoßen sind.  Am häufigsten verwenden allerdings die religiös unmotivierten 
den Begriff, um ihr persönliches Desinteresse zu entschuldigen, und um hiermit zu 
versuchen, ihre Flucht vor der Realität der Verantwortlichkeit für ernsthaftes Bemühen um 
die religiösen Beweise zu rechtfertigen.   

Die moderne Definition von ´Agnostizismus´, wie wir sie im Oxford Dictionary of 
Current English finden, stimmt nicht streng mit Huxleys Erklärung des Begriffs überein; 
allerdings repräsentiert sie das allgemeinste moderne Verständnis und den gewöhnlichen 
Gebrauch dieses Wortes, das ist, dass ein Agnostiker jemand ist, „der glaubt, dass die 
Existenz Gottes nicht beweisbar ist.“3  Mit dieser Definition kann diese agnostische Sicht 
                                                 
1 Meagher, Paul Kevin et al.  Vol. 1, p. 77. 
2 Huxley, Thomas Henry.  Agnosticism.  1889. 
3 Thompson, Della.  p. 16. 



4 
 

von Gott mit derartigen hypothtetischen Dingen wie Schwere, Entropie, absolute Null, 
schwarze Löcher, mentale Telepathie, Kopfschmerzen, Hunger, Geschlechtstrieb und die 
menschliche Seele eingereiht werden, die nicht mit dem Auge zu sehen sind oder mit der 
Hand angefasst werden können, die aber trotzdem real und offensichtlich erscheinen.  Nicht 
in der Lage zu sein, manche spezielle Dinge zu sehen oder in der Hand halten zu können, 
leugnet nicht notwendigerweise deren Existenz.  Die Religiösen argumentieren, dass die 
Existenz Gottes eine solche Realität sei, während die Agnostiker das Recht auf derartigen 
Glauben verteidigen, solange kein Beweis erbracht wurde.   

Am Rande bemerkt, die Philosophie, dass nichts absolut bewiesen werden kann, scheint 
ursprünglich von Pyrrho von Elis, einem griechischen Gerichtsphilosophen bei Alexander 
dem Großen, übernommen worden zu sein, der auch als „Vater des Skeptizismus“ bekannt 
ist.  Obwohl ein bestimmter Grad an Skeptizismus gesund ist,  sogar schützend, ist die 
extreme Einstellung des Pyrrho von Elis irgendwie problematisch.  Warum?  Weil der 
eingewurzelte Pyrrhonist die Skepsis des Skeptizismus (dh. einer normal denkenden Person) 
logisch stimuliert, bis zu der Frage: „Du behauptest, dass nichts mit Sicherheit gewusst 
werden kann...  wie kannst du dir dann sicher sein?“  Die Feinde der Logik können mit einer 
derartigen Zusammenstellung von paradoxem und philosophischem Müll eine Menge 
Verwirrung stiften.  Eine große Gefahr besteht in der Veführung, die Logik zugunsten einer 
Entscheidung des Begehrens aufzugeben.  Eine andere Gefahr ist, ein Abtauchen in 
intellektuelle Verdreherei zu erlauben, um den gesunden Menschenverstand zu ersticken.   

Die Menschheit sollte erkennen, dass wenn der gesunde Menschenverstand die 
Oberhand gewinnt, dann beginnen die hartnäckigen Verleumder, nach einem Unterschlupf 
Ausschau zu halten, wenn ihnen der Apfel ein paar Mal zu oft auf ihre Köpfe gefallen ist.  
Nach einer Zeit werden die mit dem gesunden Menschenverstand anfangen, verschwindend 
kleine Intervalle des Vertrauens zu akzeptieren (oder ´P´-Werte, wie sie aus dem Bereich 
der statistischen Analyse bekannt sind), die in ihnen die Hoffnung auf größere, dickere und 
härtere Äpfel keimen lassen, um entweder die akademisch herausfordernden Pyrrhonisten 
zu überzeugen oder um sie einfach von der Waage zu entfernen.     

Also akzeptieren die meisten Menschen mit ihrem gesunden Menschenverstand (und 
ihrer allgemeinen Erfahrung) die Theorien, die ihnen am vernünftigsten erscheinen, seien 
sie nun wirklich bewiesen oder nicht.  Die meisten Menschen nehmen die Theorien von der 
Schwere, Entropie, absoluten Null, schwarzen Löcher, das Hungergefühl, die 
Kopfschmerzen des Autors und der Ermüdung der Augen des Lesers an – und nun, das 
sollten sie auch.  Diese Dinge sind verständlich.  Nach Meinung der Religiösen sollte die 
gesamte Menschheit die Existenz Gottes und des menschlichen Geistes akzeptieren, denn 
die überwältigenden Beweise, welche die vielen Wunder der Schöpfung bezeugen, 
unterstützen die Realität des Schöpfers bis zu dem Punkt, an dem das Level des Vertrauens 
die Unendlichkeit erreicht und der ´P´-Wert sich verkleinert zu etwas kleinerem, schwerer 
erfassbarem als die letzten Ziffern der Zahl ´pi´.   

In Hinblick auf  T. H. Huxley’s Einführung des Begriffs ´Agnostizismus´ wird zitiert, er 
habe erläutert:   

“Jede Variation philosophischer und theologischer Ansichten wurde 
dort (in der Metaphysischen Gesellschaft) repräsentiert und  machte 
sich in absoluter Offenheit verständlich; die meisten meiner Kollegen 
waren von der einen oder der anderen Sorte und, so nett und freundlich 



5 
 

sie auch sein mögen, ich – ein Mann ohne Etikett, mit dem er sich 
bezeichnet – konnte nicht anders, als einige komische Gefühle zu 
haben, die den Fuchs aus den Fabeln befallen haben müssen, nachdem 
er der Falle entkommen war, in der sein Schwanz stecken geblieben 
war.  Er zeigte sich seinen normal gebauten Kollegen.  Da überlegte ich 
und ersann, was der passende Begriff sei: ´Agnostiker´.“ 4 

Gemäß dem oberen sollten Individuen, die sich mit dem Etikett ´Agnostiker´bezeichnen, 
erkennen, dass der Begriff eine Neueinführung ist, die einer persönlichen 
Identifikationskrise innerhalb eines Kreises von Metaphysikern entsprang.  Derjenige, der 
sich hier einreiht, identifiziert sich als ein Mensch ohne Etikett, analog zu dem Fuchs ohne 
Schwanz – beide implizieren die Selbstwahrnehmung eines bestimmten Grades an 
persönlicher Unzulänglichkeit.  Welchen Teil seines Stolzes hat dieser Mann in der 
Mündung eines quellreichen religösen Rätsels hinter sich zurückgelassen?  Klar und 
offensichtlich ist, dass Huxley, wie zahlreiche andere berühmte Metaphysiker und 
Theologen in der gesamten Geschichte, nicht in der Lage war, eine Doktrin zu finden, die zu 
seinem Konzept von Gott passte.   

Ohne Rücksicht auf die oben angestellten Überlegungen, selbst wenn jemand 
argumentieren würde, dass Huxley nicht mehr getan hat, als einer zuvor unbenannten aber 
alten Theologie ein Etikett zu verpassen, springen doch wieder einmal die beiden Worte: 
„Was also?“ ins Bewusstsein.  Eine Theorie zu benennen, bedeutet nicht, sie zu bestätigen 
oder – noch wichtiger – ihre Gültigkeit zu beweisen.  Wenn das Konzept bewiesen wäre, 
würde die Person vermuten, dass es bereits zuvor benannt worden sei – wie 1800 Jahre 
vorher und in den Lehren eines Propheten wie Jesus.  Die Propheten, Jesus eingeschlossen, 
scheinen eine völlig unterschiedliche Botschaft gehabt zu haben, bei der man für den 
Glauben in Abwesenheit von jeglichem Beweis belohnt wird, trotz der Unfähigkeit, die 
Wirklichkeit Gottes mit den eigenen Augen sehen zu können.   

 

Copyright © 2009 Laurence B. Brown; mit seiner Erlaubnis. 

Dieser Auszug stammt aus Dr. Browns Buch: MisGod´ed, das bald verlegt und zusammen 
mit dem zweiten Teil God´ed  veröffentlicht wird.  Beide Bücher können auf Mr. Browns 
Website: www.Leveltruth.com. gesehen werden.   Laurence B. Brown, MD, kann 
kontaktiert werden über: BrownL38@yahoo.com.   

 

                                                 
4 Huxley, T. H.  Collected Essays.  v.  Agnosticism. 

http://www.leveltruth.com/
mailto:BrownL38@yahoo.com


 
 
 
 
 
 

Agnostizismus 
(teil 2 von 4) 

Erläuterung von Huxleys Stellungnahme 
 

 اللاأدر�ة
 )٤من  ٢جلزء (

 توضيح رأي هو�سلاي
 

[Deutsch - German - ألماني] 



7 
 

Beschreibung: Dieser Artikel erläutert die Stellungnahme Huxleys über den Agnostizismus.   

“Gemäß Huxley ist das Wort als Antithese zu ´Gnostiker´ der frühen 
Kirchengeschichte zu verstehen, und es war beabsichtigt, dass es nicht 
nur einen Gegensatz zu Theismus und Christentum darstellen sollte, 
sondern ebenfalls zu Atheismus und Pantheismus.  Er beabsichtigte, 
mit diesem Wort nicht so sehr die Unwissenheit über Gott mit einem 
Mantel zu bedecken, sondern die starke Überzeugung, dass das 
Problem Seiner Existenz unlösbar ist.”5 

Der schwanzlose Fuchs sucht nach einem 
“Mantel der Achtbarkeit”?  So scheint es, aber 
wer könnte ihn tadeln?  Es war eine schwierige 
und verwirrende Zeit -- die Szenerie setzt voraus, 
dass viele Intellektuelle ziemlich frustriert 
gewesen sein müssen und annahmen, sie seien 
kurz, aber nicht nur dass ihnen der Schwanz fehle, 
sondern auch beide Hinterbeine.  Zu einer Zeit 
und an einem Ort wo, wie Huxley beschreibt, eine 
Auswahl im praktischen Sinne zwischen dem 
Christentum oder gar nichts bestand, war jeder, der über die theologischen Schwierigkeiten 
nachdachte, gezwungen, seinen Eid für die Mitgliedschaft in irgendeinem der exklusiven 
christlichen Clubs zu überdenken.  Die Einführung des Etiketts ´Agnostizismus´ war 
zweifellos aus der Frustration geboren, mit denen, deren Doktrinen mit Leichtigkeit von 
Männern und Frauen mit Verstand widerlegt werden konnten, umgehen zu müssen, aber in 
einer theologischen Leere, wo eine annehmbare Alternative der englisch-sprechenden Welt 
noch nicht präsentiert worden war.  Was konnte eine Person tun, die zwar an Gott glaubte, 
aber nicht an die Religionen, die ihr zur Auswahl standen?  Flucht war die einzige 
Alternative und das war, wie es scheint, genau das, was Huxley tat.  Huxley prägte einen 
Begriff, der ein uraltes Konzept entkapselte, das all jenen, die ihm die Treue versicherten, 
einen Ausweg aus dem überhitzten, überfüllten Raum der religiösen Diskussion verschaffte 
in die private Höhle persönlicher Überzeugungen.   

Aber obwohl der Begriff ein gemeinverständliches Entlastungsventil für jene darstellte, 
die sich in der Zeit Huxleys dem Druck ernsthafter religiöser Diskussionen entziehen 
wollten, taucht die Frage auf: „Hat dieser Begriff heute überhaupt noch Wert?“  Die 
Wahrheit des Konzepts bleibt, aber die Frage ist nicht, ob es eine Wahrheit in diesem 
Konzept gibt oder nicht, sondern ob es in dieser Wahrheit einen Wert gibt.  Ein Stein hat 
Wahrheit, aber wo ist der Wert?  Ziemlich gering unter normalen Umständen.     

Also bleibt auf der einen Seite der “Was also?” Faktor.  Ein uraltes Konzept von der 
Nicht-Beweisbarkeit Gottes klingt so gefällig und praktisch, aber ändert das Konzept von 
der Nicht-Beweisbarkeit jedermanns Glauben an Gott?  Eine Person kann jedes von den 
zahllosen Glaubens- / Unglaubenssystemen annehmen und zur gleichen Zeit zugeben, dass 
die Wahrheit Gottes nicht bewiesen werden kann.  Also kann eine solche Annahme nicht die 
Tiefe der Überzeugung einer jeden Person verändern, die sie in ihrem Herzen oder in ihrem 
Kopf hat.   

                                                 
5 Meagher, Paul Kevin et al.  Vol. 1, p. 77. 



8 
 

Und die meisten Menschen wissen das.   

Wenige religiöse Eiferer glauben, sie könnten ihre Religion oder die Existenz Gottes mit 
absoluten und nicht widerlegbaren Beweisen unterstützen.  Anwachsende 
Herausforderungen durch zunehmend intelligente und gut informierte Laien haben den 
Geistlichen insbesondere des christlichen und jüdischen Glaubens eine unmögliche 
Beweislast auferlegt.  Fragen und Herausforderungen, welche in den vorangegangenen 
Jahrhunderten Vorwürfe der Ketzerei als ein praktisches Maß der Unterdrückung des 
Aufstandes nach sich zogen, sind heute aber alltäglich und verlangen nach Antworten.  Die 
Tatsache, dass die Kirche auf derartige Fragen Antworten gibt, welche der Logik und der 
menschlichen Erfahrung widersprechen,  haben dazu geführt, dass die Kleriker häufig keine 
andere Zuflucht finden, als die Herausforderung auf den Fragesteller umzukehren, indem sie 
versichern: „Es ist ein Mysterium Gottes, du musst nur Glauben haben.“  Der Fragesteller 
könnte antworten: „aber ich habe Glauben – ich habe den Glauben, dass Gott eine Religion 
offenbaren kann, die alle meine Fragen beantwortet“ um nur weiter beraten zu werden: 
„Nun, in diesem Fall musst du einfach nur mehr Glauben haben.“  Mit anderen Worten 
muss die Person aufhören, Fragen zu stellen und mit der Linie der Partei zufrieden sein.  
Selbst wenn es keinen Sinn ergibt und selbst wenn die Urschriften etwas anderes lehren.   

Daher hat die Hierarchie der zahlreichen jüdisch-christlichen Sekten in den vergangenen 
paar Jahrhunderten auf ihren Hacken kehrt gemacht, von der Gott-gegebenen Logik zu einer 
wankenden, zurückgekrümmten, die Waffen streckende Haltung gnostischer Ideologie, die 
in der frühen Geschichte des Christentums (d.h. in der Zeit derjenigen, die es am besten 
wussten) keine Meinung äußern, nicht zweifeln und ´sammelt-das-Feuerholz-und-errichtet-
den-Scheiterhaufen´ gotteslästernde Sekte angesehen wurde.   Das Szenario ist bizarr; es ist, 
als würde man sagen: „sicher, dieser Ofen ist das Modell vom letzten Jahr.  Die Prototypen 
funktionierten nicht.  Tatsächlich explodierten sie und jeder, der sie benutzte, verbrannte zu 
Tode, aber wir bringen ihn trotzdem wieder, weil wir Geld brauchen.  Aber wir versprechen 
dir, wenn du glaubst – ich meine, wirklich glaubst – dann versprechen wir dir, wird alles in 
Ordnung gehen.  Und wenn er in dein Gesicht explodiert, dann mach´ uns keine Vorwürfe.  
Du hast einfach nicht genug geglaubt.”  Das Traurige ist, viele Leute kaufen ihn nicht nur, 
sie stellen sogar noch einen zur Seite für jedes ihrer Kinder.   

Das unfassende Schema der Dinge war, dass die Kleriker den christlichen Glauben als 
auf Wissen gegründet betrachteten, bis die gebildeten Laien sie eines besseren belehrten.  
Viele Jahrhunderte lang war es den Laien nicht erlaubt, Bibeln zu besitzen, und die Strafe 
für das Besitzen war in nicht wenigen Fällen der Tod gewesen.  Nur durch die 
Unterdrückung dieses Gesetzes waren die Papiermanufakturen in Europa (im 14. 
Jahrhundert) in der Lage gewesen, mit der Erfindung der Druckerpresse (Mitte des 15. 
Jahrhunderts) und der Übersetzung des Neuen Testaments in die englische und deutsche 
Sprache (16. Jahrhundert), die Bibel für den einfachen Mann, der lesen konnte, tatsächlich 
verfügbar und lesbar zu machen.  Das war das erstemal, dass Laien die Bibel lesen konnten 
(wo sie verfügbar war – Veröffentlichung und Verteilung bleiben noch mehrere Jahrzehnte 
limitiert) und vernünftige Herausforderungen zu den aufgestellten Doktrinen auf der Basis 
persönlicher Analysen der Urschrift anstellen konnten.  Als derartige Herausforderungen die 
Argumente der Kirchenverteidiger  schlugen, machten die meisten christlichen Sekten etwas 
Erstaunliches – sie schworen dem beinahe 2 000 Jahre alten Anspruch ab, dass die Doktrin 
auf Wissen basieren soll, und richteten anstatt dessen das Konzept der Erlösung durch 
spirituelle Rechtleitung und Rechtfertigung durch den Glauben ein.  Besonderen Nachdruck 



9 
 

legten sie auf den angeblichen Wert der blinden, nicht denkenden (und daher auch nicht 
fragenden) Verpflichtung.   

Die modernen ´spirituellen´ Verteidigungen, die der neuen Kirchen-Orientierung  
entsprangen, ahmen die heretische ´mystische Exklusivität´ der alten Gnostiker nach, 
wiederholen bekannte Gefühle wie: „Du verstehst es nur nicht, du hast nicht den Heiligen 
Geist in dir, so wie ich“ oder „Du musst einfach nur deinem führenden Licht folgen – meins 
ist gleichmäßig, laser-gerade und Xenon-hell, aber deines flackert und ist gedämpft“ oder 
„Jesus lebt eben nicht in dir, so wie er es in mir tut“.  Zweifellos sagen solche 
Feststellungen dem ´bin ich nicht etwas besoneres´- persönlichem-Ego-Beweis eines jedem 
Sprechers zu, aber wenn jemand darauf besteht, an spirituelle exklusive Pfade zu glauben, 
dann werden zweifellos andere darauf bestehen, über den Unterschied zwischen 
Selbsttäuschung und Wirklichkeit zu diskutieren.  T.H. Huxley wäre zweifellos nicht 
glücklich darüber, an der Debatte teilzunehmen.   

Das Problem besteht darin, dass mystische Exklusivität als Schlüsssel zu Rechtleitung 
und / oder Erlösung zu behaupten bedeutet, dass Gott willkürlich die “Ungeretteten” der 
Gesellschaft aufgegeben hat – eine Vorstellung, die nicht zu Gott passt.  Macht es da nicht 
mehr Sinn für Gott, jedem einzelnen Menschen eine gleiche Chance zu geben, die Wahrheit 
Seiner Lehren anzuerkennen?  Dann verdienen diejenigen, die sich Seinen Beweisen 
ergeben, eine Belohnung, während diejenigen, die leugnen, dafür zu tadeln sind, dass sie Ihn 
nicht anerkannt, nicht an Ihn geglaubt und Ihn nicht angebetet haben.   

Aber unglücklicherweise ist die Natur der Selbsttäuschung, dass derjenige, der sich 
selbst täuscht, selten in der Lage ist, die Fehler seiner Missverständnisse zu erkennen; die 
Natur der Gnostiker ist ähnlich, weil sie typischerweise zu sehr in ihre selbst-befriedigende, 
sich selbst dienende Philosophie verliebt sind, um sich über die Falschheit ihrer Grundlagen 
klar zu werden.  Und tatsächlich ist es schwierig, zu glauben, dass der Kellner in die Suppe 
gespuckt hat, wenn es sich um ein fünf Sterne Restaurant handelt, der Service kultiviert und 
die Aufmachung untadelig ist.  Erscheinung und Geschmack können genauso gut sein, wie 
sie die Realität vergessen lassen.  Aber es ist der Kunde, der den Überbringer der Wahrheit 
eher als einen lästigen Spassverderber betrachtet, denn als einen ernsthaften Wohltäter.   



 
 
 
 
 
 
 

Agnostizismus 
(teil 3 von 4) 

Eine Frucht falscher Religionen 
 

 اللاأدر�ة
 )٤من  ٣جلزء (

 نتائج ديانة خاطئة
 

[Deutsch - German - ألماني]  
 



11 
 

Beschreibung: Wie sich das Konzept des Agnostizismus durch den Mangel an logischer 
Verteidigung des modernen Judentums und Christentums bildete.   

Warum also der gegenwärtige Rückschritt zum gotteslästernden Gnostizismus, mit der 
Billigung so vieler religiöser Einrichtungen?  Nun, es ist verständlich.  Da keinerlei logische 
Verteidigung des modernen Judentums und Christentums dem Druck der heutigen Analysen 
der Schriften widersteht, ist diese ´mystische Exklusivität´ die letzte Verteidigung des 
Schützengrabens für einen rasch zerkrümelnden starren Zustand einer Doktrin.  Bedeutsame 
Zermürbung ist in zahlreinchen jüdisch-christlichen Sekten bereits aufgetreten.  Die 
übrigbleibenden Gläubigen werden größtenteils zum ´glaubenden Agnostizismus´ 
gezwungen, persönlichen Glauben an die Existenz Gottes zu bewahren und an eine 
besondere Doktrin als Annäherung zu Ihm, während sie gleichzeitig, dass ein solcher 
Glaube nicht objektiv bewiesen werden kann.   

Immanuel Kant’s Critique of Pure Reason (Kritik des reinen Verstands), Sir William 
Hamilton’s Philosophy of the Unconditioned (Philosophie des Bedingungslosen) (1829), 
und Herbert Spencer’s Principles(Prinzipien) (1862) legten die Zellstoff-Grundlage des 
Konzepts und T.H. Huxley verpackte und veröffentlichte es.   

Also besitzt das Konzept des Agnostizismus einen Wert?  Kehren wir zu dem Stein 
zurück, der nur für den einen Wert hat, der gerade einen braucht.  Der Agnostizismus ist 
praktisch für diejenigen, die einen Bedarf an einem theologischen Verteidigungssystem 
haben.  Für diejenigen, die sich damit zufrieden geben, mit einer derartigen Theologie 
religiösen Diskussionen ein Ende zu bereiten, indem sie die Drohung eines vernünftigen 
Arguments mit dem Schutzschild agnostischer Verteidigungen verdrehen.  Für alle anderen 
ist es nur ein Stein.  Er ändert nichts, er tut überhaupt nichts besonderes.  Er ist einfach nur 
da, ein unfähiger und selbstverständlicher Klumpen, der metaphysischen Platz besetzt.   

Eine Untersuchung der islamischen Religion nährt in dieser Hinsicht einen interessanten 
Gedanken.  Die Lehren des Islam standen in englischer Sprache nicht zur Verfügung, bis 
Andre du Ryers französische Übersetzung der Bedeutung des Qur´an 1649 nChr. von 
Alexander Ross ins Englische übertragen wurde.  Diese erste Übersetzung in die englische 
Sprache war von auffällig feindlicher Absicht geprägt und steckte voller Ungenauigkeiten 
und war weit davon entfernt, eine objektive Analyse der islamischen Religion zu bieten.  
Wie der Übersetzer in seiner Anrede ´an den christlichen Leser´ sagte:   

“Es gibt so viele Sekten und Gotteslästerung, die sich gegen die 
Wahrheit zusammengetan haben (womit sich der Autor auf das 
Christentum bezieht), während die (Anhänger) von Mahomet sich 
sammeln, da dachte ich, es wäre gut, ihre Farben ans Tageslicht zu 
bringen, damit man die Feinde mit ihren ganzen Körpern sehen kann, 
sich besser vorbereiten kann, ihnen zu begegnen, und ich hoffe, sie zu 
besiegen...  Du wirst eine so furchtbar brutale und widersprüchliche 
Fassung vorfinden, mit so lächerlichen Gegensätzlichkeiten, 
Blasphemie, obszöner Sprache und sinnlosen Fabeln... Ich präsentiere 
es euch, so wie es ist; ich habe mir die Mühe gemacht, es aus dem 
Französischen zu übersetzen, ohne den geringsten Zweifel daran, dass 
es ein Gift war, das schon vielen geschadet hat, aber hauptsächlich in 
einem verdorbenen Teil des Universums, es kann ein Gegengift bieten, 
das die Gesundheit des Christentums beweist.” 



12 
 

Das Vorurteil des Übersetzers ist klar und deutlich, man wird sich nicht wundern, dass 
die Übersetzung voller Fehler steckt und dazu neigt, dem westlichen Bewußtsein wenig 
positiven Eindruck zu vermitteln.  George Sale, der unbeeindruckt war, nahm die 
Verantwortung auf sich und versuchte, eine neue Übersetzung der Bedeutung anzufertigen.  
Er kritisierte Ross folgendermaßen:       

“Die englische Version ist nichts anderes als die Übersetzung von Du 
Ryers, und es ist eine ziemlich schlechte; denn Alexander Ross, der sie 
machte, ist mit dem Arabischen ganz und gar nicht vertraut und auch 
nicht gerade ein großer Meister des Französischen.  Er hat eine 
beachtliche Zahl eigener, frischer Fehler zu denen von Du Ryer 
hinzugefügt, die Sinnlosigkeit seiner Sprache gar nicht zu erwähnen, 
die ein besseres Buch lächerlich macht.”6 

Erst als 1734 George Sales Übersetzung der Bedeutung des Qur´an in die englische 
Sprache erschienen war, begann die westliche Welt, die Lehren des Heiligen Qur´an in einer 
sorgfältigen, wenn auch mit der gleichen kranken Absicht versehen, Ausgabe zu erhalten. 

George Sales Standpunkt ist auf den ersten Seiten seines Vorwortes an den Leser 
erkennbar, mit Feststellungen wie: 

“Sie müssen eine niedere Ansicht von der christlichen Religion haben, 
oder schlechte Vorkenntnisse darüber.  Wer kann die Gefahr von 
derartig offensichtlicher Falschmünzerei erfassen... Aber welchen 
Nutzen eine unvoreingenommene Version des Qur´an auch haben mag, 
es ist absolut notwendig, diejenigen, die von unwissenden oder 
ungerechten Übersetzungen, die erschienen sind, eine allzu vorteilhafte 
Meinung vom Original haben, nicht zu betrügen und uns außerdem in 
die Lage zu versetzen, den Schwindel wirklich aufzudecken...”  

und, 

“Nur die Protestanten sind in der Lage, den Qur´an erfolgreich 
anzugreifen; und ich vertraue darauf, dass die Fügung ihnen den Ruhm 
seines Ruins vorbehalten hat.” 

Die Übersetzung von J. M. Rodwell, zuerst 1861 veröffentlicht, fiel zusammen mit dem 
Auftreten der orientalischen Studien der wissenschaftlichen Bedeutung jener Zeit aus dem 
neunzehnten Jahrhundert.  Und jene Zeit des dämmernden islamischen Bewußtseins in 
Westeuropa fiel Huxleys Präsentation seine Vorschlags vom Agnostizismus.   

Viele Muslime mögen sich wundern, hätte Huxley in diesem gegenwärtigen Zeitalter 
der Information gelebt, mit der Leichtigkeit zu reisen, dem breiten Weltverständnis der 
Menschen, Kulturen und Religionen, mit genauen und objektiven Informationen über die 
islamische Religion – wäre seine Wahl dann in irgendeiner Form anders gewesen?  Das ist 
ein interessanter Gedanke.  Was hätte ein Mann getan, der wie zuvor zitiert, festgestellt hat:  
“Ich versichere, dass wenn eine große Macht einwilligt, mich immer denken zu lassen, was 
wahr ist und tun zu lassen, was richtig ist, unter der Bedingung in eine Art Uhr verwandelt 
zu werden und jeden Morgen bevor ich aus dem Bett steige, geweckt zu werden, dann 

                                                 
6 Sale, George. 



13 
 

würde ich das Angebot auf der Stelle annehmen.”7  Für so einen Mann wäre die 
verständliche Richtschur des Islam nicht nur anziehend, sondern willkommen.   

Dieser Artikel begann mit der Feststellung, dass der Agnostizismus mit den meisten 
Religionen mit aufgestellten Doktrinen zusammen existiert.  Anhänger von Doktrinen 
können auf dieser Grundlage in funktionelle Untergruppen eingeteilt werden.  Zum Beispiel 
die theistischen (orthodoxen) Christen, die meinen, die Realität Gottes sei beweisbar, die 
gnostischen Christen, die meinen, die Kenntnisse von der Wahrheit Gottes für die spirituelle 
Elite reserviert und die agnostischen Christen, die den Glauben aufrecht erhalten, während 
sie die Unfähigkeit, die Realität Gottes beweisen zu können, eingestehen.  Der wesentliche 
Unterschied zwischen diesen verschiedenen Untergruppen besteht nicht in der Anwesenheit 
des Glaubens, sondern in den Versuchen, ihn zu rechtfertigen.   

Ähnlich können die meisten Religionen auf diese Weise, wie ihre einzelnen Anhänger 
versuchen, den Glauben innerhalb der Grenzen der Doktrin zu rechtfertigen, unterteilt 
werden.  Am Ende des Tages sind diese Unterteilungen letztendlich nur von akademischem 
Interesse, denn das wie oder warum des Glaubens verändert nichts mehr an der 
Anwesenheit des Glaubens, genau wie das wie oder warum nichts an der Existenz Gottes 
ändert.   

 

Copyright © 2007 Laurence B. Brown; mit seiner Erlaubnis. 

Dieser Auszug stammt aus Dr. Browns Buch: MisGod´ed, das bald verlegt und zusammen 
mit dem zweiten Teil God´ed  veröffentlicht wird.  Beide Bücher können auf Mr. Browns 
Website: www.Leveltruth.com. gesehen werden.   Laurence B. Brown, MD, kann 
kontaktiert werden über: BrownL38@yahoo.com.   

 

                                                 
7 Huxley, Thomas H.  Discourse Touching The Method of Using One’s Reason Rightly and of Seeking 
Scientific Truth. 

http://www.leveltruth.com/
mailto:BrownL38@yahoo.com


 
 
 
 
 
 
 

Agnostizismus 
(teil 4 von 4) 

Mit weniger zufrieden sein 
 

 اللاأدر�ة
 )٤من  ٤جلزء (

 بلسو ةطا رلاىض بالقليل
 

[Deutsch - German - ألماني]  
 



15 
 

Beschreibung: Wie das Fehlen einer makellosen Religion dazu geführt hat, dass die Menschen sich 
mit Halbwahrheiten oder halben Lügen zufrieden geben.   

Francis Bacon äußerte einmal seine Meinung: 
“Es sind kranke Entdecker, die behaupten, es gäbe 
kein Land, wenn sie nichts als das Meer sehen.“8  
Gläubige würden Atheisten und Agnostikern 
gleichermaßen bestätigen, dass Gott existiert, ganz 
gleich, ob wir Ihn sehen können oder nicht, ob wir 
es wollen oder nicht, ob wir es als bewiesen 
erachten oder nicht.  Wer das Gegenteil behauptet, 
lenkt nur von einer Realität ab, die sich an einem 
Tag in der Zukunft als nicht zu leugnende 
Wahrheit enthüllen wird; für einige wird dies ein Tag der Freude sein, für andere ein Tag 
der Reue und des Schreckens.   

Sehr viele Menschen brauchen nicht den Tag des Gerichts abzuwarten, um zu einer 
solchen Schlußfolgerung zu gelangen, denn alle Menschen, die  von unüberwindbaren 
Prüfungen heimgesucht werden, werden dem Glauben näher getrieben, denn wenn sie sich 
in einer hoffnungslosen Situation befinden, Wen sonst rufen die Menschen instinktiv an, 
wenn nicht Gott?  Obwohl nur wenige das Gute auch tun, das sie in diesen Momenten der 
Hoffnungslosigkeit versprochen haben, liegt der Beweis des Schwurs noch lange nachdem 
das Versprechen an Gott über Bord geworfen worden ist, unbeachtet in der Gosse der 
Erinnerungen.  

Kann dem Unaufrichtigen irgendjemand helfen?  Sehr wahrscheinlich nicht.  Das 
Konzept, Gott zu erkennen und im Einklang mit Seinen Befehlen zu leben, nur wenn und 
solange es uns in den Kram passt, zeigt einen Unwillen, sich Gottes Bedingungen zu 
unterwerfen.  Nimm zum Beispiel St. Augustins ergreifendes Gebet: “Da mihi castitatem et 
continentiam, sed noli modo.  (Gib mir Keuschheit und Enthaltsamkeit – aber jetzt noch 
nicht!)”9  Ist dies das Gebet eines Heiligen,  der einerseits zu Gott betete und andererseits 
wegen seiner sexuellen Unkeuschheit nicht bereit war, die Freudenhäuser zu meiden?  
Vergleiche dies mit dem beispielhaften Leben der Jünger Jesu´, von denen berichtet wird, 
dass sie weit ehrbarere Beschäftigungen aufgegeben haben, um Jesus Christus zu folgen.  
Diese Männer haben ihre dringenden weltlichen Tätigkeiten verlassen, wie das Fischen für 
ihren Lebensunterhalt und die Pflicht, einen Toten zu beerdigen, als die Wahrheit zu ihnen 
kam, ohne Zeitverzögerung.  Die Religiösen mögen jetzt dazu neigen, zu sagen: „Wow!  
Das ist der Typ Mensch, der mir gefällt!“  Das wichtigere Verständnis allerdings ist, dass 
dieser ´Typ Mensch´ es ist, der Gott zu gefallen scheint.   

Natürlich, das war damals, und wir leben jetzt in einer anderen Zeit.  In unserer Zeit 
gehen Propheten auf dem Wasser, heilen Lepra und bitten die Menschen, welche die 
Absicht haben, an der Geschichte teilnehmen wollten, ihnen nur in ihrer Vorstellung zu 
folgen.  Das bleibt sich gleich, viele Menschen sind immer noch auf der Suche nach der 
Wahrheit Gottes und wenn sie diese erst einmal gefunden haben, werden sie ihr sogleich 
folgen, egal welches Opfer das von ihnen erfordert.  Aber zuerst müssen sie die Wahrheit 
mit Sicherheit kennen.   
                                                 
8 Bacon, Francis.  Advancement of Learning.  I.vii.5. 
9 St. Augustine, Confessions, bk. viii, ch. 7 



16 
 

Wo liegt also das Problem?  Es ist einfach so: Informationen waren noch nie so ohne 
weiteres verfügbar, und (oberflächlich zumindest) nie so verwirrend und religiös hemmend.  
Die meisten Menschen sind mit den intellektuellen Fähigkeiten aufgewachsen, die 
Widersprüche und Irrtümer der vorherrschenden Religionen herauszufinden und zu 
identifizieren, denen sie ausgesetzt sind.  Aufrichtig Suchende legen eine bestimmte Tiefe 
an Erfahrungen zurück, anhand derer sie verschiedene Glaubensrichtungen anzweifeln, von 
denen manche wirklich lächerliche Kulte darstellen, die Mehrzahl von ihnen sind jedoch 
Sekten, die behaupten, sich auf irgendeine Version des Alten oder Neuen Testaments zu 
stützen; Fakt ist aber, dass sie von den harmonischen und grundlegenden Lehren, die man 
darin findet, abweichen.  Nach einer Zeit beginnt die eine Sekte, der anderen ziemlich 
ähnlich zu sein, häufig haben sie nur geringe Unterschiede in der Doktrin, und fast immer 
mit derselben fragwürdigen Grundlage.  Die meisten dieser Sekten haben sich eine moderne 
Ansammlung von Wahrheiten, Halb-Wahrheiten (oder mit anderen Worten: Halb-Lügen) 
und Täuschungen zugelegt.  Das Problem besteht darin, Wahrheit mit Falschem zu 
vermischen; es ist so, als wenn man Schönheit und Häßlichkeit mischen wollte – es geht 
einfach nicht.  Jede einzelne Religion ist entweder gänzlich wahrhaftig oder bis zu einem 
gewissen Grad unrein.  Aber Gott irrt Sich nicht – kein einziges Mal – wenn die Menschen 
einem Element, das ihnen als göttliche Offenbarung angeboten wird, nicht trauen können, 
woher können sie dann wissen, welchen Lehren man trauen kann?  Außerdem haben 
zahlreiche Gläubige Schwierigkeiten damit, sich vorzustellen, dass Gott die Menschen auf 
der Grundlage falscher Vorstellungen von Ihm auf ein Jenseits hoffen lässt.   

Das Problem schreit in den von Doktrinen angefüllten Ohren des Menschen.  Man kann 
Wahrheit nicht einfach mit Falschem vermischen und dann weiter behaupten, dieser 
Verschnitt sei göttlichen Ursprungs.  Genau wie man nicht Liebreiz mit Häßlichkeit 
mischen und dann eine Schöheitsschau gewinnen kann.  Versehe irgendein Bild von einem 
wunderschönen Gesicht genau in der Mitte mit einem haarigen, erhabenen Muttermal (kein 
Schönheitsmal, sondern einem wirklich häßlichen Mal) und was wird die Person dann?  
Eine reine, unverfälschte, ´engelsgleiche Schönheit´?  Im Gegenteil, das Endergebnis ist 
jeglicher Schönheit beraubt.    

Jetzt denk dir einen klitzekleinen Fehler in eine Religion, von der behauptet wird, sie sei 
von einem vollkommenen und fehlerlosen Gott, was ist das Ergebnis?  Genau: viele 
aufrichtige, betrogene Menschen.  Aber für jene, die an dem Kanon eines fehlerhaften 
Glaubenssystems hängen, übernehmen Entschuldigungen die Rolle des religiösen 
Kosmetikchirurgen.  Diese Entschuldigungen mögen die unebene Oberfläche der Schrift 
durch die doktrinale Hautabschürfung erfolgreich glätten können, aber jeder mit ein wenig 
tiefer reichendem Einblick wird erkennen, dass die Genetik fehlerhaft geblieben ist.  
Folglich sehen einige die lahmen Versuche, das Absurde zu rechtfertigen, viele folgen 
dennoch.   

Von denen, die sich entscheiden, einen Glauben anzunehmen, treffen viele ihre Wahl, 
indem sie ihre Hände frustriert hoch strecken und die Religion auswählen, die ihnen am 
besten passt oder, und das sind die wenigsten, die ihnen am wenigsten missfällt.  Manche 
bilden eine telepatische Verbindung mit Gott, so dass sie das beste tun, das sie können, 
andere ruhen bequem auf unsicheren Feststellungen.  Einige werden agnostisch in bezug auf 
alle Glaubenslehren, verfolgen einen inneren, persönlichen Glauben aus Mangel an einer 
Glaubenslehre, die rein und beständig göttlich ist.   



17 
 

Die Weigerung, einen Kompromiß im Glauben an einen vollkommenen und unfehlbaren 
Gott für ein ´sich zufrieden geben´ mit einer wankenden Grundlage und nachweisbarer 
Schwäche in der Doktrin einzugehen, ist verständlich – sogar annehmbar.  Nach 
Generationen zerstreuter Familientraditionen, Jahrhunderten verwirrter kultureller 
Irreführung und einem Leben mit vorurteilbehafteter Propaganda sind viele Westler 
spirituell unbeweglich geworden.  Einerseits wird die Vorstellung von einer ursprünglichen, 
reinen Religion, frei von jeglicher Veränderung, Verdrehung und kurz gesagt, ohne die 
schmutzige und fehlbare Hand des die Religion verändernden Menschen gesucht, ist aber 
für das westliche Bewusstsein schwer zu begreifen.  Andererseits sehen viele die 
Ungereimtheiten der heutigen Religionen zu deutlich, die auf dem basieren, was im Westen 
am bekanntesten ist – den jüdischen und christlichen Bibeln.  Manche bleiben in den engen 
Grenzen der Zwickmühle dieses Dilemmas gefangen.  Andere blicken tiefer in die 
Bibelschriften und erkennen, dass als das Alte Testament das Erscheinen von Johannes dem 
Täufer, Jesus Christus und einem weiteren Propheten voraussagte; Jesus Christus sagte 
ebenfalls einen Propheten voraus, der ihm folgen sollte – einen, der eine Botschaft der 
Wahrheit bringen sollte, die alle Dinge erklärte.  

Seventh Day Adventisten, Mormonen und zahlreiche andere christlichen Sekten 
behaupten, diese Prophezeiung habe sich mit dem Gründer ihrer Richtung oder ihres 
Glaubens erfüllt.  Viele andere sind skeptisch und noch immer auf der Suche.  Und genau 
für diese habe ich dieses Buch geschrieben.    

 
Copyright © 2007 Laurence B. Brown; mit seiner Erlaubnis. 

Dieser Auszug stammt aus Dr. Browns Buch: MisGod´ed, das bald verlegt und zusammen 
mit dem zweiten Teil God´ed  veröffentlicht wird.  Beide Bücher können auf Mr. Browns 
Website: www.Leveltruth.com. gesehen werden.   Laurence B. Brown, MD, kann 
kontaktiert werden über: BrownL38@yahoo.com.  

 

http://www.leveltruth.com/
mailto:BrownL38@yahoo.com

