
 1 

Чöгьял Намкхай Норбу 
 
СВЕТОЧ, ОЗАРЯЮЩИЙ ОГРАНИЧЕННЫЕ УМЫ 
 
Жизнь и деяния реализованного тибетского учителя Кхьенце Чöкьи Вангчуга 
 
Перевод с тибетского на итальянский, редакция и комментарии Энрико делль’Анджело. 
 
Перевод на английский – Нэнси Симмонс. 
 
 

Предисловие переводчика 
 
Эта биография ламы Кхьенце Чöкьи Вангчуга, известного также как Чöкьи Вангчуг и 

Кхьенце Ринпоче, была написана в 1985 г. его племянником Чöгьялом Намкхаем Норбу, кото-
рый в своем повествовании руководствовался личными воспоминаниями, записями, сделан-
ными в его молодости, а также воспоминаниями других людей, бывших близких учителю. 
Биография была переработана и завершена автором в 1999 г. 

Данная работа принадлежит к важному разделу тибетской литературы «намтар»1 – жан-
ру, включающему в себя бесчисленные тексты, такие как биография Миларепы (нынче широ-
ко известного и на Западе), вдохновлявшие целые поколения преданных буддистов в Тибете. 
Намтары – биографии, или точнее агиографии – помимо перечисления биографических дан-
ных, часто знакомят читателя с глубоким смыслом духовных практик реализованных учите-
лей. 

Будучи полностью написана в стихотворной форме, биография Чöкьи Вангчуга, хотя по 
своей общей структуре она довольно близка жанру намтара, отличается своим необычно яр-
ким повествованием, поскольку автор сам был свидетелем некоторых эпизодов, и особенно 
поскольку автор был в близких отношениях с Кхьенце Ринпоче и людьми, знавшими его. То, 
что Чöкьи Вангчуг был не только одним из его главных учителей, но также дядей со стороны 
матери, было очень выгодно для Чöгьяла Намкхая Норбу как наблюдателя, позволив ему вни-
кать в события его жизни так, как никому иному. 

Жизнеописание Кхьенце Ринпоче, завораживающее обычного читателя своим обилием 
необычайных происшествий и ярким описанием мира, навсегда утерянного после его захвата 
Китаем, несомненно будет источником вдохновения для людей, близких к линии преемствен-
ности этого учителя и передаче его учения. 

Биография будет особенно интересна тем, кто знаком со сложной и запутанной историей 
линий перерождений лам (тулку), потомков великого Джамъянга Кхьенце Вангпо (1820-1892), 
а также со всеми превратностями, связанными с наследованием трона монастыря Дзонгсар. 

Джамъянг Кхьенце Вангпо был выдающейся личностью в истории тибетского буддизма. 
Он был рожден в 1820 г. в семье Дилгоцанг в Терлунге – одной из деревень королевства Дерге 
в восточном Тибете. В девятилетнем возрасте его отдали учиться в монастырь Дзонгсар, где 
он и прожил почти всю свою жизнь. Наряду с Джамгöном Конгтрÿлом Лодрö Тхае2 (1813-
1900) и Чогьюром Лингпой3 (1829-1870) он был одним из главных основателей несектарного 
движения (римэ), послужившего началом великого обновления тибетской религиозной тради-
ции вне различий школ. Благодаря этому течению до наших дней сохранилась передача мно-
гих учений, которая иначе бы, несомненно, пресеклась и исчезла. Этих трех великих учителей 
многие называют тремя Маньджугхошами4, так как они считаются эманациями Маньджушрӣ, 
бодхисаттвы мудрости. 

                                                 
1 Подробно о литературном жанре «намтар» см. Smith, «Among Tibetan Texts», 13-14. 
2 См. гл. 2, прим. 5. 
3 См. гл. 2, прим. 6. 
4 Маньджугхоша – другое имя Маньджушрӣ. 



 2 

Помимо своей роли держателя религиозных учений, Джамъянг Кхьенце Вангпо в конце 
девятнадцатого века оказал значительное влияние на политику в восточном Тибете, особенно 
в королевстве Дерге, где в тот происходили массовые волнения. 

Среди его учеников были заметные фигуры религиозной и политической жизни той эпо-
хи. Помимо упомянутых Конгтрÿла и Чогьюра Лингпы можно назвать следующих: Адзом 
Другпа Дродÿл Паво Дордже5 (1842-1924), Джамъянг Лотер Вангпо6 (1847-1914), Мипхам 
Джамъянг Намгьял Гьямцо (1846-1912), Аю Кхандро Дордже Пäлдрöн (1839-1953), тертöн 
Рангриг (1847-1903), былший главным учителем ригдзина Чангчуба Дордже7 (1826-1961?), 
Катхог Ситу Оргьен Чöкьи Гьямцо (1880-1923), тертöн Лераб Лингпа (1856-1926), третий Дод-
рубчен Тенпэй Ньима (1865-1926) и иные – упоминание всех заняло бы слишком много места. 
Вкратце можно сказать, что этот великий учитель входит в большинство линий передачи важ-
нейших учений тибетского буддизма, практикуемых и поныне. 

Что касается передачи учений Дзогчен, Джамъянг Кхьенце Вангпо, как и Пäлтрÿл Оргьен 
Чöкьи Вангпо (1808-1887), был главным учеником Джигме Гьялвэй Ньюгу (1765-1843), кото-
рый, в свою очередь, был учеником Джигме Лингпы8 (1730-1798). Джамъянг Кхьенце Вангпо 
считался перерождением последнего, а также был признан излучением Вималамитры9 и во-
площением великого царя Трисонга Децэна10. 

Истоки перерождения Кхьенце Вангпо, однако, связаны со школой сакья11. Он был при-
знан воплощением великого кхенпо (знатока вероучения) монастыря Нгор12, Тхарце Кхенпо 
Чампа Намкха Чиме (1765-1820). Этот ученик Сакья Конгмы Кÿнги Лодрö (1729-1783) оста-
вался держателем трона в Нгор Эвам Чöден до 1793 г., а затем ушел в Дерге, где прожил много 
лет. По этой причине Кхьенце, будучи его перерождением, считался важным держателем ли-
нии учения той школы. 

Дзонгсар, древний монастырь, куда он в раннем возрасте был отдан семьей, в 1275 г. стал 
принадлежать школе сакья по решению Чöгьяла Пхагпы (1235-1280), когда тот возвращался из 
Китая. Под руководством Кхьенце монастырь, в котором жили несколько сотнен монахов, об-
рел беспрецедентное влияние, перейдя за ограничения школы, к которой он принадлежал, и 
став важнейшим духовным центром всех религиозных традиций Тибета. Помимо художест-
венных сокровищ и драгоценных реликвий, в монастыре находилась одна из важнейших биб-
лиотек Тибета, хранящая редкие тексты, собранные Кхьенце Вангпо в течение всей его жизни. 
Во время событий, повествуемых в данной биографии, этот монастырь был очень влиятелен в 
Дерге. Все его многочисленные здания, включая знаменитую шедру, были полностью разру-
шены в 1958 г., как и многие другие исторические памятники Тибета. В 1980-е гг. была произ-
ведена реконструкция, и монастырская шедра снова стала значимым центром буддийского об-
разования. 

После смерти Джамъянга Кхьенце в 1892 г. многие тулку были признаны его воплоще-
ниями в соответствии с различными аспектами тела, речи, ума, активности и качеств просвет-
ленного существа. Концепция перерождения, которая сама по себе трудна для обычных людей 
Запада, становится еще более непостижимой при появлении множества воплощений одного и 
того же существа. Поэтому есть смысл коротко рассказать о системе перерождающихся лам. 

В тибетском буддизме тулку – это личность, признанная перерождением ламы, жившего 
в прошлом и вернувшегося в мир для завершения своего труда на благо существ и буддийско-

                                                 
5 См. гл. 2, прим. 23. 
6 См. гл. 2, прим. 15. 
7 Чангчуб Дордже – коренной лама Чöгьяла Намкхая Норбу. 
8 См. гл. 5, прим. 8. 
9 См. гл. 7, прим. 4. 
10 Трисонг Децэн правил с 755 по 797 гг. н.э. Во времена его правления Тибетская империя достигла пика своего 
могущества, расширив свою территорию до берегов Окса на западе и ненадолго завоевав столицу Китая того 
времени Чанъань. Он пригласил в Тибет учителей Шāнтаракшиту и Падмасамбхаву, тем самым сделав реши-
тельный шаг в распространении буддизма в своей стране. 
11 Монастырь Сакьяпа в районе Гапа в северо-западном Кхаме [ошибка в тексте?]. 
12 См. гл. 4, прим. 6. 



 3 

го учения. Эта традиция была формально установлена в Тибете школой Карма Кагью, когда 
Карма Пакши (1204-1283) был признан перерождением предшествующего Кармапы Дÿсум 
Кхьенпы (1110-1193). После этого случая данная система получила распространение во всех 
школах тибетского буддизма, став одной из ее наиболее характерных особенностей. 

Со временем эта система усовершенствовалась, появились различные методы распозна-
вания и признания, в результате чего стало возможно более чем одно воплощение важных лам. 
Признание нескольких воплощений одного и того же учителя не было редкостью, учитывая 
тот факт, что с точки зрения буддийского вероучения проявление реализованного существа в 
многочисленных формах на благо существ считается совершенно приемлемым явлением, точ-
но так же, как по одной хорошо известной буддийской метафоре луна отражается во многих 
лужах. 

С другой стороны, один лама также мог быть признан перерождением разных учителей 
одновременно. В целом, принцип заключался в том, что чем более значимым было имя пере-
рождения, чем большее богатство и слава гарантировались не только монастырю этого ламы, 
но зачастую и всему его семейному клану. 

Бывает, что разные воплощения одних и тех же великих существ оказываются достой-
ными своих предшественников, продолжая их труд наилучшим образом. Однако гораздо чаще 
многие из них не могут подтвердить на деле свои высокие имена даже в глазах наиболее пре-
данных учеников. Перерожденный лама может принять во владение всю собственность своего 
предшественника, которая в некоторых случаях составляла наследственное имение значитель-
ного размера. Поэтому признание за кем-то звания тулку часто влекло за собой обретение эко-
номического и политического статуса, закрепляя за ним функции светского и духовного лиде-
ра над целым феодальным поместьем. Более того, перерожденец, благодаря своему харизма-
тическому влиянию на преданных ему людей, становился главным гарантом экономического 
процветания монастыря. Эта сложная экономическая и властная система приводилась в дейст-
вие посредством аппарата ладранга13, резиденции ламы, во главе которой обычно стоял управ-
ляющий. Это лицо как правило принимало на себя роль управляющего директора от лица ла-
мы, фактически осуществляя политический и экономический контроль над монастырем. 

Нетрудно представить, как институт признания тулку способен превратиться в сеть ин-
триг и манипуляций, имеющих мало общего с функцией беспристрастного духовного лидера, 
которую вроде бы должен выполнять лама. Система перерождений, наряду с ее важной ролью 
в передаче буддийского учения, имела решающее значение в поддержании политической и 
экономической власти, а также была основой процесса разложения, бросающего тень на исто-
рию буддизма в Тибете и в тибетском обществе вообще. Коренясь в плодородной почве сек-
тантства, местничества и кровной поруки, институт линий перерождения часто был источни-
ком конфликтов, злоупотреблений властью и несправедливости, что усиливало тенденции к 
сектантству в различных буддийских школах. Эта выраженная склонность к сектантству и ис-
пользование религиозного учения в политических и экономических целях, несмотря на проти-
водействие со стороны великих духовных учителей, проходит красной нитью через всю исто-
рию Тибета и до сих пор свойственно многим представителям его народа. 

И в таком ракурсе движение римэ и несектарный подход, практикуемый многими вели-
кими ламами, можно рассматривать как целенаправленный ответ сектантству и нетерпимости, 
которые в течение веков были одной из важнейших черт тибетской религиозной касты. 

Среди перерождений Кхьенце Вангпо можно найти целый ряд выдающихся личностей, 
некоторые из которых оставили неизгладимый след в истории передачи буддийских учений. 
Среди главных воплощений можно назвать Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö (1896-1959), при-
знаный Катхогом Ситу Оргьеном Чöкьи Гьямцо и Джамгöном Конгтрÿлом и возведенный на 
трон сначала в монастыре Катхог, а затем в монастыре Дзонгсар; Карма Кхьенце Öсер (1896-
1945), также признанный Джамгöном Конгтрÿлом и возведенный на трон в монастыре 
Пäлпунг; Сакья Пхÿнпо Кхьенце Тричен Нгаванг Тхутоб Вангчуг (1900-1950), рожденный в 

                                                 
13 См. гл. 7, прим. 4. 



 4 

сакьяпинской семье; Дилго Кхьенце Рабсäл Дава (1910-1991), признанный Шеченом Гьялца-
бом Гьюрме Пема Намгьялом (1871-1926); Джамъянг Чöкьи Вангпо (1894-1908), признанный 
Сакьей Конгма и Лотером Вангпо и возведенный на трон в качестве преемника Кхьенце в мо-
настыре Дзонгсар; Пхагчог Дордже (1893-?), сын Тогдена Шакьи Шри (1853-1919); Дзогчен 
Кхьенце Гуру Цеванг (1897-1945); Нангчен Кхьенце Кÿнсанг Дродÿл (ум. в 1945 г.), возведен-
ный на трон в монастыре Дза Барме Гöнпа. 

Из лам, упомянутых выше, двое или даже трое были признаны излучениями ума, и по 
меньшей мере двое – излучениями качеств. Не все источники согласуются между собой в том, 
какой аспект – тело, речь, ум или качества – представляют собой те или иные воплощения. 
Чöкьи Вангпо и его последующие воплощения назывались некоторыми, к примеру, воплоще-
ниями ума, тогда как большинство других источников считают их воплощениями тела. Так, 
Пхагчогу Дордже приписаны разные аспекты: одни источники отождествляли его с излучени-
ем ума, другие – с воплощением аспекта качеств. 

Но одно можно утверждать точно – Джамъянг Чöкьи Вангпо был возведен на трон в 
Дзонгсаре в 1897 г. в качестве первого преемника Кхьенце Вангпо. По всей видимости, его 
официальные биографии отсутствуют. Чöгьял Намкхай Норбу упоминает, что биография, на-
писанная его дядей Кхьенце Чöкьи Вангчугом, была утеряна после китайского вторжения. Ин-
формацию, содержащуюся в этом тексте, передали ему Кхенпо Кхьенраб Чöкьи Öсер из мона-
стыря Вöнтö и его прабабушка Лхамо Цо, которой Чöкьи Вангпо приходился сыном. Этот ла-
ма, проявивший необычайные качества уже в самом раннем возрасте, умер совсем юным в 
1908 г. в монастыре Дзонгсар. 

Многие современные тибетские авторы, писавшие об истории монастыря Дзонгсар, 
обычно избегали упоминать о существовании Чöкьи Вангпо. Несомненно, это забвение связа-
но с конфликтом, разразившимся между некоторыми последователями Кхьенце Чöкьи Вангчу-
га, его последующего перерождения, и последователями Кхьенце Чöкьи Лодрö, следствием 
чего был уход последнего из Дзонгсара. В наиболее поздних исторических описаниях мона-
стыря даже не упоминается имя Чöкьи Вангпо. Некоторые авторы отзываются о нем с неопре-
деленностью, которая служит источником самых разных интерпретаций. Ньёшÿл Кхенпо в 
своей книге «Чудесная гирлянда редких самоцветов» [«A Marvelous Garland of Rare Gems»] 
так отзывается о Чöкьи Вангпо, не называя его имени: «Во время этого периода обучения дру-
гое перерождение Джамъянга Кхьенце Вангпо пришло в монастырь Дзонгсар и приняло его 
как свою резиденцию; однако такой ответственный шаг оказался препятствием для его долго-
летия»14. 

Ничтоже сумняшеся, другие авторы также обращаются к сомнительной версии. Ургьен 
Тобгьял Ринпоче говорит в своем жизнеописании Кхьенце Чöкьи Лодрö: «Одно перерождение 
было возведено на трон в главной резиденции Дзонгсар, другое – в монастыре Дзогчен. Одно 
перерождение было признано Пöнлопом Лотером Вангпо, получив имя Галинг Кхьенце»15, не 
понимая, что Галинг Кхьенце был никем иным как воплощением ламы, возведенным на трон в 
Дзонгсаре, т.е. упомянутым выше Чöкьи Вангпо. Эта неясность становится совершенно по-
нятной, если принять во внимание сознательные усилия некоторых оправдать для себя свое 
сектантское видение событий, тогда как другие, стремясь обеспечить себе покой, пытались 
предать забвению мешающую память о битве, разразившейся между претендентами на мона-
стырь Кхьенце Вангпо. 

Большинство тибетцев, которым я задавал вопрос на эту тему, реагировали сдержанно, а 
в некоторых случаях проявляли плохо скрываемое замешательство. Мои встречи с тибетцами 
в Кхаме и Индии подтвердили мое убеждение в том, что сектантская враждебность в этом во-
просе до сих пор существует и передается следующим поколениям. 

Менее узкомыслящие авторы стараются минимизировать конфликт, относясь к нему как 
к событию второстепенной важности. Учитывая популярность монастыря и имя перерожден-

                                                 
14 Nyoshul Khenpo, «Marvelous Garland», 298. 
15 Источник данной цитаты был найден на сайте www.lotsawa.org, который более не существует. Статья еще дос-
тупна на http://www.lotsawahouse.org/jkcl_bio.html.  



 5 

цев, не по своей воле вовлеченных в это дело, конфликт был достаточно серьезным, поскольку 
в 1930 г. в попытке примирить обе стороны произошло вмешательство со стороны Чагö Тоб-
дена16 (1898-1960) – министра королевства Дерге и Джамгьяла Ринпоче17 (1870-1940), при-
знанного всеми великим ламой, в то время занимая должность кхенпо в шедре Дзонгсара. 

Им обоим непосредственно приходилось иметь дело с конфликтами, связанными с про-
явлением междоусобной вражды. Чагö вернулся в Дерге после долгого пребывания в Лхасе, 
куда он был сослан вместе со всей своей семьей в результате династической борьбы между 
членами королевской семьи в Дерге. А Джамгьял Ринпоче несколько десятилетий до того был 
втянут в центр небывало жесткого конфликта с управляющим монастыря Тхарлам18, где он за-
нимал должность первого голоса (умдзе), и с местным вождем Нангчена, который сначала по-
садил его в тюрьму, а затем изгнал его из монастыря и из страны19. Так Чагö Тобдену и Джам-
гьялу Ринпоче удалось убедить сторонников Чöкьи Вангчуга покинуть Дзонгсар и перебраться 
в Дерге Гöнчен. 

В тот же год, вскоре после переезда в Дерге Гöнчен Чöкьи Вангчуг был отравлен неиз-
вестным лицом и был спасен только благодаря личному вмешательству Чöкьи Лодрö. Отрав-
ление лам и важных особ было в то время популярным и незатруднительным средством. Сам 
автор, когда его дядя отправил его к Чöкьи Лодрö получать учения в 1952 г., был отравлен во 
время своего пребывания в Дзонгсаре и смог избежать смерти опять-таки благодаря счастли-
вому вмешательству Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö. 

Этот конфликт и его развязка, взаимопонимание, обретаемое лишь путем истинного по-
стижения изначальной природы реальности, являются важнейшей частью данной биографии. 
В этом смысле намтар, как это ясно объясняет Э. Джин Смит20, служит практическим руково-
дством для выхода за пределы двойственного видения. История религиозных сообществ и ор-
ганизаций свидетельствует о постоянном воспроизводстве одних и тех же механизмов извра-
щения, которые, питаясь мелкими мирскими интересами, лишали первоначальное послание 
его силы, были причиной его разложения и в конце концов приводили к распаду некоторых из 
этих институтов. 

Книга «Светоч, озаряющий ограниченные умы» дает другой пример видения, незатем-
ненного эгоизмом и возникающее лишь постижением и применением глубокого смысла уче-
ния учителей, чье имя было прикрытием для противоборствующих сторон с их фальшивой ду-
ховностью в их бесконечных конфликтах. 

Этот аспект является одной из главных тем в биографии Кхьенце Чöкьи Вангчуга, во-
площения Чöкьи Вангпо, представляя читателю мир высокого Тибетского нагорья в эпоху до 
прихода китайского коммунизма – страну, где высочайшая духовность сосуществовала с низ-
шими формами материализма, где последователи святых и мудрых учителей плели сложные 
интриги и вели междоусобицы, длящиеся в течение целых поколений. 

В историческом контексте повествуемых событий большинство населения Тибета в пер-
вую половину двадцатого века было изолировано от происходящего во всем остальном мире, а 
предвидение грядущего рокового свержения власти и неизбежность необратимых изменений 
возникали в умах лишь незначительного меньшинства. 

Тринадцатый Далай-Лама после отречения последнего императора династии Цин в 
1912 г. правил Тибетом в условиях полной независимости с 1912 по 1933 г. до самой своей 
смерти. В Китае после падения династии была учреждена республика под руководством Юань 
Шикая, которого в 1927 г. сменило националистическое правительство Чан Кайши. Фактиче-
ская независимость Тибета продолжалась до захвата власти в Китае маоистами в 1949 г. 

                                                 
16 См. гл. 17, прим. 15. 
17 См. гл. 7, прим. 1. 
18 Сакьяпинский монастырь в районе Гапа в северо-западном Кхаме. 
19 Детальное описание данных событий см. Dezhung Rinpoche, «rJe btsun bla ma ’jam dbyangs», 181-247. 
20 Smith, Among Tibetan Texts, 14. 



 6 

В период между смертью тринадцатого Далай-Ламы и восхождением на трон  четырна-
дцатого Далай-Ламы Тибет управлялся двумя регентами. Первый из них – Ретинг Ринпоче21 – 
упоминается в биографии при его встрече с Чöкьи Вангчугом в 1942 г., примерно через год 
после отречения Ретинга, к которому он был принужден под предлогом нарушения обета це-
ломудрия. Традицией предписывалось, чтобы молодой Далай-Лама получил монашеское по-
священие от регента, являющегося безупречным монахом – только тогда церемония передачи 
обетов будет иметь силу. Ретинг пытался вернуть власть в 1947 г., совершив неудачную по-
пытку переворота, и в конце концов был убит в тюрьме. 

В 1950 г. четырнадцатый Далай-Лама Тендзин Гьямцо, еще не достигнув своего пятна-
дцатилетия, официально принял власть над страной. 23 мая 1951 г. дипломатические предста-
вители тибетского правительства22 подписали позорное «Соглашение из семнадцати пунктов 
по мирному освобождению Тибета» без санкции правительства Далай-Ламы. Вследствие под-
писания этого соглашения 9 сентября того же года головной отряд Народной Армии Освобож-
дения под командованием Ван Цимея вступил в Лхасу. В марте 1959 г. после народного вос-
стания и последующего его подавления китайцами Далай-Лама нашел убежище в Индии. 

С другой стороны, бóльшая часть восточных регионов Тибетского нагорья находилась в 
состоянии крайней нестабильности в течение всей первой половины века. Постоянно менялись 
сферы влияния и контроля над территорией, а также сами границы передвигались то туда, то 
сюда в зависимости от того, кто был более удачлив – китайский военачальник или различные 
местные вожди. Королевство Дерге, на территории которого разворачивались основные опи-
сываемые в биографии события, было одним из главных малых независимых государственных 
образований в восточном Тибете. Начиная со второй половины девятнадцатого века различ-
ные факторы дестабилизировали ситуацию в королевстве. Независимость Дерге начала расша-
тываться уже в 1862 г. после вторжения войск Гöнпо Намгьяла, свирепого вождя Ньяронга, 
который потерпел сокрушительное поражение в результате вмешательства армии центрально-
го Тибета. 

Впоследствии борьба за власть между двумя сыновьями короля Джигме Тхагпэй Дордже 
– Дордже Сенге и Нгавангом Джампелом Ринченом, более известных по прозвищам Аджа и 
Паба соответственно, распахнула дверь влиянию Китая, стремившемуся установить свой не-
посредственный контроль над маленьким королевством. В конце 1908 г., пользуясь внутрен-
ней борьбой между членами королевской семьи, уполномоченный по установлению и измене-
нию границ Манчжурского суда Эр-фен, печально известный среди сычуаньского населения 
под именем Чао-Мясник, под предлогом оказания помощи старшему из братьев Дордже Сенге 
в споре о тронном наследии с его сводным братом подверг Дерге военной оккупации и уста-
новил там власть Китая. 

Дерге, до этого веками существуя как автономное государство, оставалось под китайским 
контролем до 1919 г. В тот год тибетские войска восстановили контроль над территориями 
восточного Тибета, утерянными во время прошлых военных действий, и подчинили Дерге 
влиянию правительства Далай-Ламы, положив конец китайскому режиму. Сын Дордже Сенге 
Цеванг Дÿдÿл23 (1916-1942) унаследовал трон. 

В 1932 г. в результате столкновения в борьбе за владение имуществом монастыря Пери, 
находящегося на территории нынешнего округа Ганьцзы, войска генерала Лю Вень-Ху, воена-
чальника, пользующегося почти полной независимостью в своих действиях, одержали верх 
над отрядами тибетского правительства, вмешавшимися в это дело от лица одной из сторон 
конфликта. Так Дерге формально попало под контроль Гоминьдана генерала Чан Кайши. Все 

                                                 
21 См. гл. 9, прим. 2. 
22 Чöгьял Намкхай Норбу рассказывал, как в 1951 г. Нгарö Нгаванг Джигме, член делегации, посланной в Пекин 
для начала переговоров с китайским правительством, однажды остановился на ночь когда-то между концом мар-
та и началом октября в монастыре Галинг, где он встретился с Кхьенце Чöкьи Вангчугом, у которого он попросил 
защитные амулеты и особое благословение для поездки. В тот вечер он долго беседовал с Джамчö, сестрой 
Чöгьяла Намкхая Норбу. 
23 См. гл. 7, прим. 3. 



 7 

земли восточнее реки Дричу (Янцзы) теперь находились в сфере влияния Китая, а территории 
к западу от реки и со столицей Чамдо оставались под контролем правительства Далай-Ламы. 

В январе 1939 г. националистическое правительство основало провинцию Сикан, вклю-
чавшую в себя бóльшую часть земель восточнее Дричу. В 1942 г. во время смерти короля Це-
ванга Дÿдÿла его сыну Уге было всего четыре года, что не позволяло ему взять судьбу коро-
левства в свои руки. Впоследствии Чагö Тобден предложил пригласить из Лхасы Кäлсанга 
Вангдÿ, отец которого, Паба, соперничал за трон со своим сводным братом Дордже Сенге, из-
вестным как Аджа, и с чьей семьей Чагö Тобден был связан давним союзом. Лю Вень-Ху и 
сторонники королевы Цеянг Пäлмо выступили против этого плана, предложив вместо этого 
передать королевское правительство Пäлпунгу Ситу. Последующая борьба между обоими 
фракциями привела к исчезновению какого-либо подобия центральной власти в Дерге. В пе-
риод между 1949 и 1959 гг. коммунистическое правительство захватило весь кхамский регион 
к востоку и западу от реки, что стало предвестником суровых испытаний для народов Тибет-
ского нагорья24. 

Хотя события жизни Кхьенце Чöкьи Вангчуга были тесно переплетены с описанными 
выше историческими событиями, о них повествовуется лишь для того, чтобы показать, как 
наиболее глубокая часть его существа почти постоянно пребывала в измерении за пределами 
истории и в основе своей оставалась нетронутой превратной реальностью, а также окружаю-
щими его политическими и общественными условностями.  

Кхьенце Ринпоче родился 17 марта 1909 г. в долине Геог округа Чангра к югу от столицы 
Дерге, как и было предсказано в завещании Чöкьи Вангпо. Его мать звали Самдруб Дрöнма, 
она была сестрой Чöкьи Вангпо и бабушкой автора со стороны матери. Самдруб Дрöнма вы-
шла замуж за Джамъянга Тринле, занимавшего должность при дворе короля Дерге и принад-
лежавшего к древнему роду Нгона Цанг. 

Он был признан перерождением Кхьенце Дзогченом Ринпоче Чöкьи Дордже (1872-1935), 
Лотером Вангпо и Катхогом Ситу. В возрасте пяти лет он был возведен на трон в резиденции 
своего предшественника. В биографии Джамъянг Кхьенце Чöкьи Вангчуг также упоминается 
как Хумчен Хека Лингпа – под этим именем он был известен как тертöн. Еще одним из его ос-
новных имен было Джигдрäл Тубпэй Тенчö Чöкьи Гьямцо – так он был наречен во время мо-
нашеского посвящения в монастыре Нгор в 1942 г. 

С самого раннего возраста Чöкьи Вангчуг выказывал полную преданность буддийскому 
учению, посвящая себя его распространению и принесению блага всем существам. Он встре-
чал и получал учения от величайших учителей его эпохи, среди которых были уже упомяну-
тые Дзогчен Ринпоче Чöкьи Дордже, Джамъянг Лотер Вангпо, Катхог Ситу Чöкьи Гьямцо, 
Джамъянг Кхьенце Чöкьи Лодрö, Адзом Другпа Дродÿл Паво Дордже, Кÿнга Пäлден, Кхенпо 
Шенга (1873-1927), Джамгьял Ринпоче, Тричен Тхутоб Вангчуг, Дагчен Кÿнрин и Кхенчен 
Дампа – от всех них он получал учения. 

В своей молодости он много лет чередовал учебу у стоп просветленных лам с долгими 
периодами практики в отшельничестве. После ухода из Дзонгсара в 1930 г. его резиденцией 
стал Дерге Гöнчен, сакьяпинский монастырь, являвшийся сердцем столицы королевства. Не-
смотря на то, что он пользовался расположением короля и за него ходатайствовали его управ-
ляющий и отец, оба из них желавшие, чтобы он упрочил свою мирскую позицию, Чöкьи Ванг-
чуг всегда отличался полным отсутствием интереса к богатству и власти. Подобно лотосу, 
произрастающему из грязи и непорочно расцветающему над водой, он оставался в стороне от 
интриг, в которые многие хотели его вовлечь, и невозмутимо продвигался через трудные ис-
пытания, которым он подвергался всю свою жизнь. 

С 1944 г. он стал всё дольше пребывать в Галинг Гöнпе, маленьком монастыре в долине 
недалеко от столицы Дерге, из-за чего его многие называли его Галинг Кхьенце. Монастырь 

                                                 
24 Описание исторических событий, касающихся королевства Дерге, см. в интересной книге Teichman, «Travels of 
a Consular Officer in Eastern Tibet», см. также Sperling, «Chinese Venture in K’am» и «The Red Army’s First Encoun-
ters with Tibet»; Peng Wenbin, «Khampa Self-rule Movements» и Blo gros phun tshogs и др., «sDe dge’i lo rgyus». 



 8 

был резиденцией Кÿнги Пäлдена (1878-1950), главного учителя Чöкьи Вангчуга, с которым у 
него была особая духовная связь. 

Кÿнга Пäлден был учеником Пäлтрÿла Ринпоче (1808-1887) и его ученика Оргьена Тенд-
зина Норбу (1827-1888). Он был основным держателем линии учения Дзогчен и был известен 
во всем восточном Тибете своим высоким уровнем реализации. Многие светила с великими 
способностями, такие как Дзогчен Ринпоче Тхубтен Чöкьи Дордже, Кхуну Лама Тендзин Гьял-
цэн и Джамъянг Кхьенце Чöкьи Лодрö были его учениками. Родясь в бедной семье в Галинг-
тенге, он провел бóльшую часть своей жизни в затворничестве, подвергая себя суровым аске-
зам. Перед своей смертью в 1950 г. он поручил монастырь Галинг Чöкьи Вангчугу, который 
распознал перерождение своего учителя до того, как Тибет охватили потрясения китайского 
вторжения. 

Впоследствии все следы этого воплощения были утеряны, много лет не было никаких 
новостей, и по мнению большинства тулку Кÿнги Пäлдена был мертв. В 1997 г. услышав о 
том, что тулку был все еще жив, Чöгьял Намкхай Норбу нашел его и пригласил его в мона-
стырь Галинг, где он жил до 2008 г. В настоящее время он живет в Ракхоге, в области, насе-
ленной кочевниками, в уезде Дерге. Другое перерождение, намного моложе, было опознано 
тулку Кäлсангом и живет в монастыре Дзогчен. 

Кÿнга Пäлден и Чöкьи Вангчуг много лет провели вместе, обмениваясь учениями, обучая 
своих учеников и практикуя в затворничестве. В биографии упоминается совместный ретрит, 
проведенный этими двумя учителями и посвященный высшему учению Дзогчен из цикла янг-
ти, т.е. практики, выполняемой преимущественно в темноте25. Оба эти ламы также совместно 
участвовали в открытии нескольких терма26. 

Как и предыдущее свое воплощение, Чöкьи Вангчуг открыл большое количество скры-
тых учений и священных предметов. Некоторые из его учений были сохранены Чöгьялом 
Намкхаем Норбу, в свою очередь передавшим их своим ученикам. У Чöгьяла Намкхая Норбу 
до сих пор хранится статуя Ваджрапāни27, чудесное открытие которой описано в 9-й главе 
биографии. Учения, открытые им, перечислены в биографии – Гуру Тхугтхиг, Шива Йонгдÿ, 
Трогьял Йонгдÿ, Джампел Шиндже и Лхалунг Сангдаг. Многие другие были утеряны в тем-
ные времена религиозных преследований. Кхьенце Чöкьи Вангчуг был схвачен китайцами и 
умер в тюрьме 13 марта 1960 г. 

В 1970 г. родился Еше, сын и первенец Чöгьяла Намкхая Норбу и его жены Розы. Глава 
школы сакья Его Святейшество Сакья Тридзин признал его перерождением Чöкьи Вангчуга, 
дав ему имя Джамъянг Чöкьи Ньима. Кхьенце Еше впервые посетил монастырь Галинг в 
2007 г. и начал давать открытые учения в 2008 г. 

 
 
Примечания переводчика с тибетского 
 
Как уже упоминалось, тибетский текст биографии полностью написал в стихотворной 

форме. Для лучшей читаемости перевод всего произведения был выполнен в прозе, что лиши-
ло текст изначального вкуса и пополнило список отрицательных качеств переводчика. Текст 
пестрит тибетскими именами и ссылками на культурные аспекты, которые, хотя и сведены 
максимально к необходимому минимуму, все же вынудили дополнить текст обильными при-
мечаниями и объяснениями. 

В большинстве случаев тибетские и санскритские имена не переводились. Они транскри-
бированы с помощью международного алфавита схемы санскритской транслитерации [а в 
русском переводе написаны кириллицей с максимальным сохранением огласовок, но не в 
ущерб читаемости]. В приложении также приводятся научная транслитерация как тибетских, 

                                                 
25 См. гл. 10, прим. 9. 
26 См. гл. 2, прим. 32. 
27 См. илл. на с. 49. [англ. издание] 



 9 

так и санскритских слов [см. англ. издание]. Устная информация, полученная от Чöгьяла 
Намкхая Норбу, приводится с соответствующим указанием в примечаниях. 

Приношу свои благодарности всем тем, кто в течение всех этих лет вдохновлял меня на 
завершение этой работы, особенно Адриано Клементе, который вместе со мной рецензировал 
итальянский перевод, а также Нэнси Симмонс за ее выдающийся перевод на английский язык. 

Моему учителю Чöгьялу Намкхаю Норбу, которому я обязан всем, мое глубочайшее при-
знание за его неоценимую помощь в объяснении темных мест в тексте, а также за его неисчер-
паемое терпение по отношению к моей особе за все это время. 

 
Энрико делл’Анджело 
 
 
 
 
 

СВЕТОЧ, ОЗАРЯЮЩИЙ ОГРАНИЧЕННЫЕ УМЫ 
 
Жизнь и деяния реализованного тибетского учителя Кхьенце Чöкьи Вангчуга 

 
 
Дабы развеять тень, лежащую на ограниченных умах, я подношу в нескольких словах ис-

торию полного освобождения несравненного учителя и владыки дхармы, могучего и славного 
Хека Лингпы. 

 
Почтение 
Я выражаю свое почтение Учителю Маньджушрӣгхоше1, 
Тебе, мудрейшему Маньджушрӣ2 в человеческой форме, 
Тебе, Авалокитешваре3 учения высшей любви, 
Тебе, Сангдагу, могучему Великому Хранителю Тайн4, 
Тебе, Учителю, являющему собой союз трех семейств5, я кланяюсь! 
Проявляясь в бесстрашном ваджрном теле6, 
Ты разносишь славу учения: 
Кланяюсь тебе, ведущему прямо и опосредованно 
Существ числом бесконечных, как океан7! 
В измерении бескрайнего океана Вселенной 
Ты держишь учение состояния мгновенного присутствия, что превосходит все явления. 
Ты великий Владыка океана дāкинӣ8, 

                                                 
1 Тиб. «Джампелъянг». 
2 Тиб. «Джамъянг». 
3 Тиб. «Ченрезиг», бодхисаттва сострадания, известный также как Тхугдже Ченпо, Великий Сострадательный – 
наиболее почитаемое божество тибетского буддийского пантеона. 
4 Тиб. «Сангдаг», одно из имен бодхисаттвы Ваджрапāни. 
5 Три названные бодхисаттвы зовутся по-тибетски «ригсум гöнпо» и считаются тремя защитниками существ, 
блуждающих в сансāре. 
6 Ваджрное тело: санскритский термин «ваджра» (тиб. «дордже») означает нечто невидимое и неразрушимое, т.е. 
может использоваться как символ нашего истинного состояния. Ваджрой также называется ритуальный скипетр, 
который вместе с колокольчиком (тиб. «дрилбу») используется в ритуалах тантрического буддизма. Выражение 
«ваджрное тело» обычно относится к тонкому измерению тела, в котором энергетические центры связаны сетью 
каналов. 
7 Если некоторые слова, содержащиеся в тибетском тексте выражения почтения, соединить друг с другом, то по-
лучится два имени, полученные при жизни главным действующим лицом этой биографии – Чöкьи Вангчуг и 
Джигдрäл Тхубпэй Тенчö Чöкьи Гьямцо. Последнее имя было дано ему при получении понашеского посвящения 
от кхенпо монастыря Нгор Кхенчена Дампы (1876-1953). 



 10 

Тебе, Хумчен Хека Лингпа9, я кланяюсь! 
О Учитель, проявляющийся во всем существующем, 
Помни о нас, несомых круговертью бытия 
В непрестанных страданиях страсти и гнева! 
Освободи меня и тех, кто имеют веру, 
От уз привязанности и отвращения! 
Блуждающих во тьме ложных воззрений 
Освети светильником сострадания! 
С верой и высшим почитанием 
Молю тебя, о Владыка, дать прямую передачу знания. 
Просвети меня всего сиянием изначальной мудрости и 
Помоги лотосу моего ума полностью раскрыться! 
 

                                                                                                                                                                     
8 Существо женского пола, одаренное особыми духовными качествами; может быть либо полностью просветлен-
ной, в этом случае называясь «дāкинӣ мудрости» (тиб. «еше кхандрома», санскр. «джняна дāкинӣ»), либо менее 
реализованной, дāкинӣ с качествами и духовными силами различного уровня. Считается, что некоторые дāкинӣ 
имеют человеческий вид.  
9 Хумчен Хека Лингпа – имя Кхьенце Чöкьи Вангчуга как тертöна. 



 11 

Глава 1 
 
Воплощения Джамъянга Кхьенце Вангпо 
 
 
Учитель, излучение Маньджушрӣ Кхьенце Вангпо1, проявление Вималамитры2, родился в 

сердце Страны Снегов в восточном Тибете, чтобы поддержать существ и учение, запредельное 
ограничениям школ. Он дал возможность великому океану счастливых учеников обрести от-
носительное благо мирской жизни и высшую радость духовной реализации; он завершил раз-
ные пути бессчетных деяний на благо существ и учения. 

В двадцать первый день первого месяца года воды-дракона (1892)3 он оставил свое 
смертное тело, но обещал защитить мир существ, блуждающих в сансаре, своими просветлен-
ными телом, речью, умом, качествами4 и деяниями5. 

Высший Владыка, будучи верным своему обещанию, проявил множество перевоплоще-
ний в соответствии с природой, способностями и наклонностями учеников и вернулся во все 
регионы Тибета. 

Воплощение просветленного состояния ума пришло в этот мир в год мужской железной 
крысы (1900). Приняв имя Нгаванг Тхутоб Вангчуг6, он принес великое благо существам, пре-
бывая в резиденции школы сакья7Пхÿнцог Пходранг – Дворце Совершенного Изобилия8. 

Воплощение просветленного состояния речи, известного под именем Карма Кхьенце 
Öсер, а также Пери Кхьенце9 появилось на свет в год мужской огненной обезьяны (1896), при-
няв на себя заботу о великом монастыре Пäлпунг10. 

Джамъянг Чöкьи Вангпо, воплощение просветленного состояния тела, родился в год 
женской водяной змеи (1893)11 и занял резиденцию первого Кхьенце, прожив там до шестна-
дцатилетнего возраста. 

                                                 
1 Кхьенце Вангпо, называемый также Пема Öсäл Донгаг Лингпа (1820-1892), признаваемый школой сакья как пе-
рерождение Тхарце Кхен Ринпоче Чампа Намкха Чиме. Тхарце Кхен Ринпоче был одним из знатоков учения (кхен-
по), в чьи обязанности входило преподавание по сакьяпинской традиции Нгор. По этой причине Кхьенце Ринпоче 
был возведен на трон в Дзонгсаре, монастыре сакьяпинской традиции. Его биография, написанная Джамгöном 
Конгтрÿлом Лодрö Тхае, была недавно переведена Мэтью Акестером и в ближайшем будущем будет опубликова-
на. 
2 Вималамитра, индиец по происхождению, пришел в Тибет в девятом веке н.э. Он является одним из важнейших 
учителей линии преемственности Дзогчен. См. Töndrub, «Masters of Meditation and Miracles», 68-73 и Nyoshul 
Khenpo «A Marvelous Garland of Rare Gems», 78-82. 
3 См. Tulku Töndrub, «Masters of Meditation and Miracles», 215 и Smith, «Among Tibetan Texts», 
4 Тиб. «йöнтен». 
5 Тиб. «тхринле». Согласно тибетской буддийской доктрине просветленное существо может проявлять бесконеч-
ные воплощения, соответствующие просветленному состоянию тела, речи, ума, качеств и просветленных деяний 
– по-тибетски ку, сунг, тхуг, йöнтен и тхринле соответственно. 
6 Нгаванг Тхутоб Вангчуг (1900-1950): его полное имя Сакья Пхÿнпхо Кхьенце Тричен Нгаванг Тхутоб Вангчуг. 
См. Smith, «Among Tibetan Texts», 267-69. 
7 Школа сакья – одна из четырех основных тибетского буддизма, основанная Кхöном Кöнчогом Гьялпо (1032-
1102). Вместе с кагью и гелуг принадлежит к традиции тантр новых переводов (тиб. «нгаг сарма»), переведенных 
в одиннадцатом веке и позднее. С другой стороны, школа ньингма («древняя») основывается на древних тантрах 
(тиб. «нгаг ньингма»), т.е. тех, что были переведены тремя веками ранее, во время первой волны распространения 
буддизма в Тибете. 
8 Пхÿнцог Пходраг – одна из двух основных резиденций, на которые в наше время делится монастырь Сакья. В 
четырнадцатом веке были основаны четыре основные резиденции, управляемые потомками семьи Кхöн. Их пра-
вители чередовались в качестве главы школы и одновременно главы тибетского правительства во времена пер-
венства школы сакья (1268-1365). В пятнадцатом веке число резиденций постепенно сократилось до двух: 
Дрöлма Пходранг – семейная ветвь, к которой принадлежит нынешний Сакья Тридзин, и Пхÿнцог Пходранг. 
9 Пери Кхьенце или Пäлпунг Кхьенце Карма Кхьенце Öсер (1896-1945) [два раза «Кхьенце» в одном имени?] 
10 Пäлпунг был монашеской резиденцией Ситу Панченов. Монастырь был построен в 1727 г. королем Дерге Тен-
пой Церингом (1678-1738) для Ситу Панчена Чöкьи Чжунгне (1699-1774) и стал одним из важнейших образова-
тельных центров во всем Тибете. 
11 Смит в своей книге «Among Tibetan Texts» указывает 1894 г. как возможный год его рождения. 



 12 

Я слышал от моего милостивого учителя Кхьенраба Чöкьи Öсера, что существует великое 
множество воплощений аспекта качеств, приносящих благо учениям и существам12. Имея воз-
можность оценить его бесчисленные качества, я убежден, что сам Кхьенраб Чöкьи Öсер явля-
ется одним из воплощений качеств, хотя он сам никогда этого не подтверждал. Я неоднократ-
но получал подтверждения своему убеждению от выдающейся ученицы Джамъянга Кхьенце 
Вангпо владычицы дāкинӣ Дордже Пäлдрöн13. 

Высший Гуру Цеванг14, другое воплощение Кхьенце, рожденный в год мужской огненной 
птицы (1897), был приглашен Тхубтеном Чöкьи Дордже15 в свою резиденцию Рудам16, где он 
был возведен на трон. 

Сын Тогдена Шакьи Шри17 Кхедруб Ригпадзин, известный также как Пхагчог Дордже18, 
тоже был распознан как перерождение Кхьенце Вангпо. 

Гьялцаб Пема Намгьял19 из Зечена20, непосредственный ученик Кхьенце воздал великую 
честь проявлению Кхьенце, рожденному в Дилго21 – воплощению по имени Рабсäл Дава22.  

Многие ученые и реализованные мастера школ Карма Кагью23 и Другпа Кагью24 призна-
ли ригдзина Кÿнсанга Дродÿла, известного также как Парме Кхьенце25 из Нангчена26, проявле-
нием Кхьенце. 

                                                 
12 Кхьенраб Чöкьи Öсер (род. в 1889 г.) был кхенпо в сакьяпинской шедре в Вöнтö (см. гл. 13, прим. 15), в которой 
несколько лет учился автор. С 1920 по 1929 гг. он был кхенпо шедры Дзонгсар Кхамдже, после чего семь лет пре-
подавал в шедре монастыря Пäлпунг. Он был учеником знаменитого кхенпо Женга из монастыря Дзогчен (см. гл. 
1, прим. 24 и илл. на стр. 23). В 1958 г. он был схвачен китайцами и умер в тюрьме; см. Jackson «A Saint in 
Seattle», 51, n191-192. Чöгьял Намкхай Норбу написал краткую биографию этого учителя под названием «Благой 
и драгоценный сосуд: краткая сжатая биография Кхьенраба Чöкьи Öсера (Mkhyen rab chos kyi ’od zer rnam thar 
nyung bsdus rin chen sgron me)» [в тиб. названии sgron me – «светильник», а не «сосуд»], которая еще неопублико-
вана. Другую биографию, включающую некоторые из его писаний, см. Dge legs phun tshogs «Dbon stod mkhyen 
rab kyi rnam thar dang gsung gces btus», Dge legs ’do ’jo’i dpe tshogs, 2007. 
13 Биография этой необычайной йогинӣ под названием «rJe btsun rdo rje dpal sgron gyi rnam thar nyung bsdus bdud 
rtsi’i zil thigs bzhugs» («Капля нектара, краткое жизнеописание Джецÿнмы Дордже Пäлдрöн») была написана 
Чöгьялом Намкхаем Норбу по его записям, сделанным в 1951 г., после чего была исправлена и закончена в 1998 г. 
Перевод записи устного рассказа автора на итальянском языке см. Allione «Women of Wisdom». Английский пе-
ревод полного тибетского текста готовится в изд. «Шанг-Шунг», Арчидоссо, Италия. 
14 Гуру Цеванг (1897-?) – лама монастыря Дзогчен. 
15 Тхубтен Чöкьи Дордже (1872-1935) – пятый Дзогчен Ринпоче. 
16 Это монастырь Дзогчен, Рудам Дзогчен Оргьен Самтен Чöлинг, основанный в 1685 г. Пема Ригдзином (1625-
1697) вблизи Рудам Кангтрö, одного из основным мест паломничества в восточном Тибете. Это крупнейший 
ньингмапинский монастырь в Кхаме. 
17 Тогден Шакья Шри (1853-1919), уроженец Кхама, учитель традиции Другпа Кагью. Его биография написана 
Катхогом Ситу Чöкьи Гьямцо и переведена с тибетского Элио Гуариско под названием «Тогден Шакья Шри – 
жизнь и освобождение тибетского йогина». 
18 Кхедруб Ригпадзин, известный также как Пхагчог Дордже; Смит считает его воплощением ума: см. «Among 
Tibetan Texts», 268. 
19 Шечен Гьялцаб Пема Намгьял (1871-1926). 
20 Шечен, основанный предположительно в 1734 г. в Кхаме вторым Шечен Рабчжамом (Zhe chen Rab ‘byams) 
Гьюрме Кÿнсанг Намгьялом (1713-?). Расположен на территории Дерге вблизи монастыря Дзогчен. 
21 Дилго в долине Денкхог, королевство Дерге. 
22 Рабсäл Дава, также известный как Дилго Кхьенце Таши Пäлджор (1910-1991) из монастыря Шечен, был одним 
из великих ньингмапинских учителей, сыгравшего решающую роль в сохранении учений тибетского буддизма 
после [китайской] оккупации Тибета. Шечен Гьялцаб Пема Намгьял признал его излучением ума Кхьенце Вангпо; 
также многие другие ламы признавали его воплощением (тулку) других учителей. Его биографию см. Ricard 
«Journey to Enlightenment», а также его автобиографию «Brilliant Moon». 
23 Школа кагью, основанная Кармапой Дÿсум Кхьенпой (1110-1193). 
24 Другпа Кагью – одна из восьми основных школ кагью, основана Цангпой Гьяре Еше Дордже (1161-1211). 
Школа названа по имени монастыря Намдруг, основанного им же, хотя главным монастырем школы стал Ралунг 
в Цанге. 
25 Кÿнсанг Дродÿл Дечен Дордже (1897-1946) из За Пäлме. 
26 Нангчен является частью Кхама и был одним из пяти малых независимых королевств восточного Тибета. Под-
робнее об этом регионе см. Karma Thinley, «Important Events and Places in the History of Nangchin, Kham, and East-
ern Tibet» и lDan ma ‘jam dbyangs «Khams stod lo rgyus». 



 13 

Поскольку качества Кхьенце Вангпо, великого существа, самого Маньджушрӣ вне всяких 
пределов ума, как можно ограничить танец его перерождений? Для совершенного принесения 
блага всем видам существ проявления Маньджушрӣ заполняют всю Вселенную, включая и 
этот мир, вне всяких сомнений. Поскольку качества Кхьенце самоочевидны и их проявления 
были признаны многими важными учителями всех школ, кто может сомневаться в них? 

Различные проявления, которые трудно даже сосчитать, не говоря уж о том, чтобы 
вспомнить все имена и звания, трудились на благо существ, продолжая деяния Кхьенце27. Нет 
необходимости долго говорить о них; упомяну лишь об одном из проявлений его просветлен-
ных деяний – Джамъянге Чöкьи Лодрö, рожденном в год мужской огненной обезьяны (1896)28, 
кто более чем кто-либо совершал деяния на благо существ. Ситу Пандит Чöкьи Гьямцо29 из 
монастыря Катхог30 принял его под свое руководство, поэтому он какое-то время жил в этой 
монашеской обители. Позднее он принял на себя заботу о резиденции Джамъянга Кхьенце 
Вангпо31 и стал его основным преемником по осуществлению деяний в этом мире, расширив 
свою активность на весь Тибет и Индию, даруя несравнимое благо существам и учению. 

И все же эту книгу я посвятил преимущественно жизнеописанию двух следующих друг 
за другом перерождений просветленного состояния тела, Джамъянга Чöкьи Вангпо и Джамъ-
янга Чöкьи Вангчуга. 
 
 

                                                 
27 О разных перерождениях Кхьенце Вангпо см. тж. Macdonald «Le Maṇḍala du Mañjuśrīmūlakalpa», 91-95; и Smith, 
«Among Tibetan Texts», 268-69. 
28 Другие источники указывают  годом рождения Джамъянга Чöкьи Лодрö 1893 г., год водяной змеи; см. Töndrub, 
«Masters of Meditation and Miracles», 269. Смит указывает годом его рождения 1896 г. в «Among Tibetan Texts», 
269. Краткое повествование его жизни см. Nyoshul Khenpo, «Marvelous Garland», 296-306. 
29 Чöкьи Гьямцо (1880-1925) – третий в линии перерождений Ситу Ринпоче из монастыря Катхог. Он был пле-
мянником Джамъянга Кхьенце Вангпо. См. Nyoshul Khenpo, «Marvelous Garland», 436-40, где указан 1923 г. как 
год смерти. 
30 Другой крупнейший монастырь в Кхаме – Катхог Дордже Ден – был основан в XII в. Дампой Деше (1122-1192). 
После периода упадка в 1665 г. Дÿдÿл Дордже (1615-1672) и Лонгсäл Ньингпо (1625-1692) основали новый мона-
стырь. 
31 Его переезд в Дзонгсар состоялся в 1909 г., см. Smith, «Among Tibetan Texts», 269. 



 14 

Глава 2 
Джамъянг Чöкьи Вангпо 
 
Место рождения Джамъянга Чöкьи Вангпо, воплощения тела, находилось в верхней час-

ти долины, напоминавшей священную скрытую землю1, и называлось Геог2, входя в террито-
рию округа Чангра3 района Дерге4 в восточном Тибете. 

Божество этого места было известно под именем Гöдранг и отождествлялось с белой ска-
лой в форме куриного яйца, окруженной густыми лесами. Среди семи местных семейств – 
больших, средних и малых – одно называлось Ярлха Цанг, и было оно ни бедным, ни богатым. 
Глава семейства Таши Гьялпо был учеником Кхьенце, Конгтрÿла5 и Чогьюра Лингпы6, так на-
зываемых трех Маньджушрӣ7. Он был мирским практиком Тантры и большим знатоком ри-
туалов, и о нем говорили, что уровень его достижения в практике и ее реализации был очень 
высоким. [Поэтому] его также называли Тогден Трагьял. 

Однажды он вместе со своей женой Лхамо Цо, тоже очень добродетельной женщиной, 
покинул дом с намерением отправиться в дальнее паломничество. Посетив главные святые 
места Ӱ и Цанга8, они дошли до Пемакö9, где они встретили необычного йогина – перерожде-
ние Гöдема10. От этого держателя знания они получили много учений и глубоких наставлений 
и оставались там несколько лет, занимаясь практикой. 

И однажды учитель сказал им: «Вы должны быстро вернуться домой, ибо скоро про-
изойдет нечто важное». Следуя совету ламы, они пустились в обратный путь. В этом путеше-
ствии у Лхамо Цо были чудесные вещие сны, и она забеременела. 

Они без труда дошли до своего дома в Геог, и не прошло и трех месяцев, как на заре че-
тырнадцатого дня первого месяца весны произошли удачные роды. Новорожденный мальчик 

                                                 
1 Тиб. «беюл»: в традиции тибетского буддизма места, скрытые и недоступные для большинства людей. Их от-
крывают благодаря пророчествам; они служат убежищем для буддийских практиков во времена особой опасно-
сти. 
2 Иногда произносится как «Геуг». 
3 Чангра находится в нескольких милях юго-западнее Дерге; здесь была летняя резиденция короля Дерге. 
4 Королевство Дерге было наиболее значительным среди малых независимых или полунезависимых государст-
венных образований в восточном Тибете. Его огромная территория достигала 30000 кв. миль по обе стороны Го-
лубой Реки (Янцзы), которую тибетцы называют Дричу. В настоящее время бóльшая часть его территории вклю-
чена в состав китайских провинций Сычуань и Сицзан (Тибетский автономный район). Предки короля Дерге тра-
диционно причислялись к ученикам Падмасамбхавы, перебравшимся в Кхам из центрального Тибета. Джамгöн 
Конгтрÿл в своем кратком генеалогическом очерке о королях Дерге пишет, что начало этой династии приходится 
на время жизни короля Таши Сенге, в пятнадцатом веке пригласившего Тхангтонга Гьялпо на строительство мо-
настыря Лхундрубтенг. Генеалогия короля [королей?] Дерге была написана в 1828 г. королем Цевангом Дордже 
Ригдзином. Эта работа была переведена под названием «A Genealogy of the Kings of Derge» и снабжена коммен-
тариями Колмаша. 
5 Джамгöн Конгтрÿл Лодрö Тхае (1813-1899). Недавно была переведена и опубликована интересная биография 
этой выдающейся личности, см. Kongtrul «Autobiography of Jamgön Kongtrul». 
6 Тертöн Чогьюр Дечен Шигпо Лингпа (1829-1870) – современник Кхьенце Вангпо и Конгтрÿла, сотрудничал с 
ними в деле возрождения тибетской буддийской традиции, известного как несектарное (римэ) движение. Его био-
графию см. Thobgyal, «The Life and Teachings of Chogyur Lingpa». 
7 Этих трех учителей многие тибетцы считали проявлениями бодхисаттвы Маньджушрӣ. 
8 Ӱ и Цанг – два крупных района, на которые разделен центральный Тибет. Столицей Ӱ является Лхаса, столицей 
Цанга – Шигацзе. 
9 Пема Кö – одно из самых известных и важных скрытых земель (тиб. «беюл»); см. гл. 2 прим. 1. Расположена в 
Конгпо в юго-восточном Тибете, открыта как место паломничества Ригдзином Дордже Тхогме (1746-1797), 
Чöлингом Карвангом Чиме Дордже (1763-?) и Гампопой Оргьеном Дродÿлом Лингпой (1757-?). 
10 Ригдзин Гöдем (1337-1408) – великий тертöн (открыватель сокровищ), основатель традиции Чжангтер, север-
ных терма, которые затем передавались преимущественно в монастыре Дордже Траг в центральном Тибете. См. 
гл. 2, прим. 1. Он обнаружил «ключ», позволивший ему открыть терма в Риво Трагцанге – отвесной скале в Цанге 
в нескольких милях от Зангзанга. Этот ключ находится сейчас в пещере Зангзанг Лхадраг, где в 1366 г. Ригдзин 
Гöдем открыл несколько сокровищ. К числу его основных терма относятся Кÿнсанг Гонгпа Сангтхäл из учения 
Дзогчен и Кагье Драгпо Рангджунг Рангшар. О традиции терма см. гл. 2, прим. 32. 



 15 

был вторым ребенком в семье, его старшую сестру звали Самдруб Дрöнма11, позднее у него 
появился еще один брат по имени Ринчен Даргье12, который был перерождением ламы мона-
стыря Дордже Траг. 

Во время рождения все жители деревни видели бесчисленные благоприятные знаки: вся 
местность была объята необычным светом, а вода в огромной медной кадке превратилась в 
молоко. 

В возрасте трех лет, находясь перед многими ламами и гостями дома, мальчик несколько 
раз наизусть и без запинки прочел текст Маньджушрӣнāмасангити13. Он непрестанно совер-
шал удивительные деяния и в поведении был настолько отличен от других детей, что вызывал 
всё большую веру и преданность у всех обитателей той местности, старых и молодых. По дос-
тижении определенного возраста Сакья Конгма14, Конгтрÿл, Лотер Вангпо15 и многие другие 
великие держатели тронов в монастырях признали его воплощением Джамъянга Кхьенце. 

В частности, Джамъянг Лотер Вангпо посылал своих учеников для тщательной проверки 
мальчика. Окончательно уверившись в том, что он обладаем качествами перерожденца, они 
омыли его благословленной водой16 и облекли в одеяния, подобающие его сану. Затем он был 
призван в Ласье Ритрö17, где Лотер Вангпо дал ему посвящение Цета Сунгдрел18 и нарек его 
именем Джамъянг Чöкьи Вангпо. 

В год огненной птицы (1897) он торжественно въехал в резиденцию своего предшествен-
ника – во дворец монастыря Таши Лхаце в Дзонгсаре19. По этому случаю высшие ламы всех 
школ собрались в Таши Лхаце и исполнили великий ритуал интронизации. Все это много раз 
рассказывала мне в детстве моя прабабушка по матери Лхамо Цо. 

В течение многих лет он получал глубокие посвящения, наставления и особые методы от 
Лотера Вангпо и дюжины других известных духовных учителей разных школ. Порой, когда он 
слушал и размышлял над учением, его скрытая потенциальность просыпалась, и он совершал 

                                                 
11 Самдруб Дрöнма, позднее ставшая матерью Чöкьи Вангчуга, последующего перевоплощения, была бабушкой 
автора. 
12 Монастырь Дордже Траг был основан в 1610 г. на северном берегу реки Цангпо Ригдзином Нгагги Вангпо 
(1580-1639), третьим в линии перерождений тертöна Гöдема. Здесь передается традиция Чжангтер, Северных 
терма, открывателем которых был Ригдзин Гöдем. См. гл. 2, прим. 10. 
13 «Джампелгьи цен янгдагпар джöпа» («Песнь имен Маньджушрӣ») – текст, состоящий из шестисот строк, [один 
из] основополагающих в традиции Ануттара-тантры, относится к литературному циклу Мāйāджāла. В буддий-
ском каноне находится в начале раздела Тантры (Toh. 360). Перевод см. Wayman, «Chanting the Names of Mañ-
juśrī». 
14 Сакья Гонгма – титул главы школы сакья, известного также как Сакья Трипа и Сакья Тридзин. Титул наследу-
ется от отца к сыну. Две ветви семейства Кхöн, представителей которых возводят на трон в Дрöлма Пходранг и 
Пхÿнцог Пходранг (см. гл. 1, прим. 17) в [монастыре] Сакья, поочередно принимают на себя управление школой. 
Один из сыновей главы семьи отвечает за продолжение линии потомков династии, а также за передачу духовных 
учений школы. Другой брат поддерживает традицию, принимая полное монашеское посвящение и придержива-
ясь безбрачия. Во время описываемых событий на трон был возведен представитель Дрöлма Пходранг Кÿнга 
Ньингпо Сампхел Норбу (1850-1899), возглавлявший школу с 1883 по 1899 гг. 
15 Джамъянг Лотер Вангпо, известный также как Нгорпа Пöнлоп Лотер Вангпо (1847-1914) – великий ученый 
сакьяпинский лама из монастыря Нгор (см. гл. 4, прим. 6), автор многочисленных трудов. Был учеником Кхьенце 
Вангпо и Джамгöна Конгтрÿла, а также Джу Мипхама Гьямцо. Благодаря его усилиям в начале 1900-х гг. в печат-
не Дерге впервые были напечатаны основополагающие тексты «Ламдрэ Лобше». Ранее они считались тайными и 
передавались только в рукописном виде. Подробнее об этом см. Stearns «Taking the Results as the Path», 3. Его 
биографию см. Bsam gtan blo gros «gSang bdag rdo rje ’dzin». 
16 Тиб. «трÿ»; очистительные омовения – ритуальные практики, распространенные в тибетской религии, исполь-
зуются для устранения препятствий, загрязнений и болезней. 
17 Ласье Ритрö – отшельническая обитель, где практиковал в ретрите Джамьянг Лотер Вангпо. Расположена на 
горе, возвышающейся над Дерге Гöнчен. 
18 Цета Сунгдрел – практика долгой жизни Гуру Амитаюса и Хаягривы, связанная с Тхангтонгом Гьялпо и рас-
пространенная в школе сакья. 
19 Таши Лхаце – название монастыря Дзонгсар. Дзонгсар был присоединен к школе сакья в 1275 г., когда Чöгьял 
Пхагпа (1235-1280) посетил его на обратном пути из Китая. В некоторых источниках утверждается, что изначаль-
но храм [монастыря] был основан в 746 г. бöнским ламой, после чего монастырь  последовательно переходил во 
владения школ ньингма и кадам. Краткую историю этого монастыря см. Blo gros phun tshogs «rDzong gsar bkra 
shis lha brtse’i lo rgyus». 



 16 

дела настолько чудесные, что все знавшие его, признавали, что это был воистину Джамъянг 
Кхьенце Вангпо. 

В возрасте двенадцати лет в 1904 г.20 он выразил желание отправиться в Рудам21 в мона-
стырь Дзогчен для получения и изучения учений, но некоторые сектантски настроенные лич-
ности препятствовали этому, а потому он отправился в Адзом Гар22. Там он получил от 
Дродÿла Паво23 глубокие сущностные наставления, включая передачу Чецÿн Ньингтхиг24. Для 
преодоления неблагоприятных обстоятельств того года25 Другдже26 неоднократно убеждал его 
углубиться в практику Пхагмэй Ньингтхиг27 в одном из мест затворничества его предыдущего 
воплощения. 

После возвращения в основную резиденцию он отправился в Пемашел Пхуг, Пещеру 
Хрустального Лотоса28, место затворничества Кхьенце Вангпо, где он занялся практикой дол-
гой жизни, но из-за многих препятствий не смог там долго находиться. Он внял настойчивым 
просьбам монахов и подчиненных, озабоченных экономическим положением монастыря, и 
предпринял ряд поездок для сбора подношений в обмен на молитвы и ритуалы. Он также был 
вынужден посетить несколько мест с жарким климатом, где ему приходилось быть месяцами, 
устраивая публичные посвящения и благословляя сельских жителей, принося им великое бла-
го и устанавливая бесчисленные духовные связи. Так его слава и активность значительно воз-
росли. 

Однажды во время медитации в пещере Вайрочаны29 в Сенгчен Намдраг30 он записал 
весь коренной текст терма Беро Тхугтхиг31, открытый им в состоянии просветленного ума32. В 
                                                 
20 В тот же год он получил «Lam ’bras slob bshad» от Джамъянга Лотера Вангпо; см. Bsam gtan blo gros «gSang 
bdag rdo rje ’dzin», 313. 
21 См. гл.1, прим. 25. 
22 Адзом Гар – резиденция Адзома Другпы в Дерге; в Кхаме она также известна как Таши Тунгкар Кхьил. 
23 Адзом Другпа Дродÿл Паво Дордже (1842-1924) учился вместе с величайшими учителями его времени, такими 
как Джамьянг Кхьенце Вангпо, Джамгöн Конгтрÿл, Пäлтрÿл Ринпоче, Пема Дÿдÿл (1816-1872) и многими други-
ми, и был одним из важнейших держателей линий учения Дзогчен. Он был признан перерождением великого 
ученого Пемы Карпо (1527-1592), представителя Другпа Кагью. 
24 Чецÿн Ньингтхиг – терма, открытое Джамъянгом Кхьенце Вангпо, содержит сущностные учения Дзогчен, пер-
воначально открытых Чецÿном Сенге Вангчугом, великим тертöном, жившим в одиннадцатом и двенадцатом 
веках. 
25 Тибетский календарь основан на цикле знаков-животных, которые в сочетании с пятью элементами образуют 
шестидесятилетний цикл; через шестьдесят лет та же самая комбинация животных и элементов повторяется с 
начала. Наступление года животного, совпадающего с животным года рождения, через каждые двенадцать лет 
считается негативным для человека с точки зрения астрологии. 
26 Другдже, т.е. Владыка другпа – титул, означающий, что Адзом Другпа был признан перерождением Пемы Кар-
по. Звание духовного главы («другчен») школы Другпа Кагью давалось тулку из линии перерождений, начавше-
ейся еще до Пемы Карпо с Цангпы Гьяре Еше Дордже (1161-1211), который считается основателем школы (см. 
гл. 10, прим. 3). Во время жизни Адзома Другпы (1842-1924) два других ламы – Джигме Мингьюр Вангьял (1823-
1883) и Джигме Мипхам Чöванг (1884-1930) последовательно сменяли друг друга в качестве главы школы. Их 
основная резиденция находилась в монастыре Сангнгаг Чöлинг, основанном Пемой Карпо. 
27 Пхагмэй Ньингтхиг – терма Кхьенце Вангпо, относится к практике Тāры. 
28 Эта пещера, называемая Маршö Дзамнанг Пемашел Пхуг или Мешö Пемашел Пхуг, расположена к юго-востоку 
от Дзонгсара на горе Терлунг Пемэй Шелри. Это место затворничества Кхьенце Вангпо связано с историей от-
крытия им и Чогьюром Лингпой нескольких терма. Одно из двадцати пяти важнейших святых мест в Кхаме и 
Амдо, знаменитое место паломничества, известное во всем Тибете. См. Düdjom Pinpoche, «The Nyingma School of 
Tibetan Buddhism», с. 845-46 и илл. 93. 
29 Ученик Гуру Ринпоче великий переводчик Вайрочана – один из важнейших учителей линий преемственности 
Дзогчен семдэ и лонгдэ. Он перевел на тибетский язык первые пять из восемнадцати изначальных текстов Дзог-
чен семдэ (семдэ чогье): Ригпэй Кхучжуг, Целчен Другпа, Кхьюнгчен Дингва, Дола Сержÿн и Минуб Гьялцен 
Намкхаче. Его биография, написанная Юдрой Ньингпо, переведена на английский язык под названием «The Great 
Image: The Life Story of Vairochana». 
30 Сенгчен Намдраг – пещера Вайрочаны на западном берегу реки Дричу (Янцзы) в месте, называемом Дзамтхог. 
31 Беро Тхугтхиг – одно из многочисленных «гонгтер» Чöкьи Вангпо, большинство из которых, как и терма после-
дующих перерождений, были утеряны в первые годы китайской оккупации. 
32 Тиб. «гонгтер» – учения, открытые реализованными учителями, называемыми «тертöнами» («открывателями 
сокровищ»), обнаруживающими их в состоянии просветленного ума. Сокровища (тиб. «терма») – учения, пред-
меты и священные вещества, спрятанные в древние времена преимущественно великим учителем Падмасамбха-



 17 

десятый день месяца он дал учение об этом глубоком сокровище Дзетрÿлу33, многим монахам 
и мирянам, сопровождающим его, дав им также развернутые посвящения, наставления и осо-
бые методы. Сам я также получил посвящение и все наставления из этого учения от Дзетрÿла 
Дечена Дордже, когда я был в Серджонге34. Тогда-то мне и рассказали обо всем этом. 

В возрасте пятнадцати лет он снова изъявил желание поехать в монастырь Дзогчен в Ру-
даме, и благодаря Пöнлопу Лотеру Вангпо ему это удалось. Он получил посвящения и настав-
ления от Дзогчена Ринпоче Тхубтена Чöкьи Дордже, его учеников и многих других великих 
учителей, которые были как учеными, так и реализованными практиками. Он был очень рад 
возможности остаться здесь, поскольку сильно желал как можно старательнее слушать и изу-
чать то, что получал. 

Во время его пребывания в Рудаме многие сектантски настроенные лица, порицающие 
его визит в ньингмапинский монастырь, постоянно порочили его имя злобными намеками. Го-
ворят, что их поведение причинило ему много зла, и он неожиданно заболел. Некоторые рас-
пространяли сомнительных слух о том, что дух-охранитель его главной резиденции поразил 
его. 

Все призывания и практики долгой жизни, посвященные ему, были тщетны. Через три 
дня на рассвете семнадцатого дня второго месяца года земли-обезьяны (18 апреля 1908 г.)35 он 
ушел в измерение дхармадхāту. В тот момент жители местности услышали многократный звон 
кимвалов, но не могли понять, откуда он разносился. Также видели снежинки, опадающие в 
форме цветов. 

В завещании, оставленном Чöкьи Вангпо в момент своей смерти Дзогчену Ринпоче Тхуб-
тену Чöкьи Дордже и своим ученикам, он подтверждал, что переродится и что его матерью 
будет его нынешняя сестра. После его ухода небывалая жара снизошла на окружающую мест-
ность, продержавшись более недели. Зацвели фруктовые деревья, взошли мириады разноцвет-
ных цветов, случились и иные чудеса. 

Возможность поведать о нескольких эпизодах жизни этого выдающегося перерождения 
появилась у меня благодаря великой доброте моего учителя Кхьенраба Чöкьи Öсера. 

Чöкьи Вангчуг составил жизнеописание Чöкьи Вангпо объемом более восьмидесяти 
страниц, разделив ее на пять глав, где описал его чистые видения. В частности, там повеству-
ется об открытии сокровищ36 его ума, а также о других необычайных событиях. 

Однажды мне посчастливилось прочесть это жизнеописание, но у меня не было времени 
хорошо изучить его, поэтому я не могу приводить его содержание здесь без должной уверен-
ности в своей памяти. 

                                                                                                                                                                     
вой и его учениками и впоследствии вновь открытые. К традиции терма относились учителя всех религиозных 
школ Тибета, но она особенно связана с школой ньингма и передачей ее учений, которые можно подразделить на 
учения, передаваемые устно и собранные в цикл «Ньингма Кама», и на учения терма. Эти две линии передачи 
называются «длинная линия устной передачи» («рингью кама») и «короткая линия сокровищ» («ньегью терма») 
соответственно. Учения терма классифицируют по-разному; достаточно упомянуть классификацию, где разли-
чаются сокровища, укрытые в земле («сатер»), и сокровища, вновь открытые в состоянии просветленного ума 
(«гонгтер»). Как говорилось выше, основоположником традиции терма в Тибете был Падмасамбхава, который, 
как гласит традиция, скрыл духовные сокровища в сотнях мест Тибета, Непала и Индии с целью сохранения уче-
ния для блага будущих поколений. Достоверность этой традиции неоднократно оспаривалась тибетскими и за-
падными учеными. Но факт остается фактом: данная традиция до сих пор является постоянным источником жи-
вого вдохновения в тибетской религиозной традиции, и ее представителями являются некоторые из наиболее вы-
дающихся деятелей в истории тибетского буддизма. Для более глубокого понимания этой традиции см. Düdjom 
Pinpoche «The Nyingma School of Tibetan Buddhism», 743-49. Анализ классификации терма и обсуждение вопроса 
их достоверности см. Doctor, «Tibetan Treasure Literature». Эта интересная работа также содержит перевод текста 
Джу Мипхама Ринпоче «gTer ston brtag pa chu dwangs nor bu zhes bya ba», в котором дан анализ критериев оценки 
достоверности терма. О традиции терма см. тж. Töndrub, «Hidden Teachings of Tibet». 
33 Дзетрÿл,  букв. «воплощение из Дзе», т.е. из Дзетаг Гöнпы, монастыря кагью в Дерге в восточном Тибете. Его 
полное имя было Дзетрÿл Дечен Дордже. 
34 Серджонг, сакьяпинский монастырь в Дерге в восточном Тибете. Шедра Серджонг Гöнпы была основана кхен-
по Джамгьялом. См. гл. 6, прим. 4. 
35 Смит в своей книге «Among Tibetan Texts», указывает год его смерти 1909 г. 
36 Тиб. «гонгтер», см. гл. 2, прим. 32. 



 18 

 
 
Глава 3 
 
Семейство Вамго Цанг 
 
 
Чöкьи Вангпо покинул этот мир совсем ненадолго – благодаря силе его призываний и 

намерения приносить пользу существам он сразу же переродился. Местом рождения его сле-
дующего воплощения Чöкьи Вангчуга была так же долина Геог в уезде Чангра1 в Дерге. Его 
семья была известна и упоминалась в многочисленных древних историях. Местные жители 
звали их Вамго Цанг, хотя во всем регионе Дерге они были известны под именем Нгона Цанг. 

Слово «ва» («dba’») – первый слог фамилии Вамго – происходит из местного диалекта и 
в книгах по древней истории переводится как «горбун». В первоначальном месте обитания се-
мейства в древние времена жили три человека – мужчина, женщина и их дочь, обитавшие там 
многие годы сами по себе, возделывая поля и держа стадо коз. 

Однажды девочка, которую звали Таши Цо, повела стадо на вершину горы пастись. Она 
дошла до белой скалы, похожей на яйцо, считавшейся местом обитания местного божества 
Гöдранг. Тут пошел мелкий дождь, и она укрылась в пещере под скалой, где и уснула вскоре. 

Во сне к ней как наяву пришел красивый юноша и, вступив с ним в связь, она испытала 
всевозможную радость и блаженство. В присутствии этого ощущения она проснулась. Спустя 
девять месяцев и десять дней девочка родила ребенка с необычайно сильным телом и чем-то 
вроде горба на шее. Ребенок вырос в мужчину огромного роста, и ему не было равных в силе. 

Он стал известен как Вамго, Божественный Сын. Говорят, что когда он строил свой дом, 
он поднимал на плечи огромные балки для кухни, которые обычный человек едва мог бы ох-
ватить руками, и нес их один без какого-либо усилия. А двенадцать балок поменьше он мог 
враз унести на плечах. Во многих других историях говорится о его выдающихся качествах и 
необычайной удали. 

Есть письменные свидетельства о временах правления потомков династии Лхасе Драла2 – 
властителей Нгÿлчу Тродзонга из замка Линг3 в Чангра, когда вооруженные монголы напали 
на владения Линга. Божественный Сын Вамго возглавил войска и изгнал монгольские орды из 
страны. Слава его разошлась по всему королевству, и он стал известен как Божественный 
Сын, Герой Тродзонга. В награду он получил в жены принцессу Тродзонга, Юдрöн Юну Чен-
му. 

Эта принцесса носила две длинные бирюзовые серьги, которых больше ни у кого не бы-
ло. Поэтому ее называли «бирюзовоухой» («нгоначен»), откуда и пошла фамилия Нгона Цанг. 

Божественный Сын в качестве награды также получил во владение всю долину Геог, и 
последующие королевские династии Дерге никогда не оспаривали это наследие. Среди потом-

                                                 
1 См. гл. 2, прим. 3. 
2 Лхасе Дралха, сын Линг Кесара, героя тибетского эпоса. 
3 Нгÿлчу Тродзонг – этот замок в округе Чангра был одной из резиденций царей Линг, прямых потомков Кесара. 
Линг оставался малым независимым королевством до начала семнадцатого века, когда он был присоединен к ко-
ролевству Дерге. 



 19 

ков доблестного Вамго были Чубур Ньима Гьялцэн, Нготöн Дордже Легдруб4 и иные ученые и 
сиддхи5. 

Кроме того, многие истории гласят, что с древних времен и по сей день среди потомков 
Вамго, у которых на коже были отметины, напоминающие тигровую накидку, многие были 
наделены большой физической силой, смелостью и мужеством. 

Мне посчастливилось несколько раз прочесть большую рукописную книгу об истории 
потомков Вамго, откуда я и почерпнул информацию для этой главы. 

                                                 
4 Чöгьял Намкхай Норбу говорил: «Чубур Ньима Гьялцен и Нготöн Дордже Легдруб, оба будучи предками семьи 
моей матери, были известными махāсиддхами, связанными с линией монастыря Катхог. Однако их монастырем 
был монастырь Эвам возле Дзамтхога в Чангра, не доезжая Царашаба, знаменитого места отшельничества, где 
долгое время жил мой дядя Тендзин. В том монастыре были огромные балки и колонны, совершенно такие же, 
как на кухне дома моей матери. Перед монастырем стояло двенадцать стӯп (тиб. «чöртен»), разрушенных во вре-
мя культурной революции, где находились останки Чубура Ньимы Гьялцена, Нготöна Дордже Легдруба и других 
великих учителей. Когда тела этих учителей были извлечены из-под развалин чöртенов, были найдены многочис-
ленные рингселы». 
5 Сиддхи (тиб. «grub thob») или махāсиддхи (тиб. «grub thob chen po») – в индийской буддийской и индуистской 
традициях реализованные практики, преодолевшие ограничения мирской реальности и обретшие сверхъестест-
венные способности (санскр. «сиддхи»). 



 20 

Глава 4 
 
Рождение Джамъянга Кхьенце Чöкьи Вангчуга 
 
 
Одним из потомков Вамго был Джамъянг Тринле. Он был высокообразован и глубоко 

предан буддийскому учению, что позволило ему стать личным секретарем короля Дерге. Се-
стра Джамъянга Кхьенце Чöкьи Вангпо Самдруб Дрöнма1 вышла замуж за этого представителя 
семьи Нгона. От их брака родилось семь сыновей и три дочери. Шестым ребенком после того, 
как у них родились четыре сына и одна дочь, был мальчик, пришедший в этот мир утром два-
дцать пятого дня первого месяца года земли-птицы (17 марта 1909)2 через один год и четыре 
дня после смерти Джамъянга Чöкьи Вангпо. Рождение произошло точно во время, предска-
занное братом матери, высшим воплощением. 

И многие ламы и монахи, практиковавшие тогда новогодние ритуалы, видели во сне, как 
в доме, где родился ребенок, сияло солнце, а также иные чудесные сновидения. Многие люди 
в той местности говорили о появлении чрезвычайно благоприятных знаков: ручья, в котором 
текло молоко, дома, окруженного радугой, а в течение трех дней после рождения десятки во-
рон, слетаясь над домом Вамго, каркали так громко, что их было слышно повсюду. Соседи го-
ворили с полной уверенностью: «Вот такие чудесные знаки проявились при рождении сына 
Самдрöн, сестры Кхьенце – ребенок наверняка должен быть воплощением». 

Когда ребенку было полтора года, в дом Вамго явилась группа лам и монахов, посланных 
Дзогченом Ринпоче Чöкьи Дордже для поиска воплощения предыдущего Кхьенце в соответст-
вии с его собственным предсказанием. Несколько недель они проводили ритуалы, окропляя 
дитя благословленной водой и окуривая его очистительным дымом3. Наконец, после тщатель-
ной проверки ребенка они поднесли ему монашеские одеяния, несколько вещей и три символа 
просветленного состояния тела, речи и ума Будды4. 

В те дни трое монахов из резиденции Чöкьи Вангпо в Дзонгсаре радостно прибыли в дом 
Вамго в поисках воплощения, следуя указаниям в завещании и желая их проверить. И с того 
момента слух о том, что воплощение предыдущего Джамгöна появилось при обстоятельствах, 
указанных в завещании, распространился повсюду, среди простых людей и тех, о ком уже го-
ворилось. 

Когда ребенку исполнилось три года, Джамгöн Лотер Вангпо и великие ламы монасты-
рей Сакья5 и Нгор6 жаловали ему имя официально признанного воплощения, поднеся ему 
стӯпу, книгу и статую в качестве символов тела, речи и ума просветленных. Катхог Ситу 
Чöкьи Гьямцо и несколько важных лам монастыря Дзогчен и других монастырей также под-
несли ему три символа и признали его высшим воплощением. 

В 1913 г.7 в возрасти пяти лет он был приглашен в Дзонгсар Таши Лхаце, главную рези-
денцию предыдущего Кхьенце, где был возведен на трон. По этому случаю учителя и благо-
творители буддийского учения в Дерге, различные знаменитые ламы из Сакья и Нгор, иные, 

                                                 
1 Самдруб Дрöнма; см. гл. 2, прим. 11. 
2 Эта дата не соответствует датам, указанным в других авторитетных источниках. Смит в своей книге «Among 
Tibetan Texts» годом его рождения называет 1910 г. – год железной собаки. По личным воспоминаниям автора 
его дядя считал годом своего рождения год земли-птицы (1909). 
3 Дым, образующийся при сжигании различных ароматических растений, используется как подношение божест-
вам и как очищение. 
4 Им соответствуют три символа: чöртен (санскр. «стӯпа») или, как вариант, ваджра и колокольчик, книга и ста-
туя Будды. 
5 См. гл. 9, прим. 26. 
6  Монастырь Нгор к югу от Шигацзе, основан в 1429 г. Кÿнгой Сангпо (1382-1456). В нем была выработана об-
щая система обучения в школе сакья. 
7 По тибетской системе возраст человека исчисляется с учетом того, что при рождении человеку уже исполняется 
один год. Так, если годом рождения Чöкьи Вангчуга принят 1909 г., то в 1913 г. ему исполнилось пять лет в соот-
ветствии с тибетской системой расчета. 



 21 

представители традиций кагью и ньингма, а также большое число людей со всей области со-
брались на церемонию коронации, сопровождаемую самыми благоприятными знаками. 

 
 
Глава 5 
 
Первые учебные занятия и духовные отшельничества 
 
 
С того времени в течение более десяти лет Чöкьи Вангчуг учился читать и писать, изучал 

все предметы, полезные и необходимые области знаний1 под руководством строгого учителя. 
В раннем возрасте он общался с Джамгöном Лотером Вангпо, Кхенченом Самтеном Лодрö, 
владыкой дхармы Чöкьи Ньимой2 и многими другими великими учителями, от которых он по-
лучил множество глубоких учений без различия школ. От Ситу Чöкьи Гьямцо он получил 
главным образом Лонгсäл Дордже Ньингпо3 и другие глубокие посвящения и разъяснения. От 
него же он получил обеты послушника4. 

Катхог Ситу Ринпоче оказывал широкую поддержку монастырю [Дзонгсар], пребываю-
щему в упадке из-за преждевременной кончины Чöкьи Вангпо. Ситу Ринпоче был племянни-
ком и учеником Джамъянга Кхьенце Вангпо, и чувствуя свою ответственность за резиденцию 
учителя, он послал великого Джамъянга Чöкьи Лодрö – воплощение его активности – принять 
на себя заботы о Таши Лхаце в 1909 г. 

С того момента Чöкьи Лодрö с неослабным рвением и ответственностью посвятил себя 
заботам о монашеской обители, с беспримерной щедростью духа помогая молодому перерож-
денцу. Постоянно путешествуя на север и юг, давая учения по всем уделам Дерге, он способ-
ствовал улучшению экономической ситуации монастыря, вернув ему былое богатство и вели-
колепие. Много раз он помогал Чöкьи Вангчугу получать глубокие учения, разъяснения и по-
священия от разных великих учителей, не делая различий в школах. Также он сам усердно пе-
редавал молодому тулку учения, разъяснения и посвящения Новых Сокровищ5 трех проявле-
ний Маньджушрӣ6. 

В год водяной собаки (1922) в возрасте тринадцати лет Чöкьи Вангчуг совершил путеше-
ствие в Адзом Гар, где он пребывал более года и семи месяцев у Адзома Другпы Паво Дордже, 
который с великой щедростью, как наливают кувшин до самых краев, дал ему полную устную 
передачу (лунг), разъяснения и посвящения новых терма предыдущего Кхьенце Вангпо, а так-
же Лонгчен Ньингтхиг7. 

                                                 
1 Тибетский учебный план, следуя модели великих буддийских монастырей Индии, включал в себя пять главных 
и пять второстепенных наук или областей знания. Пять главных наук: внутренняя наука, т.е. буддизм (тиб. «nang 
rig pa», санскр. «адхьāтмавидья»); логика (тиб. «gtan tshigs rig pa», санскр. «хетӯвидья»); грамматика (тиб. «sgra 
rig pa», санскр. «шабдавидья»); медицина (тиб. «gso ba rig pa», санскр. «чикитсāвидья»); искусство и ремесла 
(тиб. «bzo ba rig pa», санскр. «кармастханāвидья»). Пять второстепенных наук: поэзия (тиб. «snyan ngag», санскр. 
«кāвья»), метрика, или просодия (тиб. «sdeb sbyor», санскр. «чхандас»), лексикография, или синонимия (тиб. 
«mngon brjod», санскр. «абхидхāна»), драма (тиб. «zlos gar», санскр. «нāтака») и астрология (тиб. «rtsis», санскр. 
«ганита»). 
2 Трагри Чöдже Джамъянг Чöкьи Ньима был сводным братом Дампы Ринпоче со стороны отца (см. гл. 9, 
прим. 30), став его учителем. Он был учеником Лотера Вангпо. 
3 Лонгсäл Дордже Ньингпо – терма, открытое Лонгсäлом Ньингпо (1625-1692). Этот великий тертöн, ученик 
Дÿдÿла Дордже (1615-1672) поселился в монастыре Катхог в Кхаме, где его учения передаются и по сей день. 
4 Рабджунг гецÿл: объяснение различных видов обетов в буддийской традиции см. Kongtrul, «Buddhist Ethics», 
Panchen and Gyalpo, «Perfect Conduct». 
5 Тиб. «терсар». Название «новые сокровища» обычно относится к терма, открытым в эпоху Тердага Лингпы и 
позднее, в отличие от «старых сокровищ» (тиб. «терньинг»), открытых в предыдущие эпохи. К этим терма в пер-
вую очередь относятся сокровища, открытые Кхьенце Вангпо, Конгтрÿлом и Чогьюром Лингпой. 
6 Кхьенце Вангпо, Конгтрÿл и Чогьюр Лингпа – см. гл. 1, прим. 10 и гл. 2. прим. 5. 
7 Лонгчен Ньинги Тхигле – цикл учений, вновь открытых как сокровища ума (гонгтер) Ригдзином Джигме Лин-
гпой. 



 22 

В 1924 г. в возрасте пятнадцати лет Чöкьи Вангчуг получил от Чöкьи Лодрö согласие на 
проведение им трехлетнего ретрита в Хрустальной пещере, где практиковал первый Кхьенце. 
Вдохновившись возможностью следовать примеру всеведущего Джигме Лингпы8, он подвер-
гал себя несчетным аскезам и практиковал стадии порождения и завершения тантрической ме-
дитации. Во время ретрита ему пять раз в чистом видении являлся Гуру Падмасамбхава9, от 
которого он получил необыкновенные сущностные учения, главным среди которых было чис-
тое видение10 учения Гуру Тхугтхиг11 – Сущность Ума Гуру. 

По завершении трех лет в ретрите он вернулся в свою обитель и при встрече со старшим 
перерождением Чöкьи Лодрö сказал ему: «Теперь позволь мне вернуться в ретрит еще на три 
года». На этот раз старший тулку ответил: «Сейчас ты вырос, и пришло время тебе принять 
заботы о монастыре. Я же возвращаюсь к себе». 

Однако Чöкьи Вангчуг с таким упорством умолял его остаться и разрешить ему уйти в 
еще один ретрит, что в конце концов старший лама уступил. 

                                                 
8 Ригдзин Джигме Лингпа (1730-1798) – автор основополагающих текстов учения Дзогчен, открывший Лонгчен 
Ньингтхиг – цикл учений, открытых вновь как сокровище ума (гонгтер). 
9 Учитель, принесший тантрический буддизм в Тибет в восьмом веке. Тибетцы считают его вторым Буддой. 
10 Тиб. «тагнанг» – учения, полученные реализованными учителями через видения. 
11 Guru’i thugs thig – цикл учений, связанный с Падмасамбхавой. 



 23 

Глава 6 
 
Отказ от монастыря Дзонгсар 
 
 
В 1929 г. почти через два года после начала его второго ретрита Чöкьи Вангчуг получил 

весть от Чöкьи Лодрö, старшего перерождения, о том, что тот желает вернуться в Катхог. 
Чöкьи Вангчуг немедля прервал ретрит и вернулся в свою резиденцию для встречи с ним. 

Чтобы лучше понять мотивы решения Чöкьи Лодрö, который устал и настаивал на воз-
вращении в Катхог, ему пришлось узнать о непрерывной борьбе в стенах обители между 
управляющим Чöкьи Лодрö Шинкьонгом1 и его собственным управляющим Нгадрагом2. 

Сами эти два учителя были совершенно свободны от конфликтных точек зрения, и со-
вершенно невероятно, что на них могли воздействовать чьи-то споры. И они понимали, что их 
управляющие находились под влиянием духов гьялгонг3, толкающих к нарушению самай. Оба 
воплощения сошлись на том, что дальнейшее их совместное пребывание в одной обители мо-
жет стать для их подчиненных, связанных самайей, источником конфликтов столь великих, 
что и их духовная связь друг с другом будет нарушена. 

Хотя между двумя ламами не было никакой возможности раскола, в дело пришлось вме-
шаться великому кхенпо Джамгьялу4 и Чагö Тобдену5, чтобы уладить разногласия и способст-
вовать соглашению между двумя управляющими. 
                                                 
1 Шинкьонг – управляющий, которого Чöкьи Лодрö привел с собой в Дзонгсар из Катхога. Начал междоусобицу с 
Нгадрагом, управляющим Чöкьи Вангчуга, который был из той же местности. Управляющий Церинг Пäлджор 
(1909-1999), впоследствии сменивший Шингкьонга, прибыл в Дзонгсар около 1925 г. в возрасте семнадцати лет. 
2 Нгадраг был родом из Траяба. Как и члены семьи Чöкьи Вангчуга, он желал улучшения экономического поло-
жения и повышения авторитета ладранга своего ламы и враждовал с фракцией, желающих выдворения Чöкьи 
Вангчуга из Дзонгсара. Чöкьи Вангчуг окончательно отдалился от него в 1945 г. 
3 Класс злых духов, провоцирующих конфликты в духовных общинах, подстрекая практиков нарушать самайи – 
священные обязательства, принятые в момент получения тантрического посвящения. Нарушение этих обетов 
влечет за собой вмешательство других злых сил, называемых по-тибетски «гьялгонг дамси». 
4 Джамгьял – сокращение имени Джамьянга Гьялцена (1870-1940), великого сакьяпинского ламы, выполнявшего 
обязанности кхенпо в шедре Дзонгсар Кхамдже где-то в течение года в 1929-1930 гг. (см. илл. на с. 23). Кхьенце 
Чöкьи Вангчуг был одним из его главных учеников. В 1931 г. спустя два года после отречения от его резиденции, 
Чöкьи Вангчуг получил от него передачу Ламдрэ Лобше в отшельнической обители Гагу на горе дальнего края 
долины Дзонгсар (см илл. на с.27). Подробнее об этом см. краткую биографию, написанную Дежунгом Ринпоче 
«rJe btsun bla ma ’jam dbyangs», с. 181-224. О нем самом см. тж. Jackson, «A Saint in Seattle», 55-60. 
5 Чагö Тобден (1898-1960) из рода Чагö Цанг. Его дед Пема Ледруб был удостоен титула «ньерчен» от короля 
Дерге Джигме Тхагпэй Дордже (1840-1896) за заслуги на войне против Гöнпо Намгьяла из Нгаронга. В иерархии 
королевского правительства ньерчен занимал место сразу за королем, обладая достоинством регента (гьялцаб) и 
управляющего (чагдзö). Функции ньерчена и чагдзö соответствовали функциям королевского министра. Таши 
Намгьял, сын Пемы Ледруба, наследовал титул своего отца. Когда Аджа и Паба, сыновья короля Дордже Сенге, 
соперничали друг с другом за трон, Таши Намгьял принял сторону Пабы, за что был отравлен одним из привер-
женцев противоположной стороны. В то время Чагö Тобдену было десять лет. Он последовал за своей матерью в 
изгнание в Лхасу и вместе с братом Ценамом посещал школу, в которую ходили дети знатных родителей, где он 
завел важные для себя знакомства. Благодаря одному из таких знакомств в 1929 г., вернувшись на свою родную 
землю после завоевания Дерге центральным Тибетом, он был удостоен поста ньерчена. Так Чагö, которому тогда 
было двадцать три года, начал свою политическую карьеру, достигнув положения одного из главных действую-
щих лиц в исторических событиях, охвативших страну в первую половину двадцатого века. 

Обладая сильным характером и выдающейся харизмой, он, пожалуй, с большей ясностью, чем многие его со-
отечественники, постиг неизбежность небывалых перемен, возникающих на горизонте, и какое-то время продви-
гал идею автономности Кхама, периодически используя явно противоречивую политическую тактику. События 
его жизни были настолько неоднозначными, что даже его тибетские соратники говорили о нем совершенно раз-
ные вещи, что было, пожалуй, отражением противоположных взглядов фракций, соперничающих друг с другом в 
этот исторический период. 

Поначалу Чагö примыкал к китайским националистам, собиравшимся назначить его главой провинции, в ко-
торую они хотели объединить восточные регионы Тибета. Когда эти силы были побеждены в битве с коммуни-
стами, он переметнулся на сторону последних. В 1936 г. он на стороне ньингмапинского ламы из монастыря Ри-
воче Гарва Ламой (mGar ba bla ma; кит. Nuola Hutuketu) участвовал в походе против Красной Армии, возглавляе-
мой Жан Гуотао и Жу Де. Чöгьял Намкхай Норбу рассказывал, что во время того наступления была такая жесто-



 24 

И они решили, что Чöкьи Лодрö останется там, где и был, а Чöкьи Вангчуг переедет в 
другой дворец в монастыре Дерге Гöнчен6, и что они разделят между собой часть священных 
предметов и реликвий, принадлежавших предыдущему воплощению.  

Оба тулку сохранили чистоту духа. Младший вернулся к своей практике в ретрите, окон-
чательно отвергнув идею строительства новой резиденции. Теперь его управляющий, отец и 
другие желавшие иметь дворец при резиденции готовились к переезду в столицу Дерге. 

Пока молодой тулку практиковал в пещере Пемашел7, некто, чья личность не была уста-
новлена, подложил яд ему в еду, подвергнув его жизнь серьезной опасности. Чöкьи Лодрö 
бросился к нему на помощь, дал лекарство, провел ритуалы долгой жизни и тем самым смог 
спасти его. После этого случая Чöкьи Вангчуг был вынужден переехать в столицу Дерге, где 
он устроил временную резиденцию в центральной части монастыря Дерге Гöнчен, в большой 
и красивой спальне старого настоятеля Самтена Лодрö8. Он оставался там в течение семи ме-
сяцев, пока его здоровье не улучшилось, а после полного выздоровления он сразу же отпра-
вился в Макхог Трагра9 для встречи с шабдрунгом10, от которого он поучил разные глубокие 
учения. 
                                                                                                                                                                     
кая битва возле озера Мурицо, что воды озера покраснели от крови убитых китайских солдат. Попав в засаду, 
Чагö получил ранение от взрыва гранаты, был взят в плен и отправлен в Ганзе, где ему был оказан медицинский 
уход и лечение. Так у него появилась возможность познакомиться с лидерами высшего эшелона коммунистов, 
включая того же Жу Де, с которым он установил отношения взаимного уважения. Когда Красная Армия учредила 
китайско-советское правительство в Боба Ганзе, он занял в нем пост министра военных дел. Спустя несколько 
лет, когда китайские войска атаковали Чамдо, Чагö отвечал за подвоз провианта войскам на их пути от Ганзе к 
Дерге. С 1950 г. по 1960 г., год его смерти, он занимал важные должности в коммунистическом правительстве. 

По словам Бапы Пхÿнцога Вангьяла, который в начале 1940-х гг. много раз с ним встречался и дискутировал, 
Чагö был противником идей единства различных тибетских этнических групп в составе Великого Тибета, считая 
кхампов независимой этнической группой (см. Goldstein и др., «A Tibetan Revolutionary», 53-55, 138). Но с годами 
его мысли явно эволюционировали: так, четырнадцатый Далай-Лама, который в 1955 г. возвращался из Китая и 
провел два или три дня в доме Чагö, упоминал в интервью с Мэлвином С. Голдштейном («A History of Modern 
Tibet», т.2, с.529), что тогда Чагö говорил с ним о необходимости независимого Тибета, объединяющего все этни-
ческие группы. 

Чöгьял Намкхай Норбу, которому в молодости доводилось проводить с ним время, вспоминает о нем как о 
человеке во всех смыслах неординарном: 

«Чагö был важной политической фигурой, но в то же время был человеком с необычными духовными каче-
ствами – практиком, хорошо знавшим учение Дзогчен. В период между 1953 и 1955 гг., когда мне временами 
приходилось жить в Тациендо, каждое воскресенье я приходил повидаться с ним, и мы вместе обедали. Каждый 
раз он приносил из своего кабинета «Дзö Дÿн» Лонгченпы, и мы много времени проводили вместе, читая тексты. 
Несмотря на мой юный возраст и мой довольно интеллектуальный подход в то время, он старался объяснить мне 
их глубокое значение. Каждое утро он долгое время проводил в молчании, погрузившись в себя, так что люди 
думали, что он размышляет о своих деловых предприятиях или политических стратегиях, но мне кажется куда 
более вероятным, что он практиковал созерцание». 

О его жизни см. тж. Peng Wenbin «Khampa Self-rule Movements», 57-84, n222, n226; Sperling, «The Red Army’s 
First Encounter with Tibet»; bSam gtan «Bya rgod stobs ldan skyes»; Blo gros phun tshogs и др. «sDe dge’i lo rgyus», 
185-204, где можно найти подробное описание событий его жизни и историю его семьи. 
6 Этот знаменитый монастырь школы сакья, известный всем как Дерге Гöнчен, был основан в 1448 г. Тхангтонгом 
Гьялпо (1361-1464) по инициативе тогдашнего короля Дерге Таши Сенге, пославшего тому приглашение. Мона-
стырь, называвшийся тогда Лхÿндрубтенг, был сердцем столицы Дерге, а также его политическим и религиозным 
центром. Там же находилась резиденция короля. Историю пребывания Чöкьи Вангчуга в Дерге Гöнчен см. Jack-
son, «A Saint in Seattle», n225. В этом рассказе, являющемся единственным достоверным источником о событиях, 
связанных с отдалением Чöкьи Вангчуга от Дзонгсара, упоминается о враждебности к нему со стороны управ-
ляющего Чöкьи Лодрö. 
7 См. гл. 2, прим. 28. 
8 Самтен Лодрö (1868-1931) – один из наиболее эрудированных сакьяпинских лам своего времени, принадлежав-
ший к традиции Нгорпа. Он был учеником Лотера Вангпо и обменялся многими учениями с Джамъянгом Кхьенце 
Чöкьи Лодрö. Его биография, написанная Джамъянгом Кхьенце Чöкьи Лодрö, называется «mKhan chen rdo rje 
’chang ngag dbang bsam gtan blo gros kyi rnam par thar pa bkra shis ’dod ’jo.» См. тж. Jackson, «A Saint in Seattle», 60, 
n224, n248 и Jackson, «The ‘Bhutan Abbot’ of Ngor». 
9 Макхог – долина, лежащая за Галингтенгом. Трагра – название места для уединенных практик высоко в горах 
над долиной Макхог. 
10 Шабдрунг – титул, получаемый претендентами на должность настоятеля монастыря Нгор. Этот учитель по 
имени Таши Гьямцо находился в затворничестве в Трагра много лет и стал очень известен. 



 25 

И вновь оставив свою новую резиденцию Дерге Гöнчен, он отправился в монастырь 
Дзогчен в Рудаме и в отшельническую обитель Гьяво11, где получил глубокие учения от Кÿнги 
Пäлдена12 и других учителей. В частности, он последовал за всеведущим Женгой Ринпоче13 в 
место затворничества Непху14 и в другие места, где получил от него Тринадцать великих писа-
ний15 и цикл учений махāйоги Гьютрÿл16, который затем изучал много лет. 

Он получил посвящения, разъяснения и особые методы глубоких наставлений устной 
традиции древних17. Свободный от всяких сомнений, он на деле реализовал сущностные мо-
менты практики. Более того, он получил от многих реализованных мудрецов бесчисленное ко-
личество наставлений и глубоких сущностных методов и сам стал великой тайной сокровищ-
ницей учений устной традиции и терма18 как древней так и новой традиции19 вне всяких огра-
ничений школ. 

 

                                                 
11 Место затворничества возле Галинга. 
12 Кÿнга Пäлден (1878-1950) – изначально принадлежал традиции сакьяпа, был учеником Дза Пäлтрÿла (1808-
1887) и его ученика Оргьена Тендзина Норбу (1827-1888), Мипхама Ринпоче (1846-1912) и Адзома Другпы (1842-
1924). Большую часть своей жизни провел в ретрите. См Намкхай Норбу, предисловие к «Самоосвобождению 
через видение с обнаженной осознанностью» (Self-Liberation through Seeing with Naked Awareness), гл. 9. Краткую 
биографию см. тж. Nyoshul Khenpo, «A Marvelous Garland», 487-88. В этой биографии Ньошÿл Кхенпо пишет, что 
Дзонгсара Кхьенце также следует считать одним из главных учеников Кÿнги Пäлдена. В примечании, автором 
которого, вероятно, является Ричард Барон – переводчик и наборщик текста, указывается, что под упомянутым 
Дзонгсаром Кхьенце следует подразумевать Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö. Этот учитель упомянут в Dilgo 
Khyentse, «Brilliant Moon», 29, 48. 
13 Женга Ринпоче: Женпхен Чöкьи Нангва (1871-1927) родом из Дзачуки, восточнотибетского района, населенно-
го кочевниками. Был учеником Оргьена Тендзина Норбу (1827-1888), одного из главных учеников Пäлтрÿла Рин-
поче. Стал кхенпо монастыря Дзогчен. Он считался одним из величайших ученых и реализованных практиков 
своего времени, составил различные труды и комментарии, среди которых упомянем «’Dul bam do rtsa ba zhes bya 
ba’i mchan ’drel», «mGon pa mdzod kyi mchan ’grel zhes bya’i me long» и «gZhung chen bcu gsum», см. гл. 6, 
прим. 15. Ньошÿл Кхенпо в своей книге «A Marvelous Garland», 496 пишет, что Женга Ринпоче был известен тем, 
что передавал основополагающие учения Дзогчена людям, не закончившим предварительные практики. 
14 Другое важное место затворничества возле Галинга. 
15 Жунгчен Чусум – тринадцать основополагающих текстов по индийской буддийской доктрине, включенных в 
основной учебный план философских шедр школ ньингма и сакья. Кхенпо Женга (см. прим. 13 выше) составил 
комментарии, основанных непосредственно на индийских источниках: 
– «Пратимокшасӯтра», приписываемая Будде Шāкьямуни; 
– «Винаясӯтра», приписываемая Гунапрабхе; 
– «Абхидхармасамуччая», приписываемая Асанге; 
– «Абхидхармакоша», приписываемая Васубандху; 
– «Мӯламадхьямакāрикā», приписываемая Нāгāрджуне; 
– «Мадхьямакāватāра», приписываемая Чандракӣрти; 
– «Чатухшатакашāстра», приписываемая Āрьядеве; 
– «Бодхисаттачарьяватāра», приписываемая Шāнтидеве; 
– «Абхисамаяланкāра», приписываемая Асанге; 
– «Махāянасӯтрāланкāра», приписываемая Асанге; 
– «Мадхьянтавибханга», приписываемая Асанге; 
– «Дхармадхарматāвибханга», приписываемая Асанге; 
– «Махāяноттаратантра», приписываемая Асанге; 
16 Гьютрÿл Кор – цикл основополагающих текстов махāйоги, главным из которых является «Гухьягарбха». 
17 См. гл. 2, прим. 32. 
18 См. гл. 2, прим. 33. 
19 См. гл. 1, прим. 16. 



 26 

Глава 7 
 
Дерге Гöнчен 
 
 
На тридцатом году своей жизни в конце года земли-тигра (1939) Чöкьи Вангчуг вернулся 

в свою резиденцию Дерге Гöнчен и оставался в строгом затворничестве более года. В то время 
он пригласил Джамгьяла Ринпоче1 передать ему многие учения. Несколько раз ему доводи-
лось давать учения, преимущественно десяти китайцам, принятым им в ученики. Также он дал 
великому дхармарāдже Дерге Цевангу Дÿдÿлу2, его министрам и служащим глубокие настав-
ления, преимущественно из высшего цикла Чецÿн Ньингтхиг3. 

Великие ламы и перерожденцы монастыря, держатели линий учения на деле помогали  
ему приобретать и содержать монастырское имущество, а также учредить резиденцию ламы4, 
что было весомой поддержкой. Основным источником власти и богатства монастырей и рези-
денций лам была активность учителей, поэтому ламы и перерожденцы большей и меньшей 
важности ездили по округе, собирая подношения от верующих, каждый по мере своих способ-
ностей. Если активность учителей ширилась, соответственно росли влияние монастыря и ре-
зиденции ламы; если же, напротив, экономическое положение учреждения слабло, авторитет 
охранителей учения также ставился под сомнение. 

Достигнув возраста двадцати лет, ламы и перерожденцы завершали все монашеские по-
священия и посвящали себя такого рода деятельности с целью поддержания монастыря и уче-
ния. Создавалось впечатление, что некоторые великие ламы, взойдя на трон в своих монасты-
рях, до конца своей жизни не занимались ничем, кроме сбора пожертвований. 

С самого раннего детства Кхьенце Чöкьи Вангчуг не имел иного желания помимо того, 
чтобы посвятить себя духовной жизни, и хотя ему было уже тридцать лет, он до сих пор толь-
ко лишь слушал, изучал и практиковал учения. Его управляющий и отец хотели расширить 
резиденцию, но из-за отсутствия взаимопонимания с ним они столкнулись в своем деле с мно-
гими препятствиями. 

В любом случае, благодаря беспримерному покровительству короля Дерге, личность ве-
ликого ламы Чöкьи Вангчуга и сама его резиденция приобрели большую значимость. Ламы и 
монахи Гöнчена были убеждены, что постоянное его присутствие здесь будет прямо способст-
вовать развитию монастыря и резиденции ламы. Но в глубине своего существа Чöкьи Вангчуг 
уже отрекся от монастыря и резиденции, приняв образ жизни простого буддийского практика. 
Многим ламам и монахам это не нравилось. 

Когда служащие монастыря стали настойчиво просить его ехать на север и юг королевст-
ва Дерге давать учение и собирать подношения, он очень расстроился, а его желание покинуть 
дворец Гöнчена и отправиться в отшельническую обитель еще более возросло. Но, уступив 
настойчивой просьбе короля Дерге, он остался, несмотря на то, что гьялпо Шугден5, которому 

                                                 
1 Джамгьял Ринпоче – см. гл. 6, прим. 4. 
2 Цеванг Дÿдÿл (1916-1942) – сын короля Дордже Сенге, также известного как Аджа (1865-1919), и его второй 
жены. Был признан эманацией Мипхама Намгьяла Гьямцо пятым Дзогчен Ринпоче, Тхубтеном Чöкьи Дордже. См. 
Dezhung Rinpoche, «Chos ldan sa skyong rgyal» и Blos gros phun tshogs и др., «sDe dge’i lo rgyus», 86-90. 
3 Тиб. lCe btsun snying thig, см. гл. 2, прим. 24. 
4 Слово «ладранг», букв. «дворец ламы», осзначает место проживания и резиденцию воплощенного ламы. В дей-
ствительности ладранг был учреждением, управляющим активами ламы и представляющим собой центр и основу 
его политической и экономической власти. После смерти ламы ладранг переходил в наследие его перевоплоще-
нию, и таким образом его организационная структура, наследное хозяйство и система политических отношений 
передавались из поколения в поколение. Управляющий (чагдзö) отвечал за управление ладрангом и тем самым 
имел фактическую власть во всех практических вопросах. «Чтобы понять характер ламы, достаточно узнать 
взгляды его управляющего. Во многих случаях управляющий от имени ламы принимал решения фактически во 
всех светских и политических вопросах», см. Goldstein, «History of Modern Tibet», т.1, 35-36, где автор сравнивает 
ладранг с корпорацией. 
5 Злой дух, изначально известный под именем Дöлгьял, т.е. «гьялпо из Дöл», от названия места в южном Тибете, с 
которым он был связан. Его культ практиковался в основном в школах гелуг и сакья. Этот культ в определенной 



 27 

поклонялись в храме гьялпо6 в монастырской зоне сибгöн7, начал беспокоить его, пользуясь 
благоприятными обстоятельствами8. Так Чöкьи Вангчуг большую часть времени проводил в 
затворе в Лхÿндрубтенге, практикуя и время от времени давая учения нескольким китайским и 
тибетским ученикам, а также королю и его министрам. 

                                                                                                                                                                     
мере присутствовал в школе гелуг до совсем недавних времен, а попытки ограничить его предпринимались еще 
во времена пятого Далай-Ламы. Но его обширное распространение внутри этой школы началось со второй поло-
вины девятнадцатого века благодаря усилиям Пабонгки (1878-1941). Эта секта широко известна извращением 
первоначального учения школы гелуг. Адептам данного культа присущ фанатизм и сектантство, они также за-
пятнали себя преступлениями и насилием в отношениях с другими школами, а также с их оппонентами внутри 
самой гелугпы. Четырнадцатый Далай-Лама делает все возможное, чтобы убедить последователей культа в его 
вредной природе, но вынужден сталкиваться с сильной оппозицией нескольких секторов коррумпированного и 
сектантского меньшинства религиозного ордена гелуг. Изучение вопроса происхождения культа этого духа в ис-
торическом аспекте см. исчерпывающую статью Dreyfus, «The Shuk-Den Affair». См. тж. Bultrini, «Il Demone e il 
Dalai Lama», где подробно исследуется убийство Геше Лобсанга Гьямцо в феврале 1997 г., одного из главных 
сторонников Далай-Ламы в его кампании против культа этого духа, а также последующее расследование дела 
индийской полицией. 
6 Гьялпо (букв. «король») – один из восьми классов, на которые делятся духи и мирские божества в тибетской 
религиозной традиции. 
7 «Сибгöн» означает затемненную зону монастыря в отличие от «ньигöн», т.е. часть площади, освещаемой солн-
цем. Храм Тхангтонг Гьялпо находился в зоне сибгöн. 
8 Под упомянутыми обстоятельствами подразумевается неприятие Чöкьи Вангчуга некоторыми лицами, связан-
ными с управляющим Дзонгсара. 



 28 

Глава 8 
 
Поездка в Амдо 
 
 
Во второй месяц весны в год железной змеи (март 1941 г.) Чöкьи Вангчуг в сопровожде-

нии множества учеников, а также Чагö Тобдена1 и его людей поехал к Цангпе Друбчену2. В 
течение целого месяца, проезжая огромную территорию, населенную северными кочевниками, 
Кхьенце Чöкьи Вангчуг давал многочисленные объяснения природы ума3, а также особые на-
ставления. Чагö Тобден, который был практиком дзогчена, говорил мне: «Я получил много 
посвящений и разъяснений от разных великих существ, принадлежавших всем школам, но 
именно благодаря доброте Чöкьи Вангчуга я смог получить введение в узнавание изначально-
го состояния4». Я думаю, это случилось как раз во время того путешествия. 

Когда группа подошла к горе Анье Магьял Помра5, внезапно к ним с правой стороны 
приблизилось стадо оленей. Чöкьи Вангчуг сказал: «Много посланников пришло от Магьяла 
Помра6, божественного покровителя этого места. Подайте мне шарф аше7». В тот же миг Чагö 
Тобден поднес ему необычайно красивый шарф аше из шелка. 

Олени остановились, с любопытством глядя на ламу и его окружение, направлявшихся к 
ним. Затем Чöкьи Вангчуг звучно произнес: «Посланцы Магьяла Помра, подойдите и примите 
шарф!» И все видели, как вожак стаи медленно подошел к ламе. Тот погладил его по шее, 
обернул шарф между рогами и связал его в узел. Олень три раза поклонился и медленно вер-
нулся в стадо, которое затем тронулось в направлении Помра. 

Чагö Тобден рассказывал мне эту историю несколько раз, говоря, что никогда не видел 
ничего более поразительного. Несколько провидцев8 говорили мне, что Чагö Тобден обрел 
славу, власть и высокое положение благодаря подношению того шарфа божеству Помра. 

Вечером, когда Чöкьи Вангчуг со своими спутниками почти дошли до дома Цангпы 
Друбчена, он, чье [настоящее] имя было Пема Вангьял, обратился к своим детям и ученикам, 
торопя их: «Охранители учения Дамчен Дордже Легпа и Нгенема9 готовятся к прибытию гос-

                                                 
1 См. гл. 2, прим. 5. 
2 Мне не удалось достоверно определить личность этого человека. В биографии он упоминается как Пема Вангь-
ял. По словам автора, он очень известен в Кхаме, особенно в районах Дзачука и Голог. Во время событий, описы-
ваемых в биографии, в Гологе, а точнее в области Цангкор жил знаменитый лама, известный всем под именем 
Цангпа Друбчен (махāсиддха из Цанг) по названию места его обитания. Он был наделен чудесными силами, а 
также был известным врачевателем, к которому обращались за лечением многие великие ламы того времени, та-
кие как Дзогчен Ринпоче и Шечен Гьялцаб. Он родился в 1830 г. возле озера Кукунор, а позднее переехал в Го-
лог. Его имя, упоминаемое в редких найденных мной биографических очерках, Друбванг Чампа Чöдзин. Он жил 
до 1954 г., достигнув почтенного возраста 124 лет. Его сып Оргьен Тендзин также считался махāсиддхой, обла-
давшим сверхъестественными способностями. Подробнее о них см. A bu dkar lo, «mGo log sman rtsis rig pa’i lo 
rgyus», 259-61, 360-61. 
3 Тиб. «семтри» – объяснение, посредством которого учитель вводит ученика в истинную природу ума. 
4 Состояние мгновенного присутствия за пределами двойственного ума. В учении Дзогчен учитель с самого на-
чала старается ввести ученика в это состояние. Это же состояние называется «великое совершенство» (дзогчен), 
поскольку оно изначально самосовершенно. Это состояние просветления, которое не может быть создано или 
как-то улучшено, и оно есть истинное состояние всех существ, блуждающих в сансāре. Оно соответствует конеч-
ной стадии пути преображения высших тантр, называемой махāмудрā («великий символ»). См. гл. 17, прим. 4. 
5 Анье Магьял Помра – горный массив, расположенный внутри Великой излучины Желтой реки (Хуанхэ, тиб. 
Мачу) на территории нынешней китайской провинции Цинхай. Тибетцы считают ее одной из важнейших свя-
щенных гор. 
6 Магьял Помра – местное божество, связанное с одноименной горой, считается одним из сильнейших божеств 
места в Тибете. 
7 Шелковый шарф превосходного качества, используемый при поднесении благопожеланий. 
8 Тиб. «лхама». 
9 Дамчен Дордже Легпа и Нгенема – божества, защитники буддийского учения. 



 29 

тя, несомненно, очень важного. Подготовьте же предметы для посвящений и подношения для 
ганапӯджи10». 

Учитель со свитой, прибыв в Цангпа, обитель Друбчена, получили от него многие глубо-
кие наставления и различные сущностные методы из сокровищ его ума. Говорят, что Хека 
Лингпа помог Друбчену Пема Вангьялу расшифровать некоторые тайные символы11 в настав-
лениях от дāкинӣ12. Более трех месяцев учитель и ученик в состоянии полного духовного еди-
нения углублялись в практику и достигали ее плода. Наконец, Чöкьи Вангчуг вернулся в свою 
резиденцию в Дерге. 

По его возвращении несколько нарушителей самай создали трудности для его пребыва-
ния в Дерге, хотя и не осмеливаясь действовать открыто, опасаясь власти короля Дерге. 

Чöкьи Вангчуга регулярно приглашали в монастырь Лхадронг13 – резиденцию Друбванга 
Пäлдена Чöгьяла14, и он время от времени принимал эти приглашения, поскольку этот мона-
стырь предлагался ему во владение15. От Дунгтрÿла Дриме16 из Лхадронга он получил учения 
из терма Самтен Лингпа17, а в обмен передал ему цикл учений, вновь открытых Джацöном 
Ньингпо18, а также учения Друбванг Сунгкор19. 

 

                                                 
10 Санскр. «ганапӯджа» – ритуал подношения, проводимый с целью накопления заслуг и очищения последствий 
нарушения духовных обязательств (самай) посредством объединения всех объектов чувств двойственного виде-
ния в недвойственном состоянии. 
11 Тиб. «дасанг». 
12 Тиб. «кабаб». 
13 Лхадронг (Lha ’brong) – ньингмапинский монастырь высоко в горах вблизи Дерге. Во время описываемых со-
бытий там все еще хранились труды Друбванга Пäлдена Чöгьяла (см. след. прим.), его шапка и знаменитая статуя 
Гуру Ринпоче, называемая «нгадрама» (т.е. «похожая на меня», поскольку, как в случае и с другими статуями в 
Тибете, Падмасамбхава лично подтверждал схожесть черт статуи с его собственными чертами). Чöкьи Вангчуг 
ежегодно получал приглашение приехать в монастырь на годовщину Падмасамбхавы, и в тот день, давая учения 
и проводя ритуалы, он надевал шапку Друбванга. 
14 Друбванг Пäлден Чöгьял – лама линии преемственности Катхог. 
15 Тиб. «тендаг». 
16 Дунгтрÿл Дриме – лама, женившийся на Тендзин Пäлмо, младшей сестре Чöкьи Вангчуга. Он считался 
махāсиддхой, потому что, напившись, творил чудеса: оставлял отпечатки пальцев в камнях, завязывал в узел ме-
чи и т.д. 
17 Чöгьял Намкхай Норбу рассказывал: «Самтен Лингпа, открыватель сокровищ родом из Кхарсумдо, жил в сем-
надцатом и восемнадцатом веках и умер в возрасте тридцати лет. Его резиденцией был Лхадронг, где во время 
повествуемых событий все еще хранились пять или шесть рукописных томов его учений. Его тексты, похожие на 
тексты Ньимы Трагпы (которые первоначально передавались в монастыре Дзогчен), не включены в Ринчен 
Тердзö». 
18 Джацöн Чöкор – цикл учений Кöнчог Чиндÿ, терма Джацöна Ньингпо (1585-1656). 
19 Друбванг Сунгкор – учение Друбванга Пäлдена Чöгьяла. См. гл. 8, прим. 13-14. 



 30 

Глава 9 
 
Паломничество в Центральный Тибет 
 
 
В начале года водяной лошади (1942) Чöкьи Вангчуг отправился в Ӱ и Цанг. Во время 

этого путешествия он посетил святые места и объекты поклонения, установил связь с реализо-
ванными мудрецами разных мест. Прибыв в Ретинг1, он получил приглашение от бывшего ре-
гента2. Тот воздал ему большие почести и получил от него весь цикл Лонгчен Ньингтхиг3. 

Однажды во время своего пребывания в Лхасе он отправился на прогулку вокруг Линг-
кора4. И тут у холма Чагпори5 некая молодая женщина поднесла ему белую чашу из черепа 
[капалу], наполненную до краев чангом, напитком из ячменя, и мгновенно исчезла. Йогин То-
гден Чамтен6 и несколько учеников были свидетелями этой сцены. Другие ученики с меньши-
ми духовными способностями видели только Кхьенце, стоявшего с капалой, наполненной чан-
гом. 

Лама раздал всем по капле всем присутствующим, произнося «а хо маха сукха хо»7, и 
выпил то, что осталось в капале. Ученикам, спросившим, откуда у него взялась капала с чан-
гом, он ответил: «Только что здесь была красивая девушка, она дала мне ее». Эту историю 
рассказали мне двое его учеников, Тогден Чамтен и Кÿнсанг Тендзин. Что может быть порази-
тельнее этого явленного чистого видения Хека Лингпы? 

Позднее я несколько раз видел эту капалу в сундуке, где учитель хранил принадлежащие 
ему реликвии и священные предметы. Я настойчиво просил его рассказать эту историю, но он 
никогда не отвечал мне прямо. 

Однажды Чöкьи Вангчуг передал Тогден Чамтену одно из его глубоких сокровищ ума – 
учение Ваджрайогинӣ8, а поскольку и я там присутствовал, мне тоже посчастливилось полу-
чить его. В тот раз Хека Лингпа сказал: «Эти наставления открыты посредством символа, по-
казанного мне йогиней, которую я встретил в Лхасе на Лингкоре». 

Другой раз, в десятый день лунного месяца во время ста тысяч повторений ганапӯджи 
перед статуей Падмасамбхавы из Ямалунга9 зрители видели внезапную вспышку белого света 
перед статуей. Хумчен Хека Лингпа сохранял безмолвие в состоянии созерцания, и постепен-
но пропевание ганапӯджи стихло. Все присутствующие замерли. Чöкьи Вангчуг, оставаясь в 
созерцании, произнес: «Принесите мне, чем можно писать». Затем, глядя открытыми глазами в 
пространство, он начал переписывать двенадцать символических слогов10. 

                                                 
1 Монастырь Ретинг к северо-востоку от Лхасы основан в 1056 г. Дромтöнпой (1004-1062), учеником Атӣши (982-
1054), сделавшим его главным центром школы кадам. После визита Цонгкапы (1357-1419) он стал монашеским 
учреждением гелуг. Настоятели Ретинга избирались на должность регента на время взросления Далай-Лам. 
2 Ретинг Джампел Еше Гьялцен (1911-1947), известный как Ретинг Ринпоче. Занимая должность регента во время 
взросления нынешнего Далай-Ламы, находился в центре сложной политической ситуации, которая привела к за-
ключению его в тюрьму, где он и умер. См. Richardson, «The Rva-sgreng Conspiracy of 1947»; Goldstein, «A History 
of Modern Tibet», т. 1, с. 310-521 и т. 2, с. 200-204, 235-36. 
3 См. гл. 5, прим. 7. 
4 Лингкор – дорога вокруг старого города в Лхасе, включает в себя Поталу и Чагпори. Паломники и верующие 
ходили этой дорогой для выражения почтения священному месту и для накопления заслуг. 
5 Чагпори – один из малых холмов, типичных для ландшафта долины Лхасы. Он находится к юго-западу от Пота-
лы и считается священным местом Ваджрапāни. В семнадцатом веке Деси Сангье Гьямцо, регент пятого Далай-
Ламы, построил на его вершине колледж медицины и астрологии, разрушенный китайцами в 1959 г., построив-
шими на его месте радиоантенну, которая до сих пор уродует местность. 
6 Тогден Чамтен (Чампа Тендар) – ученик Кхьенце Чöкьи Вангчуга, известный практик Тāры. Подробное повест-
вование о нем см. далее. 
7 «А хо маха сукха хо» – мантра, используемая в ритуалах подношений ганачакры. 
8 Нäлджормэй Чöка – учение Ваджрайогинӣ. Чöгьял Намкхай Норбу не помнит это учение детально. 
9 Ямалунг – священное место, связанное с Гуру Ринпоче, возле Трагмар Дринсанга, места рождения короля Триде 
Цугдена. Статуя, упоминаемая в тексте, была освящена самим Падмасамбхавой. 
10 Тиб. «даджанг» – символы-слоги, расшифровываемые тертöном для открытия терма. 



 31 

Оставаясь в состоянии созерцания, он попросил Тогден Чамтена и Кÿнсанга быстро и 
точно записать то, что он им собирался продиктовать. Так всего за три часа он передал необы-
чайное и глубокое учение терма Шива Йонгдÿ11 – более восьмидесяти страниц текста. 

 
[Изображение двенадцати букв] 
 
Это ясно проявившиеся буквы, двенадцать глубоких символов из сущностной практики 

Шива Йонгдÿ. 
Спустя несколько лет, в год водяной змеи, когда Хека Лингпа давал учения по Ньингтхиг 

Яжи, ученики Тогден Чамтена попросили его дать посвящение и разъяснения сущностной 
практики Шива Йонгдÿ. В тот раз я тоже получил передачу. 

Другой интересный случай произошел, когда он отправился делать ганапӯджу в пещеру 
Трагмар Кеуцанг12 в Чимпху13. Когда он находился в состоянии ясного света14 во сне, охрани-
тель того священного места Циу Марпо15 пришел и воззвал к нему: «Символы Трогьял 
Йонгдÿ16 отыщешь на скале в пещере треугольной формы. Попроси помощи у охранителя уче-
ния, иди и найди их».  

На следующий день, делая практику ганапӯджи перед статуей Гуру Ринпоче, он начал 
подношение Циу Марпо. В конце просьбы о действии он поднял торму17 и отнес ее к подно-
жию стены из боковой породы. Хека Лингпа, ясно распознав там пещеру треугольной формы, 
сел на землю вместе со своими спутниками и поставил торму на камень. И снова все присут-
ствующие сделали подношение Циу Марпо, охранителю учения, с просьбой о помощи. В тот 
момент из пещеры вылетела ворона и села рядом с ними. Она медленно подбиралась к Хека 
Лингпе, держа в клюве свиток темно-красной бумаги размером шесть дюймов. Она уронила 
свиток на камень и посмотрела на Хека Лингпу, несколько раз кивнув головой вправо и влево. 
Затем, очень медленно двигаясь, она схватила торму и улетела в небо. 

Это поразительное событие произошло на глазах многочисленных учеников Чöкьи Ванг-
чуга, сопровождавших его в паломничестве, а также многих монахов и мирян из тех мест. Все 
были в восторге, множество людей приходили со всех сторон, воодушевляясь историями об 
этом событии, так что репутация учителя значительно возросла. Несколько дней царило вели-
кое возбуждение. В своем сердце Чöкьи Вангчуг понял, что шумиха вокруг его славы станет 
причиной страшного препятствия, а потому он бежал из этого места без промедления. 

Я имел возможность несколько раз видеть тот бумажный свиток, поднесенный охраните-
лем учения Циу Марпо. Она имела размер шесть дюймов в высоту и четыре локтя в длину и 
была исписана старинными печатными буквами18 изящной и сложно уловимой формы, откры-
вая чудесное учение о [просветленных] деяниях из тантры Джампел Шиндже (Маньджушрӣ 

                                                 
11 Шива Йонгдÿ («Союз мирных проявлений») – цикл учений, вероятно, связанных с Ваджрасаттвой. 
12 Трагмар Кеуцанг – священное место, где Гуру Ринпоче впервые давал учение Шести Сāдхан (Друбпа Кагье) 
царю Трисонгу Децэну и своим главным ученикам. 
13 Священное место приблизительно в девяти милях к северо-востоку от монастыря Самье. На горе Чимпху нахо-
дятся бесчисленные отшельнические обители и пещеры, связанные с историей первого проникновения буддизма 
в Тибете, с Гуру Ринпоче и его главными учениками. 
14 Тиб. «öсäл», состояние ясного света – внутреннее состояние, проявляющееся между моментом засыпания и 
началом сновидений. Говорится, что в этот состоянии функция двойственного ума неактивна. Практики учения 
Дзогчен стремятся поддерживать это присутствие, чтобы оставаться в состоянии созерцания. 
15 Циу Марпо – дух-охранитель из класса цен, один из главных защитников монастыря Самье и особый охрани-
тель Чимпху. 
16 Трогьял Йонгдÿ – цикл практик, связанный с гневной формой Маньджушрӣ. У Чöгьяла Намкхая Норбу все еще 
хранится текст сжатой версии этого учения («гьюнкхьер») для использования в ежедневной практике. 
17 Торма – ритуальный предмет, может иметь различные формы, вплоть до совершенно изысканных. Может слу-
жить подношением («шöтор») или в качестве опоры и места для божества («тентор»). Тормы готовятся из поджа-
ренной ячменной муки, замешанной в тесто, и украшаются сливочным маслом. Они также могут быть изготовле-
ны из глины, дерева или металла. 
18 Тиб. «учен». 



 32 

Ямāнтаки)19. Позднее, благодаря доброте Тогден Чамтена, я смог получить глубокие наставле-
ния из коренного текста, ясно расшифрованные Хека Лингпой. 

После этого события Чöкьи Вангчуг посетил многие монастыри, главных из которых бы-
ли Дордже Траг20 и Миндролинг21, где он встретился со многими учеными и реализованными 
мастерами, с которыми обменялся глубокими учениями. 

Адрен Чампа Гелег и Тендар22, дядя и племянник, двое из учеников, сопровождавших его 
в паломничестве по святым местам, рассказывали мне, как однажды они были в зале для соб-
раний в Ярлунг Шедраге23, делая сто тысяч ганапӯдж из Шива Кÿндÿ24. Внезапно появилась 
молодая женщина с блюдом, наполненным плодами, которое она с большим почтением под-
несла Хека Лингпе. Затем девушка встала перед статуей Гуру Ринпоче, зашла под балдахин, 
висящий над статуей, и исчезла из вида. Хека Лингпа немедля поднял блюдо, полное свежих 
плодов аруры25, и раздал всем присутствующим по одному. 

После этих событий он отправился в монастырь Сакья26, жедая увидеть Тричена Тхутоба 
Вангчуга27, а особенно Дагчена Кÿнрина28, с которыми он обменялся глубокими учениями. 
Далее его путь лежал в монастырь Эвам Чöгар29, где он получил учения, преимущественно от 
Кхенчен Дампы30 и многих лам и тулку Нгора, в частности учения традиции Ламдрэ31, а также 
полное монашеское посвящение32 от кхенпо, жаловавшего ему имя Джигдрäл Тубпэй Тенчö 
Чöкьи Гьямцо. 

Во время его нахождения там в 1942 г. прибыл вестник с новостью о том, что Цеванг 
Дÿдÿл, король Дерге, неожиданно умер, а также с просьбой провести ритуалы по случаю его 
смерти. И с того момента в течение почти недели кхенпо, его ученики и все, кто был связан 

                                                 
19 Чöгьял Намкхай Норбу до сих пор хранит текст сжатой версии этого учения для использования в ежедневной 
практике (тиб. «гьюнкхьер»). 
20 Дордже Траг, см. гл. 2, прим. 12. 
21 Миндролинг основан в 1670 г. Тердагом Лингпой Гьюрме Дордже. Был крупнейшим ньингмапинским мона-
стырем в центральном Тибете. Расположен в долине Трачи в округе Трананг. 
22 Адрен Чампа Делег был богатым благотворителем монастыря Дерге Гöнчен. Он был глубоко предан Чöкьи 
Вангчугу и предпочел провести последние годы жизни рядом с ним. 
23 Эта пещера в долине Ярлунг считается первой из тибетских пещер, в которых практиковал Гуру Ринпоче, по-
коряя местных божеств и силы, враждебные буддизму. Говорящая статуя Гуру Ринпоче, которая когда-то нахо-
дилась здесь, была перемещена в храм Трагдуг. 
24 Вероятно, это часть Лхалунг Сангдаг, цикл учений Ваджрапāни. 
25 Terminalia chebula, один из основных ингредиентов в тибетской медицине. 
26 Главный монастырь школы сакья, по имени которого и называется школа. Основан в 1073 г. Кхöн Кöнчогом 
Гьялпо. 
27 Тричен Тхутоб Вангчуг (1900-1950), чье полное имя Нгаванг Тхутоб Вангчуг Трагшÿл Йöнтен Гьямцо, был со-
рок первым держателем трона сакья. См. Jackson, «A Saint in Seattle», 145, n561, илл. 46. 
28 Дагчен Кÿнрин (1902-1950), чье полное имя было Нгаванг Кÿнга Ринчен, был главой Дрöлма Пходранг и отцом 
нынешнего Сакья Тридзина. В тот раз он получил учения от Чöкьи Вангчуга – об этом Чöгьялу Намкхаю Норбу 
рассказывал Его Святейшество Сакья Тридзин, чья сестра Чецÿн Джигме Лÿдинг присутствовала при этом собы-
тии. Подробнее о Дагчен Кÿнрине см. Jackson, «A Saint in Seattle», 145, n563, илл. 45. 
29 Эвам Чöгар – название монастыря Нгор. См. гл. 4, прим. 6. 
30 Кхенчен Дампа (1876-1953), чье полное имя Нгаванг Лодрö Женпхен Ньингпо, был кхенпо в монастыре Нгор. 
Он был учеником Кхенпо Женга и одним из великих сакьяпинских лам того времени. См. илл. на стр. 23. Под-
робнее о нем см. Jackson, «A Saint in Seattle», 172-77, n656, илл. 59-60. 
31 Ламдрэ – цикл учений Ануттаратантры, передаваемых в школе сакья. Эта традиция основана на Тантре Хевад-
жры и на трех текстах, образующих литературный цикл Кьедор Гьюсум: Хеваджра Тантра Рāджа (Kye’i rdo rje 
zhes bya ba rgyud kyi rgyal po), пекинская Трипитака, т.1. 10, 201.2-223.1; Thung mong ma yin pa’i bshad rgyud из 
Āрья Дāкинӣ Ваджрапаньджара (’phags pa mkha’ ’gro ma rdo rje gur), пекинская Трипитака, т.1. 11, 223.1-238.5 и 
Thung mong bshad rgyud из Сампутанāма Махāтантра (Yang dag par sbyor ba zhes bya ba’i rgyud chen po), пекин-
ская Трипитака, т.2. 26, 245.5-280.2. В данном случае Кхьенце Чöкьи Вангчуг получил Ламдрэ Лобше – особые 
учения Ламдрэ, передаваемые в традиции Нгорпа. О литературе по Ламдрэ см. ’Jam dbyangs mkhyen rtse chos kyi 
blo gros, «The Sa Skya Lam ’Bras Literature Series». Переводы разных текстов и об истории этой традиции см. 
Stearns, «Taking the Result as the Path» и Stearns, «Luminous Lives». 
32 Тиб. «ньендзог». 



 33 

учением, собрались во дворце Тхарце33 в Нгоре, выполняя совершенную практику для умерше-
го короля. 

Спустя какое-то время по дороге домой в один ясный и спокойный день, приближаясь к 
массиву Тханглха34, они остановились на короткий отдых. Чöкьи Вангчуг сказал: «А сейчас 
приготовьте обильный серкьем35». И как только сопровождавшие его ученики приготовили 
богатые подношения местному божеству Тханглха, он попросил: «Принесите мне шарф аше в 
подарок Ньенчену Тханглха». Адрен Чампа Гелег поднес ему шарф ньинмо делег36 превосход-
ного качества. Вслед за этим лама в состоянии созерцания несколько раз повторил сердечную 
мантру37 Тханглха. Свертывая шарф с концов, он связал его в узел и бросил в небо, где внезап-
ный воздушный вихрь понес его в направлении Тханглха. 

Очевидцами этой сцены были его ученики и большинство монахов из восточного Тибета, 
ехавших с ним в центральный Тибет для получения учений Ламдрэ и завершения монашеско-
го посвящения38. Так слава о нем разошлась по всему восточному Тибету. С того момента Ад-
рен Чампа Гелег и иные спутники обрели непоколебимую веру и совершенное послушание. 

Прибыв в место, населенное кочевниками Нангчена39, он изгнал злого духа, вселившего-
ся в тело мужчины, сведя его с ума. Дух, покорившись в конце, прорычал: «Может, ты и из-
гнал меня, провокатора беспокойств этого человека, но сейчас я завладею его жизненной энер-
гией». Слова эти были произнесены ясным голосом, а собаки, сидевшие снаружи палатки, за-
выли. 

На следующий день мужчина, придя в себя и будучи в своем уме, был настолько обесси-
лен, что не мог двигаться. В течение трех дней Чöкьи Вангчуг и несколько учеников практи-
ковали ритуал выкупа его жизненной энергии и окончательно его освободили. 

Я слышал много необычайных историй от учеников Чöкьи Вангчуга о событиях, про-
изошедших во время поездки в центральный Тибет, но помню лишь несколько самых важ-
ных40. 

                                                 
33 Тхарце – одна из четырех резиденций, связанных с четырьмя аристократическими семействами, поочередно 
принимавших руководство монастырем Нгор Эвам Чöден (см. гл. 4, прим. 6). Настоятели (кхенпо) и регенты 
(шабдрунги) монастыря всегда избирались среди представителей этих благородных домов. Другие три дома на-
зывались Кхангсар, Лудинг и Пхенде. 
34 Скалистый массив севернее Лхасы, считается одним из важнейших божеств места в Тибете. 
35 Серкьем, букв. «золотой напиток» – ритуальное подношение напитка божествам. 
36 Кхадар ньинмо делег – шелковый шарф тонкой работы, вышитый знаками и словами благопожеланий. 
37 Слоги, соответствующие сущности жизни божества места. 
38 Традиция в школе сакья. Эти монахи назывались «трагьюн». 
39 Нангчен – регион к северу от Дерге и к югу от Кьегундо. 
40 Во время того же путешествия Кхьенце Чöкьи Вангчуг также посетил Непал, но автор не располагает достаточ-
ной информацией об этом. 



 34 

Глава 10 
 
Галингтенг 
 
 
В конце года водяной овцы (в январе 1944 г.) Чöкьи Вангчуг прибыл в Дерге Гöнчен на 

несколько недель, делая щедрые пожертвования монахам, поднося украшения и мебель для 
монастыря, обильно раздавая дары и подношения для умножения монастырского имущества, 
необходимого для исполнения особых ритуалов и церемоний. А монахи Дерге Гöнчена пре-
возносили его за принесение великих благ монастырю, достойных того, кто носит имя Гöнчен 
Кхьенце, как его стали теперь называть. 

В первый день года (25 января 1944 г.) он без предупреждения уехал в отшельническую 
обитель Децен Ритрö1, где больше года провел в строгом ретрите. Затем он поехал в Гьяво 
Ритрö повидать ригдзина Кÿнга Пäлдена, практиковшего там сущностные методы глубоких 
тайных наставлений. В той знаменитой обители было лишь две пещеры для практики, боль-
шая и малая. И в большой пещере, служившей также местом собраний, Чöкьи Вангчуг практи-
ковал медитацию. 

Кÿнга Пäлден, будучи уже в возрасте, имел многочисленных и продвинутых учеников, 
но ему было трудно передать в этом месте все посвящения, объяснения и глубокие наставле-
ния, которые они просили. Основной резиденцией этого повелителя сиддх был знаменитый 
монастырь, называемый Галингтенг, или Галинг Гöн2, основателем которого был Лхалунг 
Пäлгьи Дордже3. Линг Репа Пема Дордже4 восстановил храм Пäлгьи Дордже и учил там. 

Позднее знаменитый Аньен Дампа5 останавливался в этом храме, возвращаясь из Китая, 
расседлав свою лошадь – поэтому, как некоторые говорят, монастырь зовется Гален, что зна-
чить «расседлать». Однако большинство же считает, что монастыря обязан своим названием 
Галинг Гöн Аньену Дампе по фамилии Га, который пришел сюда, построил храм Махакалы6 и 
нарисовал на его стенах восемь главных защитников учений сакьяпы. Поэтому Галингтенг 
был известен не только как обитель повелителя сиддх Кÿнги Пäлдена, но также как священное 
место, благословленное с давних времен, остающееся таким и поныне. Поэтому повелитель 
сиддх считал его очень важным. 

Поскольку это было место великой духовной силы, он вместе с Чöкьи Вангчугом и его 
учениками начал сооружать здание, где им было бы удобно собираться для обмена учениями. 
Люди из Сÿлпа – долины, где находился Галинг, и монахи этого монастыря с помощью пре-
данных благотворителей построили красивый двухэтажный дом для проживания в нем Кÿнги 
Пäлдена и Чöкьи Вангчуга. 

Летом года дерева-птицы (1945) оба учителя встретились и дали особые учения многим 
ученикам из той области. Однажды, когда оба учителя совместно выполняли ритуал подноше-
ний божественному охранителю Пегце Нöджин Чамсингу7, этот дух проявил свое присутствие 

                                                 
1 Известное место затворничества примерно в тридцати милях от Дерге Гöнчен. 
2 Полное название монастыря – Тхубтен Намгьял Линг. Автор также упоминает, что в пророческих писаниях 
Кÿнги Пäлдена и Чöкьи Вангчуга название «галинг» писалось как «rga lwan». 
3 Лхалунг Пäлгьи Дордже – ученик Вималамитры и Падмасамбхавы, убивший стрелой царя Лангдарму, который 
в девятом веке начал преследования буддизма. Бежав из центрального Тибета, он много лет провел в разных об-
ластях Амдо и Кхама, где память о нем хранится и поныне. 
4 Линг Репа Пема Дордже (1128-1188) – учитель, передавший Цангпе Гьяре (1161-1211) учения, ставшие впо-
следствии основой учения школы Другпа Кагью, а последний официально считается основателем этой школы. 
5 Га Аньен Дампа Кÿнга Траг (1230-1303?). Фамилия этой семьи – Sga – входит в название монастыря Галинг. 
Аньен Дампа, один из учеников Сакья Пандиты (1182-1251) стал учителем императора Хубилая династии Юань. 
См. Chen and Zhou, «Yuandai Zangzu», где упоминается до сих пор существующая каменная стела в память об 
учителе императора. Подробнее об Аньене Дампе см. тж. Sperling, «Some Remarks on Sga A-gnyan Dam-pa», 
Franke, «Tan-pa» и Martin, «Tibetan Histories», 231, где о нем говорится как об авторе «Sa-skya gdung-rabs». 
6 Одно из основных божеств-охранителей тибетского буддийского пантеона. 
7 О Пегце см. Nebesky-Wojkowitz, «Oracles and Demons of Tibet», 88-93. Другое имя этого духа-охранителя – 
Нöчжин Чамсинг. 



 35 

и обещал защищать учение. Тонкое видение этого возникло не только у Чöкьи Вангчуга, но 
также у владыки Кÿнги Пäлдена. И тогда Кÿнга Пäлден настоял, чтобы тот просил божествен-
ного охранителя о действии. 

Хека Лингпа в ответ на просьбу ригдзина Кÿнги Пäлдена исполнил глубокий ритуал при-
зываний и подношений, прося Пегце Нöджин Чамсинга о помощи. Дабы полностью уважить 
повелителя сиддх, он в свою очередь обещал принять на себя ответственность за монастырь 
Галинг. 

Тем временем управляющий Нгадраг готовился к расширению резиденции ламы и к ук-
реплению своей позиции в Галингтенге, но Чöкьи Вангчуг воспрепятствовал ему. В течение 
зимы и весны учитель и ученик совершали паломничество в отшельническую обитель Гьяво, 
где они оба как один полностью посвятили себя практике. А в это время управляющий провел 
работы по расширению резиденции ламы. Когда Хека Лингпа вернулся в Галинг, он был 
крайне опечален. Передав управляющему более одной трети имущества резиденции, он отпра-
вил его домой. Нгадраг вернулся в Траяб8, откуда он был родом, и умер немногим более чем 
год спустя. Чöкьи Вангчуг совершил ритуалы для умершего и посвятил ему множество благих 
действий. 

С того момента Чöкьи Вангчуг мог беспрепятственно решать, где ему находиться: в ре-
зиденции Галинг или в монастыре Лхадронг, куда он время от времени ездил давать глубокие 
посвящения и наставления. В год огненной собаки (1946) Кÿнга Пäлден и его ученик Чöкьи 
Вангчуг вместе отправились в Галинг и дали там бесчисленные посвящения и наиболее сущ-
ностные наставления, чередуя  учение с практикой. 

В течение зимы и весны учитель и ученик находились в этом новом месте, давая учения 
и практикуя, в частности учение Дзогпа Ченпо янгти9. Говорят, что оба ламы поочередно на-
ходились по нескольку недель в доме для темного ретрита, построенного для этой цели на 
верхнем этаже храма Пäлгьи Дордже. 

В начале весны года огненной свиньи (1947) я вместе с дядей ездил к великому сиддхе 
Кÿнге Пäлдену. Устраивая по две сессии учений в день, мы получили от него посвящения и 
наставления из Ригдзин Согдруб10, Еше Тхонгдрöл11 и Кÿнсанг Гонгдÿ12, а также устную пере-
дачу (лунг) и наставления по трем циклам Нгäлсо Корсум и Рангдрöл Корсум13, по Семи Со-
кровищам14 и семнадцати тантрам Дзогчен Упадеши15. Моему дяде-ламе, Тогдену Чамтену и 
другим особым ученикам, в общей сложности примерно семерым людям, одним из которых к 
моей великой удаче был я, за что я ему невыразимо благодарен, Кÿнга Пäлден дал наставления 
и посвящения16 из учений по практике в темноте17. 

                                                 
8 Траяб находится к юго-востоку от Чамдо, в нынешнем Тибетском автономном регионе. 
9 Янгти – см. прим. 11 ниже. 
10 Согдруб – Ригдзин Согдруб Лхацÿна Намкха Джигме (1597-1652). 
11 Янгтиг Еше Тхонгдрöл – терма Теньи Лингпы Цеванга Гьялпо (1480-1535) о учении янгти. 
12 Кÿнсанг Гонгдÿ – терма Пема Лингпы (1663-1713). 
13 Нгäлсо Корсум («Три цикла расслабления») и Рангдрöл Корсум («Три цикла самоосвобождения») Лонгченпы. 
14 Дзö Дÿн – произведение Лонгченпы, включающее в себя Yid bzhin mdzod, Man ngag mdzod, Chos dbyings rin po 
che mdzod, Grub ’mtha mdzod, Theg mchog mdzod, gNas lugs mdzod и Tshig don mdzod. 
15 Чудÿн Гью. 
16 Янгти Чжинлаб Мÿнтри: «чжинлаб», в отличие от «вангкур» – это передача, не включающая в себя формаль-
ные четыре посвящения. О четырех посвящениях см. гл. 19, прим. 4. 
17 Учения Тунгцо Репы по практикам янгти в темноте. 



 36 

Глава 11 
 
Открытие терма Ваджрапани 
 
 
В тот период случалось дважды, когда Хека Лингпе в состоянии ясного света между 

сном и бодрствованием ясно являлись восемнадцать символических букв терма. В первый раз 
темно-синяя дāкинӣ гневного вида в костяных украшениях поднесла ему указания о терма, на-
писанные золотом на медной пластине размером с локоть. Второй раз восемнадцать символов-
букв терма ярко и четко высветились в темно-синем пространстве, красивые, подобно укра-
шениям из серебра. А в видениях, явившихся ему во время практики, те же символы-знаки 
проявлялись в случайном порядке в течение нескольких дней. Он записал их так: 

 
Хум хум хумчен хекалинг 
 
В десятый день месяца обезьяны в год огненной свиньи (28 июня 1947 г.) 
Из скалы Пäлдо в Лхалунге1 
Время пришло извлечь статую Ваджрапāни2! 
Опора священного ума Махā Гуру3 
Была запечатана в виде сокровища Пäлгьи Дордже4. 
Опора тела – статуя Ваджрапāни шесть дюймов в высоту, 
Содержащая реликвии Будды. 
Время, когда проявится опора речи, 
Учение глубокого тайного наставления, 
Особый символ которого похож на А (�), ХУ (�)  

и МА(�), не определено. 

Опору ума – дордже5 размеров шесть дюймов – 
Найдешь в скале Паро Тагцанг6. 
Каждое из этих особых сокровищ проявится, когда 
настанет счастливый момент добрых предзнаменований. 
Пророчество, точно указующее место, где спрятаны 
разные сокровища, будет дано в особом  
наставлении, которое появится в нужный момент. 

Самайя 
Датхим7 

 
 
Когда Чöкьи Вангчуг показал эти чудесные пророческие указания могучему повелителю 

сиддх Кÿнге Пäлдену, он убедил его извлечь глубокое сокровище, время которого настало, 
создав своей просьбой благоприятные условия. 

На шестой день месяца обезьяны года огненной свиньи (24 июня 1947 г.) в согласии с 
просьбой и пожеланием повелителя сиддх учитель и ученик в сопровождении примерно двух 

                                                 
1 Лхалунг – долина к востоку от монастыря Галинг. 
2 См. илл. на стр. 49. 
3 Гуру Ринпоче 
4 См. гл. 10. прим. 3. 
5 См. гл. 1. прим. 6. 
6 Паро Тагцанг в бутанском округе Паро – священное место, где Гуру Ринпоче проявил гневную форму, извест-
ную как Гуру Дордже Дролö. 
7 Чöгьял Намкхай Норбу говорил: «Это слово, обычно встречающееся в конце указаний, относящихся к открытию 
терма («терджанг»), означает, что символ проявился вследствие особых обстоятельств и исчез точно так же, как 
искорка от алмазного кольца, высеченная светом, исчезает, как только возвращается тьма». 



 37 

десятков учеников отправились в священное место Лхалунг Пäлдо. Кроме них там также не-
медленно появились более тридцати близких учеников, монахов и мирян из тех мест, чтобы 
встретить их и воздать почести. 

С седьмого по десятый день лунного месяца повелитель сиддх Кÿнга Пäлден и Чöкьи 
Вангчуг в обществе нескольких десятков человек из различных монастырей области выполня-
ли практику ста тысяч ганапӯдж из Цасум Дрилдруб8. 

На рассвете десятого дня Кÿнга Пäлден, находясь в состоянии ясного света во сне, уви-
дел белую скалу, похожую на стоящую ваджру, в центре которой сиял синий ХӮМ. Хека Лин-
гпе [также] приснилась белая скала, формой похожая на ваджру и величиной больше трех-
этажного дома, с правой стороны от скалы Пäлгьи Дордже. В центре ваджры на большой 
рельефной поверхности из сланца ясно и однозначно возник слог ХУ, от которого разносился 
звук хум. 

На следующее утро оба учителя договорились встретиться на месте сокрытия терма. 
Придя туда и поднявшись в направлении вершины горы, Чöкьи Вангчуг с учениками делал 
простую ганапӯджу Цасум Дрилдруб. Уже почти на закате они приставили к скале деревян-
ную лестницу. Взобравшись по ней, Хека Лингпа ясно различил слог ху. Он произнес призы-
вание и девять раз ударил по скале киркой. Затем он показал своему ученику Таши Дöндрубу, 
где копать, и слез с лестницы. 

Пока тот копал, Чöкьи Вангчуг с учениками пели призывание Гуру Падмасамбхавы. Че-
рез двадцать минут начал высыпаться мелкий песок; через несколько минут в песке показался 
камень, формой похожий на статую Ваджрапāни высотой шесть дюймов. Таши Дöндруб пере-
дал предмет Хека Лингпе. После того, как тот вымыл его, стало ясно, что этот предмет дейст-
вительно был статуей Ваджрапāни. 

Затем Хека Лингпа дал помощнику Таши Дöндрубу специальный сосуд, наполненный 
различными веществами9, чтобы тот положил его вместо статуи в полость, оставшуюся после 
извлечения терма. Сам он запечатал отверстие. Сразу же после этого, как только стемнело, вся 
группа вернулась в лагерь в Лхалунге, преодолев этот путь при свете луны, что было не так 
просто. Хека Лингпа вручил статую могучему сиддхе, который с великой радостью долго 
держал ее над макушкой, получая ее благословение. Затем, читая призывание, он поместил ее 
на голову Чöкьи Вангчугу, после чего благословил всех присутствующих одного за другим, 
касаясь статуей головы каждого. 

В течение трех дней в лагере Лхалунга оба учителя давали различные учения и посвяще-
ния Ваджрапāни присутствующим ученикам. По этому случаю многие сотни людей с окруж-
ных мест – монахи, в большинстве своем из монастырей Сÿлпы10, и миряне, мужчины и жен-
щины – собрались в том месте, проведя церемонии подношения дыма11, празднества и скачки. 

После того, как статуя была извлечена и очищена благословленной водой, было замече-
но, что один из пяти черепов-символов пяти просветленных семейств12, расположенный с пра-
вой стороны головы, был поврежден ударом кирки. Оба учителя сошлись в том, что это про-
роческий знак о том, что наступает бурная эпоха, которую трудно отвратить. 

Я много раз слышал истории о появлении на свет этого терма от более чем двадцати раз-
ных учеников и многих других людей, присутствовавших в момент открытия. 

 

                                                 
8 Цасум Дрилдруб («Совмещенные сāдханы трех корней») – терма, первоначально открытая в Логекаре в Мус-
танге (Непал) Сангье Ламой, первым из великих тертöнов, живший во второй половине деятого века. См. Smith, 
«Among Tibetan Texts», 28. Впоследствии оно было вновь открыто Джамъянгом Кхьенце Вангпо. 
9 Тиб. «пумтер». 
10 Сÿлпа Юл – название долины, где расположен монастырь Галинг. 
11 См. гл. 4, прим. 3. 
12 Пять будда-семейств представляют пять качеств просветленного ума, на относительном уровне соответствую-
щих пяти эмоциям, пяти элементам, пяти направлениям и т.д. 



 38 

Глава 12 
 
Необычайные деяния и встречи 
 
 
В год железного тигра (1950) Хека Лингпа отравился к махāсиддхе1 из Налунга. Я тоже 

был с ним и его учениками, и более месяца мы провели в пути. По прибытии в Кьегундо2 он 
получил приглашение от Кхангсара Кхенчена Ринпоче (известного также как Нгаванг Йöнтен 
Гьямцо и Другпа Кхенпо Нгаванг Лодрö)3 посетить его в городском монастыре. Так я попал на 
эту встречу в маленькой спальне и более трех часов слушак, как они обсуждали философские 
аспекты воззрения и медитации. Также мне посчастливилось получить посвящение Кāлачакры 
традиции Шалу4, которое по просьбе моего дяди Нгаванг Йöнтен Гьямцо давал нам несколько 
дней подряд. 

Покинув Кьегундо, за два дня мы дошли до склона горы, где жил махāсиддха из Налунга 
по имени Сангье Сангпо. На следующий день мы полезли на вершину горы, где наконец-то 
увидели его. Как только мы оказались в его присутствии, он посмотрел на Чöкьи Вангчуга и, 
указывая пальцем в правую от себя сторону, воскликнул: «Идите, быстро!» Мы не двинулись с 
места, не зная, что делать, а он снова настойчиво понуждал нас, указывая пальцем: «Идите ту-
да, быстро, быстро! Идите». И тогда Чöкьи Вангчуг пробормотал: «Нам действительно нужно 
пойти туда, и как можно быстрее». 

Мы стремительно последовали в указанном направлении, и рядом с высоким холмом, 
покрытым лесом, как раз за горой, где жил махāсиддха, мы услышали стенания, доносящиеся  
из-под кустарника. «Быстрее, идем», – скомандовал Чöкьи Вангчуг. Добравшись туда, мы об-
наружили охотника, сильно травмированного в результате падения со скалы. 

Чöкьи Вангчуг медленно приблизился к нему и благословил его, наделив защитой гуру, 
дэв, дāкинӣ и духов-охранителей5, и послал одного из монахов известить его семью. Затем мы 
вернулись. Чöкьи Вангчуг, несмотря на свое крупное и тяжелое телосложение, не обращал 
внимания на холод и усталость, и более трех часов он медленно пробирался вперед, пока сно-
ва не оказался перед махāсиддхой. Тот казался довольным; глядя прямо на ламу Чöкьи Ванг-
чуга, он сказал: «Хорошо», и долго говорил что-то совсем невразумительное. 
                                                 
1 Чöгьял Намкхай Норбу рассказывал: «Налунг Друбчен Сангье Сангпо был также известен как Налунг Ньёнпа, 
«безумец из Налунга». Налунг – это название долины в местности Гекхо, недалеко от Кьегундо. Этот махāсиддха 
раньше был монахом в сакьяпинском монастыре, откуда он был изгнан после того, как был уличён в отношениях 
с женщиной. Покинув монастырь, он много лет жил со спутницей в пещере на горе напротив религиозного учре-
ждения, усердно занимаясь практикой Ваджрайогинӣ. В один момент он выбросил из окна прекрасную статую 
Ваджрайогинӣ, покинул пещеру и исчез. Позднее он жил в уединенном месте на вершине горы, ведя образ жизни 
безумца и часто пугая посетителей, приходивших к нему. Незадолго до визита Чöкьи Вангчуга он прогнал важно-
го ламу из школы кагью, кидая в него камнями. 
2 В нынешнем уезде Юйшу в провинции Цинхай. См. прим. 7 и 10 ниже. 
3 Нгаванг Йöнтен Гьямцо (1902-1963) занимал должность кхенпо в Нгор Кхангсар во время между 1933 и 1936 гг. 
От также был известен как Другпа Кхенпо (т.к. несколько лет жил в Бутане) и Лабкха Кхенпо. Он считался реали-
зованным существом со сверхъестественными способностями. Он был одним из главных участников движения 
против культа Шугдена (см. гл. 7. прим. 5) и начал с монастыря Нгор, где столкнулся с ярым противодействием 
монахов и предыдущего кхенпо. Он продолжал свое дело в других сакьяпинских монастырях, в т.ч. в Кхаме. 

Нгаванг Йöнтен Гьямцо был племянником Джамгъяла Ринпоче, от которого он вместе с Кхьенце Чöкьи Ванг-
чугом получил учения Ламдрэ Лобше в 1931 г. (см. гл. 6. прим. 4). Он умер в возрасте шестидесяти лет или около 
того в китайской тюрьме возле Синина, нынешней столицы провинции Цинхай. Подробнее о нем см. Jackson, «A 
Saint in Seattle», 188-89, n121, n126, n710, n714; Jackson, «The’Bhutan Abbot’ of Ngor»; Smith, «Notes on the History 
of the Cult of Rdo rje shugs ldan», 7-9. 
4 Эта традиция берет свое название из одноименного монастыря, основанного Чецÿном Шерабом Джунгне в 
1040 г. примерно в двенадцати милях к юго-востоку от Шигацзе. Монастырь, известный в наши дни своими фре-
сками – необычайным наследием тибетского изобразительного искусства четырнадцатого века, обязан своей сла-
вой одному из его настоятелей – Путöну Ринчен Друбу (1290-1364), великому ученому, прославившемуся изда-
нием буддийского канона и другими трудами. Религиозная традиция монастыря Шалу, изначально связанная со 
школой сакья, развивалась своим путем, сохраняя свою независимость и уникальные черты. 
5 Тиб. «каго». 



 39 

Повернувшись ко мне, он долгое время говорил, но я смог ясно понять только две фразы, 
которые он повторил несколько раз: «В центре большой горы» и «Там книга поти6». Я спро-
сил Чöкьи Вангчуга Ринпоче: «Что значат слова махāсиддхи? Ты понял?» 

«Речь махāсиддхи символична» – ответил он. Он наверняка все понял, но в тот момент я 
не осмелился продолжать задавать вопросы, поскольку он очень устал. 

Чöкьи Вангчуг также получил приглашение в монастырь Кьегу Гьянаг Ладранг7, где два 
перевоплощения Гьянага Тулку просили дать им посвящение Цета Сунгдрел8.  

В тот же вечер в храме резиденции лам он вместе с двумя тулку Гьянаг исполнил длин-
ный ритуал подношений Магзор Гьялмо9 перед статуей этой божественной охранительницы. 
В момент поднесения тормы Лхамо из шарфа Чöкьи Вангчуга, возложенного им на реликва-
рий, в котором находилась статуя, сверкнул огненный язык. Поскольку рядом с шарфом 
ньинмо делег не было никаких масляных ламп и благовоний, все присутствующие изумились 
и на короткое время прекратили чтение. Пламя тронуло только его шарф и ни один другой из 
поднесенных. Мы все ясно видели это. 

В другой раз, когда его пригласил к себе Трау Беху10, он на благо умерших исполнил ри-
туал, связанный с Буддой Акшобхьей11. Почти все присутствующие видели, как список с име-
нами умерших, подготовленный для ритуального сожжения, вспыхнул сам по себе. 

Во дворце местного вождя он благословил человека, заразившегося бешенством от укуса 
бешеной собаки. В тот же вечер больной выздоровел. 

И еще был случай, когда он выполнял ритуал перед говорящей статуей Тāры в Денкхон-
ге12, и все зрители видели, как пятицветный язык пламени более девяти дюймов в высоту 
вспыхнул из масляной лампы перед статуей. 

Были происшествия, которым и я был свидетель, но те, кто постоянно находились рядом 
с ним, говорили, что было много других случаев13. 

                                                 
6 Поти – так называются традиционные тибетские тексты характерной продолговатой прямоугольной формы с 
несшитыми листами. 
7 Кьегу Гьянаг Ладранг – монастырь возле Кьегундо в нынешнем уезде Юйшу в китайской провинции Цинхай. 
Храм был основан в тринадцатом веке первым Гьянагом Тÿлку, когда он возвращался из Китая. Чöгьял Намкхай 
Норбу все еще помнит свое удивление, впервые попав в резиденцию этих лам: «Повсюду неистово тикали часы 
самого разного рода, добытых ламами благодаря процветающей коммерческой деятельности монастыря с Кита-
ем. Я же, проучившийся в буддийской шедре, где вообще не было никаких часов, был несколько поражен». 
8 Цета Сунгдрел – см. гл. 2, прим. 18. 
9 Магзор Гьялмо – форма божественной защитницы Пäлден Лхамо. 
10 Трау Беху был вождем Кьегундо. «Беху» – титул, даруемый министрам короля Нангчена, является тибетской 
транслитерацией китайского «бай ху», что означает «сотник». Подробнее о семействе местных вождей см. Jack-
son, «A Saint in Seattle», прил. F, 524-27. 
11 Минтруг Чогэй Шинчог. 
12 Денкхог – местность, в то время находящаяся в юрисдикции Дерге, а сейчас входит в административный округ 
уезда Джомда в округе Чамдо. Храм Тāры, построенный, как говорят, во времена царя Сонгцэна Гампо, находит-
ся на восточном берегу реки Дричу. Упомянутая статуя считается говорящей. 
13 В 1981 г. во время ретрита под Осло в Норвегии Чöгьял Намкхай Норбу рассказал о еще одном случае, проис-
шедшем во время того же путешествия в районе Кьегундо и не упомянутом в биографии:  

«Однажды вечером мы с нашим караваном, состоящим из лошадей и мулов, дошли до долины, где встали ла-
герем. Как только мы исполнили ритуал призывания божественных защитников учения, внезапно появилась 
женщина, несущая корм для наших лошадей, хотя истинной целью ее прихода была встреча с моим дядей. Это 
была интересная женщина, если судить по вопросам об учении, которые она задавала, чего нельзя было ожидать 
от обычного человека. Дядя полюбопытствовал, от кого она получала учения. Она ответила, что ее учитель жил в 
пещере недалеко от дороги, по которой мы собирались идти в следующий день, и она очень точно указала нам 
направление, объяснив, что по пути мы встретим скалу, за которой будет тропинка, круто поднимающаяся вверх 
– туда нам и нужно будет пройти. Она также предупредила нас, что к учителю могут пойти не более двух или 
трех человек, иначе учитель разозлится и не примет. Женщина добавила, что этот учитель был очень необычным, 
мог проходить сквозь твердую материю, и входил и выходил из пещеры через каменные стены. 

Дядя решил сходить туда, и на следующий день, следуя указаниям женщины, мы нашли на тропу за скалой, 
описанной ею. Оставив группу внизу, мой дядя, еще один монах и я стали карабкаться по отвесному подъему, 
пока не достигли пещеры. Пробравшись сквозь извилистый проход, мы предстали перед стариком. С ним был 
человек помоложе, которого мы приняли за помощника. Дядя поднес старшему небольшие подарки. Отшельник 
показался нам очень добрым, выразив озабоченность тем, что мой дядя чрезвычайно утомил себя, взбираясь этим 



 40 

На десятый день шестого месяца года железного тигра (24 июля 1950 г.) Чöкьи Вангчуг 
отправился в монастырь Лхадронг для проведения14 ритуальной практики друбчен15. Там он 
передал учение Лама Сангдÿ16, которое мне тоже посчастливилось получить. Тогда же Хека 
Лингпа говорил, что наступило время, о котором говорилось в указаниях терма что нужно в 
течение следующего года прилюдно найти сосуд с пятью глубокими циклами учений, позво-
ляющих преодолеть негативности настоящей эпохи. 

Возвращаясь в Галинг, мы остановились переночевать в Лхÿндрубтенге17, чтобы помочь 
младшему брату Чöкьи Вангчуга. В течение нескольких лет его брат Нгаванг Лодрö, один из 
лучших лам в монастыре был первым голосом среди сурла18. Запасы сурла в основном попол-
нялись благодаря деятельности лам, ответственных за содержание храма гьялпо19. На протя-
жении нескольких лет Нгаванг Лодрö исполнял обязанности ламы, ответственного за ритуалы 
духу Шугден20. По этой причине его прана (жизненная энергия) была подвержена расстрой-
ствам, и время от времени его поражал паралич. Он перепробовал много тибетских и китай-
ских методов лечения, но не мог существенно улучшить свое состояние. 

Чöкьи Вангчуг, встретившись с младшим братом, увидел, что своей защитой он может 
устранить препятствия. Вместе со своими учениками он пошел в спальню брата, где в течение 
ночи давал посвящение Гуру Драгпура21. Для уничтожения всех внешних и внутренних помех 
он сжег благовоние кугÿл22 и рассыпал повсюду зерна риса, освященного мантрами. В тот мо-
мент старинная цветочная ваза из китайского фарфора, стоящая на углу алтаря для подноше-
ний, с сильным шумом разлетелась на мелкие кусочки. 

Спросив брата, откуда у него эта ваза, он сказал, что взял ее себе из храма духов гьялпо, 
Чöкьи Вангчуг попросил его принести другую вазу в храм в качестве возмещения. С того мо-
мента расстройства его жизненной энергии, а также паралич полностью исчезли. Об этом мне 
лично рассказывал Нгаванг Лодрö и ученики моего дяди. 

В новолуние конца зимы в год железного тигра (в январе 1951 г.) повелитель сиддх 
Кÿнга Пäлден оставил свою смертную плоть в Гьяво. Его тела не касались семь дней, и в тече-

                                                                                                                                                                     
трудным путем, и осыпал его любезностями. Когда Чöкьи Вангчуг испросил у него учений, поначалу он скромно 
отказался, говоря: «Это мне нужно просить Вашего благословения». Мы посидели с ним какое-то время, и дядя 
задавал ему очень много вопросов, на которые он очень заботливо отвечал. Дядя был глубоко удовлетворен, но 
мне тогда было всего около двенадцати лет, и к сожалению я не помню подробности разговора, тем более что все 
вопросы были крайне сложными. Спустя около получаса мы попрощались с ним и ушли. Дядя все время говорил, 
что старик был великим учителем, очень добрым и любезным, и всем нашим спутникам было бы полезно встре-
титься с ним. 

Через два дня мы дошли до Кьегундо, где дядя попытался выяснить, кто же был этот старик, но никто ничего 
не знал точно. Посетив махāсиддху из Налунга, мы решили вернуться и еще раз встретиться со стариком. Дойдя 
до подъема, дядя попросил меня вести группу путников к учителю, но тут тропинка исчезла. Мы обощли склон 
горы вдоль и поперек, но несмотря на все наши усилия, мы ничего не нашли. Мы спрашивали несколько людей 
из тех мест, но нам ничем не могли помочь. Женщина, давшая тогда нам указания, называла имя учителя – 
Друбтхоб Чамтен. Но мы своими глазами видели его вместе с помощником, дружелюбным обходительным моло-
дым человеком, но потом нам стало казаться, что все это было во сне, какая-то фантазия». 

О Друбтхобе Чамтене см. краткую биографию, написанную Дежунгом Ринпоче, «Grub thobs byams», с. 421-
38. 
14 «Ӱшуг» – функция человека, проводящего важную ритуальную церемонию, например, друбчен. 
15 Махāсāдхана – интенсивная ритуальная практика, связанная с каким-либо тантрийским циклом. Она выполня-
ется непрерывно днем и ночью в течение нескольких дней группой практикующих в ретрите. Во время друбчена 
наделяют силой целебные вещества, называемые «нёнгдрöл» («то, что освобождает через вкус») или «мендруб» 
(«освященное лекарство»). 
16 Терма Ньянгрäла Ньимы Öсера (1136-1204). Это учение основано на объединении восьми проявлений Падма-
самбхавы. 
17 Лхÿндрубтенг – название сакьяпинского монастыря в Дерге Гöнчен. См. гл. 6, прим. 5. 
18 Сурла – должность в монастыре Дерге Гöнчен. Сурла выполнял обязанности учителя («дордже лобпöн») одно-
го из шести практикуемых в монастыре циклов практик, связанных с шестью малыми мандалами.  
19 См. гл. 7, прим. 5. 
20 См. гл. 7, прим. 4. 
21 Гневная форма Гуру Ринпоче. 
22 Вид благовония, основой которого служит бензоин. Используется для изгнания злых духов и негативности. 



 41 

ние этого времени он оставался в особом состоянии созерцания тхугдам, которое практики с 
высоким уровнем реализации сохраняют после смерти. После этого тело было отвезено в Га-
линг, где на десятый день лунного месяца Кхьенце Чöкьи Вангчуг и множество собравшихся 
отовсюду учеников присутствовали на сожжении, во время которого проявилось много благо-
приятных знаков. В его пепле было найдено большое количество реликвий23. 

 

                                                 
23 Тиб. «рингсел» – реликвии, находимые в пепле учителей высокого духовного уровня. Разные виды рингселов 
указывают на степень реализации. Большинство рингселов имеют форму крошечных шариков различных цветов. 



 42 

Глава 13 
 
Терма Едзонг 
 
 
В первый месяц лета в год железного зайца (в мае 1951 г.) я встретился с Чöкьи Вангчу-

гом, и он показал мне пророчество о терма1, рассказав историю его открытия: 
 
«В прошлом году на рассвете десятого дня, когда я был во дворце Лхадронг, мне присни-

лось, что я сижу в медитации перед статуей Гуру Сунгджöнмы2. Внезапно возник сильный 
воздушный вихрь, и в тот же миг в храм через открытые ворота влился мерцающий красный 
свет, посреди которого возникла Шинкьонг Вангмо3. 

Я воззвал к ней, произнеся глубокую мантру сущности жизни, и тут же Шинкьонг Ванг-
мо почтительно положила передо мной свиток зеленой ткани длиной один локоть и исчезла. Я 
развернул ткань и увидел шесть символических слогов дāкинӣ, выведенных золотом, и восем-
надцать четко написанных печатными буквами строк. Когда я проснулся и стал записывать 
увиденное во сне, у меня возникли сомнения на счет некоторых символов и слов, из-за чего я 
не посмел включить смысл тех наставлений в свою практику. 

На третьей неделе после смерти повелителя сиддх Кÿнги Пäлдена в первые часы утра 
двадцать пятого дня по лунному календарю, когда я спал в состоянии ясного света, я снова 
обнаружил себя в храме Лингрепа, делая погребальные подношения повелителю сиддх. Вне-
запно он вошел в образе юноши в костяных украшениях йогина, окруженный очаровательны-
ми девушками, также в украшениях из костей. Увидев его, я почувствовал в себе сильную веру 
и любовь. Я взмолился ему, прося благословить мой ум и никогда не отделяться от меня. 

Повелитель сиддх сказал: «Сын сердца, открой врата священного места и найди сокро-
вище, следуя указанию терма, данного тебе Шингкьонгмой год назад». 

Я ответил, что не помнил точно все слова указания в терма, а также не зная, где находит-
ся упомянутое в нем священное место Едзонг, очень сомневался, стоит ли извлекать терма 
прилюдно. 

Друбдже посмотрел на дāкинӣ слева от себя и сказал: «Дунгкьонгма покажет тебе путь к 
священному месту». И дāкинӣ повела меня, взяв меня за левую руку. Поднявшись на высоту 
четыре локтя над землей и ринувшись подобно ветру, мы попали в то священное место: верх-
няя часть его была камениста, склоны в середине были покрыты лесом, а подножие заросло 
лугами. Так мы достигли вершины, представ перед пещерой, выходившей на юг. 

Несколько красивых девушек в шелковых одеяниях и в бирюзовых украшениях подошли 
ко мне и почтительно поклонились. Я подумал, что это, должно быть, владычицы того места. 
Они возложили передо мной дары – драгоценные разноцветные шелка и камни-самоцветы, а я 
спросил их, как называется это святое место. Девушка, возглавлявшая группу, сказала: «Это 
Едзонг. Некоторые из здешних обитателей называют его также Будзонг». Затем обеими рука-
ми она подала мне свиток из зеленой ткани, добавив: «Я передаю эти важные указания для от-
крытия терма в руки его владельца». Я развернул свиток и внимательно его осмотрел. И тут 
ясно возникли те же символы, те же самые слова указаний, что и раньше. 

Когда я закончил читать указания терма, все дāкинӣ в звенящем созвучии многократно 
произнесли слоги «хе» и «ка», с каждым разом все громче. Когда они повторили их десять раз, 
я проснулся, в совершенстве помня каждый символ и каждое слово. В этот раз я без всяких 
сомнений записал шесть символов и восемнадцать строк». 

Символы и основные указания для открытия терма, полученные Хека Лингпой во сне в 
состоянии ясного света, приводятся ниже в полной форме. 

                                                 
1 Тергьи кхаджанг. 
2 Гуру Сунгджöнма – в то время эта говорящая статуя находилась в монастыре Лхадронг. Данная статуя счита-
лась опорой ума Друбванга Пäлдена Чöгьяла. См. гл. 7, прим. 13. 
3 Шинкьонг Вангмо – одно из имен Нгенемы. См. гл. 7, прим. 8. 



 43 

 
[Изображение шести слогов] 
 
Хека Лингпа Херука, 
Время настало открыть врата священного места, 
Дворец Трех корней4 в Едзонге. 
На десятый день шестого месяца в год зайца 
Сила Трех Корней и дāкинӣ возрастет. 
Если священное место открыть в тот момент, 
Все, кто соприкоснутся (с учением), реализуют его смысл. 
С южной стороны горы – священного места Трех Корней – 
В центре белой скалы, отмеченной буквой А (�), 

Находится пещера, освященная Гуру (Памбасамбхавой). 
В верхней части ее ясно возникает буква А (�). 

За этой буквой А (�) внутри гладкой белой породы 

Находится шкатулка с указанием священного места 
И пятью циклами тайных наставлений. 
Необходимо прилюдно извлечь терма в этот день, 
Делая все в нужное время. 
Подготовь ритуалы подношения дыма, благословленную воду и ганапӯджу  
для создания благоприятных условий. 
Когда шкатулку с терма откроют, будет известно пророчество. 
 

Датхим 
Самайя 

 
Прочитав эти указания, я стал всячески упрашивать дядю прилюдно извлечь терма. Я 

очень просил выполнить ритуальные практики дял устранения препятствий, связанные с нега-
тивными мирскими обстоятельствами. И дядя сказал: «Очень важно как можно скорее выпол-
нить десять тысяч повторений ганапӯдж Сампа Лхÿндруб5 и как можно больше ганапӯдж и 
призываний с подношениями и восхвалениями защитникам учения Экаджати, Рахуле, Дордже 
Легпе и Нгенеме6». И тогда я сам позаботился о том, чтобы ламы и монахи Галинга и все пре-
данные в нужное время выполнили все эти ритуалы для устранения возможных препятствий. 
В то же время мы известили всех о том, как именно Хека Лингпа откроет врата священного 
места Едзонг и как будет обнаружено сокровище. 

На восходе шестого дня месяца обезьяны (в июле 1951 г.) учитель со свитой вышли из 
монастыря Галинг. Дойдя до равнин Лхалунга, Хека Лингпа сказал нам: «Сегодня все мы, учи-
тель и ученики, собрались в этом совершенном месте. Так выполним же подношение дыма для 
очищения от загрязнений, поднесем восхваления и почтим божеств и духов-охранителей этих 
мест, главный из которых Анье Егьял, и да пробудим благую силу и энергию. Завтра после 
восхода солнца мы должны прийти в священное место Едзонг. Выясните, как далеко оно от-
сюда и как нам туда добраться». 

Затем Чöкьи Вангчуг провел ритуалы подношения дыма, почтив божеств места, особенно 
Анье Егьяла, и дал нам передачу на эту практику. 

                                                 
4 Три корня (тиб. «лама, йидам, кхандро»): гуру – корень всех благословений, дэвы – корень всех сиддхи (высших 
сиддхи реализации и обычных сиддхи мирских сверхспособностей) и дāкинӣ – корень всех действий. 
5 Призывание Гуру Ринпоче для спонтанного достижения желаний, терма Чогьюра Лингпы. 
6 «Ма за дам сум Нгенемэй сöлконг»: ритуалы и призывания с подношениями и восхвалениями трем защитникам 
дхармы – Экаджати, Рахуле и Дамчену Дордже Легпе (трем основным защитникам учения Дзогчен) и Нгенеме. 



 44 

Следуя указаниям учителя, люди из его окружения разбили лагерь на равнине Лхалунга. 
Одни занялись выполнением многочисленных ритуалов подношения дыма и очищения благо-
словленной водой, а также установкой молитвенных флагов, а другие пошли дальше разведы-
вать путь. 

На следующий день при первых проблесках зари мы покинули равнину Лхалунг. Немно-
гим более двух часов спустя, когда уже чувствовалось мягкое тепло солнечных лучей, мы при-
шли к подножию священной горы. Гора, которую местные называли Едзонг, выглядела вели-
чественно и была похожа на торму для подношений: вершина ее была скалистой, склоны по-
середине покрыты лесом, а в основании раскинулись луга. 

В дальнем конце небольшой долины, ведущей к подножию горы, находилась поросшая 
травой возвышенность, окруженная высокими горами. Дойдя до этого места, мы выполнили 
очищение дымом и очистительные ритуалы для гор и местных богов. Люди разбивали палатки 
на широкой равнине перед священной горой, и мало-помалу собралось много народу. К по-
лудню уже пол-равнины занимали палатки, люди и лошади, а к вечеру на всей равнине больше 
не оставалось места. 

Я во главе группы из более двадцати молодых монахов и мирян из тех мест продвигался 
к белой скале, пытаясь найти удобный проход с южной стороны священной горы. Лес был 
очень густым и не было никаких тропинок, поэтому вечером мы вернулись в лагерь, покрыв 
не более половины расстояния. На восьмой день сразу же после восхода солнца я отправился с 
группой из тридцати человек на поиски тропы к пещере на южной стороне у вершины горы. 

В поисках также участвовало около десятка групп монахов и мирян из разных мест, и 
они нашли три тропинки, окружающие священную гору на трех разных уровнях: у подножия, 
посередине и ближе к вершине. В тот же день Чöкьи Вангчуг Хека Лингпа вместе с ламами и 
старшими тулку из тех мест, всего около тридцати человек, делали длинную ганапӯджу и ри-
туал для защитников учения из цикла Ригдзин Дÿпа7. 

В первые часы девятого дня нам удалось расчистить проход к пещере. Несколько сотен мо-
нахов и мирян стали обходить гору по тропинкам на всех трех высотах. После полудня мы приго-
товили место внутри и снаружи пещеры, а также на прилегающем к ней пространстве для разме-
щения там учителя и сопровождающих его. В тот день люди, прибывая отовсюду, заполнили па-
латками и лошадьми равнины слева и справа от горы, пока совсем не осталось свободного места. 

Окрестные монахи и миряне, стар и млад, в больших количествах приходили к Чöкьи Ванг-
чугу, и до самого вечера у него не было возможности заняться ритуалами. Наконец, вечером Хека 
Лингпа и все ламы и перерожденцы тех мест, собравшись вместе, сделали ганапӯджу и ритуалы из 
циклов Цасум Дрилдруб8 и Сампа Лхÿндруб9, пока еще было светло. Люди, пришедшие со всех 
концов, а также местные жители собрались на заросшей травой равнине, хором распевая призыва-
ние Гуру Падмасамбхавы, известное как семистрочная молитва10, и мантру Ом а хум ваджра гуру 
падма сиддхи хум11. 

На рассвете десятого дня Хумчен Хека Лингпа отправился к пещере на вершине священной 
горы Едзонг и дошел до нее без затруднений. На восходе солнца учитель и ученики подготовили 
обильные подношения ганапӯджи и прочли раздел действия Цасум Дрилдруб. 

Завершив начитывание мантры, Хека Лингпа встал и пошел ко входу в пещеру. Повернув-
шись к толпе монахов и мирян, собравшихся там, он произнес: «Пойте это призывание с полным 
сосредоточением ума». Чöкьи Вангчуг сам задавал тон благозвучной мелодии Сампа Лхÿндруб. 
Все пели вместе с ним, повторив призывание три раза. Потом он попросил принести ему кирку, и 
снова повернувшись к людям, сказал: «Призывайте Гуру Падмасамбхаву с великим усердием, 
полностью сосредоточенным умом читайте мантру Ваджра Гуру и не дайте уму впасть в сомне-
ния». 

                                                 
7 Ригдзин Дÿпа: раздел цикла учений Лонгчен Ньингтхиг. 
8 См. гл. 11, прим. 8. 
9 См. гл. 3, прим. 5. 
10 Гуру Цигдÿн – знаменитое семистрочное призывание Гуру Падмасамбхавы. 
11 Наиболее известная мантра Гуру Ринпоче. 



 45 

Затем Хека Лингпа взял кирку в правую руку, поднеся ее к груди ее на уровне сердца, и око-
ло пяти минут оставался в таком положении, расслабившись и закрыв глаза. Затем внезапно он с 
силой метнул кирку в верхний свод пещеры. В месте удара остался отчетливый знак. Хека Лингпа 
обратился к своему ученику Кäлсангу Церингу: «Раз тебя зовут Долгая Удачная Жизнь, поднимай-
ся на скалу и копай». Немедля десяток парней срубили сосну, вырубили в стволе ступеньки и по-
ставили ее у подножия скалы в качестве лестницы. 

Кäлсанг Церинг взбирался по стволу, пока не добрался до боковой породы. Он более десяти 
минут копал в месте, куда попала кирка, после чего оттуда стал высыпаться белый песок, похожий 
на тонкоизмельченную ячменную муку. Я видел, как некоторые в великой поспешности вскакива-
ли и, расталкивая друг друга, собирали песок, упавший на землю под скалой. 

Большинство присутствующих, сосредоточенно всматриваясь в место раскопки, начитывали 
мантру Ваджра Гуру, и казалось, что этот гул наполнял всю долину. Прошло еще около трех ми-
нут, и вдруг из места раскопки блеснул искрящийся солнечный свет – это был овальный ларец12 с 
терма, освещаемый солнечными лучами, который сам блестел, как солнце. Все присутствующие 
были настолько переполнены верой и радостью, что по коже у них шли мурашки и от эмоций во-
лосы стояли дыбом. Кäлсанг Церинг обернулся к Хека Лингпе и сказал: «Ларец с терма здесь. Мне 
взять его в руки?» Хека Лингпа сказал: «Кто-нибудь, натяните ткань под скалой, а ты киркой под-
толкни ларец, чтобы упал на ткань». Так они и сделали. 

Чöкьи Вангчуг взял священный предмет, подержал его на макушке головы и пропел длинное 
призывание. Затем в течение более получаса, постоянно читая призывание, он касался им головы 
каждого ученика и всех людей, собравшихся там, благословив всех нас. Осторожно осмотрев ла-
рец, который размером и формой был похож на журавлиное яйцо, а его яркие цвета сверкали све-
том и отливали золотом, мы увидели, как на его гладкой поверхности, явно сделанной из сплава 
ртути с различными драгоценными металлами, отчетливо проявился сплошной ряд слогов-
символов. 

Мы оставались там до пятнадцатого дня лунного месяца, и каждый день толпы народа обхо-
дили священное место, выполняя ритуалы подношений и очистительные практики, а также накап-
ливая заслуги. 

Три дня подряд по утрам Хумчен Хека Лингпа с великой добротой давал всем желающим 
посвящение мирных и гневных божеств и посвящение Цасум Дугнгäл Рангдрöл (Самоосвобожде-
ние от страдания с помощью трех корней)13. В пятнадцатый лунный день вся долина была напол-
нена дымом санга, а священная гора сплошь покрыта молитвенными флагами. Люди из разных 
мест соревновались в скачках, а вечерами устраивались празднества с песнями и плясками. 

Так мне лично довелось принять участие в чудесной находке терма. И я питал в себе боль-
шие надежды получить все глубокие учения, содержащиеся в нем. Однако спустя месяц после то-
го, как Хека Лингпа отвез запечатанное в ларце терма в свою резиденцию и поместил его в релик-
варий, в один прекрасный день дароносица была найдена пустой – в ней лежала лишь шелковая 
парча, в которую было завернуто сокровище. 

Хека Лингпа сказал: 
«Мы живем в эпоху великих перемен. Во времена, подобные этим, мало надежды, что это 

учение будет применяться по-настоящему, поэтому защитники дхармы забрали терма обратно. Ес-
ли хорошо подумать над тем, что случилось, то не будет никаких сомнений, что вот-вот настанет 
эпоха великих бедствий, и предотвратить это очень трудно. А потому каждый по своим способно-
стям займитесь сущностью практики. В любом случае, если нам удастся восстановить храм Аньен 
Дампы14, что повелитель сиддх считал крайне важным, эта работа может принести благо пред ли-
цом бед настоящего времени». 

После того, как мы, учитель и ученики, вернулись в Галинг, Хека Лингпа удалился в затвор-
ничество в Гьяво, а я отправился в шедру Вöнтö15. 

                                                 
12 Тиб. «тердром». 
13 Цасум Дугнгäл Рангдрöл – терма Хека Лингпы. 
14 См. гл. 10, прим. 5. 
15 Сакьяпинский монастырь, известный также как Дерге Вöнтö Гöн, где учил Кхьенраб Чöкьи Öсер. Историю это-
го монастыря см. «dKar mdzes khul gyi dgon», т. 1, 455. 



 46 

Глава 14 
 
Гриф с пхурбой 
 
 
Весной в год водяного дракона (1952) Чöкьи Вангчуг вернулся в Галинг из горной от-

шельнической обители Гьяво и начал восстановление храма. Работы было много, и он послал 
за мной, чтобы помочь ему. Я сразу же отправился к нему из шедры Серджонг1. Каждый день 
около сотни монахов и мирян работали на стройке. Чöкьи Вангчуг приходил в храм и давал 
указания по выполнению работ. 

Однажды у одного человека околела лошадь на берегу реки, протекающей рядом с мона-
стырем. Несколько сотен грифов слетелись пожрать труп. Из всех птиц лишь одна оставалась 
в стороне и не участвовала в пиршестве. Другие грифы, полностью обглодав мясо со скелета, 
улетели. И только один большой гриф сидел там же до самого вечера, не двигаясь. 

Тогда Чöкьи Вангчуг Хека Лингпа позвал молодого монаха Оргьена Цепхела и еще одно-
го молодого слугу Таши Нгаванга, и когда они пришли к нему, сказал им: «Идите к берегу ре-
ки, аккуратно заберите оттуда большого грифа и принесите сюда». 

«Ладно», – сказали они и пошли, хихикая и шепчась между собой: «Как же нам поймать 
такого большого грифа и принести его к нему?» 

Когда они приблизились, птица оставалась на месте и не даже не думала двигаться. Ос-
мотрев грифа побдиже, они увидели, что ему в спину была вонзена железная пхурба2 длиною с 
ладонь. «Этот гриф ранен», – сказал Оргьен Цепхел, и крепко схватив пхурбу, попытался вы-
тащить ее, но смог лишь приподнять птицу. Он пробовал еще и еще, но каждый раз лишь под-
нимал птицу в воздух, а пхурба оставалась в теле. 

Таши Нгаванг воскликнул: «Удивительно, как гриф неподвижен, а пхурба остается у него 
его спине. Нам нужно следовать указаниям ринпоче и немедленно принести птицу к нему». 
Совместными усилиями они подняли грифа с земли и отнесли его к храмовой двери. Рабочие 
из тех мест собрались посмотреть на грифа. Кто-то спросил: «А он не ранен?» Изумление их 
все больше росло. 

Пришел Хека Лингпа и сказал монахам: «Кто-нибудь, отнесите грифа во двор монастыря 
и оставьте его там на ночь». Тогда несколько монахов, помогая друг другу, отнесли птицу во 
двор монастыря, оставив его там и закрыв главные ворота. На восходе следующего дня Хека 
Лингпа сказал: «Принесите мне чашу молока дри3 для грифа». Мы принесли ему молока, и он 
пошел на монастырский двор дать молока бурому грифу. Он выпил все молоко и сделал три 
быстрых движения по деревянной платформе, на которой стоял, махая крыльями вверх и вниз. 
При третьей попытки грифа взлететь пхурба длиной более девяти дюймов со звоном упала на 
деревянный помост, и гриф тут же улетел. Хека Лингпа спросил, в какую сторону полетела 
птица, и кто-то сказал, что его видели летящим в сторону Зилтрома4. 

Кхьенце Чöкьи Вангчуг показал нам пхурбу и коснулся ей моей головы и голов всех при-
сутствующих, даруя нам благословение. Мы все были совершенно изумлены. После этого слу-
чая в течение нескольких месяцев бессчетное множество людей со всех мест северных и юж-
ных районов восточного Тибета приходили увидеть пхурбу и получить ее благословение. 

                                                 
1 См. гл. 2, прим. 34. 
2 Пхурба (санскр. «кила») – ритуальный кинжал, широко используемый в тантрическом буддизме. Имеет лезвие с 
тремя треугольными гранями, сходящимися у острия, и может изготавливаться из разных материалов, таких как 
металл, дерево или хрусталь. 
3 Самка яка. 
4 Гора между монастырями Галинг и Дзогчен к северу от Дерге. Считается важным божеством местности. 



 47 

Глава 17 
 
Важность чистого видения 
 
 
В то время я мог несколько дней лично общаться с учителем Чöкьи Вангчугом. Однажды, 

когда разговор зашел о воплощении Джамъянга Кхьенце Вангпо по имени Кхьенце Чöкьи Лодрö 
Ринпоче, я позволил себе рассказать одну сектантскую сплетню. Мне приходилось слышать от 
управляющего Нгадрага, от разных родственников и от отца Чöкьи Вангчуга, что Чöкьи Лодрö, 
воплощение Кхьенце из монастыря Катхог, отобрал резиденцию у моего дяди. И поскольку я 
верил этим слухам, я полагал, что воплощенный лама Кхьенце Чöкьи Лодрö был одной из тех 
лицемерных особ, подающих себя как учитель, на деле будучи лишь алчными искателями благ, 
которые дает положение ламы. Я считал, что тот присвоил себе резиденцию Чöкьи Вангчуга 
без всякого справедливого возмещения, развив тем самым глубокую антипатию к нему. 

Но дядя ответил мне: 
«Джамъянг Чöкьи Лодрö – лама великой любящей доброты. Между нами, учителем и уче-

ником, нет нарушений самай. Некоторые жаждущие званий, власти и богатства, находясь под 
негативным влиянием демонов гьялгонг дамси, пренебрегли ваджрными самайями, учинили 
распри и пробудили демонические силы, что проявляются при нарушении самай1. 

Если даже кто-то, лживо почитая Чöкьи Лодрö Ринпоче, говорил ему обо мне дурное, как 
он мог поверить этой бессмысленной болтовне? А иные корыстники, болтая о нарушении са-
май между нами, развели большую ложь, а многие монахи и миряне услышали ее и впали в со-
мнение. 

Чöкьи Лодрö – истинное перерождение Джамъянга Кхьенце Вангпо. Он Кÿнтусангпо 
Дордже Чанг2, пребывающий в состоянии за пределами двойственной мысли. Насколько я могу 
судить, во мне нет ни малейшей привязанности, даже с горчичное зерно, к монастырю и лам-
ской резиденции. Ни на мгновение я не предавался ошибочным суждениям о Ламе Чöкьи 
Лодрö. Если случайно, в отвлечении, я позволял себе вспомнить некий глупый и недостойный 
слух о нем, я никогда не забывал признаться в этом самому себе в гуруйоге3. 

Чöкьи Лодрö никогда не желал богатства, власти или славы, что были источником раздо-
ров между двумя управляющими. И я точно так же чувствовал отвращение к такого рода ве-
щам. Все эти сансарные дела ни в коем случае не могут исходить от ламы, излучения 
Маньджушрӣ. Так что ты должен ясно понимать причину всех этих стычек и бессмысленных 
споров. Сущность дхармы – не разногласия. Знать о природе соперничества, иметь связь с уче-
нием, сохранять чистое видение по отношению к ламе и, несмотря на все это, вовлекаться в се-
ти вражды есть признак неведения. 

Подобно лотосу, что рождается из грязи и остается чистым, может ли Чöкьи Лодрö или я, 
учитель и ученик, оскверниться низостью противоборства? Когда Чöкьи Лодрö несколько раз 
милостиво передавал Ринчен Тердзö4, я писал ему много писем с просьбой разрешить мне по-
лучить эту передачу, но никогда не получал ответа. Долго я писал ему, ища встречи, но неиз-
                                                 
1 См. гл. 6, прим. 1. 
2 Кÿнтусангпо (санскр. «Самантабхадра») можно перевести как «Всеблагой» или «Всегда благой». Изображается 
как будда небесно-синего цвета, обнаженный и сидящий в позе медитации. Символизирует измерение дхармакаи и 
считается изначальным буддой в сфере традиции Дзогчен. Дордже Чанг (санскр. «Ваджрадхāра»), что можно пе-
ревести как «Держатель ваджры», представляет дхармакаю и изначального будду в традициях высшей тантры, 
распространенной в новых школах тибетского буддизма. Изображается с различными украшениями в позе меди-
тации, держа ваджру и колокольчик в руках, скрещенных у груди. Чöкьи Вангчуг говорит о Чöкьи Лодрö, называя 
его обоими именами Кÿнтусангпо и Дордже Чанг, тем самым, вероятно, выражая свое убеждение, что Чöкьи 
Лодрö является держателем учений как древних, так и новых школ, а также держателем знания как пути самоосво-
бождения (рангдрöл) Дзогчена, так и пути преображения высших тантр. 
3 Практика объединения с состоянием учителя. 
4 Ринчен Тердзö – одно из Дзö Нга («Пяти сокровищ») Джамгöна Конгтрÿла Лодрö Тхае. В Ринчен Тердзö 
Джамгöн Конгтрÿл включил большую часть текстов, относящихся к традиции терма. Существует два издания Рин-
чен Тердзö: старое издание Пäлпунга в шести томах и новое издание Цурпху в тридцати шести томах. 



 48 

вестно, куда уходили мои письма, подобно стрелам, пущенным в дремучий лес. Люди, послан-
ные мной поговорить с ним, безуспешно возвращались, так и не увидев его. В любом случае, 
как может одновременно существовать единство и разделение в состоянии просветленного ума 
учителя и ученика, свободного от силков двойственности,? 

Ты тоже должен постараться понять, каким все является на самом деле. Не обращая вни-
мания на бесконечную пустую болтовню, уважай и почитай ламу – излучение Маньджушрӣ». 

И все же мне казалось, что чистый взгляд Чöкьи Вангчуга, так мастерски преподанный им, 
был несколько надуман, и я оставался в этих сомнениях несколько дней. 

Однаджы, когда я сидел с Джамгöном Хека Лингпой за утренним чаем, он с улыбкой ска-
зал мне: «Я слышал, что где-то через неделю Чöкьи Лодрö будет передавать в Дзонгсаре сущ-
ность всех глубоких учений сакьяпы – Ламдрэ Лобше. Приготовься отправиться к ламе – излу-
чению Маньджушрӣ. Проси его передать тебе учение Ламдрэ Лобше5 и все, что сможешь полу-
чить». 

Мне не очень хотелось просить учения у Чöкьи Лодрö, и я ответил: «Лучше бы я пошел 
учиться в шедру Шрисенг6 в монастыре Дзогчен». 

Чöкьи Вангчуг, притворяясь рассерженным, сказал: «Ты не только мой племянник, но и 
ученик. Для тебя неважно, что велит тебе твой учитель?» Мне нечего было ответить ему, и я 
согласился сделать то, о чем меня просили. Я быстро подготовился к отъезду и отправился в 
Дзонгсар. 

Прибыв в эту великую монашескую обитель, я узнал, что среди главных учеников, явив-
шихся на передачу Ламдрэ, были Досиб Кхенпо Тхубгьял7 и Гьялцен Лама8 из Дерге Гöнчен. У 
меня с детства были прекрасные отношения с Досибом Кхенпо Тхубгьялом, а с Гьялценом Ла-
мой из Дерге Гöнчен, который был одним из моих дядьев по отцу, у меня тоже было отличное 
взаимопонимание. Я сразу же пошел к ним, и мы договорились на следующий день пойти к 
Джамъянгу Кхьенце Чöкьи Лодрö. 

Я без труда попал к ламе, излучению Маньджушрӣ, и передал ему письмо с печатью 
Чöкьи Вангчуга. Он с великой радостью принял меня в его ученики и разрешил присоединиться 
к другим учащимся9. Тогда я наконец-то понял, что моя прежняя неприязнь была ошибкой. Во 
мне родилась непоколебимая вера, и в тот момент я глубоко проник в понимание единой сущ-
ности двух лам, излучений Маньджушрӣ, даже если они кажутся разными людьми. 

Неспособные же понять это впадали в бесконечное сектантство, привязанность и непри-
язнь, и в своем омрачении толкали других на тот же путь. Полагая, что два великих бодхисат-
твы подвержены вредным эмоциям обычных смертных, им казалось, что между ними бушевали 
конфликты и нарушалась самайя. Эти порочные мысли о святых учителях питали в их умах 
алчность и враждебность, зависть и пристрастность, и всем этим они омрачали умы других. 
                                                 
5 Лобше – см. гл. 9, прим. 31. 
6 Шедра Шрисенг – учебный колледж (Шрӣ Симха Шедра) монастыря Дзогчен, основана ок. 1842 г. Гьялсе Жен-
пхеном Тхае (1800-?). 
7 Досиб Кхенпо Тхубтен Гьялсен (1902-1971) – ученик Кхьенраба Чöкьи Öсера и Кхенпо Джамгьяла и др. Занимал 
должность кхенпо в монастыре Дзонгсар в течение восьми лет. Он был из Досиба – сакьяпинского монастыря тра-
диции Нгор. 
8 Гьялцен Лама (Лама с победоносным знаменем) – высокое духовное звание в монастыре Дерге Гöнчен. Эта ие-
рархия также также включала в себя звания Шар Ламы (Ламы востока), Нуб Ламы (Ламы запада) и Ярнэ Кхенпо 
(Наставник в летних ретритах). См. Jackson, «A Saint in Seattle», n225, где о дяде Чöгьяла Намкхая Норбу Чöдраге 
Гьямцо говорится как о владельце звания Гьялцен Лама во время повествуемых событий. 
9 Чöгьял Намкхай Норбу несколько раз рассказывал, как через несколько дней после начала учений Ламдрэ Лобше 
разразилась эпидения гриппа, заразившего его самого и многих других, включая Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö. 
Монах из Дзонгсара, у которого располагался Чöгьял Намкхай Норбу, обратился к известному местному врачу, и 
тот приготовил ему лекарство. Приняв это лекарство, Чöгьял Намкхай Норбу почувствовал раздирающую боль, и 
его здоровье стало быстро ухудшаться. Монах, у которого он жил, поспешил за советом к Джамъянгу Кхьенце 
Чöкьи Лодрö. Учитель погадал и получил ответ, указывающий, что жизнь Чöгьяла Намкхая Норбу в серьезной 
опасности. Он дал монаху тридцать китайских долларов серебром, чтобы тот заказал ритуалы долгой жизни. Сове-
туя не обращаться к тому же врачу, он дал ему адрес другого врача, который, обследовав больного, диагностиро-
вал у него сильное отравление. Чöгьял Намкхай Норбу в течение трех дней находился между жизнью и смертью и 
был спасен врачом, к которому послал Кхьенце Чöкьи Лодрö. 



 49 

Подобно слепцам, они не видели, что было у них перед носом, и распускали бесполезную и 
бессмысленную болтовню. Так во всех своих делах они лишь противоречат учению, и их сты-
дятся даже люди с обычными мирскими взглядами. Разумные люди должны избегать накопле-
ния негативных действий, заблуждений и препятствий. 

 
 
Глава 16 
 
Необыкновенный сон 
 
 
В третий лунный месяц в год водяной змеи (в апреле 1953 г.) Джамгöн Чöкьи Вангчуг по 

просьбе некоторых учеников передавал учения Ньингтхиг Яжи1 в отшельнической обители Гья-
во, где я также присутствовал. Днем я получал учения Ньингтхиг, а вечером практиковал и спал 
в пещере, служившей местом собраний. 

На учении присутствовало около тридцати человек. Когда на передаче могло присутство-
вать не более двадцати пяти человек, они делились на две группы примерно по пятнадцать че-
ловек каждая, отдельно посещая учение утром и вечером. Каждое утро все ученики собирались 
в пещере обители, где давалось учение, а вечером возвращались в лес на склоне горы, где они 
ночевали. 

Однажды учитель давал нам посвящение Дордже Пхагмо2 и объяснения по практике. Пе-
ред рассветом следующего дня у меня был изумительный сон: я практиковал в пещере для соб-
раний, как вдруг ко мне подошла красивая девочка лет восьми в зеленом шелковом убранстве. 
Улыбаясь, она приблизилась ко мне и передала бумажный свиток длиной с палец, сказав: «Ме-
ня послали вручить тебе эти тайные сущностные наставления». Я взял бумажный свиток, и 
только я хотел спросить, кто же послал ее, она исчезла. Оправившись от короткого замешатель-
ства, я быстро развернул желтый кусок бумаги, который был с палец в длину и два пальца в 
ширину, и всмотрелся в него. На нем красными чернилами тибетскими буквами были написаны 
три слога, похожие на а, ху и ма. Я свернул свиток и, решив показать его Ринпоче, крепко сжи-
мал его в правой руке. В тот момент я проснулся. 

Я сразу же вспомнил сон, и в тот же миг осознал, что в моей правой руке действительно 
находится что-то, похожее на бумажный свиток, который я держал во сне. Посмотрев, я с вели-
ким изумлением обнаружил, что у меня в руке действительно находился свиток. Боясь, что мо-
гу потерять его, я лежал без сна. Прошло немногим более получаса, и начался рассвет. Про-
должая сжимать свиток в руке, я встал со своей соломенной подстилки и приступил к практике. 
Когда стало достаточно светло, чтобы читать, я пошел к выходу в пещеру и медленно развер-
нул свиток. На нем было написано в точности то же, что я видел во сне. 

Я подошел к двери Джамгöна Ринпоче и постучал. «Что такое?» – спросил он изнутри. «У 
меня что-то очень важное» – ответил я. Обычно по утрам Джамгöн делал сессию практики ча-
сов до восьми, и было принято не беспокоить его в это времени, а потому он был, видимо, не-
сколько озадачен. «Войди», – сказал он. Я зашел к учителю и протянул ему бумажный свиток. 
Он узнал от меня подробности всей истории и показал книгу, в колофоне которой содержался 
перечень пророчеств о терма (gter byang) Лхалунг Сангдаг3, сказав: «Эти символы есть в этом 
перечне пророчеств, то есть они указывают на цикл учений Ваджрапāни». 

Тут я понял, что бумажный свиток принадлежал ламе, излучению Маньджушрӣ, и почти-
тельно поднес его ему. Я также просил его расшифровать символическое учение. Позже, в год 

                                                 
1 Ньингтхиг Ябжи – четыре тома текстов, относящихся к учению Дзогчен Ньингтхиг, составленные Лонгченом 
Рабджамом (1308-1363). Они включают в себя Вима Ньингтхиг, Кхандро Ньингтхиг, Лама Янгтиг, Кхандро Янгтиг 
и Сабмо Янгтиг. 
2 Дāкинӣ Дордже Пхагмо (санскр. Ваджраварāхӣ) – одна из самых известных женских форм мудрости среди бо-
жеств тибетского буддизма, представляется с головой свиньи над короной на ее голове. 
3 Сангдаг, «Владыка тайн» – одно из имен Чагна Дордже (санскр. Ваджрапāни). 



 50 

огненной обезьяны (1956) Чöкьи Вангчуг, как и обещал, дал мне посвящения, разъяснения и 
передачу на полный текст Сангдаг. 

Тогда же однажды появились трое молодых людей, сопровождая парня из Меньяга4, со-
шедшего с ума после того, как был укушен бешеной собакой несколько месяцев ранее. Он пе-
редвигался только на четвереньках, иногда выл, как собака, то прыгая в воздух, то бросаясь на 
землю. Те трое, крепко держа больного, привели его к Ринпоче, и он сказал им: «Развяжите 
его». Трое парней не без колебаний развязали его, продолжая сдерживать его. Безумец закаты-
вал глаза на каждого из нас, несколько минут оставаясь спокойным, не шевелясь и не возбуж-
даясь. 

Хека Лингпа, взяв обеими руками текст своих ежедневных практик и четки, поместил их 
на голову больного и прочел призывание благословения и мантру четырех хум5 для изгнания 
злых духов. Безумец, впав в ярость, стал скакать вокруг столь неистово, что трем юношам было 
тяжело сдержать его. Тут Хека Лингпа встал и решительно ударил его книгой. Лама наносил 
удары еще и еще, а безумец все более слабел и утихал. 

Получив множество ударов, одержимый ненадолго замер, а затем начал горько рыдать. 
После этого Хека Лингпа совершил ритуал долгой жизни и благословил его. Вечером его увели 
с горы вниз, а на следующий день он полностью пришел в себя. После недели отдыха он пол-
ностью восстановил свое здоровье. 

 

                                                 
4 Меньяг – регион в восточном Тибете к востоку от Ньяронга и Литханга и южнее Гьялронга. Исторически Меньяг 
был независимым тибетским королевством. 
5 Сумбхани – мантра с четырьмя «хум» для отбрасывания негативности. Встречается во многих ритуальных тек-
стах, связанных с практиками разных тантрических циклов. 



 51 

Глава 17 
 
Смерть Тогдена Чамтена 
 
 
В четвертый месяц года дерева-лошади (в июне 1954 г.) мой дядя-лама отдыхал и уеди-

ненно практиковал в месте, называемом Трачö Ньима Лунг, что слева от нагорья Лхалунг. Я 
приехал к нему, и не прошло и полдня, как пришли два ученика Тогдена Чамтена (Чампы Тен-
дара) с серьезными лицами. Оказалось, что Тогден тяжко заболел, и уже месяц множество мо-
нахов и мирян спешили к нему, однако, несмотря на все проводимые ритуалы, у него не проис-
ходило существенных улучшений. 

Сам Тогден говорил: «Если это мой конец, то перед смертью я хочу увидеть здесь владыку 
Кхьенце». 

Дядя сказал: «Мы поедем к нему немедля». 
Без промедления мы вернулись в Галингтенг и впятером, считая учителя, стали готовиться 

к поездке. Мы покинули монастырь ранним утром следующего дня, сделали остановку в Мани-
канго1 и в тот же вечер прибыли в Дзакхог2, где жил Тогден Чамтен. Дядя прошел прямо к не-
му, спросил его о здоровье и оставался с ним до полуночи, обсуждая очень особенные вещи. До 
приезда Чöкьи Вангчуга Тогден Чамтен был тих, как во сне, и несколько дней не говорил ни 
слова. Но как только появился Чöкьи Вангчуг, он стал воодушевленно и радостно говорить с 
ним подолгу, и казалось, что здоровье его стало лучше. 

И с тех пор каждое утро Чöкьи Вангчуг приходил к нему и лично беседовал с ним в тече-
ние часа, а Тогден задавал ему множество вопросов, получая в ответ различные сущностные 
наставления. Тогда же по просьбе Тогдена Чамтена мой дядя-лама дал ему посвящение Вад-
жрасаттвы из традиции Миндролинг3, и я тоже получил его. По этому случаю дядя дал чудес-
ное объяснение обнаженного состояния мгновенного присутствия основы4, которое мне потом 
не удалось найти ни в одном тексте. 

На следующий день, пользуясь одной из книг Тогдена, он дал посвящение, введение и 
глубокие наставления из высочайшего цикла учений Ануттаратантры, называемого Сенгдинг 
Нагдрöл5. Позднее я пытался найти текст этого учения, но не смог найти ничего подобного. 
Возможно, текст был одним из терма самого Хека Лингпы, и он передал его Тогдену перед са-
мой смертью, ибо в тот момент это было наиболее полезно. 

Утром шестого дня Хека Лингпа известил его о своем намерении вернуться домой. Тогден 
ничего не ответил. В тот же день по просьбе Тогдена Хека Лингпа выполнил длинную 
ганапӯджу из Ригдзин Дÿпа6. 

На следующий день, оседлав лошадей, мы были готовы пойти к Тогдену попрощаться, как 
к нам подошел его ученик, сказав: «Кажется, Тогден умер». Мы спросили ученика, чье имя бы-
ло Кÿнсанг Намдрöл, что случилось. «Сегодня утром, когда я принес ему чай, Тогден сказал 
мне: 

“Сегодня Кхьенце Ринпоче отправляется домой. Принеси мне мою статую Тāры7, я хочу 
подарить ее ему. И еще найди тот голубой китайский шарф ньинмо делег, завернутый в бумагу, 
в шкатулке с реликвиями и подготовь его для меня. Пригласи милостивого ламу Хека Лингпу 

                                                 
1 Маниканго находится примерно в шестидесяти милях к северо-востоку от Дерге по дороге в Кангце. 
2 Дзакхог – район восточного Тибета к северо-востоку от Сершÿла на восточном берегу реки Дзачу (Ялунг). 
3 Традиция монастыря Миндрöлинг; см. гл. 9, прим. 21. 
4 Тиб. «жириг дженчер селдепа» – сущностный принцип пути Дзогчен: учитель прямо вводит ученика в истинное 
состояние ума, состояние мгновенного присутствия за пределами двойственных ограничений. Здесь «основа» от-
носится к истинной природе человека, о которой в учениях Дзогчен говорится как о неразделимости изначальной 
чистоты и спонтанного самосовершенства. См. тж. гл. 19, прим. 4. 
5 «Тāрā из сандалового леса». В разговорном языке это часто произносится как «нагдрöн», что можно перевести 
как «свет или лампа в лесу». 
6 См. гл. 13, прим. 7. 
7 Женский аспект бодхисаттвы сострадания. 



 52 

сюда ко мне и приготовь подношения, благовония, светильники и все остальное для алтаря, как 
подобает”. 

Я сделал все, как он велел, и я пошел приготовить цампы8. И тут я несколько раз услышал 
звук пхэт9. Я бросился к ламе и увидел его сидящим совершенно прямо на кровати. Кажется, 
что он медитирует, но он почти наверняка мертв». 

Хека Лингпа и несколько человек из нас сразу же пошли к Тогдену. Глядя на него, можно 
было подумать, что он тихо спит, сидя с прямой спиной. Дядя-лама пробыл с Тогденом более 
часа, а мы, расседлав лошадей и мулов, готовились остаться еще на несколько дней. Когда мы 
тщательно осмотрели мертвеца, то увидели, что его туловище все еще было прямым. С улыб-
кой на лице и руками, сложенными в характерной мудре Тāры, его воистину было трудно отли-
чить от живого. 

В тот день вместе с его учениками мы делали очистительные ритуалы Ваджрасаттвы для 
умершего10, на следующий день – очистительные ритуалы Авалокитешвары, а на третий день – 
ритуалы Тāры. Вечером последнего дня голова мертвеца наклонилась влево, и из его ноздрей 
вышло несколько капель крови. Тогда Чöкьи Вангчуг Ринпоче сказал: «Тогден покинул состоя-
ние медитации11. Омойте тело благословленной водой и подготовьте его к похоронам». 

Когда омывали мертвеца, было видно, что под нижним бельем ноги Тогдена были сложе-
ны в характерной позе Тāры. Хека Лингпа сказал: «Когда будете надевать на тело Тогдена ук-
рашения Ваджрадхары12, оставьте его в позе Тāры, как есть». И действительно, как ни меняли 
положение его рук и ног, не было нужды ставить их на место – они сами по себе возвращались 
в мудру Тāры. 

Когда тело было омыто и одето, перед ним разместили множество ритуальных подноше-
ний. Прошло уже больше недели после смерти, но тело до сих пор благоухало, и не было со-
вершенно никакого запаха тления. Четыре дня подобно облакам в небе скапливались верующие 
со всего Дзакхога, чтобы почтить тело, совершить призывания и дать обет добродетельного по-
ведения. 

За год до того, в год огненной свиньи (1947) Тогден Чамтен просил повелителя сиддх 
Кÿнгу Пäлдена и моего дядю передать ему многие глубокие учения. В ответ Чöкьи Вангчуг 
Ринпоче просил Тогдена передать ему различные циклы учений Тāры, которые я тогда тоже 
получил. В то время, однако, я не запомнил точно, что это были за учения. Увидев знаки, про-
явивишиеся после смерти Тогдена, я понял важность этих учений. Поэтому я спросил у Чöкьи 
Вангчуга Ринпоче точное название того, что мы тогда получили, и он объяснил мне, что это 
был цикл учений, связанный с чистым видением Тогдена Чамтена. 

В конце первой недели после его смерти мы кремировали тело, выполнив ритуалы Авало-
китешвары. В тот день сонмы радужных облаков скопились в прозрачном небе. Среди креми-
рованных остатков были найдены многочисленные блестящие пятицветные реликвии13 в коли-
честве достаточном, чтобы наполнить целую чашку. Их раздали верующим для хранения в ка-
честве объекта поклонения. Мне тоже досталось несколько. 

Тогда же моя дядя получил приглашение от Чагö Тобдена14 из Лхари Пходранг15. На дру-
гой день мы отправились в путь в Лхаригар. Утром следующего дня Чагö Тобден позвал моего 

                                                 
8 Поджаренная ячменная мука, основная пища тибетцев. 
9 Широко известная мантра, особенно часто используется при переносе принципа сознания в момент смерти. 
10 Тиб. «чангчог» – ритуал очищения для умерших, обычно выполняется в течение сорока девяти дней после смер-
ти. Существуют разные формы ритуала, связанные с одним из пяти дхьяни-будд. 
11 Тиб. «тхугдам» – особое состояние созерцания, которое высшие практики могут поддерживать в течение различ-
ного количества дней после смерти. 
12 Украшения Ваджрадхāры (тиб. Дордже Чанг) помещаются на тела великих лам перед похоронами. В основном 
они состоят из короны с пятью концами, символизирующими пять просветленных семейств, и ритуальных ваджры 
и колокольчика, помещаемых в правую и левую руки соответственно. 
13 Тиб. «рингсел». См. гл. 12, прим. 23. 
14 Чöгьял Намкхай Норбу объяснял: «Гьял Ло – имя, данное Чагö Тобдену Цангпой Друбченом, что на кхамском 
диалекте означает человека, обладающего качествами царя и который может занять место оного. «Ло» означает 
«может заместить». См. гл. 12, прим. 23. 



 53 

дядю, ламу Кхьенце. Они беседовали все утро, после чего вместе обедали. После обеда прибыл 
Чагö Ценам16 и пробыл несколько часов с дядей ламой, обсуждая неизвестные мне темы. 

Тот день я провел в компании Тогдена Ургьена Тендзина17, говоря с ним о разных вещах. 
Я спрашивал его о янтра-йоге18 и получал очень ясные ответы. В тот раз он сказал мне: «При-
слушайся к моему любящему совету не продавать учение в обмен на славу и богатство и не ста-
новиться добычей демона удовлетворенности собой». 

Вечером я говорил с дядей ламой о моей встрече с Тогденом, и он ответил мне: «Спроси 
владыку сиддх, не даст ли он нам посвящение Дордже Дролö Адзома Другпы»19. Я немедля 
пошел к Тогдену с этой просьбой. Он сказал, что если я позабочусь приготовить все нужные 
подношения и торма, он даст нам посвящение следующим утром. В тот вечер появился ученик 
Тогдена Ургьена Тендзина Лунгтог, который был также его помощником, и я попросил его 
приготовить все торма и предметы, необходимые для ритуала посвящения, как он просил. 

На рассвете мы принесли все подношения учителю. Лунгтог помогал выполнять ритуал, а 
я готовил нужные тексты. После посвящения Тогден радостно сказал: «Если бы у меня были 
такие помощники как вы, тогда даже я, старик, мог бы давать сложные посвящения со всеми 
объяснениями». Кхьенце Чöкьи Вангчуг, Тогден и я остались вместе на обед. После этого они 
вдвоем продолжали делиться опытом практики и реализации20 до самого ужина. 

Позже, когда я просил моего дядю по отцовской линии Ургьена Тендзина дать мне объяс-
нения по практике йоги Вайрочаны21, он ответил: «Когда у тебя будет время остаться здесь на 
три недели, я объясню тебе, как практиковать тайные наставления». На следующий день рано 
утром мы покинули Йилхунг Лхаригар и к ночи без происшествий добрались до Галингтенга. 

                                                                                                                                                                      
15 Резиденция Чагö Тобдена находилась в красивой долине, населенной преимущественно кочевниками, в городе 
Йидлхунг где-то в двенадцати милях к востоку от Маниканго. Ургьен Тендзин, дядя автора (см. прим. 17 ниже) 
тоже жил во дворце Чагö. Лхари Цанг или Лхару Цанг было именем семьи, по традиции правившей этим регио-
ном. В 1933 г. Чагö взял в жены Сöнам Чацö, дочь местного вождя. Так семейство Чагö Цанг переехало в то место, 
и две семьи фактически объединились. После смерти местного правителя, поскольку его единственный сын Гем-
дзо умер незадолго до этого, упав с лошади, вождем Йидлхунг Лхари стал Чагö Тобден, приняв под свое правление 
более тысячи семей. Благодаря искусной политике брачных союзов с наиболее могущественными семьями вос-
точного Тибета, Чагö Тобден занимал все более важное положение в правящих кругах региона. 
16 Чагö Ценам – брат Чагö Тобдена. См. bSam gtan, «Bya rgod stobs ldan skyes», 31. 
17 Тогден Ургьен Тендзин – дядя автора со стороны отца, от которого автор получил передачу учений янтра-йоги, 
был учеником Адзома Другпы. Он проявил радужное тело (тиб. «джа лÿ») в момент смерти. Чöгьял Намкхай Нор-
бу написал его биографию под названием «Grub rje rtogs ldan u rgyan bstan ’dzin gyi rnam thar nyung bsdus dam pa’i 
zhal lung zhes bya ba zhugs», на русском языке книга называется «Радужное тело». 
18 Тиб. «трÿлкхор» – практики янтра-йоги, связанные с системой Ануттаратантры, целью которых является кон-
троль энергии практикующего с помощью движения, дыхания и особых методов сосредоточения. 
19 Гуру Дордже Дролö – гневное проявление Гуру Ринпоче. Учение, испрошенное Чöгьялом Намкхаем Норбу у его 
дяди, входит в цикл учений, вновь открытый Адзомом Другпой и известный под названием «Öсäл дорджей 
сангдзö». Цикл, относящегося к Дордже Дролö, называется «Od gsal rdo rje’i gsang mdzod rdo rje gro bo lod kyi chos 
skor las tshogs dang bcas pa». Он был опубликован Сандже Дордже в 1972 г. 
20 Тиб. «ньям данг тогпа». 
21 Йога Вайрочаны относится к системе янтры, переданной Вайрочаной в тексте «Ньида кхачжор» (’Phrul ’khor nyi 
zla kha sbyor). Этот метод особенно связан с учением Дзогчен. См. Чöгьял Намкхай Норбу, «Янтра-йога». 



 54 

Глава 18 
 
Вторжение в Тибет и уход Джамъянга Кхьенце Чöкьи Вангчуга 
 
 
Деяния трех просветленных состояний тела, речи и ума моего дяди ламы несчетны, и в 

этой краткой биографии я не могу рассказать все, что слышал. 
В начале весны в год огненной обезьяны (1956) я на несколько дней отправился в Галинг-

тенг с моим другом Пемой Кÿнкхьябом к дяде за советом, но оказалось, что тот был в ретрите в 
обители Шаглунг над долиной Лхалунг. 

Встретившись, мы подробно обсудили рост беспорядков в стране. Все семейство Норсанг1 
намеревалось уехать из Кхама в центральный Тибет, а оттуда в Индию и Сикким, и я настойчи-
во просил Хека Лингпу поехать с нами, но он ответил: 

«Время, что мне осталось, я хочу посвятить практике в отшельнической обители и мона-
стыре, где жил Друбдже Кÿнга Пäлден. Я все старею, тело мое тучно и тяжело, и я не намерен 
бестолку утомлять себя странствиями по соседним странам. Кроме того, я боюсь, что оказав-
шись в одном месте с ламой Джамъянгом Чöкьи Лодрö, излучением Маньджушрӣ,  люди, осле-
пленные ревностью, снова начнуть создавать проблемы, причину страдания. Никоим образом я 
не хочу беспокоить ламу. 

Что бы ни произошло, я желаю оставаться в состоянии равностного отношения к счастью 
и страданию. В своем завещании Друбдже Кÿнга Пäлден неоднократно говорил, что мне следу-
ет заняться практикой сущности учения в его обители. Пусть даже у меня будет на это всего 
один день, но я хочу поступить именно так. 

Ты молод, обладаешь многими качествами и непременно принесешь пользу существам и 
учению. Ты должен развивать свое дарование, пока для этого нет препятствий. И если ты ока-
жешься вблизи Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö, всегда будь начеку, ибо иные завистники мо-
гут причинить тебе неприятности». 

Перед моим отъездом он передал мне статую Ваджрапāни – терма, обнаруженное им вме-
сте с учителем, и также дал мне посвящение, уполномочив меня быть держателем этого уче-
ния2. Революционеры уже закрыли дороги, и мне с моим другом Пемой Кÿнкхьябом пришлось 
столкнуться с бесчисленными препятствиями в поисках пути побега через реку Дричу к ее за-
падному берегу. 

В начале зимы в год огненной обезьяны (в декабре 1956 г.) по всему Кхаму и в Дерге 
Гöнчен разразились яростные стычки и мятежи против китайского вторжения. Все жители чув-
ствовали себя обитателями бардо3, разбегаясь во все стороны и нигде не находя прибежища. 
Мы с семьей и нашими близкими нашли приют на высоких взгорьях южных долин, и стараясь 
обезопасить себя, днем оставались в палатках, а ночью пробирались через горы. 

В то время Чöкьи Вангчуг Хека Лингпа  пребывал в уединенном ретрите в обители Шуг-
лунг4, не общаясь с местными жителями, и чтобы выжить, практиковал питание сущностью 
элементов5. 

К концу весны в год огненной птицы (1957) мы начали пересекать Нангчен6, и постепенно 
проезжая восточный Тибет, в середине осени благополучно и в добром здравии достигли Лха-
сы. Наконец, к Лосару (новому году) года земли-собаки (19 февраля 1958 г.) я прибыл в Индию. 
И как-то мне довелось услышать от странников из Кхама, что революционеры забрали моего 
дядю в Кхорломдо и издевались над ним. 
                                                 
1 Фамилия Чöгьяла Намкхая Норбу. 
2 Тиб. «чöдаг». Владелец учения – человек, указанный в пророчестве как ответственный за хранение и передачу 
определенного учения, связанного с традицией терма. 
3 Промежуточное состояние между смертью и последующим перерождением. 
4 Отшельническая обитель над долиной Лхалунг в районе монастыря Галинг. Известна также как Шуглунг. 
5 Тиб. «чÿдлен» – практика, позволяющая вместо обычной еды питаться сущностью элементов. Многие практики 
могли таким образом жить долгие годы без еды. 
6 См. гл. 1, прим. 35. 



 55 

С тех пор у меня не было практически никаких новостей о ситуации в восточном Тибете. 
После восстания в год земли-свиньи (1959) сообщение между Тибетом и Индией было полно-
стью прекращено, было трудно узнать новости из центрального Тибета, и уж куда труднее бы-
ло получить какую-то информацию о событиях в Кхаме. 

До конца года земли-овцы (1979), то есть на протяжении двадцати одного года я ничего не 
знал, что стало с моими родственниками и друзьями в восточном Тибете, не знал даже, живы 
они или нет. 

В год железной обезьяны (1980) к нам начали поступать скудные новости об ужасной си-
туации в Тибете, и я наконец узнал, что Чöкьи Вангчуг умер. В год железной птицы (1981), ко-
гда мы ездили в Лхасу к родственникам, мы встретили мою старшую сестру Джамъянг Чöдрöн 
и других, узнав от них всю историю в подробностях. 

Еще в год огненной обезьяны (1956) революционеры схватили и бросили за решетку поч-
ти всех лам и тулку в Кхаме. Арестованным в монастырях было предъявлено обвинение в при-
своении монастырей и их владений, а схваченные в местах отшельничества в горных обителях 
были обвинены в тунеядстве. Намекая на характерные цвета монашеских одеяний, китайцы в 
своих обращениях к населению объявляли их лам-господ красными ворами и желтыми банди-
тами. 

В год огненной птицы (1957) революционеры принудили Чöкьи Вангчуга, все еще нахо-
дившегося в ретрите в Шуглунге, вернуться в монастырь. Один из принципов революции гла-
сил: «Кто не работает, тот не ест». Там он находился под домашним арестом. 

В год земли-собаки (1958) активисты под предлогом того, что будучи собственником лам-
ской резиденции он относился к правящему классу, препроводили его в Кхорломдо, где ему 
было предъявлено официальное обвинение, а сам он несколько раз был подвергнут жестокому 
обращению. Однако подстрекателей, побуждающих других и самих участвующих в этих дейст-
виях, было очень мало, так как жители деревни Сÿлпа и монахи из монастыря были сильно по-
давлены всем происшедшим, и никому не удалось принудить их к соучастию. 

В конце той весны (в апреле 1958 г.) местные люди и монахи из монастыря неоднократно 
убеждали Чöкьи Вангчуга бежать в края кочевников на северных взгорьях. В начале лета, усту-
пив их желаниям, он бежал ночью из Кхорломдо вместе с сотней монахов и мирян в сторону 
Дзачуки7. Позднее туда же приехали  Шечен Рабчжам8 и Дзогчен Другпа Кучен9, и трое ваджр-
ных братьев были вместе. Тогда же Дзогчен Ринпоче10 и многие другие ламы и тулку были аре-
стованы и каждый день подвергались всяческим унижениям и пыткам от рук революционеров. 

В ту пору трое ваджрных братьев оставались вместе до конца года, обмениваясь глубоки-
ми наставлениями и принося пользу учению и существам. Вечером восемнадцатого дня перво-
го месяца в год земли-свиньи (26 февраля 1959 г.) большой лагерь, где они жили, вдруг был ок-
ружен китайскими солдатами. Пули стучали как град. Другпа Кучен и многие другие монахи 
были схвачены китайскими военными и, как говорят, были отправлены на неопределенный 
срок в Сершÿл11. Шечену Рабчжаму и его людям удалось избежать плена, но подобно сущест-
вам бардо они не знали, куда пойти и где найти пристанище. 

Мой дядя с людьми из его окружения, пройдя через многие взгорья, наконец дошли до 
густого леса вблизи Кхарсумдо12. Там они на время остановились, ожидая подходящего случая, 
чтобы пересечь реку Дричу (Янцзы) вброд и идти дальше в центральный Тибет через южное 
плоскогорье. 

                                                 
7 Дзачука – область на северо-востоке Кхама. 
8 Шечен Рабчжам – шестой Шечен Рабчжам Гьюрме Тенпэй Ньима, также известный под именем Нангзе Трубпэй 
Дордже (1910-1960). 
9 Другпа Кучен Тхубтен Шедруб Тхринле Гьямцо (1906-1960) – второй в линии перерождений Другпа Кучен мона-
стыря Дзогчен. 
10 Шестой Дзогчен Ринпоче Джигдрäл Чангчуб Дордже (1935-1959). 
11 Сершÿл – обширная область, населенная кочевниками, находится между нынешними китайскими провинциями 
Цинхай и Сычуань. 
12 Кхарсумдо, что северо-западнее Дерге. 



 56 

Однако там их настигла весть, что Дзогчен Ринпоче был убит во время восстания13, но не-
понятно кем – китайцами или тибетцами. Чöкьи Вангчуг сказал: «Мы затаимся в этих лесах на 
несколько дней и проведем посмертные ритуалы для Дзогчена Ринпоче». Так они и поступили, 
но вечером четвертого дня второго месяца (13 марта 1959 г.) внезапно возникла сотня китай-
ских и тибетских революционеров. Они окружили учителя и его последователей и схватили их. 
Связав одного с другим, они привели их в тюрьму столицы Дерге. 

Там они узнали, что Другпа Кучен был в той же тюрьме, а через две недели стало извест-
но, что Шечен Рабчжам тоже был здесь. 

Моя сестра йогинӣ Джамъянг Чöкьи Дрöнма, посвятившая себя добродетели, много лет 
следуя ламе, излучению Маньджушрӣ Чöкьи Вангчугу, тоже оказалась в этом месте. Еще ма-
ленькой девочкой, воспитываясь с детьми короля Дерге, она изучила все традиционные науки 
на уроках Кхуну Тендзина Гьялцена14, получила учения от Джамдрага Ринпоче из Друкхога15, 
изучила астрологию и Кāлачакру16. Поскольку она была очень образованной, ее вместе с дру-
гими пятью сотнями несчастными бросили в тюрьму Дерге Дзонг, где их заставляли работать 
без перерыва день и ночь. 

Однажды Джамъянг Чöдрöн встретила Чöкьи Вангчуга, и он так описал ей ситуацию в 
тюрьме: 

«Что касается условий для жизни, сна и еды, у меня нет особых трудностей, и я могу спо-
койно заниматься практикой в любой момент. Но мы, три ваджрных брата, не можем видеться, 
нам нельзя даже передавать друг другу записки. Если ты вдруг встретишь Шечена Рабчжама и 
Другпу Кучена, передай им эти слова: “Бытие возникает из символа”». 

Джамъянг Чöдрöн один раз удалось встретиться с Шеченом Рабчжамом на несколько 
мгновений, успев только спросить его о здоровье и передать слова Чöкьи Вангчуга. Встретить 
Другпу Кучена было куда труднее, и как-то она попросила одного заключенного, который был 
его учеником, передать ему это сообщение, но так и не была уверена, получил ли он его. 

Через несколько недель после этого Тронгнге Дордже Пхÿнцога17 вывели перед толпой, 
обвинили, избили, а потом расстреляли. А раньше, в год огненной птицы (1957) тулку Самтена 
Лодрö18 отвели в колонный зал монастыря Дерге Гöнчен, где он находился несколько месяцев с 
закованными в цепи руками и ногами, после чего был расстрелян на глазах толпы. 

Каждый день созывалось собрание, куда приводили мужчин и женщин, монахов и мирян. 
Им предъявлялось обвинение, а потом их избивали и расстреливали. Некоторые, надеясь спа-
стись, обвиняли других во всевозможных преступлениях. Тех, кто был причастен к этим чудо-
вищным самосудам, называли хурцöнпа, что значит «активисты». Обвиняя других в преступле-
ниях, они надеялись спасти себя и какое-то время находились в иллюзии свободы. Но у многих 
созревали последствия их злых дел, и конец их был страшен. 

                                                 
13 Дзогчен Ринпоче умер 8 февраля 1959 г. в Дзачуке, куда его тяжело раненного забрали монахи и слуги. Описа-
ние событий, относящихся к смерти Дзогчена Ринпоче, см. Jamyang Norbu, «Warriors of Tibet», 134-137. 
14 Кхуну Тендзин Гьялцен (1885-1977) из области Кхуну в северо-западной Индии, провел в Тибете более тридцати 
лет, учась с величайшими мастерами того времени, среди которых были Кхенпо Женга и Джамъянг Кхьенце Чöкьи 
Лодрö. С середины 1930-х до середины 1940-х гг. он жил преимущественно в Кхаме, в столице Дерге, где он пре-
подавал детям короля грамматику и поэзию. Дежунг Ринпоче указывает год его рождения 1896 г. (см. Jackson, «A 
Saint in Seattle», n232). В его биографии (Gödrub Kashawa, «Khunu rin po che’i mdzad rnam snying bsdud») указан год 
рождения 1894 г. В другой биографии (Angrup Lahuli, «Biography of Negi Lama Tenzin Gyaltsen») говорится о 
1895 г. Ньошÿл Кхенпо («A Marvelous Garland», 506) указывает год рождения 1884, что, вероятно, является опечат-
кой. Краткую биографическую справку см. Khunu Rinpoche, «Vast as the Heavens», 1-7. 
15 Друкхог Джамъянг Трагпа (1884-1942) был ламой Другпа Кагью, очень известным в Кхаме. 
16 Тиб. «дÿкхор». 
17 Тронгнге Дордже Пхÿнцог был зажиточным монахом из Дерге Гöнчен. Он был в союзе с управляющим Дзонгса-
ра Кхьенце и крайне враждебен к Чöкьи Вангчугу. Тронгнге – его родовое имя. 
18 Тулку Самтен Лодрö по имени Джамъянг Кÿнга Намгьял считался перерождением знаменитого кхенпо Самтен 
Лодрö, см. гл. 6. прим. 8. Он обитал в небольшом монастыре Трама Гöн Тхубтен Мапхам Чöкхор Линг, построен-
ном Пöнлопом Нгавангом Легдрубом в 1858 г. на развалинах старого монастыря в Дерге. 



 57 

Например, когда тулку Самтен Лодрö предстал перед толпой линчевателей, коллабора-
ционисты из деревни Нгÿлпху19 положили ему на спину седло и вставили в рот узду. Поставив 
его на четвереньки, они садились на него верхом по очереди, заставляя возить себя туда-сюда. 
Одна девушка из этой группы по имени Мардзи налила в кружку своей мочи и заставила Сам-
тена Лодрö выпить. 

Через несколько месяцев эти активисты из Нгÿлпху были обвинены в краже ячменя и по-
сажены в тюрьму. Через год Мардзи сошла с ума и надолго была исключена из революционных 
рядов. Спустя долгое время она вернулась к добродетели. Эти наглядные проявления безоши-
бочного закона причин и следствий всегда происходили и будут происходить, ясно показывая 
подлинную природу сансāры20. 

Утром пятнадцатого дня первого месяца в год железной крысы по тибетскому календарю 
(13 марта 1960 г.) все три ваджрных брата – Чöкьи Вангчуг, Шечен Рабчжам и Другпа Кучен – 
умерли в один и тот же момент в состоянии медитации. Когда тюремные охранники принесли 
им утренний чай, они обнаружили их всех троих в одинаковой позе умерших одним и тем же 
образом. На следующий день эти три святых учителя должны были предстать перед народным 
собранием и подвергнуться публичному самосуду. Поскольку в то время многих из попадав-
ших на такое сборище унижали, били, а в конце расстреливали, все думали и часто говорили 
друг другу, что именно это было причиной их решения уйти из жизни. Зная прошлое, настоя-
щее и будущее, трое святых защитников существ умерли вместе в один и тот же момент. Обла-
дая свободой самим решать, когда рождаться и умирать, они ненадолго ушли отдохнуть в по-
кое. 

Спустя несколько недель еще троих тулку – Другпу Кучунга21, сына Ронгтрÿла22 и 
Цатрÿла23 – приволокли на собрание, подвергли публичному обвинению и расстреляли. Тулку 
Тхогме из Шечена, которому не было и девятнадцати лет, вместе с моей старшей сестрой 
Джамчö и другими пятьюстами людьми бросили в тюрьму. Дважды в день их заставляли тас-
кать экскременты из Дерге Дзонга к мосту Мошö возле Чангра24 для удобрения почвы. Из-за 
такого ужасного обращения многие умерли. Спустя несколько дней непрерывного переутомле-
ния Тулку Тхогме также скончался, не в силах более выносить эти лишения. 

Несмотря на все эти суровые успытания, моя старшая сестра Джамъянг Чöдрöн выжила, и 
впоследствии ей довелось услышать историю чудесной одновременной смерти трех лам от 
многих людей – китайцев и тибетцев. Так во время великих бедствий для учения Будды трое 
святых смогли бесстрашно противостоять беде, действуя на благо существ и буддийского уче-
ния. Это нечто, достойное всеобщей похвалы. 

Сейчас многие думают, что почитаемый народ Страны Снегов, благой земли, благослов-
ленной Авалокитешварой, преданный учению Будды, не заслуживал такой невыносимой боли. 
Но если на секунду задуматься, можно понять, что эти события были лишь плодом кармы. И в 
этом был смысл назидания Владыки Атӣши25: «Дхарма, практикуемая неправильно, может 
стать причиной низших состояний». 

Что же еще могли получить люди с ограниченными умами, как не плод своих неблагих 
действий, питая свою ненависть и пристрастность религиозного сектантства и фанатизма, пре-
бывая в бессмысленных опасениях и ожиданиях? Многие, упорствуя в своем сектантстве, до 

                                                 
19 Нгÿлпху – местность в нескольких милях от Дерге. 
20 Тиб. «кхорва» – иллюзорный цикл смерти и перерождения, в котором пребывают существа, находящиеся в неве-
дении относительно истинной природы бытия. 
21 Другпа Кучунг – тулку из монастыря Дзогчен. 
22 Ронгтрÿл – лама из Дзачуки. 
23 Цатрÿл – лама, личность которого не установлена. Чöгьял Намкхай Норбу слышал имена этих лам были в 1980-
х гг. в Тибете спустя более двадцати лет изгнания. Встреченные им люди рассказали ему, что произошло после его 
ухода из Дерге. С некоторыми из людей, о которых он услышал, он не был знаком лично. 
24 Находится в нескольких милях от Дерге. См. гл. 2, прим. 3. 
25 Атӣша (982-1054) – буддийский учитель родом из Бенгалии. Основатель школы Кадам, главный представитель 
возрождения буддизма в Тибете в одиннадцатом веке. 



 58 

сих пор таят злобу и ослепляют свои умы, накапливая негативную карму подобно тому, как го-
ворится в пословице: «Вытягивают свои ноги в постели, которая уже нагрета». 

Увы! Учителя, проявления Маньджушрӣ, отец и сын26, пребывающие в покое ума, узрите 
неведение, затемняющее наши умы, закрытые в клетке ограниченности. Силой света спаси-
тельного аркана сострадания в мгновение ока изгоните густую тень неведения ограниченного 
мышления. Взрастите в нас видение мудрости. 

 

                                                 
26 Джамъянг Чöкьи Лодрö был учителем, т.е. духовным отцом Чöкьи Вангчуга. 



 59 

Глава 19 
 
Смерть Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö 
 
 
В год земли-собаки (1958) я начал изучение санскрита в научно-исследовательском инсти-

туте Намгьял в Гангтоке, столице Сиккима. В то время Джамъянг Кхьенце Чöкьи Лодрö жил в 
бывшем дворце сиккимского правительства, время от времени давая учения. И во мне созрело 
сильное желание услышать от него все передаваемые им учения, как жаждущему хочется уто-
лить свою жажду. Хотя я пытался встретиться с учителем десять раз по самым разным поводам, 
мне это не удалось, ибо каждый раз мне говорили, что с ним беседуют важные люди, либо это 
было невозможно по другим причинам. 

Однажды мне посчастливилось поговорить с ламой, когда я увидел его сидящим в поле за 
его резиденцией и он жестом позвал меня. Еще раз я встретился с ним благодаря его жене 
Кхандро Ринпоче (Церинг Чöдрöн)1, столкнувшейся со мной за парадной дверью их дома и за-
ступившейся за меня. В другой раз я там же повстречал Таши Намгьяла, помощника управ-
ляющего ламской резиденцией, и был препровожден им к ламе. Но поскольку мне, в отличие от 
других учеников, не было позволено присутствовать на занятиях, я потерял всякую надежду 
получить его глубокие учения. 

Когда я узнал, что Джамъянг Кхьенце Чöкьи Лодрö заболел, я приготовил несколько ве-
щей в качестве подношений и дважды пытался попасть к нему, но мне не разрешали, говоря, 
что посетители не допускаются. Поэтому я спросил, можно ли передать для него подношения, и 
оставил их там, но я не знаю, что с ними стало. Поняв, что встретиться с Кхьенце Чöкьи Лодрö 
до его смерти решительно невозможно, я впал в глубокую тоску. 

Однаджы утром осенью 1959 г., когда я был в Гангтоке в Сиккиме, мне приснился удиви-
тельный сон. Я шел почтить смертные останки Чöкьи Лодрö в храме ламской резиденции. По 
пути я встретил дāкинӣ Церинг Чöдрöн2 в голубом одеянии из шелка. Дāкинӣ, держа в руках 
два букета белых и красных роз вперемешку с голубыми розами, спросила о моих делах. Я ска-
зал, что иду почтить останки ламы, излучения Маньджушрӣ. Она ответила: «Я тоже иду к нему. 
Пойдем вместе». Она дала мне букет цветов, который она держала в правой руке, и мы отпра-
вились в путь. 

Мы дошли до центра храма и оказались перед великолепной погребальной стӯпой. Я ска-
зал дāкинӣ: «Я и не знал, что для Ламы Джамъянга Кхьенце Чöкьи Лодрö, излучения 
Маньджушрӣ, построена такая большая погребальная стӯпа». Дāкинӣ ответила: «Погребальная 
стӯпа Джамгöна изначально была обычного размера, но потом она спонтанно увеличилась». 

Я предложил сделать вместе гуруйогу, дāкинӣ согласилась, и мы сели перед памятником. 
Я вел практику, читая текст гуруйоги из предварительных практик Лонгчен Ньингтхиг3. В мо-
мент получения четырех посвящений4, когда ум ученика сливается с умом учителя, видение 
изменилось, и большое погребальное сооружение перед нами оказалось в открытом здании вы-

                                                 
1 Кхандро Церинг Чöдрöн (1929-2011) из семьи Адук Лакар. 
2 См. прим. выше. 
3 См. гл. 5, прим. 7. 
4 Тиб. «вангжи», санскр. «чатухабхишека» – посвящение, даваемое тантрическим учителем ученику, вводя его в 
знание истинного состояния бытия. Сначала через посвящение сосуда ученика вводят во дворец божества, символ 
изначального состояния его собственного просветленного ума. Затем посредством тайного посвящения, посвяще-
ния мудрости и посвящения слова, которое также называется четвертым посвящением, открываются различные 
аспекты божества – символического представления изначального состояния ученика. Посвящение сосуда соответ-
ствует уровню тела: оно уполномочивает ученика практиковать визуализацию измерения божества и очищает со-
вокупности [скандхи] и элементы. Тайное посвящение соответствует уровню речи: оно уполномочивает ученика 
практиковать начитывание мантры и очищать все аспекты голоса и прāн. Посвящение мудрости соответствует 
уровню ума: оно очищает тончайшую энергию бинду (тиб. «тхигле») и уполномочивает ученика практиковать со-
стояние великого блаженства. Посвящение слова, или четвертое посвящение, соответствует уровню изначальной 
мудрости и показывает ученику недвойственную природу ума. Объяснение посвящений см. Tsele Natsok Rangdröl, 
«Empowerment and the Path of Liberation». 



 60 

сотой с трехэтажный дом. В тот же миг зазвучали музыкальные инструменты, но было непо-
нятно, откуда доносился звук. Я осмотрелся, но место было совершенно пустым. Взглянув на 
находящийся передо мной памятник, я увидел слева и справа от ниши в стӯпе две сверкающие 
сферы, излучающие свет пяти цветов, каждая диаметром четыре локтя. 

Джамъянг Чöкьи Лодрö Ринпоче в светящейся сфере справа от стӯпы и владыка Чöкьи 
Вангчуг в левой сфере проявились в телах света, но были узнаваемы. Их лучистые тела были 
облечены в тонкие одеяния из желтого шелка, развевающиеся вокруг их фигур. Их руки лежали 
на коленях в мудре покоя, они смотрели на меня, счастливо улыбаясь. Я подумал: «Встреча 
сразу с двумя ламами, излучениями Маньджушрӣ – чудесное событие». 

Я встал и приблизился к Чöкьи Лодрö. Я повернулся к нему, и его ум и мой объединились, 
а Чöкьи Лодрö, глядя на меня лицом, сияющим радостью, сказал мне: «Чöкьи Вангчуг, держа-
тель мудрости, и Чöкьи Лодрö, спаситель существ, победили демона привязанности к двойст-
венному видению. Единое измерение изначального пространства явлений чудесно. Алала!» 
Сказав это, он направил на меня свою правую руку в мудре прямого введения5 и произнес дол-
гий мелодичный слог хум, наделив силой поток моего сознания. 

Затем я двинулся в левую сторону и встал перед Чöкьи Вангчугом. Когда наши умы сли-
лись, он сказал мне: «Два учителя – проявления одного и того же сострадания – неразделимы. 
Состояние равностности за пределами омрачений трех ядов и умственных измышлений чудес-
но. Алала!» Направив на меня правую руку в мудре прямого введения, он мощно произнес слог 
хум, наделив силой поток моего сознания. 

Я вернулся на свое место и еще раз принял четыре посвящения, делая гуруйогу предвари-
тельных практик Лонгчен Ньингтхиг. В момент объединения с умом учителя оба Джамгöна в 
унисон произнесли следующие слова: «Благородные дети, ступайте в измерение просветленно-
го ума учителей, отца и сына, в сущности своей неразличимых: он есть состояние изначальной 
чистоты, просветленный ум, свободный от омрачений, самосовершенное состояние, где все ка-
чества одинаково полно проявлены». Услышав эти слова, мой ум переполнился неизмеримой 
радостью. 

Дāкинӣ Церинг Чöдрöн и я вместе практиковали ганапӯджу Ригдзин Дÿпа. Дāкинӣ под-
несла мне капалу, до краев наполненную вином, а я поднес ей капалу, наполненную различны-
ми видами мяс, прося ее спеть песню ганапӯджи. Дāкинӣ сказала: «Хорошо». В тот момент раз-
дался шум – это группа солдат собралась у наружных ворот храма. Некоторые из них были по-
хожи на горилл, другие – на обезьян поменьше. Из-за шума, который они устраивали, было не-
возможно петь песню ганапӯджи. Немного испугавшись, я стал задумываться, куда можно 
убежать и что мне делать. Я проснулся и испытал великую радость, будто действительно встре-
тил двух лам. Благодаря этому сну уже пустившая корни в глубине моего сердца непоколеби-
мая вера в то, что состояние просветленного ума двух лам неделимо, еще более возросла. 

Однажды, несколькими годами ранее, когда я слушал учения Джамъянга Чöкьи Лодрö в 
шедре Кхамдже6 Дзонгсар, он подозвал меня и расспрашивал, что я собираюсь делать в осенние 
каникулы после шедры. Я ответил, что на время каникул намеревался остаться в Кхамдже и по-
лучить от него все учения, которые он мог бы дать. Учитель сказал мне: 

«Я очень счастлив, что ты хочешь следовать моим учениям, но меня очень заботят завист-
ники. Если ты собираешься надолго оставаться здесь, это может быть очень небезопасно для 
тебя. Во время каникул для устранения негативных обстоятельств пребывай в ретрите, практи-
куя стадии порождения и завершения7. Если тебе нужны учения по основным текстам Сутры и 

                                                 
5 Тиб. «дигдзуб». В мудре прямого введения указательный палец направлен прямо вперед, средний и безымянный 
пальцы согнуты и соединены с низом кончика большого пальца, а мизинец слегка согнут. Этот символический 
жест используется учителями для введения учеников в истинную природу ума. То же самое тибетское выражение 
используется для мудры угрозы, используемой для контроля негативности – в этом случае рука направлена вверх. 
6 Кхамдже Шедруб Даргьял Линг – шедра монастыря Дзонгсар, основана в 1918 г. Кхьенце Чöкьи Лодрö в долине, 
над которой находится Дзонгсар, где Джамъянг Кхьенце Вангпо воздвиг небольшой храм. 
7 Порождение и завершение означают различные стадии сāдханы (духовной практики), относящейся к тантриче-
скому божеству. Их можно объяснять по-разному в зависимости от контекста. Обычно подразумеваются четыре 



 61 

Тантры или любые другие глубокие наставления, можешь просить их у Кхьенраба Чöкьи 
Öсера8, как и раньше, больше тебе ничего не нужно». 

Обратившись к Таши Намгьялу, который был там с нами, он сказал: «Принеси тот пода-
рок». Он принес большой рулон ткани с обшивкой и положил его передо мной. Кхьенце Ринпо-
че подал мне шарф аше и ткань, сказав: «Прими это и сделай так, как я тебе сказал». Следуя его 
совету, я отправился в пещеру Гуру Падмасамбхавы в Сенгчен Намдраг9 и совершенным обра-
зом практиковал стадии порождения и завершения. 

Было ясно, что Таши Намгьял, лично присутствовавший при этой встрече, знал о том, как 
лама был расположен ко мне. И так же ясно должен был понять, как сильно мне хотелось под-
держивать общение с учителем. Но я разуверился в этом после одного случая. После смерти 
Кхьенце Ринпоче я мог беспрепятственно посещать его останки и ходил туда каждое утро прак-
тиковать гуруйогу. И один раз я столкнулся там с Таши Намгьялом, который вместе с несколь-
кими другими монахами готовил пилюли с водой от омовения умершего ламы10. Когда я по-
просил у него несколько пилюль, он посмотрел на меня круглыми глазами и спросил: «Разве ты 
веришь в ламу?» Я был ошеломлен, не зная, что ответить ему. Я подумал, что если Таши Нам-
гьял так думал, что уж говорить о других? 

Если бы все духовные дети этих двух учителей поняли, что просветленное измерение их 
умов неделимо, то наверняка отошли бы от своих ограниченных взглядов. 

                                                                                                                                                                      
аспекта [ветви]: приближение, приближение вплотную, достижение и великое достижение. Объяснение этих четы-
рех аспектов в контексте махāйоги см. Padmasambhava, «The Light of Wisdom», 210-11, n27. 
8 Кхьенраб Чöкьи Öсер – см. гл. 1, прим. 21. 
9 Сенгчен Намдраг – см. гл. 2, прим. 30. 
10 По тибетской традиции вода, которой омывали тело умершего реализованного учителя, применяется для приго-
товления пилюль, тем самым наделяя их благословением духовной силы ламы. Эти пилюли раздаются ученикам. 



 62 

Глава 20 
 
Кхьенце Еше 
 
 
Владыка дхармы Чöкьи Вангчуг ненадолго ушел в измерение покоя, но мог ли он прекра-

тить сострадать к нам и ко всем связанным с ним ученикам? 
В начале восьмого месяца в год земли-птицы (в сентябре 1969 г.) у меня был такой сон: 

моя жена Роза и я взбирались к отшельнической обители Гьяво, неся в руках два букета желтых 
гвоздик, бутылку белого вина и бутылку красного. Когда мы почти дошли до места, мы увиде-
ли над ним сверкающую букву-символ, сияющую в измерении пятицветного радужного света. 
«Этот символ всегда проявляется в присутствии учений Лонгсäл Кхандрой Ньингтхиг1и их дер-
жателя». Дойдя до входа в пещеру, я объяснил Розе: «Это пещера, где уединенно практиковал 
повелитель сиддх Кÿнга Пäлден». 

У входа в пещеру стояли две девушки с темно-синими волосами. Их красивые красные 
платья из шелка были украшены узорами из ваджр, а подол был окаймлен разноцветным шел-
ком. С необычайной грацией девушки в костяных украшениях и драгоценных тканях держали 
гирлянды из свежесорванных белых и желтых цветов. Я спросил их, что они здесь делают. Де-
вушка слева от входа ответила: «Мы много лет охраняли останки Хека Лингпы. Теперь настало 
время забрать их в Рам Ö Лингчен2». Я стал допытываться: «Великий Чöкьи Вангчук Хека Лин-
гпа умер? Когда это было и при каких обстоятельствах?» Девушка справа сказала: «Много лет 
назад из-за влияния злых духов он ненадолго ушел отдохнуть в измерении сущности явлений3». 

Изумившись, я быстро вошел в пещеру. В месте, где когда-то сидел учитель, я увидел 
большую хрустальную стӯпу. Осмотрев эту совершенно прозрачную стӯпу вблизи, я ясно уви-
дел внутри нее пламя масляного светильника, светящееся красным светом. Вокруг стӯпы стоя-
ли существа мужского и женского пола, похожие на гингов и гингмо4, белого, желтого, красно-
го и зеленого цветов и держали ее шелковыми шарфами за четыре угла. 

Я возопил: «В какое еще священное место вы хотите перенести святые останки моего ла-
мы, к тому же моего дяди? Я хранитель этих останков, и без моего разрешения вы не можете 
переносить их в другой мир». Тогда красивая девушка перед стӯпой в платье из небесно-
голубого шелка и в убранстве из костяных украшений, держа в правой руке шарф из разно-
цветного шелка, повернулась ко мне и сказала: 

«Лонгчен Рöлпэй Дордже5, это правда, что ты ученик и племянник Хека Лингпы, но нам 
дано распоряжение от самого держателя мудрости Хека Лингпы. Стӯпа с его останками, со-
гласно указаний в его завещании, должна быть перенесена в высшее измерение Рам Ö тхäлва 
как объект поклонения для дāкинӣ. Если же для блага учений и существ ты желаешь совершить 
призывания перед стӯпой, то поторопись с этим». 

Я поднес цветы, положив их перед стӯпой, а Роза передала две бутылки вина молодой 
красавице. Затем мы уселись перед стӯпой и в состоянии единения с умом учителя начали петь 
Песню Ваджры6. Все присутствующие присоединились к пению. В тот момент пламя, сияющее 
                                                 
1 Лонгсäл Кхандрой Ньингтхиг, полное название «Лонгчен Öсäл Кхандрой Ньингтхиг» – цикл учений, вновь откры-
тый Чöгьялом Намкхаем Норбу. 
2 Рам Ö Лингчен – одно из тринадцати измерений вне нашего мира, называемых в тантрах «тхäлва». В тантре «Дра 
Тхäлгьюр» описаны тринадцать тхäлва. 
3 Санскр. «дхармадхāту», тиб. «чöкьи йинг». 
4 Гинги и гингмо тождественны дāкам и дāкинӣ. Гингов и гингмо часто называют посланцами главных божеств и 
держателей знания и иногда изображают в виде скелетов. 
5 Лонгчен Рöлпэй Дордже – одно из имен Чöгьяла Намкхая Норбу. 
6 Тиб. «дордже лу» – песни реализации, распространенные в традиции высших тантр, как, например, в цикле Хе-
ваджратантры, а также в традиции учения Дзогчен. Часто они написаны на языке Уддияны – страны, которую мно-
гие ученые отождествляют с долиной Сват в современном Пакистане, и которая считается родиной Падмасамбха-
вы. Песня Ваджры существует в разных версиях: Песня Ваджры Самантабхадры, Песня Ваджры Самантабхадри и 
недвойственная Песня Ваджры. Каждый из ее слогов считается мантрой. Песня Ваджры является сущностной 
практикой, содержащей в себе суть трех циклов Дзогчена: семдэ, лонгдэ и менгагдэ. Как объясняется в тантре 



 63 

в стӯпе, вытекло наружу и растворилось в сердце моей жены Розы, сидящей рядом со мной. Ко-
гда мы пропевали строку гхура гхура, гинги подняли обернутую шелковыми шарфами стӯпу в 
небо, и я почувствовал невыразимую тоску. Когда я проснулся, чувство горя все еще было 
сильно, и я подумал: Возможно, тот красный свет, что растворился в моей жене, есть знак 
предстоящего воплощения учителя». 

На следующий месяц Роза забеременела. В течение всей беременности было много хоро-
ших снов. В месяц обезьяны года железной собаки (3 июля 1970 г.) Еше благополучно родился 
«в рубашке»7 и с другими благоприятными знаками. Я был уверен, что это истинное воплоще-
ние владыки Чöкьи Вангчуга, но ничего не сказал. 

Однажды, когда Еше было восемнадцать месяцев, он стал проказничать и не хотел слу-
шаться, за что получил от меня шлепок по ягодицам. В его глазах стояли слезы. В ту же ночь я 
видел во сне, как я шлепаю Еше, а он отвечает мне с укором: «Я твой дядя, а также твой лама. 
Не бей меня». И тут я проснулся. Позднее Его Святейшество Сакья Тридзин8 объявил Еше пе-
рерождением Чöкьи Вангчуга и дал ему имя Джамъянг Чöкьи Ньима. 

Когда Еше было три года, однажды в выходной день и я сидел дома и практиковал тхöгäл9, 
расслабив тело, речь и ум. Я слышал, как Еше тихо вошел в комнату, после чего все стихло. Я 
подумал, что ребенок, наверное, взял игрушку и вышел из комнаты поиграть, но через какое-то 
время мне показалось, что кто-то слегка касается моего левого колена. Я медленно взглянул и 
увидел, как Еше сидит рядом с полузакрытыми глазами, глядя на солнечные лучи. Я спросил 
его: «Что ты делаешь?» Продолжая смотреть, он ответил: «Я вижу верхнюю часть фигуры Пад-
масамбхавы, объятую сиянием». 

Не очень-то веря ему, я быстро принес лист бумаги и цветные карандаши и попросил его 
попробовать нарисовать то, что он видит. На этом совершенно удивительном рисунке, который 
все еще хранится у нас, ясно различимы голова и торс Гуру Падмасамбхавы в сфере пяти цве-
тов. Так в Еше пробуждались многие черты его предшественника, которые так изумляли моих 
учеников, родственников и друзей. 

Его знание, сострадание, опыт и реализация в практике не оставляют никаких сомнений, 
что Еше воистину является перерождением Чöкьи Вангчуга. Но у меня нет желания увековечи-
вать обычаи прошлого. В сущности, нет ничего лучше принесения пользы существам и учению 
при каждой возможности исходя из обстоятельств и времени, и для этого необязательно вла-
деть монастырями и дворцами. 

И если уж важно приносить пользу существам от имени Ламы Джамгöна, то тулку-
проявлений активности трех тайн учителя более чем достаточно. 

Всю свою жизнь владыка дхармы Чöкьи Вангчуг чувствовал неодолимое отвращение к 
ламским дворцам, званиям, власти и славе. Некоторые нарушители самай, ослепленные сек-
тантством, досаждали ему, препятствуя прямо и косвенно, но несмотря на это он совершенст-
вовал беспристрастное поведение равностности. Поэтому я надеюсь, что в своей нынешней 
жизни он приведет к созреванию все добродетели, чтобы продолжать нести учение и счастье 
существам, исходя из их естественных склонностей. Истинно, тот, кто распространяет сущно-
стные учения на основе знания условий бытия, места и времени океана существ, блуждающих в 
сансаре, является наивысшим среди держателей запредельной Истины. 

 

                                                                                                                                                                      
«Ньида Кхачжор», с ее помощью можно войти в состояние созерцания и объединить с этим состоянием все дейст-
вия. 
7 Еше был рожден «в рубашке», т.е. покрытым амниотической оболочкой. В тибетской традиции это считается 
благоприятным знаком. В биографиях лам иногда упоминаются подобные факты, и есть методы гадания, где 
смотрят, как именно оболочка прилегает к телу. В европейской народной традиции рождению ребенка, покрытого 
амниотической оболочкой, придается то же самое значение. В прошлом в разных западных странах дети, пришед-
шие в этот мир таким образом, считались одаренными чудесными силами, и в некоторых случаях их посвящали 
религиозной жизни. 
8 Его Святейшество Сакья Тридзин Нгаванг Кÿнга (род. в 1945 г.) – сорок первый и нынешний держатель трона 
Сакья.  
9 Тхöгäл – метод, присущий исключительно учению Дзогчен, основан на практике света. 



 64 

Пусть благодаря заслугам от написания в нескольких словах без преувеличения и пре-
уменьшения 

Истории Учителя Чöкьи Вангчуга и его воплощений в три разные эпохи 
Мы все освободимся от узости ограниченного ума. 
Железные цепи, держащие нас в ограниченном видении 
Решительно рассечены мечом знания, 
Да насладимся мы славой самоосвобождения 
В невыразимо широком измерении видения мудрости! 
Пусть благодаря заслугам от этих добродетелей мои родители, которым я  
глубочайше благодарен, 
И все существа, с которыми у меня была связь в этой жизни, хорошая и плохая, 
Быстро достигнут просветленного состояния Маньджушрӣ! 
 
Долгое время у меня было желание написать в нескольких словах жизнеописание досто-

почтимого и святого ламы Джамгöна Чöкьи Вангчуга, известного также как Ригдзин Хека 
Лингпа. Недавно мой ученик Энрико делл’Анджело, глубоко преданный изначальной йоге – уче-
нию Дзогчен, и многие другие члены Дзогчен-общины настояли, чтобы я сделал это. 

Благодаря этой вторичной причине я, Намкхай Норбу, известный также под именем 
Лонгчен Рöлпэй Дордже, бывший одновременно учеником и племянником учителя, в благопри-
ятный день, когда собираются ригдзины (держатели знания) и дāкинӣ – десятый день десято-
го месяца в год деревянного быка (21 ноября 1985 г.) по тибетскому календарю в центральной 
Италии, в Меригаре, центре Дзогчен-общины, закончил это жизнеописание, основываясь на 
записях, собранных во время моей молодости. 

Да распространится добродетель! Да будет всё к лучшему! 
 
Я, Чöгьял Намкхай Норбу, впервые записал этот текст от руки печатными тибетскими бу-

квами и впоследствии занес его в свой компьютер в 3916 году от паринирвāны Будды, во вто-
рой месяц тибетского года земли-зайца (1999), одновременно пересмотрев черновик, исправив, 
изменив и пояснив некоторые моменты. Я закончил работу 16 февраля 1999 г., в пятнадцатый 
день первого лунного месяца, в благоприятный день – годовщину высшего учителя Гараба 
Дордже. 

Да принесут эти слова великое благо учению и существам. 
 
Доблесть! Доблесть! Доблесть! 
 
 



 65 

Хронология 
 
 
1892: Смерть Джамъянга Кхьенце Вангпо. 
1894: Рождение Кхьенце Чöкьи Вангпо. 
1896: Рождение Карма Кхьенце Öсера. 
1897: Джамъянг Кхьенце Чöкьи Вангпо возведен на трон в монастыре Дзонгсар. 
1897: Рождение Дзогчен Кхьенце Гуру Цеванга. 
1900: Рождение Сакья Пхунгпо Кхьенце Тричена Нгаванга Тхутоба Вангчуга. 
1901: Чöкьи Лодрö официально возведен на трон в монастыре Катхог. 
1908: Смерть Кхьенце Чöкьи Вангпо. 
1909: Рождение Джамъянга Кхьенце Чöкьи Вангчуга (17 марта). 
1909: Королевство Дерге теряет свою независимость. 
1910: Джамъянг Кхьенце Чöкьи Лодрö переезжает из монастыря Катхог в Дзонгсар. 
1910: Рождение Дилго Кхьенце Рабсäл Давы. 
1912: Отречение последнего императора династии Цин, основание Китайской Республики 

во главе с президентом Юань Шикаем. 
1914: Смерть Лотера Вангпо. 
1915: Рождение Цеванга Дÿдÿла, сына короля Дерге Дордже Сенге. 
1915: Чöкьи Вангчуг возведен на трон в Дзонгсаре. 
1919: Дерге переходит под контроль Центрального Тибета. 
1922: Чöкьи Вангчуг отправляется в Адзом Гар. 
1925-1928: Чöкьи Вангчуг находится в ретрите в пещере Пемашел. 
1927: В Китае Чан Кайши устанавливает контроль над правительством. 
1930: Чöкьи Вангчуг отказывается от владения монастырем Дзонгсар и основывает свою 

резиденцию в Дерге Гöнчен. В тот же год его отравляют. 
1932: Гоминьдан устанавливает контроль над территорией Дерге. 
1933: Умирает тринадцатый Далай-Лама (17 декабря). 
1933: Ретинг Ринпоче становится регентом. 
1935: Рождение четырнадцатого Далай-Ламы (6 июля). 
1939: Основание провинции Сикан (январь). 
1939: Четырнадцатый Далай-Лама прибывает в Лхасу из Амдо (8 октября). 
1941: Отречение Ретинга Ринпоче. 
1942: Паломничество Чöкьи Вангчуга в центральный Тибет. 
1942: Чöкьи Вангчуг встречается с Ретингом Ринпоче. 
1942: Чöкьи Вангчуг открывает терма Шива Йонгдÿ в Ямалунге и терма Трогьял Йонгдÿ в 

Чимпху. 
1942: Чöкьи Вангчуг получает от кхенпо из Нгорпы полное монашеское посвящение и имя 

Джигдрäл Тубпэй Тенчö Чöкьи Гьямцо. 
1942: Смерть короля Дерге Цеванга Дÿдÿла. 
1943: Возвращение Чöкьи Вангчуга в Дерге Гöнчен. 
1944: Чöкьи Вангчуг переезжает в Галинг Гöнпу. 
1947: Ретинг Ринпоче осуществляет неудачную попытку государственного переворота. 
1947: Чöкьи Вангчуг открывает терма Ваджрапāни. 
1948: Визит к махāсиддхе из Налунга; встреча с Гьянагом Тулку и Трау Беху. 
1949-1950: Маоисты взяли под свой контроль весь регион к востоку и западу от реки Дри-

чу (Янцзы). 
1950: Чöкьи Вангчуг дает Чöгьялу Намкхаю Норбу посвящение Гуру Драгпо и Гуру Драг-

пура. 
1950: Смерть Кÿнги Пäлдена. 
1950: Четырнадцатый Далай-Лама становится главой тибетского правительства (17 нояб-

ря). 



 66 

1951: Подписание Соглашения из семнадцати пунктов по мирному освобождению Тибета 
(23 мая). 

1951: Передовые отряды Народной армии освобождения вступают в Лхасу (9 сентября). 
1951: Чöкьи Вангчуг открывает терма в Едзонге. 
1952: Начало восстановления храма в Галинге. 
1952: Чöкьи Вангчуг отправляет Чöгьяла Намкхая Норбу в Дзонгсар слушать учения Лам-

дрэ от Чöкьи Лодрö. Во время пребывания в Дзонгсаре Чöгьяла Намкхая Норбу отравляют. 
1953: Кхьенце Чöкьи Вангчуг передает Чöгьялу Намкхаю Норбу Шива Йонгдÿ. 
1953: Кхьенце Чöкьи Вангчуг передает Чöгьялу Намкхаю Норбу Ньингтхиг Яжи. 
1954: Смерть Тогдена Чамтена. 
1956: Антикитайское восстание в Кхаме. 
1956: В начале весны Чöгьял Намкхай Норбу едет к Чöкьи Вангчугу и получает от него 

учения Ваджрапāни из терма Лхалунга. 
1956: В конце весны Чöгьял Намкхай Норбу отправляется в паломничество в Лхасу и Ин-

дию, вернувшись в Кхам осенью того же года. 
1957: В начале года семья Чöгьяла Намкхая Норбу начинает свое путешествие в Цен-

тральный Тибет и осенью добирается до Лхасы. 
1957: Чöкьи Лодрö прибывает в Сикким. 
1957: Осенью Чöгьял Намкхай Норбу возвращается в Лхасу. 
1958: Чöгьял Намкхай Норбу уезжает в Сикким, где он встречается с Кхьенце Чöкьи 

Лодрö. 
1958: Разрушение монастыря Дзонгсар. 
1958: Революционеры препровождают Чöкьи Вангчуга в Кхорломдо. 
1958: В начале лета Чöкьи Вангчуг бежит из Кхорломдо в Дзачуку. 
1959: Шестой Дзогчен Ринпоче Джигдрäл Чангчуб Дордже погибает в Дзачуке (8 февра-

ля). 
1959: В Лхасе вспыхивает антикитайское восстание (10 марта). 
1959: Чöкьи Вангчуг схвачен революционерами у Кхарсумдо и заключен в тюрьму Дерге 

(13 марта). 
1959: Далай-Лама покидает Лхасу (17 марта). 
1959: Далай-Лама прибывает в Индию (30 марта). 
1959: Джамъянг Кхьенце Чöкьи Лодрö умирает в Сиккиме (12 июня). 
1960: Джамъянг Кхьенце Чöкьи Вангчуг умирает в тюрьме (13 марта). 
1970: Рождение Кхьенце Еше в Тиволи, Италия. 


