


Федеральное государственное бюджетное учреждение науки
Институт этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева
Уфимского научного центра Российской академии наук

Российский ислам  
в трансформационных процессах 

современности: новые вызовы  
и тенденции развития 

в XXI веке

Уфа
«Диалог»

2017



УДК 297.1
ББК 86.38
      Р36

Печатается по решению Ученого совета ИЭИ УНЦ РАН

Редакционная коллегия:
А.Г. Баимов, Т.М. Надыршин, Р.Р. Садиков, 

А.И. Тузбеков, З.Р. Хабибуллина (отв. редактор)

    Российский ислам в трансформационных процессах современности: но- 
вые вызовы и тенденции развития в XXI веке. Сборник научных статей / отв. 
ред. З.Р. Хабибуллина. – Уфа: Диалог, 2017. – 280 с.

     Islam in Russia during today’s transformation processes: New challenges 
and development trends in the 21st century / еdited by Z.R. Khabibullina. –  
Ufa: Dialog, 2017. – 280 p.

      ISBN 978-5-94524-196-1

Сборник посвящен вопросам функционирования ислама в совре-
менной России. Авторы статей рассматривают актуальные проблемы 
мусульманского сообщества в условиях политических, социально-эко-
номических и культурных трансформаций на рубеже XX–XXI веков: 
взаимодействие ислама и государства в поликонфессиональном общест-
ве, мусульман с представителями других конфессий, внутриисламские 
процессы, вопросы профилактики радикализма и экстремизма в рели-
гиозной среде, особенности религиозной идентичности мусульманских 
народов, влияния мигрантов на религиозный баланс в обществе, 
проблемы религиозного образования, отражение ислама в СМИ и др.

Книга адресована специалистам-религиоведам, исламоведам, исто- 
рикам, этнографам, социологам, политологам, а также всем, кто инте-
ресуется историей и современным состоянием мусульманской общины 
в России.

УДК 297 .1
                                                                                                         ББК 86.38

                                                                                         

© Коллектив авторов, 2017
            ISBN 978-5-94524-196-1                                    © ИЭИ УНЦ РАН, 2017

Р 36



3

СОДЕРЖАНИЕ
		

ПРЕДИСЛОВИЕ.............................................................................................    7

Амелин В.В., Денисов Д.Н., Моргунов К.А. 
МИГРАНТЫ И ИСЛАМ В ОРЕНБУРЖЬЕ..................................................    9

Ахунов А.М.
ХАДЖ У ТАТАР: ОТ ПРОШЛОГО – К НАСТОЯЩЕМУ........................... 16

Баимов А.Г.
ИСЛАМ И АРМИЯ В РОССИИ....................................................................  26

Баймолдина С.М.
ПРОФИЛАКТИКА ЭКСТРЕМИЗМА И ТЕРРОРИЗМА УГОЛОВНО-
ПРАВОВЫМИ МЕРАМИ В РЕСПУБЛИКЕ КАЗАХСТАН........................  38

Bekkin Renat
THE MUFTIATES AND THE STATE IN THE SOVIET TIME: 
THE EVOLUTION OF RELATIONSHIP.......................................................  54

Белоруссова С.Ю.
ЮЖНАЯ ГРУППА НАГАЙБАКОВ: 
МЕЖДУ ПРАВОСЛАВИЕМ И ИСЛАМОМ................................................ 76

Булатов А.А.
РАЗВИТИЕ ИСЛАМА В НОВЫХ РЕАЛИЯХ ПОЛИТИКО-
ТЕРРИТОРИАЛЬНОГО ИЗМЕНЕНИЯ СТАТУСА КРЫМА.....................  92

Буранчин А.М. 
ИСЛАМСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ В СОВРЕМЕННОМ 
БАШКИРСКОМ ОБЩЕСТВЕ: ИСТОКИ, 
СОДЕРЖАНИЕ, ПЕРСПЕКТИВЫ...............................................................  98

Гибадуллин Р.М.
ИЗУЧЕНИЕ И ПРЕОДОЛЕНИЕ АНТИИСЛАМСКИХ 
СТЕРЕОТИПОВ В СОВРЕМЕННЫХ СМИ КАК 
ПРОБЛЕМА ПРОФИЛАКТИКИ ЭКСТРЕМИЗМА.................................  120

Исхаков Р.Л.
ИСЛАМ В ФЕДЕРАЛЬНОМ СПИСКЕ ЭКСТРЕМИСТСКИХ 
МАТЕРИАЛОВ: ИЗ ОПЫТА ЛОНГИТЮДНОГО МОНИТОРИНГА...... 130

Касимов Р.Н., Поздеев И.Л.
МУСУЛЬМАНСКИЕ ОБЩИНЫ УДМУРТСКОЙ РЕСПУБЛИКИ: 
ОПЫТ МЕЖКУЛЬТУРНОЙ КОММУНИКАЦИИ С МИГРАНТАМИ..... 146

Кузина Н.В.
СЕМАНТИКА И КОНТЕКСТ ЛЕКСЕМ  «ИСЛАМ» И 
«МУСУЛЬМАНИН» В СОВРЕМЕННОМ РОССИЙСКОМ 



4

ОФИЦИАЛЬНОМ ИНФОРМАЦИОННОМ ПРОСТРАНСТВЕ  
И В АКТУАЛЬНОМ ОБЩЕСТВЕННОМ СОЗНАНИИ 
(анализ федеральных СМИ, новостных агрегаторов,  
запросов пользователей сети Интернет)..................................................... 155

Лойко Л.М.
РОЛЬ ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНОГО ФАКТОРА В ПЕРИОД 
СОЦИАЛЬНЫХ ТРАНСФОРМАЦИЙ (по материалам 
экспедиционных исследований у некоторых групп татар 
Волго-Уральского региона: в Татарстане, Марий Эл, 
Нижегородской и Пермской областях, 2004–2008 гг.).................................. 168

Магомедова З.А.
ОБЩЕСТВЕННО-ПОЛИТИЧЕСКАЯ РОЛЬ ШЕЙХОВ 
НАКШБАНДИЙСКОГО ТАРИКАТА В ДАГЕСТАНСКОМ 
ОБЩЕСТВЕ XVIII–XIX вв.......................................................................... 183

Мишучков А.А. 
РОЛЬ ВОСКРЕСНЫХ ШКОЛ И ЛЕТНИХ ЛАГЕРЕЙ 
ПРИ МЕЧЕТЯХ В ДУХОВНОМ ВОСПИТАНИИ 
МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ ОРЕНБУРЖЬЯ.............................................. 196

Надыршин Т.М.
ИСЛАМ И ШКОЛА В РОССИИ: ГРАНИЦЫ СВЕТСКОГО  
И РЕЛИГИОЗНОГО...................................................................................... 208

Нуруллина Р.В.
СОЦИАЛЬНЫЙ АВТОРИТЕТ В ИСЛАМЕ В УСЛОВИЯХ 
СОВРЕМЕННОГО РОССИЙСКОГО ОБЩЕСТВА.................................. 217

Сызранов А.В.
РОССИЙСКОЕ ГОСУДАРСТВО И МУСУЛЬМАНСКИЕ 
ОРГАНИЗАЦИИ ПОВОЛЖЬЯ В КОНЦЕ XX – начале XXI вв........................ 227

Хабибуллина З.Р.
ПАЛОМНИЧЕСТВО (ХАДЖ) В СИСТЕМЕ МЕЖДУНАРОДНЫХ 
СВЯЗЕЙ МУСУЛЬМАНСКИХ ОРГАНИЗАЦИЙ РОССИИ.................... 242

Чермухамбетов Е.Н.
ПРОЦЕСС ВОЗРОЖДЕНИЯ ИСЛАМА И ФОРМИРОВАНИЕ 
РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ В НЕЗАВИСИМОМ 
КАЗАХСТАНЕ............................................................................................... 252

Yakupov Rif
THEOLOGY AS A DOMAIN OF SCIENCE AND THE 
EDUCATIONAL SUBJECT: HISTORICAL, CULTURAL AND 
SCIENCE-STUDY ANALYSIS..................................................................... 263

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ.......................................................................... 278



5

CONTENTS
		
PREFACE...........................................................................................................  7

V.V. Amelin, D.N. Denisov, K.A. Morgunov 
MIGRANTS AND ISLAM IN THE ORENBURG REGION............................  9

A.M. Akhunov 
THE HAJJ AMONG TATARS: FROM THE PAST TO THE PRESENT.............. 16

A.G. Baimov 
ISLAM AND THE RUSSIAN ARMY.............................................................. 26

S.M. Baymoldina
PREVENTING EXTREMISM AND TERRORISM 
THROUGH THE USE OF CRIMINAL LEGAL MEASURES 
IN THE REPUBLIC OF KAZAKHSTAN........................................................ 38

R.I. Bekkin 
THE MUFTIATES AND THE STATE IN THE SOVIET TIME: 
THE EVOLUTION OF RELATIONSHIP......................................................... 54

S.Yu. Belorussova
THE SOUTHERN GROUP OF NAGAIBAKS: 
BETWEEN THE ORTHODOXY AND ISLAM............................................... 76

A.A. Bulatov 
THE DEVELOPMENT OF ISLAM UNDER NEW 
REALITIES OF CHANGING THE POLYTICAL 
AND TERRITORIAL STATUS OF CRIMEA.................................................. 92

A.M. Buranchin 
ISLAMIC IDENTITY IN THE MODERN RUSSIAN SOCIETY: 
SOURCES, CONTENTS, PROSPECTS........................................................... 98

R.M. Gibadullin 
RESEARCH AND TRANSCENDENCE OF ANTI-ISLAMIC
STEREOTYPES IN MODERN MASS MEDIA AS AN ISSUE 
OF PREVENTING EXTREMISM.................................................................. 120

R.L. Iskhakov 
ISLAM IN THE FEDERAL LIST OF EXTREMIST MATERIALS: 
FROM THE EXPERIENCE OF THE LONGITUDINAL 
MONITORING SURVEY............................................................................... 130

R.N. Kasimov, I.L. Pozdeev
MUSLIM COMMUNITIES IN THE UDMURT REPUBLIC:  
THE EXPERIENCE OF INTERCULTURAL COMMUNICATIONS  
WITH MIGRANTS......................................................................................... 146



6

N.V. Kuzina
SEMANTICS AND CONTEXTS OF THE LEXEMES ISLAM 
AND MUSLIM IN THE MODERN-DAY RUSSIAN OFFICIAL IN 
FORMATION SPACE AND IN CURRENT PUBLIC AWARENESS 
(analysis of federal mass media, news aggregators, user queries  
to the Internet).................................................................................................. 155

L.M. Loyko 
THE ROLE OF THE ETHNO-RELIGIOUS FACTOR DURING 
SOCIAL TRANSFORMATIONS (according to the materials of 
expedition investigations among some groups of Tatars in the 
Volga-Ural Region: Tatarstan, Mari El Republic, Nizhny Novgorod 
and Perm Oblasts, 2004–2008)........................................................................ 168

Z.A. Magomedova 
THE PUBLIC AND POLITICAL ROLE OF NAQSHBANDI 
TARIQAH SHAYKHS IN THE DAGHESTANIAN SOCIETY 
OF THE 18th AND 19th CENTURIES........................................................... 183

A.A. Mishuchkov 
THE ROLE OF MOSQUE SUNDAY SCHOOLS AND SUMMER 
CAMPS IN YOUTH SPIRITUAL EDUCATION OF THE  
ORENBURG REGION................................................................................... 196

T.M. Nadyrshin 
ISLAM AND SCHOOL IN RUSSIA: THE BORDERS 
BETWEEN SECULAR AND RELIGIOUS SPHERES................................. 208

R.V. Nurullina 
SOCIAL PRESTIGE IN ISLAM UNDER CONDITIONS 
OF THE MODERN RUSSIAN SOCIETY...................................................... 217

A.V. Syzranov
THE RUSSIAN STATE AND MUSLIM ORGANIZATIONS OF THE 
VOLGA REGION IN THE LATE 20th AND EARLY 21st CENTURIES.......... 227

Z.R. Khabibullina
THE PILGRIMAGE (HAJJ) IN TERMS OF INTERNATIONAL 
RELATIONS OF MUSLIM ORGANIZATIONS IN RUSSIA....................... 242

E.N. Chermukhambetov 
THE REGENERATION OF ISLAM AND FORMATION OF THE 
RELIGIOUS IDENTITY IN INDEPENDENT KAZAKHSTAN................... 252

R.I. Yakupov
THEOLOGY AS A DOMAIN OF SCIENCE AND THE 
EDUCATIONAL SUBJECT: HISTORICAL, CULTURAL AND 
SCIENCE-STUDY ANALYSIS...................................................................... 263

INFORMATION ABOUT AUTHORS........................................................... 278



7

ПРЕДИСЛОВИЕ

В современном мире, в том числе и в России, ощущается рост 
научного и общественного интереса к исламской проблематике, 
продиктованный реалиями современности, ростом роли религии 
в обществе, конфликтности, экстремизма и терроризма в ре-
лигиозной среде. Актуальным является недостаток объективной 
и достоверной информации, обусловленный нехваткой теоре-
тических и эксперементальных исследований, научных данных  
и сведений, особенно в региональном измерении.

Предмет рассмотрения данной книги – ислам в России. 
Представленные в ней статьи отражают историю и современную 
ситуацию в исламском сообществе, сложившуюся во многих ре-
гионах страны с мусульманским населением – в Республике Баш- 
кортостан, Республике Татарстан, Республике Дагестан, Респуб- 
лике Марий Эл, Удмуртской Республике, Астраханской, Нижего-
родской, Пермской, Самарской, Саратовской, Оренбургской, Челя- 
бинской областях, а также в Крыму и Казахстане. Одна из главных 
особенностей ислама в России заключается в том, что он является 
важным этнообразующим фактором и компонентом националь-
ной культуры народов, традиционно исповедующих эту религию.

Предлагаемый вниманию читателей сборник – результат сов- 
местной работы исследователей, занимающихся изучением рели- 
гиозной сферы общества в целом и ислама в частности, на тер-
ритории России и в соседних государствах. 

Авторами книги являются сотрудники научных организаций: 
Астраханского государственного университета, Евразийского на- 
ционального университета им. Л.Н. Гумилева (Республика Ка-
захстан, г. Астана), Института истории и археологии Уральского 
отделения РАН (г. Екатеринбург), Института истории, архео-
логии и этнографии Дагестанского научного центра РАН (г. Ма-
хачкала), Института истории, языка и литературы Уфимского 
научного центра РАН, Института этнологических исследований 
им. Р.Г. Кузеева Уфимского научного центра РАН, Казанского 
(Приволжского) федерального университета, Крымского научного 
центра исламоведения (г. Симферополь), Московского государ-
ственного университета им. М.В. Ломоносова, Оренбургского 
государственного университета, Российской медицинской акаде-
мии непрерывного профессионального образования (г. Москва), 
Российского этнографического музея (г. Санкт-Петербург), Уд-
муртского института истории, языка и литературы Уральского 
отделения РАН (г. Ижевск), Уральского федерального университета 



8

им. первого Президента России Б.Н. Ельцина (г. Екатеринбург), 
Центра гуманитарных исследований Министерства культуры 
Республики Башкортостан (г. Уфа), Центра исламоведческих 
исследований Академии наук Республики Татарстан (г. Казань).

В сборник также вошли статьи сотрудников религиозных учеб- 
ных заведений – Российского исламского университета Цент-
рального духовного управления России и Оренбургской Духовной 
семинарии, в которых авторы отразили позиции и деятельность 
своих организаций по развитию мусульманского образования, 
воспитанию молодежи, жизни мусульман в условиях этнокон-
фессионального многообразия российского общества.

На основе обширного эмпирического материала с привлече-
нием различных источников исследователи анализируют такие 
проблемы, как исламский фактор миграционных процессов в 
регионах России; причины и риски распространения радикальных 
идеологий, меры профилактики экстремизма и терроризма на 
государственном и международном уровне; взаимодействие 
государства, ислама и общества в современной России; инсти-
туциональная история российского ислама; религиозное лидер-
ство; особенности религиозной самоидентификации и мотива-
ции мусульманских народов; место религии в светском обществе 
и вопросы реализации религиозных практик; образ ислама в 
СМИ; религиозное образование и воспитание.

Вопросы, обсуждаемые в сборнике, актуальны и часто остро 
дискуссионны. Поэтому вполне закономерно, что авторы при-
держиваются разных подходов, порой несовпадающих трак- 
товок одних и тех же понятий. Редколлегия изначально не 
ставила своей целью свести все к единообразию, поэтому в книге 
представлены разные точки зрения на процессы, развивающиеся 
в современном российском исламе. Несмотря на разнообразие 
сфер научных интересов, методологических подходов, подобное 
объединение исследователей в рамках совместного издания 
свидетельствует, на наш взгляд, об общности религиоведческих  
и исламоведческих исследований в стране.

В книге представлен лишь небольшой круг проблем, ка- 
сающихся мусульманского сообщества в России, и они, безуслов-
но, требуют дальнейшего комплексного изучения и обсуждения 
на дискуссионных и экспертных площадках.

З.Р. Хабибуллина



9

Амелин В.В., Денисов Д.Н., Моргунов К.А.
V.V. Amelin, D.N. Denisov, K.A. Morgunov

МИГРАНТЫ И ИСЛАМ В ОРЕНБУРЖЬЕ1

MIGRANTS AND ISLAM IN THE ORENBURG REGION

Аннотация: В статье, основываясь на данных проведенного в сентяб-
ре 2017 г. социологического исследования, представлены данные о рели-
гиозной принадлежности и уровне религиозности мигрантов, прибывших 
в Оренбургскую область из Узбекистана, Таджикистана, Азербайджана и 
Казахстана. В ходе социологического исследования также было изучено 
общественное мнение по поводу существования реальной опасности роста 
религиозного экстремизма в связи с приездом в Российскую Федерацию 
трудовых мигрантов из Центральной Азии и Азербайджана, а также вы-
явлены причины и факторы, способствующие религиозной радикализации 
части мигрантского сообщества.

Ключевые слова: мигранты, ислам, религиозная радикализация, рели-
гиозный экстремизм, межконфессиональные отношения.

Abstract: In the article, based on the data of a sociological survey conducted 
in September 2017, data are presented on the religious affiliation and level of 
religiosity of migrants who arrived in the Orenburg Region from Uzbekistan, 
Tajikistan, Azerbaijan and Kazakhstan. In the course of the sociological survey, 
public opinion was also studied about the existence of a real danger of growing 
religious extremism in connection with the arrival of labor migrants from Central 
Asia and Azerbaijan to the Russian Federation, as well as the causes and factors 
contributing to the religious radicalization of part of the migrant community.

Keywords: migrants, Islam, religious radicalization, religious extremism, 
inter-confessional relations.

Миграционные потоки через Оренбургский участок россий-
ско-казахстанской границы из стран Центральной Азии не осла-
бевают. За 9 месяцев 2017 г. через пункты пропуска пограничного 
контроля на Оренбургском участке российско-казахстанской госу- 
дарственной границы проследовало 2,2 млн иностранных 
граждан  и  лиц  без  гражданства.  На  территорию  Оренбургской 
области прибыли и поставлены на миграционный учет 92,8 тыс. 
иностранных граждан и лиц без гражданства. Основная масса 
«новожителей», прибывающих в область из Узбекистана (39,8 тыс.), 
Таджикистана (16,4 тыс.), Азербайджана (4,2 тыс.) и Казахстана 
(14,7 тыс.), исповедуют ислам. 

Этим обусловлена актуальность изучения культурных факторов 
 

1 Публикация подготовлена в рамках поддержанного РФФИ и Правитель- 
ством Оренбургской области научного проекта № 17-13-56001 е(р).



10

интеграции и возможной религиозной радикализации мигрантов, 
прибывающих на территорию Оренбургской области, а также 
уровня толерантности населения региона к мигрантам из Цент-
ральной Азии и Азербайджана.

Проблемы миграции, в том числе социальной адаптации ми-
грантов, достаточно хорошо представлены в исследованиях  
В.В. Амелина, Э.М. Виноградовой, Г.В. Шешуковой [1]. Однако 
проблемы религиозной радикализации представителей мигрант-
ского сообщества отдельно никогда не рассматривались.

Этим обусловлено то, что в сентябре 2017 г. в рамках проекта 
«Социальный облик мигрантов: факторы культурной интеграции 
и религиозной радикализации» было организовано проведение 
социологического исследования, позволившего выявить позитив-
ные практики адаптации и интеграции мигрантов в оренбургский 
социум, а также причины и факторы, способствующие религиоз-
ной радикализации части мигрантского сообщества.

Выборка исследования – квотная, пропорциональная (по полу, 
возрасту, образованию (население области), национальности и по 
месту проживания). Погрешность в пределах нормы (3,4 %). Объем 
выборки –502 респондента, в том числе жители области – 354 чел.  
(г. Оренбург, Орск, Соль-Илецк, Акбулак, Илекский район), миг-
ранты – 148 человек (включая 12 школьников, детей мигрантов), 
33 эксперта (в том числе 11 имамов).

Необходимость осуществления исследований в этой сфере 
продиктована изменениями в этноконфессиональной ситуации 
региона под влиянием миграционных процессов. Издавна прожи-
вающие в Оренбургской области народы в своем межнациональ-
ном общении накопили значительный потенциал межкультурного 
взаимодействия в духе толерантности. Вместе с тем сегодня они 
сталкиваются с новожителями – таджиками, узбеками, киргиза-
ми, турками-месхетинцами, азербайджанцами и другими, мента-
литет и культурно-бытовые особенности которых оказались не-
привычными для коренных жителей.

Автономность образа жизни, специфика трудовой деятель-
ности мигрантов не могли не породить интолерантности по от-
ношению к ним. К этому следует добавить, что в последние годы  
мигранты активно подвергаются идеологической обработке со 
стороны вербовщиков, представляющих радикальные религиоз-
ные организации, в частности запрещенные на территории страны.

Результаты социологического исследования свидетельствуют о 
том, что направления в исламе, с которыми идентифицируют себя 
мигранты, приехавшие в Оренбуржье, различны: шииты – 22 %; 



11

сунниты – 31,6 %; суфии – 3,6 %; другое – 6,6 % (отказались от 
ответа – 12,5 %, затруднились с ответом – 22,7 %).

Посещение мигрантами религиозных служб в мечети у себя на 
родине распределилось следующим образом: чаще одного раза в 
неделю – 18 %; один раз в неделю (на пятничную молитву) – 16 %; 
во время крупных праздников – 32 %; очень редко – 9 %; вообще 
не посещали – 18 %. 

Итак, 34 % мигрантов регулярно посещали мечеть на родине, 
32 % – только по большим праздникам, вообще не посещали – 18 %.

Исследователей интересовало как посещают мигранты мечети 
в Оренбуржье и периодичность. Посещают религиозные службы 
мечети (в общине) в Оренбургской области: чаще одного раза в 
неделю – 11 %; один раз в неделю (пятничную молитву) – 17 %; 
во время крупных праздников – 32 %; очень редко – 8 %; вообще 
не посещают – 26 %.

Следовательно, 28 % мигрантов регулярно посещают мечеть, 
находясь в Оренбургской области, 40 % – очень редко или только 
по большим праздникам, вообще не посещают – 26 %. 

Таким образом, после переезда в Оренбургскую область трудо-
вые мигранты стали реже посещать мечеть. Если с разной степе-
нью интенсивности посещали мечети на родине 75 % мигрантов, 
то в Оренбургской области посещают мечети 68 % мигрантов, что 
всего на 7 % меньше. Но в целом мигранты, переезжая в Орен-
бургскую область, сохраняют свои религиозные практики. 

В современных условиях возрастает опасность религиозной 
радикализации некоторых представителей мигрантского сообще-
ства. Это подтверждают и опрошенные эксперты.

К примеру, 50 % экспертов полагают, что существует реальная 
опасность роста религиозного экстремизма в связи с приездом 
в Российскую Федерацию трудовых мигрантов из Центральной 
Азии и Азербайджана. 41 % экспертов полагают, что не суще-
ствует реальной опасности роста религиозного экстремизма в 
связи с приездом в Россию трудовых мигрантов из Центральной 
Азии и Азербайджана.

В целом динамика по оценке жителями области межконфес-
сиональных отношений 2009–2017 гг. такова: отношения между 
представителями христианства и ислама оценивали как хорошие 
в 2009 г. 68 % жителей области, в 2017 г. – 58 %. Некоторую напря-
женность в отношениях между представителями христианства и 
ислама отметили: в 2009 г. – 18 %, а в 2017 г. – 23 % жителей, нали-
чие конфликтов отметили 0,4% в 2009 г. и 2 % в 2017 г. 74 % има-
мов отношения между представителями ислама и христианства 



12

охарактеризовали, как хорошие, а 27 % – указали на некоторую на-
пряженность в отношениях между представителями христианства 
и ислама в нашей области. Эти результаты по опросу населения 
и экспертов свидетельствуют о том, что хоть и небольшой, но по-
тенциал для конфликтов между представителями христианства и 
ислама в нашей области есть. Напряженность, которую отмечают 
четверть жителей и экспертов, может породить локальные конф- 
ликты в межконфессиональных отношениях. А они, безусловно, 
повлияют на конфессиональную ситуацию в регионе. Таким об-
разом, напряженность и конфликты в межконфессиональных от-
ношениях отметили 25 % жителей, что на 7 % выше, чем в 2009 г.

Какова динамика в готовности населения области принять уча-
стие в межконфессиональных конфликтах? Готовы были лично 
принять участие в открытых столкновениях на стороне людей 
своей конфессии, если бы оказались втянутыми в межконфес-
сиональный конфликт: в 2008 г. – 12 %, в 2009 г. – 13 %, в 2017 г. –  
13 % жителей области. Не готовы были лично принять участие в 
открытых столкновениях на стороне людей своей конфессии: в 
2008 г. – 75 %, в 2009 г. – 74 %, в 2017 г. – 78 % жителей области.

Конфликтный потенциал в межконфессиональных отношени-
ях за 8 лет практически не изменился, и продолжает оставаться 
невысоким. Однако и такой небольшой конфликтный потенциал 
все же может проявиться при определенных обстоятельствах.

А какова готовность мигрантов из Центральной Азии и Азер-
байджана принять участие в межконфессиональных конфликтах, 
если таковые будут? 26 % мигрантов из Центральной Азии и 
Азербайджана готовы лично принять участие в открытых столк-
новениях на стороне людей своей конфессии, если бы оказались 
втянутыми в межконфессиональный конфликт. 65 % – не готовы 
участвовать в таком конфликте, 9 % затруднились с ответом. 

По сравнению с жителями области среди мигрантов в 2 раза 
больше тех, кто готов принять участие в конфликте на стороне 
представителей своей конфессии. А это серьезный фактор радика-
лизации действий мигрантов при определенных обстоятельствах. 

Мигранты считают, что открытые столкновения между предста-
вителями разных религий на территории Оренбургской области: 
вряд ли возможны – 61 %; такие столкновения возможны при 
определенных обстоятельствах – 12 %; город (район) уже стоит 
на пороге таких столкновений – 1 %; такие действия в принципе 
не реальны – 9 %; затруднились ответить – 13 %.

Если возникнут конфликты внутри землячества, мигранты об-
ратятся за посредничеством для их разрешения: к официальным 



13

служителям местных мечетей – 9 %; к неофициальным имамам 
своей национальности – 2 %; к тем и к другим священнослужи-
телям независимо от их национальности – 1 %; к своим земля- 
кам – 17 %; будут разрешать конфликты самостоятельно – 15 %.

Кого выбирают мигранты в качестве посредников для разре-
шения конфликтов? К имамам обратятся только 12 % мигрантов, 
к своим землякам еще 17 %, к представителям правоохранитель-
ных органов – 36 %.

Особую опасность представляют конфликты внутри земляче-
ства, в частности между сторонниками традиционного ислама и 
радикального.

В качестве экспертов были опрошены имамы. Способы раз-
решения конфликтов внутри мигрантского сообщества в оценке 
имамов следующие: 55 % имамов ничего не знают о таких конф-
ликтах; 18 % полагают, что мигранты обратятся к имамам; 9 % 
полагают, что мигранты обратятся к представителям правоохра-
нительных органов. Готовы лично принять участие в качестве по-
средника в разрешении конфликта между представителями раз-
ных направлений ислама – 72 % имамов.

82 % имамов полагают, что права мигрантов соблюдаются или 
скорее соблюдаются. Отношение экспертов к проблеме нарушения 
прав мигрантов: 59 % экспертов полагают, что права мигрантов 
соблюдаются; 27 % экспертов полагают, что права мигрантов не 
соблюдаются. 

Субъекты нарушения прав мигрантов в оценке экспертов: пред-
ставители органов власти – 27 %; представители местного насе-
ления – 14 %; представители землячества – 9 %; работодатели –  
82 %; никто не нарушает права мигрантов – 9 %.

Отношение имамов к проблеме нарушения прав мигрантов: 
права скорее соблюдаются – 73 % имамов; права скорее не соблю-
даются – 9 % имамов; затруднились ответить 18 % имамов. 

Конфликтный потенциал в отношениях между представителями 
разных религий на территории Оренбургской области в оценке 
экспертов следующий: 55 % экспертов полагают, что открытые 
столкновения между представителями разных религий на терри-
тории Оренбургской области в ближайшее время возможны. Сле-
довательно, реальный потенциал межконфессиональных конф-
ликтов, которые могут породить радикальные действия, выше, 
чем предполагают жители области и сами мигранты, 26 % кото-
рых уже готовы принять участие в таких конфликтах на стороне 
представителей своей конфессии. На радикализацию поведения 
мигрантов-мусульман влияют и внешнеполитические факторы.  



14

В  частности,  участие  России  в  гражданской  войне  в  Сирии.
Выяснялся уровень интереса мигрантов к современным собы-

тиям в Сирии: 30 % мигрантов интересуются информацией о со-
бытиях в Сирии, 65 % мигрантов не интересуются или скорее не 
интересуются информацией о событиях в Сирии. Несмотря на то, 
что только 30 % опрошенных интересуются событиями в Сирии, 
51 % одобряет политику России в Сирии. 7 % не одобряют по-
литику России в Сирии. Следовательно, на самом деле интересу-
ются событиями в Сирии не менее 60 % мигрантов, а не 30 %, по 
их собственному признанию. 7% мигрантов, которые не одобряют 
политику России в Сирии, вполне могут стать объектом вербовки 
со стороны радикальных организаций, в том числе и в Интернете. 
Кроме того, 41 % опрошенных ушли от ответа на вопрос об оцен-
ке политики России в Сирии. Среди них также могут быть те, кто 
не согласен с политикой России в Сирии. 

«Исламское государство» (ИГ, ИГИЛ, ДАИШ – запрещенное  
в России), по мнению мигрантов из Центральной Азии и Азербайд-
жана: представляет угрозу миру, так полагают – 51 %; не представ-
ляет угрозы – 15 %; угроза преувеличена СМИ – 1 %. Таким обра-
зом, 16 % мигрантов из Центральной Азии и Азербайджана, про-
живающих в области, полагают, что «исламское государство» не 
представляет угрозы миру. Эти мигранты также могут стать объ-
ектом мобилизации со стороны радикальных организаций (в том 
числе и ИГИЛ). Следовательно, отношение части мигрантов  
к оценке ИГИЛ – также фактор радикализации их поведения в ре-
гионе.

Напомним, что по данным этого опроса 45 % экспертов, 45 % 
имамов, 75 % жителей области предлагают государству ограни-
чивать приток мигрантов из Центральной Азии и Азербайджана в 
область. Одна из причин такой позиции населения заключается в 
том, что, по мнению 65 % жителей области, мигранты могут быть 
носителями радикальных течений ислама. Остальные причины 
мигрантофобии мы рассмотрели в нашем исследовании. 

50 % экспертов полагают, что существует реальная опасность 
роста религиозного экстремизма в связи с приездом в Россию тру-
довых мигрантов из Центральной Азии и Азербайджана. 

41 % экспертов полагают, что не существует реальной опаснос-
ти роста религиозного экстремизма в связи с приездом в Россию 
трудовых мигрантов из Центральной Азии и Азербайджана. 

Позиция экспертов обосновывается в их предложениях по со- 
вершенствованию миграционного законодательства, которое будет 
предотвращать проникновение в Россию представителей радикаль- 



15

ного ислама в частности, именно поэтому 81 % экспертов выступи-
ли против массового вывода из «черных списков» тех мигран- 
тов, которые ранее имели административные нарушения в России.

Список источников и литературы

1.	 См., например: Амелин В.В. Мигранты в Оренбуржье: 
проблемы социальной адаптации. – Оренбург: Издательский 
центр ОГАУ, 2002. – 164 с.; Он же. Беженцы – переселенцы в 
Оренбуржье // Жизнь национальностей Оренбуржья. – 1996. –  
№ 2; Он же. Миграционные процессы в Оренбуржье и проблемы 
социальной адаптации мигрантов на селе // Социальное образова-
ние, социальная работа на селе: материалы межвузовской научно-
практической конференции. – Оренбург: Изд. Центр ОГАУ, 2001. –  
С. 34–42; Он же. Проблемы миграции населения и этнополити-
ческие процессы в приграничном регионе (социальный аспект) // 
Государственное и муниципальное управление: ученые запи-
ски Института управления ОГАУ. – Оренбург: Изд. центр ОГАУ,  
2002. – С. 19–24; Он же. Иммигранты в Оренбуржье: сегрегация 
или интеграция? // Диалог культур: евразийский опыт и региональ-
ная специфика: материалы международного научно-практическо-
го семинара. – Оренбург: ИПКГОУ ОГУ, 2009. – С. 12–17; Аме-
лин В.В., Виноградова Э.М. Оренбуржье в системе региональных 
интересов России: реальность и представления граждан в зерка-
ле этносоциологии – М.: Цимо, 1998. – 351 с.; Виноградова Э.М. 
Тенденции развития межэтнических и этноконфессиональных от-
ношений приграничного города Орска. – Орск: ООО «Агентство 
«Пресса», 2013. – 60 с.; Шешукова Г.В. Проблемы миграционной 
политики в зеркале общественного мнения // Евразийский пере-
кресток. Сборник материалов научно-практических меропри-
ятий. Выпуск третий. – Оренбург: ООО ИПК «Университет», 
2015. – С. 12–21; Шешукова Г.В., Телякаева А.Ф. Проблемы и перс- 
пективы межнациональных отношений в Оренбургской области: 
социологический анализ // Этносоциум и межнациональная куль-
тура. – 2012. – № 4 (46). – С. 151–156.



16

Ахунов А.М.
A.M. Akhunov 

ХАДЖ У ТАТАР: ОТ ПРОШЛОГО – К НАСТОЯЩЕМУ

THE HAJJ AMONG TATARS: FROM THE PAST TO THE PRESENT

Аннотация: Актуальность исследуемой проблемы обусловлена воз-
растанием значения религиозного фактора в социально-политической и 
религиозно-культурной жизни глобального сообщества и России в XXI в. 
Цель статьи заключается в выявлении и анализе тенденций развития у та-
тар такого религиозного института, как хадж в период ХI–XXI вв. Веду-
щим подходом к исследованию данной проблемы является историко-срав-
нительный метод: в ретроспективном плане рассматривается становление 
этого института, существование в условиях различных общественно- 
экономических формаций, особый акцент делается на постсоветский 
период. Уделяется внимание вопросам организации хаджа: разработке 
маршрутов и различных программ, факторам, влияющим на стоимость  
путевки в хадж, и др. Материалы статьи могут быть полезны в иссле- 
дованиях институциональной истории российского ислама, а также в сов- 
ременных общественных дискуссиях о месте религии в светском про- 
странстве, а также при формировании научно-методической и норма- 
тивно-правовой базы для совершенствования государственной вероиспо- 
ведной политики.

Ключевые слова: хадж, волжские булгары, взаимосвязи между По-
волжьем и Арабским Востоком, ислам в Татарстане, Духовное управление  
мусульман Татарстана. 

Abstract: The relevance of the investigated problem is caused by the grow-
ing importance of the religious factor in the socio-political and religious-cultural 
life of the global community and Russia in the XXI century. The purpose of this 
article is to identify and analyze trends in the development of Tatar religious 
activities such as Hajj during the XI–XXI centuries. The leading method of the 
study of this problem is a historical-comparative method: in retrospect the emer-
gence of this institution and the existence under conditions of the different socio-
economic formations have been analyzed; a particular emphasis is made on the 
post-Soviet period. A special attention is paid to the question of organization of 
the Hajj: route construction and different programs, cost factors of trip tickets, 
etc. It is proved that the system of organization of doing Hajj in the Republic of 
Tatarstan as an obligatory ritual for every Muslim is now almost developed. In a 
short time (since the 1990s) the stage of formation passed, competence centers 
are defined, and logistics are established, all the requirements of the Islamic reli-
gion, the Russian and international legislation are observed.

Keywords: Нajj, Volga Bulgarians, relations between the Volga region and 
the Arab East, Islam in Tatarstan, Muslim religious board in Tatarstan.

История хаджа в России изучена достаточно хорошо. Но в 
первую очередь эти исследования касались таких традиционных 



17

для востоковедов регионов Российской империи, как Туркестан 
и Кавказ и почти не затрагивали Поволжье. В отношении Тур-
кестана наиболее комплексной является книга В.П. Литвинова 
«Внерегиональное паломничество мусульман Туркестана», в ко-
торой автор излагает основные принципы государственного регу-
лирования хаджа в Мекку и Медину [9, с. 3–28]. Подробно тема 
мусульманского паломничества в истории Российской империи 
рассматривается в статье Б. Брауэра, опубликованной в американ-
ском научном журнале «Slavic Review» [19, p. 567–584]. Из новых 
трудов по данной теме можно выделить монографию А.Т. Сиб-
гатуллиной «Контакты тюрок-мусульман Российской империи на 
рубеже XIX–XX вв.». Автор рассматривает условия организации 
мусульманского паломничества из России в Хиджаз: маршруты, 
основные проблемы, связанные с пребыванием на территории  
Османской империи, и др. [13, с.12–151]. 

Непосредственно вопросу хаджа мусульман из Поволжья 
и Приуралья посвящены статьи З.Р. Хабибуллиной «Хадж му-
сульман Башкортостана: история и современные тенденциии»  
[15, с. 312–317] и Ю.Н. Гусевой «Хадж мусульман Волго-Ураль-
ского региона в первой трети ХХ века: К постановке проблемы»  
[5, с. 123–129] и некоторые другие работы. Что касается изучения 
хаджа из Татарстана, то эта тема не становилась объектом спе-
циального изучения, за исключением нашей небольшой публика-
ции [4, с. 278–280].

Как известно, ислам в Поволжье на территории Волжской 
Булгарии был официально принят в 922 г., но фактически про-
ник сюда гораздо раньше. Татарские предания говорят о том, что 
еще в VII в., то есть сразу после возникновения ислама в Аравии 
сподвижники пророка Мухаммада принесли новую религию на 
Волгу. К сожалению, отсутствие у татар своих древних письмен-
ных источников не дает ученым возможности подтвердить или 
опровергнуть все эти версии.

Первые упоминания о волжских булгарах относятся к IX–X вв. 
Самый известный источник – это путевые записки секретаря 
багдадского посольства Ибн Фадлана, который прибыл в Волж-
скую Булгарию в 992 г. Именно он одним из первых описал 
первые булгарские мечети, рассказал о том, каким образом мест-
ные имамы совершают службу. Необходимо отметить, что и само 
прибытие арабской делегации было инициировано волжскими 
булгарами, которые за несколько лет до этого направляли в Багдад 
своих послов с просьбой прислать к ним знатоков ислама и зодчих, 
которые смогли бы построить новые мечети. Из этого следует, что 



18

как минимум в начале Х в. предки нынешних татар – волжские 
булгары – активно путешествовали по мусульманскому миру. 
    Первые документальные сведения о хадже, совершенном волж- 
скими булгарами, относятся к 1041/1042 г. О прибытии булгар  
в Багдад упоминает арабский историк Ибн ал-Джаузи: «И прибыл 
один человек из булгар, – говорят, что он один из больших людей 
того народа, со свитой из 50 человек, направляясь совершить 
хадж» [17, с. 82]. 

Подробнее эту историю описал известный татарский ученый 
Гайнетдин Ахмеров (1864–1911). В своей книге «Болгар тарихы» 
(«История Булгар» – Казань, 1909 г.) он приводит пример о 
контактах булгар и своих «сюзеренов» – аббасидских халифов: 
«В 433 г. по хиджре (1042 г.) 50 человек из булгар отправились 
в хадж через Багдад. Халиф Багдада принял их в своем дворце, 
оказал им всяческие почести и расспросил их о делах». Здесь 
же говорится о том, что багдадский халиф дал им в качестве 
сопровождающего «амир ал-хаджа» («руководителя группы  
паломников»), некоего Ибн ал-Касыма ибн ал-Аксаси [3, с. 49].

Этот пример говорит о том, что и через сто лет после офи-
циального принятия ислама волжскими булгарами отношения 
между Булгарией и Аббасидским халифатом оставались вполне 
дружественными. Уже позже, в XIX в., направляющиеся в хадж 
мусульмане из Поволжья чаще всего будут останавливаться в 
Стамбуле. Возможно, что во времена древних булгар между-
народные маршруты паломников проходили через Багдад, а не 
через Стамбул. Вероятнее всего, это было связано с отсутствием 
надежного и безопасного водного и сухопутного транспорта, в 
связи с чем наибольшей популярностью пользовались прове-
ренные караванные пути через Багдад.

Сама Волжская Булгария официально приняла ислам в 922 г., 
но исламизировалась гораздо раньше. В X–XII вв. ислам распро- 
странился по всей территории этого крупного восточноевропей- 
ского государства. На месте Волжской Булгарии возникло Казан-
ское ханство, после завоевания Казани в 1552 г. русскими вой-
сками – Казанская губерния, просуществовавшая до 1920 г. 

Ввиду отсутствия достоверных письменных источников, 
трудно представить как развивалось паломничество в период Ка-
занского ханства и позже, после включения его в состав Русского 
государства. Известно, что в 1494/95 г. хадж совершила казанская 
царица Нур-Солтан, а в 1524 г. – хан Сахибгирей. 

Во все эти века предки татар, несмотря на отсутствие хороших 
дорог, всевозможные опасности, отправлялись в дальний путь, 



19

который занимал не один месяц передвижения пешком, верхом 
на лошадях и верблюдах, а в лучшем случае – на кораблях морем.

В качестве примера можно привести поездку в хадж известного 
татарского богослова Шигабутдина Марджани, которую он со-
вершил в 1880 г. В Казани ученый сел на пароход «Вольский» 
и направился в Нижний Новгород. Оттуда через Москву и Киев 
поездом поехал в Одессу. Из Одессы снова пароходом в Стамбул. 
Там он опять сел на пароход и прибыл на нем в египетский город 
Александрию. Проехав через весь Египет на поезде, он добрался 
до Суэца, где сел на пароход и наконец-то добрался до Аравии  
[11, с. 54–75]. 

В 1899–1900 гг. известный татарский богослов и педагог 
Хамидулла Альмушев практически повторил маршрут Марджани, 
правда, с небольшим крюком в Европу. Из своей родной деревни 
Петряксы в Нижегородской губернии он добрался на повозке до 
станции Алатырь. Потом на поезде доехал до Петербурга, откуда 
снова на поезде с пересадками в Варшаве, Вене, Будапеште, 
Белграде и Софии добрался до Стамбула. Оттуда на кораблях 
и пароходах он доплывает до Ливана, позже посещает Сирию, 
Палестину, Египет и лишь спустя несколько месяцев добирается 
до Мекки и Медины. Впрочем, его поездка не была хаджем в 
чистом виде. Посетив по пути множество стран, он старался 
лучше познакомиться с местными достопримечательностями, по- 
клониться могилам мусульманских святых, ради чего останав-
ливался в каждом месте по две-три недели. Наибольший интерес 
у него вызывают памятники, которые так или иначе связаны  
с исламом, историей этой религии, ее видными деятелями. Он 
описывает увиденное со скрупулезностью путешественника-
первооткрывателя и все это заносит в свой путевой дневник, 
который в настоящее время является ценным документом по 
истории Ближнего Востока конца XIX в. [16].

В 1882 г. в саудовском городе Джидда открывается российское 
консульство. Первым консулом назначается действительный стат-
ский советник – татарин Шагимардан Ибрагимов, который в тот  
же год погибает во время совершения хаджа. Хотя официально и 
было сообщено, что он умер от холеры, но, по некоторым вер- 
сиям, он пал от рук местных фанатиков, не представлявших, что 
царские чиновники могут быть правоверными мусульманами. 
Когда в России к власти пришли большевики, на пост первого пол-
преда Советов в Саудовской Аравии был вновь назначен тата- 
рин – выходец из Башкортостана Карим Хакимов, позже погибший  
в годы репрессий.



20

 В советское время совершить хадж удавалось лишь единицам 
мусульман из всего СССР. Например, в 1955 г. из огромной 
многомиллионной страны в хадж направилось всего 20 человек, 
хотя в тот же год, например, из Йемена в Саудовскую Аравию 
прибыло 58 089 паломников, а из Египта – 34 618.

Когда в СССР началась перестройка и рухнул «железный 
занавес», многие мусульмане захотели совершить хадж, но по-
мешал недостаток средств и проблема с конвертируемостью 
советского рубля. Лишь в 1990 г. первая большая группа мусуль-
ман из Советского Союза в количестве 1 500 человек побывала 
в священных местах за счет личных средств короля Саудовской 
Аравии.

Нараставшие центробежные силы в мусульманской умме 
России, ускорившиеся с распадом СССР, привели к созданию в 
августе 1992 г. в Казани независимого от Духовного управления 
мусульман Европейской России и Сибири (ДУМЕС) Духовного 
управления мусульман в Республике Татарстан (ДУМ РТ). В этом 
же 1992 г., еще до образования ДУМ РТ, был впервые организован 
прямой хадж на автобусах с выездом из Казани [18, с. 59].

После признания легитимности вновь созданного ДУМ РТ 
процесс организации хаджа в республике был взят под контроль 
государства. Например, для проведения хаджа 1993 г. по дого-
воренности с президентом Татарстана Духовное управление зака- 
зало два самолета, принадлежащих компании «Авиалинии Татар- 
стана». В этот год хадж совершило 300 татарстанцев при сто- 
имости путевки в 350 тыс. руб. (ок. 400 долларов США). Дей-
ствующие имамы, преподаватели медресе и воскресных школ 
смогли приобрести тур по льготной цене в 100 тыс. руб. [1]. В 
следующем, 1994 г. многие российские мусульмане, в т.ч. и 
татарстанцы, вновь воспользовались подарком короля Саудовской 
Аравии Фахда [6]. 

К слову сказать, благотворительные путевки будут распре-
деляться и в последующие годы, но уже в гораздо меньших 
объемах. Например, в 1999 г. королем Фахдом было выделено на 
Россию 750 бесплатных путевок в хадж для неимущих, что при-
вело к различным злоупотреблениям со стороны распределителей 
подарка. Особую остроту это получило в условиях экономическо- 
го кризиса и троекратного обесценивания рубля по отношению 
к доллару. Если до августовский событий 1998 г. поездка в хадж 
обходилась в среднем в 1500-1600 долларов США, то в сезон 1999 г. 
операторы вынуждены были снизить цену до минимальных 900 
долларов США с обслуживанием по принципу «ниже низшего» [14].



21

Экономический кризис 1998 г. сделал востребованными уже 
подзабытые виды перемещения до святых мест – автобусом или 
комбинированный: самолет и автобус. Еще в 1996 г. председатель 
ижевского клуба «Хадж» Ф. Махиянов предлагал организовать 
железнодорожный хадж, взяв за отправную точку Казань как 
крупный транспортный узел. По его замыслу мусульмане 
соседних областей и республик могли добираться из Казани до 
Астрахани на специальном хадж-поезде, а далее – на воздушном, 
водном или автомобильном транспорте в Мекку и Медину. На 
каждой крупной станции и переезде он планировал разместить 
ларьки (позже – минимаркеты) «Хадж», для обеспечения всем 
необходимым мусульманских паломников, а также рекламные 
стенды с информацией о жизни местных татар [10]. Конечно, 
подобный противоречащий законам логистики проект не был 
востребован, но его появление говорило о том, что проблема 
организации хаджа в Татарстане существует.

Недостаток финансов у населения после кризиса 1998 г. 
также вынудил искать новые формы в деле организации хаджа 
из Республики Татарстан. С октября 2001 г. при ДУМ РТ начала 
действовать программа помощи в организации хаджа «Идель-
хадж». Она предусматривала финансирование на условиях 
постепенного накопления средств, подготовку и обучение групп 
паломников в местном исламском университете, а также полное 
организационное обслуживание (виза, трансфер, авиаперелет, 
проживание, медицинская страховка). В реализации программы 
приняли участие страховая компания «Наско-Татарстан», 
«Татфондбанк» и туристическая компания «Идель» [12]. 

Изначально задуманная накопительная система финансиро- 
вания хаджа приобрела конкретные формы в 2008 г. Была пред- 
ложена программа, согласно которой любой желающий совер-
шить хадж должен откладывать ежемесячно по 1 тыс. рублей в те- 
чение 5 лет. «Идель-хадж» самостоятельно выбирает инвести-
ционную компанию, которая вкладывает средства в халяльные 
(разрешенные) инвестиционные проекты, а затем оплачивает 
участие паломника в хадже.

Данная программа была разработана в соответствии с дей-
ствующим законодательством РФ с соблюдением исламских норм 
и традиций. В 2002 г. программа получила одобрение Совета 
муфтиев России и поддержку Совета по Хаджу при Правительстве 
России, а ее руководитель – генеральный директор страховой 
компании «Наско-Татарстан» Р. Гатауллин вместе с муфтием  
Г. Исхаковым в 2002 г. были избраны членами данного Совета.  



22

В этом же году вопросы по непосредственной организации хаджа 
в РТ перешли к специально созданному при муфтияте отделу по 
делам хаджа во главе с заместителем муфтия А. Мингалеевым.  
В 2003 г. он был преобразован в департамент «Идель-хадж».

По мере развития «Идель-хадж» начал организовывать хадж 
для мусульман Татарстана и более чем 30 регионов России, где 
были открыты специальные представительства. «Идель-хадж» 
брал на себя следующие задачи: организация обучения руково-
дителей групп, медиков и самих хаджиев, разработка маршрутов, 
организация питания и проживания паломников в Мекке и Ме-
дине, координация действий с государственными органами власти в 
ходе подготовки к паломничеству в святые для мусульман места, 
налаживание контактов с хадж-миссией РФ и другими туропе-
раторами, которые занимаются отправкой хаджиев, проведение 
международных конференций по вопросам хаджа с участием 
мировых туроператоров.

Постепенно были разработаны программы для желающих со-
вершить умру – обряд малого хаджа. В январе 2010 г. во время  
визита в Казань лидера Палестинской автономии Махмуда Аб- 
баса была достигнута договоренность об открытии маршрута в  
Иерусалим с целью посещения третей святыни ислама – мечети  
«Аль-Акса» [2].

Всего по линии «Идель-хадж» совершили хадж в 2002 г. – 114 
чел., в 2003 г. – 175 чел., в 2004 г. – 178 чел., в 2005 г. – 509 чел., в 
2006 г. – 583 чел.,  в 2007 г. – 1538 чел., в 2008 г. – 2192 чел, в 2009 г. – 
3477 чел. По мнению экспертов в области туристического бизнеса, 
при условии получения 10-15 % прибыли с каждой путевки 
«Идель-хадж» мог зарабатывать до 30 млн рублей в год [8]. 

С начала 2011 г. «Идель-хадж» работал с ДУМ РТ на основе 
специального соглашения об аккредитации хадж-оператора. Со 
сменой муфтия в апреле 2011 г. в Духовном управлении мусульман 
Татарстана «Идель-хадж» потерял поддержку, при ДУМ РТ был 
создан свой оператор, забравший все квоты, предназначенные для 
мусульман Татарстана. Окончательный удар по «Идель-хадж» 
был нанесен в июле 2012 г., после покушения на муфтия ДУМ 
РТ И. Файзова и убийства начальника образовательного отдела 
муфтията В. Якупова. Председатель совета директоров компании 
«Идель-хадж» Р. Гатауллин попал под подозрение и был задер-
жан сотрудниками правоохранительных органов [7]. 

С 2012 г. все вопросы организации хаджа контролирует 
дочерняя организация ДУМ РТ – ООО «Татарский деловой 
мир», с 18.12.2015 г. – ООО «ДУМ РТ Хадж» (бренд «ДУМ 
РТ Хадж», руководитель Р.А. Вахитов) – единственный 
официально аккредитованный хадж-оператор по Республике Та- 
тарстан. Что касается данных по количеству мусульманских па-
ломников за период 2012–2017 гг., то они разнятся в зависимости 



23

от источника. Отсутствие точной статистики, на наш взгляд, 
объясняется нежеланием официального оператора афишировать 
реальный трафик хаджиев из Татарстана, который заметно 
снизился в последние три года на фоне экономического кризиса и 
резкого снижения покупательной способности населения. Нап-
ример, в 2015 г. недобор составил 50 %. Нереализованные квоты, 
как правило, передаются в другие регионы РФ, где они более 
востребованы. Все это в итоге может привести к снижению 
общероссийской квоты.

В целом, согласно данным наиболее достоверных источни- 
ков, по «ДУМ РТ Хадж» можно привести следующие цифры:

Таблица 1. Количество паломников из Республики Татарстан  
в 2012–2017 гг.1

№ год Квота Республики Татарстан 
(чел.) Выехало в хадж (чел.)

1. 2012 1500 1021
2. 2013            1500 (снижена до 1200) 1200
3. 2014 1800 1500
4.                  2015 1500 750
5.                          2016 1200 635
6. 2017 1200 (увеличена до 1700) 1453

Деятельность «ДУМ РТ Хадж» нельзя назвать финансово ус- 
пешной, но организация работает с прибылью. Согласно отчету за 
2016 г., при валовом доходе в 12,6 млн руб. после уплаты нало- 
гов и прочих расходов получена чистая прибыль в 725 тыс. руб.2. 
Но в связи с увеличением квоты для Республики Татарстан 

1 Таблица составлена на основе следующих данных: (2012 г.) Информация для 
паломников // Управление Роспотребнадзора по РТ. URL: /http://16.rospotrebnadzor.
ru/c/journal/view_article_content?groupId=10156&articleId=259936&version=1.0 (дата 
обращения: 20.12.2017); (2013–2014 гг.) Антонов К. Татарстан направился к святыням. 
Республике в полтора раза увеличили квоту на совершение хаджа // Коммерсант 
(прил. «Волга-Урал»). 25.03.2014; (2015 г.) Матвеев М., Хафизова Л. Хадж–2016: 
возвращение автобусных туров, ожидание страшной жары и девальвационная 
скидка // Реальное время. 16.05.2016. URL: https://realnoevremya.ru/analytics/31071 
(дата обращения: 20.12.2017); (2016 г.) Единый Федеральный реестр туропе-
раторов. ООО «ДУМ РТ Хадж» // Ростуризм. 24.04.2017. URL: https://www.
russiatourism.ru/operators/show.php?id=44635bab-69fc-bbd6-da64-5735a11d-
52bb (дата обращения: 20.12.2017); Афанасьев С. Хадж–2017: щед- 
рость Саудитов, «королевский» тариф в $ 10 тысяч и Татарстан без добавки 
квот // Реальное время. 07.04.2017. URL: https://RealnoeVremya.ru analytics/ 
61593-analiz-rynka-hadzh-uslug-v-2017-godu (дата обращения: 07.04.2017); 
(2017 г.) Состоялось совещание по подготовке к хаджу 2017 г. // Хадж Миссия 
России. 29.03.2017. URL: http://hajj-mission.com/2017/03/29/ (дата обращения: 
20.12.2017); Коновалова Д. Роспотребнадзор РТ: Во время хаджа паломников с 
инфекциями не было // Комсомольская правда (Казанский выпуск). 12.10.2017. 
URL: https://www.kazan.kp.ru/online/news/2896640/ (дата обращения: 20.12.2017).

2 ООО «ДУМ РТ Хадж» // За честный бизнес. Самый популярный портал 
проверки контрагентов в РФ. URL: https://zachestnyibiznes.ru/company/ 
ul/1151690107128_1655344220_OOO-DUM-RT-HADGh/balance/ (дата обращения: 
20.12.2017).



24

в 2017 г. можно прогнозировать увеличение чистой при 
были в два-три раза.

Поскольку совершение хаджа является обязанностью каждого 
мусульманина, спрос на эту услугу, несмотря на рост цен, остает-
ся на очень высоком уровне, организация паломничества прино-
сит существенный доход. Следовательно, этот процесс не может 
развиваться стихийно и в настоящее время полностью контроли-
руется Духовным управлением мусульман Татарстана.

Список источников и литературы

1. 25 мая начнется хадж мусульман Татарстана в Мекку // 
Postfactum.ru. – 13.05.1993.

2. Аббас обсудит вопросы расширения паломнических свя- 
зей с Татарстаном. – URL: https://islamrf.ru/news/russia/rusnews/ 
11409 (дата обращения: 20.10.2017).

3. Ахмеров Г.Н. Избранные труды. – Казань: Татарское книж-
ное издательство, 1998. – 240 с.

4. Ахунов А.М. Организация хаджа в Республике Татарстан  
и вопросы его финансирования // Проблемы современной эко- 
номики. – 2014. – № 1 (49). – С. 278–280.

5. Гусева Ю.Н. Хадж мусульман Волго-Уральского региона  
в первой трети ХХ века: к постановке проблемы // Известия 
Уфимского научного центра РАН. – 2013. – № 2. – С. 123–129.

6. Делегация мусульманского сообщества России выезжает на 
паломничество в Саудовскую Аравию по приглашению короля 
Фахда // РИА «Новости». – 25.01.1994.

7. Задержаны четверо подозреваемых в покушении на муфтия 
РТ и убийстве его бывшего зама. – URL: https://www.business-
gazeta.ru/news/63256 (дата обращения: 20.10.2017).

8. Как «Идель Хадж» продавала «воздух». – URL: http://
islam-today.ru/islam_v_rossii/kak_quotidel_xadzhquot_prodavala_
quotvozduxquot/ (дата обращения: 20.10.2017).

9. Литвинов В.П. Внерегиональное паломничество мусульман 
Туркестана (эпоха Нового времени). – Елец: ЕГУ им. И.А Бунина, 
2006. – 311 с.

10. Махиянов Ф. Возможен хадж железнодорожный? // Татар-
ские края. – 16.10.1996.

11. Очерки Марджани о восточных народах. – Казань: Татар-
ское книжное издательство. 2003. – 175 с.

12. Республика Татарстан. Разработана программа страхова-
ния, позволяющая накопить денег на паломничество в Мекку // 



25

Regions.ru. – 11.09.2002.
13. Сибгатуллина А.Т. Контакты тюрок-мусульман Российской 

и Османской империй на рубеже XIX–XX вв. – М.: Институт вос-
токоведения РАН, 2010. – 264 с.

14. Супонина Е. Взятка за паломничество // Время MN. – 
23.03.1999.

15. Хабибуллина З.Р. Хадж мусульман Башкортостана: исто-
рия и современные тенденции // Известия Самарского научного 
центра Российской академии наук. – 2009 – Том 11.– № 6 (32). –  
C. 312–317.

16. Хадж-наме. Книга о хадже. Путевые заметки / пер. со ста-
ротатарского А.М. Ахунова. – Н. Новгород, 2006. – 112 с.

17. Халидов А.Б. Сообщение арабской хроники XII в. о посоль-
стве Булгара в Багдад // Марджани: наследие и современность. 
Материалы международной научной конференции. – Казань: Из-
дательство Алма-Лит, 1998. – С. 82–84.

18. Якупов В. Ислам в Татарстане в 1990-е гг. – Казань: Иман, 
2005. – 144 с.

19. Brower В. Russian Roads to Mecca: Religious Tolerance and 
Muslim Pilgrimage in the Russian Empire // Slavic Review. – 1996. – 
Vol. 55 – № 3 (Autumn). – P. 567–584.



26

Баимов А.Г.
A.G. Baimov

ИСЛАМ И АРМИЯ В РОССИИ

ISLAM AND THE RUSSIAN ARMY

Аннотация: Предметом исследования в данной статье являются му-
сульмане в Российской армии. Рассматриваются противоречивые с точки 
зрения общественности моменты, препятствующие мусульманину нести 
воинскую службу. Автор сопоставляет исламскую догматику и законода-
тельство Российской Федерации в сфере свободы совести и вероисповеда-
ния и делает попытку внести ясность в насущный вопрос: в какой мере му-
сульманин может выполнять религиозные практики, находясь на срочной 
военной службе. Автор также обращает внимание на проблему комплекто-
вания военных имамов.

Ключевые слова: ислам, Российская армия, Министерство обороны 
Российской Федерации, военное духовенство, имам.

Abstract: The subject of the study in this article is the Muslims in the Russian 
army. We consider contradictory, from the point of view of the public, moments 
that prevent the Muslim from carrying military service. The author compares 
Islamic dogmatics and Russian legislation in the field of freedom of conscience 
and religion, and makes an attempt to clarify the vital question: to what extent can 
a Muslim send religious practice while on military service. The author also draws 
attention to the problem of the recruitment of military imams.

Keywords: Islam, Russian army, Ministry of Defense of the Russian Federa-
tion, military clergy, Imam.

В современном мире ислам воспринимается как некая угроза 
для человечества. Развивается исламофобия. В массовой литера-
туре широко утвердился термин «исламистский апокалипсис». 
Ситуацию усугубляет современная геополитическая обстановка 
на Ближнем Востоке. Постепенно страх перед исламским миром 
переходит и российские границы. В средствах массовой информа-
ции ежедневно можно встретить слова «исламские террористы», 
«исламский экстремизм», «атака исламистов», что не может не 
способствовать среди рядового гражданского населения, далекого 
от исламской догматики, созданию некой настороженности, а то  
и опасения по отношению ко всему мусульманскому миру. 

Между тем, ислам – вторая по степени распространенности 
религия в Российской Федерации. По некоторым данным, сегод-
ня в России проживают около 21 млн мусульман, что составляет 
приблизительно 15 % от всего населения страны [18]. Основная 
масса мусульманского населения компактно проживает в респу-



27

бликах Северного Кавказа – в Дагестане, в Ингушетии, в Чечне,  
в Кабардино-Балкарии, в Карачаево-Черкесии и Урало-Поволжье –  
в Башкортостане и в Татарстане. Во многих регионах страны на-
селение имеет лишь общие представления об исламской религии, 
которые зачастую оказываются далеко не позитивными. В резуль-
тате молодые люди, имеющие подобные убеждения, призывают-
ся в армию, где они будут вынуждены «делить хлеб» с мусуль-
манами. С другой стороны, призывники из числа практикующих 
мусульман озадачены мыслью, что мусульманам не место в армии 
«кяфыров»1. В Интернете на тематических сайтах и в группах по 
интересам в социальных сетях часто можно увидеть вопрос сле-
дующего содержания: «Ассаляму аляйкум. Я живу в республике 
Дагестан, которая входит в состав государства Россия. Что вы 
скажите по поводу службы в армии России? Мусульманину, ко-
торый пойдет на службу в армию, придется давать присягу и 
клятву верности конституции России. В армии нет нормальных 
условий для соблюдения предписаний Ислама, а также харамная 
еда. Также есть вероятность, что войска, проходящие службу в ар-
мии, в случае чего могут отправить на военные действия про-
тив самих мусульман. Является ли харамом служба в армии или 
нет? Служба в армии России по закону является обязанностью 
для каждого гражданина, мужского пола, достигшего 18 лет, 
и мусульманина могут преследовать правоохранительные орга-
ны России и лишить свободы. Но есть возможность избежать 
службы в армии, дав взятку. Можно ли дать взятку, чтобы не 
поехать служить в эту армию?» (орфография и стиль автора 
вопроса, прим. А.Б.) [4]. Зачастую на подобные вопросы отвеча- 
ют «зарубежные эксперты», нередко присваивая себе различные 
титулы и звания. Содержания подобных советов очень часто про-
тиворечат законодательству Российской Федерации и подталки- 
вают призывника переступить через закон.

Как видно из вышесказанного, на сегодняшний момент проб-
лема ислама в Российской армии является актуальной и требует 
более детального научного анализа. Автор предлагает взглянуть 
на проблему изнутри и рассмотреть наиболее противоречивые 
моменты, без которых не может обходится как мусульманин, так 
и сама армия.

Присяга. По сообщению одного из информантов, отправляя  
в армию, имам дал ему наставление, что для мусульманина при-
сяга является тяжким грехом, т.к. он якобы должен служить только 

1 От араб. «кафара» (быть неверующим) – неверный, безбожник.



28

Аллаху, и посоветовал «произносить слова, не принимая их значе-
ние сердцем» [11]. Для наглядности приведем текст присяги:

«Я, (фамилия, имя, отчество), торжественно присягаю на 
верность своему Отечеству – Российской Федерации. Клянусь 
свято соблюдать Конституцию Российской Федерации, строго 
выполнять требования воинских уставов, приказы командиров  
и начальников. 

Клянусь достойно исполнять воинский долг, мужественно  
защищать свободу, независимость и конституционный строй 
России, народ и Отечество!» [8].

Некоторые исламские ученые, ссылаясь на шариат, утвержда-
ют, что мусульманину нежелательно кому-либо или чему-либо  
в чем-то клясться, кроме Аллаха. Именно слово «клянусь» дваж-
ды звучит в тексте присяги. Но в целом, четкого запрета в исламе 
произносить слова клятвы все же нет. Большинство мусульман-
ских духовных деятелей не видят проблему в клятве верности ро-
дине. Они ссылаются на слова одного из хадисов, согласно кото-
рому «любовь к родине есть признак веры».

В одной из своих статей А.В. Пчелинцев рассматривает слу-
чаи, когда военнослужащие отказывались принимать прися-
гу по религиозным убеждениям, но считали службу в армии 
священным долгом и вполне успешно завершали срок службы  
[16, с. 84–86]. Также он отмечает, что за отказ от принятия при- 
сяги российское законодательство не предусматривает наказа-
ние. А.В. Пчелинцев приводит примеры, когда текст присяги  
был изменен в частном порядке и вместо «клянусь» военнослу-
жащие произносили «обязуюсь».

Таким образом, ритуал принятия присяги не является для му-
сульманина препятствием нести службу в рядах Вооруженных 
сил РФ.

Армейское меню. Следующей проблемой для мусульманина 
является армейское меню. Свинина и мясо любого другого живот-
ного, убитого ненадлежащим образом, являются харамной пищей  
с точки зрения исламского вероучения: «Запрещена вам мертве-
чина, кровь и мясо свиньи…» [20, с. 170]. Мясо в армии дает-
ся только в обед. Оно может содержаться в бульоне (в основном  
мясо птицы), а иногда кладут в одну тарелку с гарниром (в зимнее 
время практически ежедневно дают свинину и сало). Содержание 
в основных блюдах харамной еды делает бульон и гарнир так-
же непригодными для употребления в пищу. В таком случае для  
правоверного мусульманина на обед остается только салат, хлеб  
и компот. На завтрак дают говяжью печень, а на ужин – рыбу.  



29

Согласно высказыванию одного из приближенных пророка  
Мухаммада, Абдуллы ибн Умара, печень и рыба не являются 
запрещенной пищей: «Два вида мертвечины и два вида крови были  
дозволены в пищу. Два вида мертвечины – это рыба и саранча,  
а два вида крови – это печень и селезёнка» [6].

По инициативе Министра обороны генерала армии С.К. Шойгу 
с 2013 г. в армейских столовых начали практиковать систему  
питания «шведский стол», согласно которой каждый военно- 
служащий на раздаче имеет возможность выбрать из 2-х или 3-х 
разновидностей блюд наиболее приемлемое для него. Подобная 
организация питания, несомненно, является большим плюсом  
для солдат-мусульман.

Таким образом, армейское меню является проблемным вопро-
сом во время службы правоверного мусульманина. Но, как видим, 
выход из ситуации все же есть.

Намаз в условиях казармы. Пожалуй, самое трудное для во-
еннослужащего-мусульманина – это совмещение времени молит-
вы с распорядком дня. Согласно общевоинским уставам, военно-
служащий имеет право участвовать в богослужениях в свободное 
от службы время как частное лицо. Распорядок дня в армии силь-
но перегружен и у солдат срочной службы практически не оста- 
ется личного времени для совершения пятикратной молитвы. И 
к тому же методы тотального контроля в виде бесконечных по-
строений по любому поводу оставляют еще меньше времени для 
намаза.

Однако информанты сообщают, что при согласовании с ко-
мандирами подразделений последние всегда шли на уступки и 
разрешали в менее перегруженные моменты выходить из строя 
и читать намаз. По словам одного из них, Сулпана Х. (проходил 
службу в 2012–2013 гг.), у него была возможность читать намаз 3 
раза в день. Иногда Сулпану приходилось читать намаз про себя, 
находясь при этом в строю по стойке смирно. Молитвенный ков-
рик ему заменяло вафельное полотенце, а в случае, если у него не 
было возможности совершить омовение, он прибегал к способу 
очищения камнем или песком (тайаммум). Отсутствие молель-
ной комнаты также создавало дополнительные неудобства. По 
признанию Сулпана Х., ему приходилось читать намаз в любом 
удобном месте: в спортивном уголке, комнате информирования и 
досуга, «каптерке», комнате бытового обслуживания и т.д. «Если  
читал намаз после отбоя, иногда приходилось ставить  
«фишку»1. Дело в том, что военнослужащий в армии не имеет 

1 Ставить фишку (арм. жаргон) – оставить товарища на стороже.



30

права нарушать распорядок дня. А это значит, что в то время,  
которое отведено для сна, солдат должен находиться в кровати.

Как видим из вышесказанного, при желании, несмотря на все 
трудности и противоречия в некоторых моментах с общевоин-
ским уставом, у мусульман все же есть возможность совершать 
намаз в условиях казармы. 

Месяц Рамадан и религиозные праздники. Следует отме-
тить, что соблюдать пост во время службы в рядах вооруженных 
сил для мусульманина не представляется возможным, т.к. при-
ем пищи в армии происходит в строго отведенное время и, как 
правило, это происходит после восхода солнца и до заката. И к 
тому же физические нагрузки и прочие тяготы военной службы 
не позволяют длительное время отказываться от еды. Но есть ха-
дис, согласно которому «… а кто из вас болен или в пути, то (на 
нем обязанность поститься) (определенное) число других дней  
[по числу пропущенных дней]» [19, с. 45], т.е. после демоби- 
лизации либо когда продолжительность дня будет совпадать 
со временем утреннего и вечернего приема пищи (сухур,  
ифтар).

Относительно религиозных праздников и пятничной молитвы 
некоторые мусульмане предлагают воссоздать опыт Российской 
империи и отпускать по пятницам и в религиозные праздники 
солдат в увольнительные. Однако как показывает практика, во-
еннослужащие, которым предоставлялась такая возможность, 
чаще использовали свое этническое происхождение для получе-
ния увольнительного, чтобы провести выходной день в личных 
интересах, не по назначению. Вот что сказал по этому поводу 
один из имамов, имеющий практически 25-летний опыт работы 
с военнослужащими: «Я несколько раз решал вопрос с командо-
ванием, и способствовал, чтобы мусульман отпускали в мечеть 
на джума-намаз и на праздники. А наши солдаты-мусульмане под 
этот предлог уходили по девушкам. Вывод: прежде чем что-то 
возродить, надо народу объяснить, кто такой Аллах! Если они  
не знают кто такой Аллах, для чего им увольнение?» (орфог- 
рафия и стиль сохранены, прим. А.Б.) [12].

Институт военных имамов может стать потенциальным посред-
ником между государством и военнослужащими мусульманами
и в перспективе решить многие проблемы и шероховатости во 
взаимоотношениях ислама и государства в армии. Далее рассмот-
рим этот вопрос подробнее.

Военные имамы. Должность помощника командира по работе 
с верующими военнослужащими (ПК РВВ) была официально соз-



31

дана в начале 2010 г. по приказу Министра обороны РФ А.Э. Сер-
дюкова, по решению Президента РФ Д.М. Медведева. По первона-
чальному заявлению планировалось создать штат военного духо-
венства с общей численностью 250 человек. Предполагалось, что 
замещение созданных должностей будет завершено к концу 2010 г.  
[5, с. 63]. К слову, процесс заполнения штата военных священ-
нослужителей затянулся до настоящего времени. 

Причиной является ряд проблем, требующих определенного 
времени для их решения. Во-первых, в законодательстве РФ не 
прописана деятельность военных священнослужителей. Необхо-
димо продумать юридическую сторону вопроса, обозначить пра-
ва и обязанности, цели и задачи военных имамов, чтобы при этом 
деятельность духовенства в армии не противоречила светскому 
характеру государства. Во-вторых, воссоздание института воен-
ного духовенства в определенной степени было неожиданностью: 
как для общества, так и для государства. Со стороны ученых вы-
сказывались мнения о возможных негативных последствиях, 
которые могут иметь место в обозримом будущем в связи с «не-
обдуманным» решением официально впустить в армию священ-
нослужителей [7, c. 2–10]. Поэтому первые годы деятельности 
института военного духовенства – это скорее экспериментальный 
период: накопление опыта и работа над ошибками. В-третьих, вы-
двигаются высокие требования к кандидатам на должность по-
мощника командира по работе с верующими военнослужащими, 
а процесс их отбора состоит из нескольких этапов и затягивается 
до одного года. В-четвертых, работа военного священнослужите-
ля имеет свою специфику и некоторые отобранные представители 
духовенства, в том числе и из числа православных священников, 
вскоре после назначения пишут заявление об уходе.

В настоящее время созданы структурные подразделения в Ми-
нистерстве обороны РФ и штат должностных лиц по работе с 
верующими военнослужащими. Всего было выделено 277 должно- 
стей, из которых 10 – светский персонал, 267 – священнослужители.

По факту на февраль 2016 г. 161 штатная должность (из 267) 
была укомплектована, в их числе 157 православных священников, 
3 имама и 1 буддийский священнослужитель (данные получены 
от консультанта Главного управления по работе с личным соста-
вом ВС РФ). Приведенные цифры на настоящий момент могут не 
совпадать с действительностью по причине постоянного попол-
нения и обновления штатов военного духовенства. Так, например, 
по плану к концу 2016 г. должны были быть укомплектованы 223 
должности ПК РВВ, а к концу 2017 г. заполнены все оставшиеся 



32

вакансии. Однако следовать этому плану не удалось.
Рядовой читатель, далекий от исследуемой темы, исходя из 

приведенных цифр может сделать вывод, что предпочтение от-
дается православному духовенству и осуществляется дискрими-
нация других религий. Однако это совсем не так. Хотя подобное 
мнение имеет место. Следует понимать, что многие действующие 
офицеры являются участниками чеченских компаний. Война, 
которая многими понималась не только как за территориальную 
целостность России, но и как между двумя мировыми религиями: 
исламом и православием. И поэтому (в исключительно редких 
случаях) можем предположить, что в некоторых военных частях 
руководство может воспрепятствовать появлению в ней имама. 
На самом деле проблему стоит искать не в этом, так как дискри-
минации как таковой и нет.

Реальная проблема заключается в пассивности самих мусуль-
манских религиозных объединений и организаций, в частности, в 
отсутствии их централизации. Очень часто командиры военных 
частей попросту не знают, из какого духовного управления при-
гласить священнослужителя. Дополнительные трудности в этом 
плане создают и сами солдаты-срочники, требуя «своего имама». 
Если в РПЦ благодаря централизации и церковной иерархии мне-
ние священников автоматически отражает мнение Патриарха, то 
в исламе каждый имам толкует священные тексты по-своему, и  
попросту может вынести вердикт о невежестве другого имама ис-
ходя из собственного мнения. Поэтому очень трудно найти «того 
самого имама», который отвечал бы всем требованиям, предъ-
являемым военному духовенству, тем самым усложняется поиск  
достойной кандидатуры. Но даже когда командованию удается 
договориться с каким-либо муфтиятом, возникает следующая 
проблема – нет желающих из числа мусульманских духовных де-
ятелей для работы в Вооруженных силах. Здесь причины могут 
быть разные: по идеологическим соображениям; неготовность к 
частым и длительным командировкам; нежелание брать на себя 
такую ответственность и т.д. Многих пугают бюрократические 
особенности отбора, и неоправданная продолжительность этого 
процесса. Но самой главной причиной, на наш взгляд, является 
преклонный возраст большинства мусульманских духовных де-
ятелей. Согласно данным исследователей, средний возраст има-
мов превышает 55 лет [21, с. 162–170]. Участие в повседневной 
жизнедеятельности военной части предусматривает определен-
ные нагрузки, что требует физического здоровья, выносливости и 
подтянутости от священнослужителей.



33

Военные имамы необходимы в современной Российской армии. 
    Во-первых, об этом говорят цифры официальной статистики: 
78,1 % военнослужащих относят себя к верующим, из них: 68,5 % 
относят себя к православным христианам, 8,5 % – мусульманам, 
1,1 % – буддистам, 0,01 % – иудеям, 21,9 % не отнесли себя ни к 
одной вере [2, с. 25]. Следует понимать, что в цифру 21,9 % входят 
не только так называемые скрытые верующие, но и представи-
тели нетрадиционных религиозных объединений. Исходя из этих 
данных, каждый 11-й в строю – мусульманин. Соответственно иг-
норировать чувства верующих-мусульман недопустимо.

Во-вторых, военные имамы в первую очередь необходимы 
для офицеров, нежели для солдат. Как правило, солдаты бывают 
очень находчивы и проявляют смекалку, когда дело касается об-
легчения службы. Неоднократно были зафиксированы случаи, 
когда солдаты отказывались участвовать в хозяйственных рабо-
тах, выполнять приказы «офицеров-кяфыров», требовали отпуска 
и увольнительные по случаю пятничного намаза и религиозных 
праздников, которые часто использовались не для удовлетворе-
ния духовных нужд. А также по часу свободного времени для 
совершения ежедневного 5-кратного намаза, возможность мыть-
ся каждый день в бане и частой смены белья, аргументируя все 
это религиозными канонами и ссылаясь на Федеральный закон 
«О свободе совести и религиозных объединениях». Предостав-
ление таких возможностей отдельным солдатам может привести 
к конфликтам на религиозной почве между военнослужащими и 
возникновению негативного отношения к исламу. Офицеры час- 
то бывают далеки от исламской догматики и чтобы правильно 
оценить ситуацию необходимо иметь рядом советника в лице  
ПК РВВ исламского вероучения.

В-третьих, многих призывников из числа верующих мусуль-
ман волнует вопрос насколько правильно служить мусульманам в 
Российской армии, которая воспринимается ими как «православ-
ная». Нередко ответ на свой вопрос они ищут в Интернете на раз-
ных мусульманских форумах, в числе которых есть и радикаль-
но направленные источники информации. Присутствие имамов  
в армии свело бы на нет тему о «православной армии», а призыв-
ник имел бы возможность задать интересующий его вопрос уже 
компетентному военному имаму. 

В-четвертых, в качестве противопоставления исламофобии, 
развивающейся среди рядового российского обывателя. Многие 
не привыкли считать ислам мирной религией, в основе чего ле-
жит невежество и искаженная информация, полученная из СМИ. 



34

Присутствие имама среди военнослужащих будет способствовать 
формированию положительного мнения об исламе и его отделе-
нию от понятия «терроризм» и прочих негативных стереотипов.

Для привлечения кадров со стороны государства в лице Ми-
нистерства обороны предоставляются следующие гарантии: 40- 
часовая 5-дневная рабочая неделя (8-часовой рабочий день), ста-
бильная заработная плата от 25 тыс. рублей с учетом всех над-
бавок [14], выдается служебная квартира [13], устанавливается 
пенсионное обеспечение. Основная масса гражданских имамов за 
свою духовную деятельность практически ничего не получают, 
кроме добровольных пожертвований своих прихожан. Поэтому 
предложение государства в этом плане весьма заманчиво и пер-
спективно. Также на базе факультета переподготовки, повышения 
квалификации и дополнительного образования Российского ис-
ламского университета ЦДУМ России (г. Уфа) в 2012 г. были соз- 
даны курсы подготовки специалистов с углубленным изучением 
истории и культуры ислама для работы в Вооруженных силах 
России. Отобранные кандидаты проходят 2-х месячную спецпод-
готовку на базе Военного университета Министерства обороны РФ. 

В настоящее время рано говорить об институте военных има-
мов. Накоплен лишь незначительный опыт взаимодействия армии  
и мусульманского духовенства. Как бы банально ни звучало, 
для наращивания опыта требуется много работать, и не только 
ПК РВВ мусульманского вероучения, которых на данный момент 
едва ли наберется 5 человек на всю страну, а каждому муфтию, 
имам-мухтасибу, имам-хатыбу и всей мусульманской умме Рос-
сии в целом. В этом отношении ярким примером может служить 
деятельность православных священников в Российской армии 
в постсоветский период, которая во многом базировалась на их 
личном энтузиазме. Результатом является богатый опыт РПЦ МП 
по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранитель- 
ными органами, применяемый сегодня православными ПК РВВ.

Таким образом, некоторые трудности, которые могут возник-
нуть у правоверного мусульманина в армии в связи с отправлением 
религиозных обрядов, при желании преодолимы. Командиры 
подразделений в основном идут на встречу и стараются создать 
в допустимых объемах условия мусульманам для исповедования 
своей религии, если последние просят их об этом. В этом кон-
тексте было бы правильно сделать соответствующие поправки в 
общевоинских уставах и законодательно подкрепить инициативу 
некоторых офицеров. Но офицерский состав чаще некомпетентен 
в вопросах религии и потому нуждается в советах помощников 



35

командира по работе с верующими военнослужащими. Но не в 
каждой воинской части есть подобная должность. Отсутствие 
такого помощника лишает командиров и начальников возмож- 
ности получить ценные советы для работы с личным составом,  
а отсутствие знаний приводит к обострению межконфессиональ-
ного диалога среди их подчиненных. Однако процесс комплекто-
вания имамов в Российской армии происходит с большим трудом, 
несмотря на создание приемлемых условий для работы. На наш 
взгляд, в основе всякой проблемы лежит отсутствие корректной 
информации. Очень сложно найти справки о деятельности во-
енных имамов даже в Интернете. Нет развернутой и доступной 
информации ни на сайте Министерства обороны [9], ни на дру-
гих сайтах, созданных РПЦ, посвященных институту военного 
духовенства [3], ни на официальном сайте ЦДУМ России [10] и 
других муфтиятов. Молчат и печатные издания, тогда как сведе-
ниями, изложенными в данной статье, должен обладать каждый 
имам в каждой мечети на территории России. Последние должны 
доносить эту информацию до умов молодых и энергичных при-
хожан мечетей. С этой целью было бы правильно организовывать 
ознакомительные лекции в районах субъектов Российской Феде-
рации, где проживают мусульмане. Создать сайт или преобразо- 
вать имеющиеся, где бы подробнее говорилось об условиях  
работы, о правах и обязанностях ПК РВВ. Представляется  
целесообразным съемка и показ рекламных роликов по телеви-
дению.

Список источников и литературы
1.	 Баимов А.Г. Проблема формирования корпуса мусуль-

манского духовенства в современной Российской армии // Ислам  
в современном мире.– 2017. – Том 13. – № 3. – С. 183–192.

2.	 Боровский В.В. О структуре и организации работы с ве-
рующими военнослужащими в Главном управлении по работе  
с личным составом ВС РФ // Организация работы с верующими 
военнослужащими Вооруженных Сил России: состояние и пер-
спективы. Материалы межрегионального научно-методическо-
го семинара, Уфа, 17 февраля 2016 г. – Уфа: РИО РИУ ЦДУМ  
России, 2016. – С. 23–27.

3.	 Вестник военного духовенства. Официальный сайт. – 
URL: http://kapellan.ru

4. Ислам или армия? Шариатское решение относительно 
службы в армии России. – URL: http://www.moidagestan.ru/
blogs/35695/19933 (дата обращения: 2.10.2017).



36

5. Лукичев Б.М. Патриарх Кирилл и военное духовенство  
(О трудах Патриарха Московского и всея Руси Кирилла по воз-
рождению института военного духовенства в Вооруженных силах 
Российской Федерации) – М.: ФИВ, 2016. – 239 с.

6. Магомедрасулов М.А. Животные, мясо которых можно  
есть. – URL: http://www.islam.ru/content/veroeshenie/jivotnie-mya-
so-kotorih-mojno-est (дата обращения: 2.10.2017).

7. Мозговой С.А. К вопросу о введении института военного ду-
ховенства в Российской Армии // Военно-юридический журнал. – 
2010. – № 11.– С. 2–10.

8. Общевоинские уставы Вооруженных сил Российской Феде-
рации. – Ростов-на-Дону: Феникс, 2012. – 635 с.

9. Официальный сайт Министерства обороны РФ. – URL: 
http://mil.ru

10. Официальный сайт ЦДУМ России. – URL: http://cdum.ru
11. Полевые материалы автора (ПМА). Февраль 2014, г. Уфа.
12. ПМА. Июнь 2015, г. Чебаркуль.
13. Приказ Министра обороны РФ от 18.07.2014 г. № 485 «Об 

организации в Вооруженных силах Российской Федерации рабо-
ты по предоставлению служебных жилых помещений или жилых 
помещений в общежитии лицам гражданского персонала Воору-
женных сил Российской Федерации» (вместе с «Инструкцией об 
организации в Вооруженных силах Российской Федерации работы 
по предоставлению служебных жилых помещений или жилых по-
мещений в общежитии лицам гражданского персонала Вооружен-
ных сил Российской Федерации») (Зарегистрировано в Минюсте 
России 25.08.2014 г. № 33855). – URL: http://www.consultant.ru/
document/cons_doc_LAW_168246 (дата обращения: 29.09.2017).

14. Приказ Министра обороны РФ от 23.04.2014 г. № 255 (ред. 
от 18.08.2016 г.) «О мерах по реализации в Вооруженных силах 
Российской Федерации постановления Правительства Российской 
Федерации от 5 августа 2008 г. № 583» (вместе с «Положением о 
системе оплаты труда гражданского персонала воинских частей и 
организаций вооруженных сил Российской Федерации», «Поряд-
ком формирования и использования фонда оплаты труда граждан-
ского персонала воинских частей и организаций Вооруженных сил 
Российской Федерации») (Зарегистрировано в Минюсте России 
17.06.2014 г. № 32708). – URL: www.consultant.ru/document/cons_
doc_LAW_164951 (дата обращения: 29.09.2017).

15. Приказ Минтруда России от 10.05.2016 г. № 225 н «Об ут-
верждении Единого квалификационного справочника должно-
стей руководителей, специалистов и служащих, раздел «Квали-



37

фикационные характеристики отдельных должностей работников 
воинских частей и организаций Вооруженных сил Российской 
Федерации» (Зарегистрировано в Минюсте России 06.07.2016 г. 
№ 42771). – URL: www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_ 
201207164951 (дата обращения: 29.09.2017).

16. Пчелинцев А.В. Военная присяга и религиозные убежде-
ния военнослужащих: в поисках компромисса // Право в Воору-
женных Силах – Военно-правовое обозрение. – 2011. – № 4. –  
С. 84–86.

17. Синодальный отдел Московского Патриархата по взаимо-
действию с Вооруженными силами и правоохранительными ор-
ганами. Официальный сайт. – URL: http://pobeda.ru (дата обраще-
ния: 4.10.2017).

18. Сколько мусульман живет в разных странах мира. – URL: 
http://muslem.ru (дата обращения: 4.10.2017).

19. Сура 2 «Корова», аят 184 // Коран. Перевод смысла аятов и 
их краткое толкование / пер. Абу-Адель. – 2008. – С. 45.

20. Сура 5 «Трапеза», аят 3 // Коран. Перевод смысла аятов и их 
краткое толкование / пер. Абу-Адель. – 2008. – С. 170.

21. Хабибуллина З.Р. Корпус мусульманского духовенства Рес-
публики Башкортостан: состояние и тенденции развития // Уче-
ные записки Казанского университета. Серия: гуманитарные на-
уки. – 2013. – Т. 155. – № 3–2. – С. 162–170. 



38

Баймолдина С.М.
S.M. Baymoldina

ПРОФИЛАКТИКА ЭКСТРЕМИЗМА И ТЕРРОРИЗМА 
УГОЛОВНО-ПРАВОВЫМИ МЕРАМИ 

В РЕСПУБЛИКЕ КАЗАХСТАН

PREVENTING EXTREMISM AND TERRORISM THROUGH 
THE USE OF CRIMINAL LEGAL MEASURES 

IN THE REPUBLIC OF KAZAKHSTAN

Аннотация: В данной статье автор выявляет актуальные вопросы, 
связанные с профилактикой экстремизма и терроризма в Казахстане, на 
основе статистических сведений по данным видам преступлений. В на-
стоящее время, в условиях глобализации, транснационализации всех 
форм преступности вопросы, связанные с терроризмом и религиозным 
экстремизмом, имеют большое значение, особенно в последнее время, 
когда масштабы террористических акций перешли все терпимые гра-
ни, создают угрозу безопасности не только в отдельном государстве, 
но и в мировом сообществе. Назрела острая необходимость разработки 
мер профилактики не только внутри государств с высоким террористи- 
ческим риском, но и на межгосударственном и международном уровне. 
В Казахстане предусмотрена уголовная ответственность за преступле- 
ния, связанные с экстремизмом и терроризмом.

Ключевые слова: терроризм, религиозный экстремизм, борьба с экстре-
мизмом, борьба с терроризмом.

Abstracts: In this article the author reveals topical issues related to the pre-
vention of extremism and terrorism in Kazakhstan, based on statistical infor-
mation of these types of crimes. At present, in the context of globalization, the 
transnationalization of all forms of crime, issues related to terrorism and religious 
extremism are of great importance, especially in recent times when the scale of 
terrorist actions has crossed all tolerable facets, poses a threat to security not only 
in a separate state, but also world community. There is an urgent need to develop 
preventive measures not only within countries with high terrorist risk, but also 
at the interstate and international levels. Kazakhstan has criminal liability for 
crimes related to extremism and terrorism.

Keywords: terrorism, religious extremism, fight against extremism, fight 
against terrorism.

Вопросы, связанные с профилактикой религиозного экстре-
мизма и терроризма, имеют высокую актуальность в Республике 
Казахстан, особенно когда Казахстан подписал ряд международ-
но-правовых актов, основным условием которых является борьба 
с экстремизмом и терроризмом, что налагает ответственность за 



39

внутриполитические и внешнеполитические процессы, происхо-
дящие в Казахстане. В связи с этим крайне важно активизировать 
процессы совершенствования законодательства Республики Ка-
захстан, привести их в соответствие с международными стандар-
тами, направленными на профилактику и предотвращение рели-
гиозного экстремизма и терроризма. 

Несмотря на принимаемые правовые меры, нацеленные на предуп- 
реждение преступлений, связанных с терроризмом и экстре- 
мизмом, в Казахстане наблюдаются нередкие факты данных дея-
ний.

В соответствии со статистическими сведениями Генеральной 
Прокуратуры Республики Казахстан, в целом за 12 месяцев 2016 г. 
554 уголовных правонарушения находилось в производстве, свя-
занных с экстремизмом и терроризмом. Из них окончены произ-
водством – 241, в том числе направлены в суд – 241, прекращены – 
190. Наибольшее количество приходится на пропаганду терро-
ризма или публичные призывы к совершению акта терроризма 
(ст. 256) – 173 факта (см. Таб. 1).



40

Таблица 1. Сведения об уголовных правонарушениях, связанных 
с экстремизмом и терроризмом (за 12 месяцев 2016 г.)

Наимено- 
вание

ко
ли

че
ст

во
 у

го
ло

вн
ы

х 
пр

ав
он

ар
уш

ен
ий

 
на

хо
дя

щ
их

ся
 в

 п
ро

из
во

дс
тв

е
ко

ли
че

ст
во

 у
го

ло
вн

ы
х 

пр
ав

он
ар

уш
ен

ий
, 

за
ре

ги
ст

ри
ро

ва
нн

ы
х 

ЕР
Д

Р 
в 

от
че

тн
ом

 
пе

ри
од

е

в том 
числе

ко
ли

че
ст

во
 у

го
ло

вн
ы

х 
пр

ав
он

ар
уш

е-
 

ни
й,

 д
ел

а 
о 

ко
то

ры
х 

ок
он

че
ны

 п
ро

из
-

во
дс

тв
ом

в том 
числе

количество 
уголовных 

правонарушений, 
дела о которых 

прекращены 
в отчетном 

периоде

вс
ег

о
по

 п
. 3

), 
4)

, 9
), 

10
), 

11
), 

12
) 

ч.
 1

 с
т. 

35
 У

П
К

 Р
К

по
 п

. 1
), 

2)
, 5

), 
6)

 ,7
), 

8)
  

ч.
 1

 с
т. 

35
 У

П
К

 Р
К

в т.ч.

ор
га

на
ми

 п
ро

ку
ра

ту
ры

ко
ли

че
ст

во
 п

ра
во

на
ру

-
ш

ен
ий

, у
го

ло
вн

ы
е 

де
ла

 о
 

ко
то

ры
х 

на
пр

ав
ле

ны
  

в 
су

д

п.
 1

), 
2)

 ч
. 1

 ст
. 3

5 
У

П
К 

РК

А 1 2 3 4 5 6 7 8 9
Всего уголов- 
ных право-
нарушений, 
связанных с 
экстремизмом  
и терроризмом  

554 497 9 241 241 190   190 190

Акт терро- 
ризма (ст. 255) 10 10   7 7 2   2 2

Пропаганда 
терроризма 
или публичные 
призывы к со-
вершению акта 
терроризма 
(ст. 256)

173 157   96 96 8   8 8

Создание, руко- 
водство терро-
ристической 
группой и учас- 
тие в ее деятель- 
ности (ст. 257)

107 90 33 33 7 7 7



41

Финансиро- 
вание тер-
рористичес- 
кой или экст-
ремистской 
деятельности 
и иное пособ-
ничество тер-
роризму либо  
экстремизму 
(ст. 258)

20 20   5 5 8   8 8

Вербовка или 
подготовка либо 
вооружение лиц 
в целях органи- 
зации тер-
рористиче-
ской либо 
экстремистской 
деятельности 
(ст. 259)

23 18   8 8 5   5 5

Прохождение 
террористиче- 
ской или экстре-
мистской подго-
товки (ст. 260)

         

Захват залож- 
ника (ст. 261) 1 1   1 1

Организация 
и участие в 
деятельности 
общественного 
или религиоз-
ного объеди- 
нения либо  
иной органи-
зации после 
решения суда 
о запрете их 
деятельности 
или ликвидации 
в связи с осу-
ществлением 
ими экстре-
мизма или тер-
роризма (ст. 405)

44 38   17 17 6   6 6



42

При этом в отчетном периоде из них в 207 уголовных право-
нарушениях прерваны сроки досудебного расследования. Прерва-
ны сроки по п. 1 ч. 7 ст. 45 (неустановление лица, совершившего 
уголовное правонарушение) – 46, по п. 2 ч. 7 ст. 45 (нахождение 
подозреваемого, обвиняемого вне пределов Республики Казахс- 
тан) – 7, п. 3 ч. 7 ст. 45 (когда подозреваемый, обвиняемый скрыл-
ся от органов уголовного преследования либо место его пребыва-
ния не установлено по другим причинам) – 136, по п. 5 ч. 7 ст. 45 
(выполнение процессуальных действий, связанных с получением 
правовой помощи) – 13, п. 7 ч. 7 ст. 45 (отсутствие реальной воз-
можности участия подозреваемого, обвиняемого в деле в связи  
с решением вопроса о лишении иммунитета от уголовного пре-
следования либо об их выдаче иностранным государством) – 5  
(см. Таб. 2) [3].

Таблица 2. Количество уголовных правонарушений, по которым 
прерваны сроки досудебного расследования в отчетном  

периоде (за 12 месяцев 2016 г.)

Наименование

Ко
д 

ст
ро

ки

количество уголовных правонарушений, по которым 
прерваны сроки досудебного расследования в 

отчетном периоде 

вс
ег

о 
п.

1 
ч.

7 
ст

.4
5 

(н
еу

ст
ан

ов
ле

ни
я 

ли
ца

, с
ов

ер
- 

ш
ив

ш
ег

о 
уг

ол
ов

но
е 

пр
ав

он
ар

уш
ен

ие
)

п.
2 

ч.
7 

ст
.4

5 
(н

ах
ож

де
ни

е 
по

до
зр

е-
ва

ем
ог

о,
 о

бв
ин

яе
мо

го
 в

не
 п

ре
де

ло
в 

Ре
сп

уб
ли

ки
 К

аз
ах

ст
ан

)
п.

3 
ч.

7 
ст

.4
5 

(к
ог

да
 п

од
оз

ре
ва

ем
ы

й,
 

об
ви

ня
ем

ы
й 

ск
ры

лс
я 

от
 о

рг
ан

ов
 

уг
ол

ов
но

го
 п

ре
сл

ед
ов

ан
ия

 л
иб

о 
их

 м
ес

то
 

пр
еб

ы
ва

ни
я 

не
 у

ст
ан

ов
ле

но
 

по
 д

ру
ги

м 
пр

ич
ин

ам
)  

п.
4 

ч.
7 

ст
.4

5 
(в

ре
ме

нн
ог

о 
пс

их
ич

ес
ко

го
 

ра
ст

ро
йс

тв
а и

ли
 и

но
го

 тя
ж

ел
ог

о 
за

бо
-

ле
ва

ни
я 

по
до

зр
ев

ае
мо

го
, о

бв
ин

яе
мо

го
)

п.
5 

ч.
7 

ст
.4

5 
(в

ы
по

лн
ен

ия
 п

ро
це

с-
су

ал
ьн

ы
х 

де
йс

тв
ий

, с
вя

за
нн

ы
х 

с 
по

лу
че

ни
ем

 п
ра

во
во

й 
по

мо
щ

и)
п.

6 
ч.

7 
ст

.4
5 

(н
ео

бн
ар

уж
ен

ия
 

бе
зв

ес
тн

о 
ис

че
зн

ув
ш

ег
о 

ли
ца

)
п.

7 
ч.

7 
ст

.4
5 

(о
тс

ут
ст

ви
е 

ре
ал

ьн
ой

 
во

зм
ож

но
ст

и 
уч

ас
ти

я 
по

до
зр

ев
ае

мо
го

, 
об

ви
ня

ем
ог

о 
в 

де
ле

 в
 с

вя
зи

 с
 р

еш
ен

ие
м 

во
пр

ос
а 

о 
ли

ш
ен

ии
 и

мм
ун

ит
ет

а 
от

 
уг

ол
ов

но
го

 п
ре

сл
ед

ов
ан

ия
 л

иб
о 

об
 и

х 
вы

да
че

 и
но

ст
ра

нн
ы

м 
го

су
да

рс
тв

ом
)

А Б 10 11 12 13 14 15 16 17
Всего уголов- 
ных правона-
рушений, свя- 
занных с экстре- 
мизмом и тер- 
роризмом  

1 207 46 7 136   13   5



43

Успешная профилактика экстремизма и терроризма в нашем 
государстве зависит от многих факторов: качества действующе-
го законодательства по защите основных конституционных прав 
человека, уровня образованности населения, квалификации спе-
циалистов-юристов, призванных по долгу службы защищать пра-
ва и интересы личности и государства, создавать качественные 
законодательные акты, отвечающие современным потребностям 
общества, и ряда других.

Ранее нами рассматривались вопросы, связанные с уголовной 
ответственностью за осуществление действий, связанных с ре-
лигиозным экстремизмом и терроризмом [1]. Различные аспекты 
религиозного экстремизма и терроризма раскрывались в работах 
отечественных и зарубежных авторов.

Так, например, в монографии «Современный терроризм: взгляд 
из Центральной Азии», выпущенной учеными Казахского инсти- 
тута стратегических исследований [9], рассмотрены такие аспек-
ты, как истоки, сущность религиозного экстремизма и террориз-
ма, распространение этих негативных явлений в странах цент-
ральноазиатского региона.

Из работ американских ученых представляет интерес моногра-
фия Б. Хоффмана «Терроризм – взгляд изнутри», где автор ана-
лизирует сепаратистский терроризм в странах Ближнего Востока, 
интернационализацию этого феномена, такие явления, как рели-
гия и терроризм, тактика, технологии, мышление современных 
террористов [13].

В данной работе нами рассмотрены профилактические меры 
борьбы с религиозным экстремизмом и терроризмом, предлага-
емые современными учеными и специалистами, в частности,  
исследования Д. Назирова, Б. Хоффмана, В.Е. Петрищева,  
Л.Р. Сюкияйнена, А.Ф. Ниязи и др.

В современной юридической литературе, криминологии тер-
мины «профилактика», «превенция», «предупреждение» тради-
ционно употребляются как синонимы и обозначают систему мер, 
направленных на предотвращение преступлений и устранение 
причин преступности [7].

Наиболее важными и ответственными компонентами пред-
упреждения терроризма и религиозного экстремизма, как отмеча-
ет Д. Назиров, являются вскрытие причин и условий, порождаю- 
щих эти феномены, разработка политики государственного про-
тиводействия терроризму как социально-политическому явле-
нию, координация и согласованность усилий силовых и граждан-
ских структур, централизация руководства всеми действиями по 



44

профилактике и борьбе с терроризмом, а также всестороннее обе-
спечение осуществляемых специальных и идеологических меро-
приятий. 

Государство несет главную ответственность за противодей-
ствие экстремизму, и оно должно инициировать необходимые 
меры и осуществлять адекватные масштабам явления правовые 
действия по защите общества. Необходимы взаимодействие и 
координация всех здоровых сил общества, заинтересованных в 
решении проблемы, которая в последнее время стала весьма акту-
альной. В борьбе с терроризмом законодательство должно пред-
усмотреть меры профилактического характера. Представляется 
необходимым решение следующих задач:

–  разработка методики выявления и устранения факторов и 
условий, способствующих развитию экстремистских и террори-
стических движений, применительно к каждой разновидности 
современного терроризма и каждому способу проведения терро-
ристических операций;

–  выявление и ликвидация центров обучения и боевой под-
готовки террористов;

– разработка и реализация эффективных мер по сокращению 
социальной базы терроризма за счет проведения информационно-
политических и социальных мероприятий, выявление и ликвида-
ция центров идеологического обеспечения и поддержки террори-
стических движений, общественная изоляция террористических 
групп, лишение ее внутренней и внешней поддержки, расслоение 
террористической среды;

– прогнозирование развития терроризма и вскрытие социаль-
ных источников и причин его развития;

– выявление и ликвидация источников финансирования, вклю-
чая легитимные и нелегитимные источники дохода террористов 
как внутри страны, так и за рубежом;

– изоляция террористов от источников пополнения оружия и 
материальных средств, контроль над производством, ввозом и 
продажей оружия.

Методика профилактических мероприятий по предупрежде-
нию и нейтрализации терроризма должна учитывать типологию 
современного терроризма, его причины, социальную базу, субъ-
екты поддержки, а также специфику и формы подготовки и про-
ведения террористических операций. Главный вызов в борьбе с 
терроризмом – как в противостоянии с ним не скатиться к его же 
методам, сохранить приверженность закону и человеческим цен-
ностям [4].



45

По мнению Л.Р. Сюкияйнена, одной из самых важных сторон 
борьбы с исламистским экстремизмом является идейно-теоре-
тический аспект. Его актуальность объясняется тем, что из всех 
составляющих религиозного экстремизма под исламскими ло-
зунгами непосредственное отношение к исламу имеет указанный 
момент. Ведь прочность позиций исламского экстремизма за-
ключается не только в нерешенности политических, социально-
экономических, национальных проблем, но и в его идейной базе, 
ориентирующейся на исламские концепции [10].

Д.В. Ольшанский в целях предупреждения и нейтрализации 
терроризма и экстремизма предлагает следующие меры:

Первое. Всегда необходимо сохранять возможность диалога  
с террористами.

Второе. Государства не должны быть слишком экстремистски-
ми ни по отношению к своим гражданам, ни по отношению друг 
к другу. Надо помнить: люди создают государства для регуляции 
своих взаимоотношений, но это не дает государствам права угне-
тать людей.

Третье. Реальное предупреждение (нейтрализация) террориз-
ма обычно заключается в эффективном воздействии на его самые 
глубинные «корни»: идеологические, религиозные, социальные, 
политические и геополитические.

Идеологические корни. На этапе появления радикальных иде-
ологических конструкций полезно вести разъяснительную рабо-
ту – хотя бы для того, чтобы предостерегать сторонников таких 
идеологий от излишнего радикализма. Главная идея любого го-
сударства – поддержание стабильности ради сохранения самого 
государства.

Религиозные корни. Практически все традиционные мировые 
религии давно уже стали «веротерпимыми», поэтому разъясни-
тельная антирадикалистская и антиэкстремистская работа со-
вместно с церковью (официальными представителями духовен-
ства) является весьма эффективной.

Социальные корни терроризма обычно связаны с социальным 
и экономическим неравенством, политические корни – с неравно-
мерным распределением власти внутри государства.

Геополитические корни терроризма связаны с различными ин-
тересами государств и взаимоотношениями между государствами. 
Противоречивые интересы и обостренные взаимоотношения очень 
часто порождают межгосударственный терроризм [6, с. 208–212] 
(особенно в странах Центральной Азии).

Предупреждение терроризма немыслимо без ликвидации его 



46

глобальных предпосылок и его потенциальной массовой базы. 
Она должна вестись превентивно и гибко, без однобокой опоры 
на грубую силу. В этом плане поучительным примером является 
деятельность А.Е. Снесарева по нейтрализации терроризма. Так, 
в 1902 г. начальник Памира капитан А.Е. Снесарев (впоследствии 
генерал, ведущий русский геополитик-востоковед, начальник 
Академии Генерального штаба) предотвратил бунт исмаилитов, 
доведенных бухарскими властями до крайности, и переход их 
на сторону Англии. Исмаилиты средних веков были страшнее, 
чем нынешняя «Аль-Каида», и ни в коем случае нельзя было до-
пустить возвращения памирцев к средневековым обычаям. Ка-
питан Снесарев взял власть на Памире; бухарский бек скрепил  
печатью его решение. Снесарев восстановил справедливость, из-
бавил памирцев от губительных налогов и свирепости бухарских 
сатрапов, предотвратил британские манипуляции исмаилита-
ми в качестве террористов (манипуляции, имевшие место впос- 
ледствии по линии США – «Талибан» и США – «Аль-Каида»), 
поэтому жители Памира с благодарностью помнят А.Е Снесаре-
ва и по прошествии столетия. Методы А.Е. Снесарева актуаль-
ны и ныне: он как геополитик умел в целом предвидеть насущ-
ные исторические потребности общества и государства, заранее  
идти им навстречу; он хорошо знал природу терроризма, его  
корни, цели, вероятные связи и потенциальные возможности  
[2, с. 46].

На современном этапе терроризм, независимо от своих источ-
ников, принял беспрецедентный размах, и противодействие ему 
стало одной из важнейших проблем современности для многих 
стран мира.

Особенно высокую обеспокоенность вызывает политическая 
нестабильность рискованных регионов, подверженных воздей-
ствию террористических провокаций в южных регионах Средней 
Азии, граничащих с Казахстаном.

Выступая на совещании с работниками правоохранительных 
органов и силовых структур, президент Таджикистана Э. Рахмон 
говорил, что «…терроризм, как опасное явление, не признает  
ни границ, ни национальности, поэтому ни одно государство  
мира не может бороться с экстремизмом и терроризмом в оди- 
ночку…» [8].

В борьбе с терроризмом одним из важных условий является 
антитеррористическая коалиция, свидетелями чего мы стали 
после событий 11 сентября 2001 г. в Нью-Йорке и Вашингто-
не. Борьба с терроризмом – это только первый шаг на пути объ-



47

единения мирового сообщества, поэтому необходимо выработать  
законы, регулирующие применение военной силы в борьбе с этим 
явлением. Осуществление мероприятий по борьбе с терроризмом 
должно быть санкционировано Советом Безопасности ООН и 
проводиться строго под его контролем, проходить с соблюдением 
норм международного права. 

Российский исследователь А.Ф. Ниязи справедливо считает, 
что шестилетняя гражданская война в Таджикистане доказала 
противоборствующим сторонам бесперспективность дальнейше- 
го кровопролития. С годами противники осознали, что силой друг 
друга не одолеть [5, с. 162], поэтому усилиями ООН, ОБСЕ, рос-
сийской, иранской и узбекской дипломатии, президента Афгани-
стана Б. Раббани, ряда других лиц, организаций избрали диалог 
и переговоры, в результате удалось подписать Общее соглашение 
о мире и национальном согласии в Таджикистане (27.06.1997 г., 
Москва). 

В связи с этим с уверенностью можно говорить о том, что конф-
ликт в Южной Осетии, Абхазии, Узбекистане (ИДУ), Джамму  
и Кашмире (Индия) и в других регионах мира военным путем 
вряд ли можно решить. Многоликость терроризма в прошлом  
и его мутации в обозримом будущем наводят на мысль, что борь-
ба с этим злом – дело всего человечества, вне зависимости от  
расовой, религиозной, социальной принадлежности. Только в 
этом случае человечество может выстоять перед терроризмом  
как глобальной угрозой XXI в. [11, с. 772–773].

Неконтролируемые процессы глобализации преступности, в 
том числе и религиозного экстремизма и терроризма, вызывают 
опасения за мировую политическую стабильность, ставят под 
угрозу безопасность человечества во всем мире и потому тре-
буют разработки, и применения соответствующих мер мобиль-
ного реагирования на экстремистские и террористические вызо-
вы, ликвидации очагов их возгорания.

В новом Уголовном кодексе Республики Казахстан содержатся 
нормы, предусматривающие уголовную ответственность за та-
кие правонарушения, как «Акт терроризма» (ст. 255), «Пропа-
ганда терроризма или публичные призывы к совершению акта 
терроризма» (ст. 256.), «Создание, руководство террористической 
группой и участие в ее деятельности» (ст. 257), «Финансирование 
террористической или экстремистской деятельности и иное по-
собничество терроризму либо экстремизму» (ст. 258), «Вербовка 
или подготовка либо вооружение лиц в целях организации тер- 
рористической либо экстремистской деятельности» (ст. 259),  



48

«Прохождение террористической или экстремистской подготовки» 
(ст. 260).

Данные нормы напрямую связаны с террористическими и экс-
тремистскими действиями. Рассмотрим данные нормы более  
подробно. 

В соответствии с п. 1 ст. 255, именуемой как «Акт террориз-
ма», акт терроризма, то есть совершение взрыва, поджога или 
иных действий, создающих опасность гибели людей, причинения 
значительного имущественного ущерба либо наступления иных 
общественно опасных последствий, если эти действия соверше-
ны в целях нарушения общественной безопасности, устрашения 
населения, оказания воздействия на принятие решений государ-
ственными органами Республики Казахстан, иностранным госу-
дарством или международной организацией, провокации войны 
либо осложнения международных отношений, а также угроза со-
вершения указанных действий в тех же целях – наказываются ли-
шением свободы на срок от шести до десяти лет с конфискацией 
имущества.

Во втором пункте данной статьи, те же деяния, совер- 
шенные:

1) неоднократно;
2) с применением оружия либо предметов, используемых в 

качестве оружия, взрывчатых веществ или взрывных устройств, 
которые могут создать реальную угрозу для жизни и здоровья 
граждан, – наказываются лишением свободы на срок от восьми 
до двенадцати лет с конфискацией имущества.

 В третьем пункте данной статьи деяния, предусмотренные  
частями первой или второй настоящей статьи, если они:

1) соединены с применением или угрозой применения оружия 
массового поражения, радиоактивных материалов и совершением 
или угрозой совершения массовых отравлений, распространения 
эпидемий или эпизоотий, а равно иных действий, способных по-
влечь массовую гибель людей;

2) повлекли по неосторожности смерть человека или иные 
тяжкие последствия, – наказываются лишением свободы на 
срок от двенадцати до семнадцати лет с конфискацией иму- 
щества, лишением гражданства Республики Казахстан или без  
такового.

В четвертом пункте данной нормы посягательство на жизнь  
человека, совершенное в целях нарушения общественной безо-
пасности, устрашения населения, оказания воздействия на приня-
тие решений государственными органами Республики Казахстан, 



49

иностранным государством или международной организацией, 
провокации войны либо осложнения международных отношений, 
а равно посягательство на жизнь государственного или обще-
ственного деятеля, совершенное в тех же целях, а также в целях 
прекращения его государственной или иной политической дея-
тельности либо из мести за такую деятельность, либо посягатель-
ство на жизнь человека, сопряженное с нападением на лиц или 
организации, пользующихся международной защитой, здания, 
сооружения, захватом заложника, зданий, сооружений, средств 
сообщения и связи, угоном, а равно с захватом воздушного или 
водного судна, железнодорожного подвижного состава либо ино-
го общественного транспорта – наказываются лишением свободы  
на срок от пятнадцати до двадцати лет либо пожизненным ли-
шением свободы с лишением гражданства Республики Казахстан 
или без такового, либо смертной казнью с конфискацией иму- 
щества.

В данной статье имеется примечание, в котором указано,  
что лицо, участвующее в подготовке акта терроризма, освобож-
дается от уголовной ответственности, если оно своевременным 
предупреждением государственных органов или иным способом 
способствовало предотвращению акта терроризма и если в его 
действиях не содержится состава иного преступления.

Следующая норма, именуемая как «Пропаганда террориз-
ма или публичные призывы к совершению акта терроризма»  
(ст. 256): пропаганда терроризма или публичные призывы к со-
вершению акта терроризма, а равно изготовление, хранение  
с целью распространения или распространение материалов  
указанного содержания – наказываются лишением свободы  
на срок от пяти до девяти лет с конфискацией имущества.

Те же деяния, совершенные лицом с использованием своего 
служебного положения либо лидером общественного объедине-
ния, либо с использованием средств массовой информации или 
сетей телекоммуникаций, либо группой лиц или группой лиц по 
предварительному сговору, в том числе с использованием средств, 
полученных из иностранных источников, – наказываются лише-
нием свободы на срок от семи до двенадцати лет с конфискацией 
имущества.

В рамках борьбы с анализируемыми правонарушениями и пре-
ступлениями было изъято 527 материалов и продукции экстре-
мистского характера, в том числе листовки – 260, книги – 201, 
иные носители – 66 (см. Таб. 3).



50

Таблица 3. Сведения об изъятии экстремистских материалов 
(за 12 месяцев 2016 г.)

Наименование   Изъято экстремистских 
материалов

А Б 1
Всего материалов 1 527

из
 н

их листовки 2 260
книги 3 201

иные носители 4 66

Далее следующая норма – «Создание, руководство террори-
стической группой и участие в ее деятельности» (ст. 257), соглас-
но которой создание террористической группы, а равно руковод-
ство ею наказываются лишением свободы на срок от десяти до 
семнадцати лет с конфискацией имущества, лишением граждан-
ства Республики Казахстан или без такового.

Участие в деятельности террористической группы или в совер-
шаемых ею актах терроризма наказывается лишением свободы  
на срок от восьми до двенадцати лет с конфискацией имущества.

Действия, предусмотренные частями первой или второй насто-
ящей статьи, совершенные лицом с использованием своего слу-
жебного положения либо лидером общественного объединения,  
наказываются лишением свободы на срок от двенадцати до пят-
надцати лет с конфискацией имущества, лишением гражданства 
Республики Казахстан или без такового.

К уголовно наказуемым относятся такие деяния, как финансиро-
вание террористической или экстремистской деятельности и иное 
пособничество терроризму либо экстремизму (ст. 258). В соответ-
ствии с этой нормой любое предоставление или сбор денег и (или) 
иного имущества, права на имущество или выгод имущественно-
го характера, а также дарение, мена, пожертвования, благотвори-
тельная помощь, оказание информационных и иного рода услуг 
либо оказание финансовых услуг физическому лицу либо груп-
пе лиц, либо юридическому лицу, совершенные лицом, заведомо 
осознававшим террористический или экстремистский характер 
их деятельности, либо то, что предоставленное имущество, ока-
занные информационные, финансовые и иного рода услуги будут 
использованы для осуществления террористической или экстре-
мистской деятельности, либо обеспечения террористической или 
экстремистской группы, террористической или экстремистской 
организации, незаконного военизированного формирования, – 



51

наказываются лишением свободы на срок от пяти до девяти лет  
с конфискацией имущества.

Те же деяния, совершенные неоднократно или лицом с исполь-
зованием своего служебного положения либо лицом, выполняю-
щим управленческие функции в коммерческой или иной органи-
зации, либо лидером общественного объединения, либо группой 
лиц по предварительному сговору, либо в крупном размере, – на-
казываются лишением свободы на срок от семи до двенадцати лет 
с конфискацией имущества.

В примечании данной статьи лицо, осуществляющее финан-
сирование террористической или экстремистской деятельности и 
иное пособничество терроризму либо экстремизму под угрозой 
насилия и добровольно заявившее об этом, а также активно спо-
собствовавшее раскрытию или пресечению преступления, осво-
бождается от уголовной ответственности, если в его действиях  
не содержится состава иного преступления.

Также подлежит уголовной ответственности вербовка или под-
готовка либо вооружение лиц в целях организации террористиче-
ской либо экстремистской деятельности (ст. 259), в соответствии 
с которой вербовка или подготовка либо вооружение лиц в целях 
организации террористической либо экстремистской деятельно-
сти наказывается лишением свободы на срок от восьми до две-
надцати лет с конфискацией имущества.

Такое же деяние, совершенное лицом с использованием своего 
служебного положения или в отношении несовершеннолетнего,  
наказывается лишением свободы на срок от десяти до пятнадцати 
лет с конфискацией имущества.

Прохождение лицом, в том числе за пределами Республики Ка-
захстан, подготовки, заведомо для обучающегося направленной 
на приобретение умений и навыков совершения террористиче-
ского или экстремистского преступления (ст. 260), тоже является 
уголовным преступлением и  наказывается лишением свободы на 
срок от трех до семи лет.

В примечании данной статьи указано, что лицо, совершившее 
преступление, предусмотренное данной статьей, освобождается 
от уголовной ответственности, если оно добровольно сообщило 
о прохождении подготовки, способствовало выявлению других 
лиц, прошедших такую подготовку, осуществлявших, организо-
вавших или финансировавших такую подготовку, предоставило 
информацию о месте ее проведения и если в его действиях не со-
держится иного состава преступления.

В целях борьбы с подобными видами преступлений за 2016 г. 



52

было изъято оружия, боеприпасов и взрывчатых веществ по воз-
бужденным уголовным делам всего – 32, оружия – 21, боеприпа-
сов – 8, взрывчатых веществ – 3 (см. Таб. 4). 

Таблица 4. Сведения об изъятии оружия, боеприпасов 
и взрывчатых веществ (по у/д, связанным с террористической 

деятельностью) (за 12 месяцев 2016 г.)

Наименование
Изъято оружия, боеприпасов 
и взрывчатых веществ по воз-
бужденным уголовным делам

А Б 1
Всего оружия, боеприпасов 

и взрывчатых веществ 1 32

из
 н

их

оружия 2 21
боеприпасы 3 8

взрывчатые вещества 4 3

Необходимо учитывать, что рассматриваемые виды преступле-
ний имеют определенную степень латентности, что усложняет 
своевременное выявление данных видов преступлений, а также 
борьбу с такими преступлениями. В связи с этим, необходим ком-
плексный подход в профилактике экстремизма и терроризма, из-
учение международного опыта в борьбе с данными видами пре-
ступлений. 

Список источников и литературы

1.	 Баймолдина С.М. Криминологические и уголовно-право-
вые аспекты религиозного экстремизма // Российский кримино-
логический взгляд. – 2008. – № 4. – С. 237–241.

2.	 Зотов О.В. Глобализация и международный терроризм:  
генетическое родство // Терроризм – угроза человечеству в ХХI 
веке. – М.: Институт востоковедения РАН. Издательство  
«Крафт+», 2003. – С. 36–48.

3.	 Комитет по правовой статистике и специальным учетам 
при Генеральной Прокуратуре Республики Казахстан. – URL: 
http://pravstat.prokuror.kz/rus (дата обращения 12.09.2017).

4.	 Назиров Д. Проблемы терроризма, религиозного экстре-



53

мизма и пути их преодоления. Автореферат дис. ... д.филос.н. –  
Душанбе, 2009. – 47 с.

5.	 Ниязи А.Ф. Возрождение ислама в Таджикистане: тради-
ция и политика // Центральная Азия и Кавказ. – 1999. – № 5 (6). – 
С. 153–164.

6.	 Ольшанский Д.В. Психология терроризма. – СПб.: Питер, 
2002. – 288 с.

7.	 Петрищев В.Е. Заметки о терроризме. – М.: Эдиториал 
УРСС, 2001. – 241 с.

8.	 Рахмон Э.Ш. Независимость Таджикистана и возрожде-
ние нации. – Т. 4. – Душанбе: Ирфон, 2006. – 336 с.

9.	 Современный терроризм: взгляд из Центральной Азии / 
А.Г. Косиченко, М.С. Ашимбаев и др. – Алматы: Дайк-Пресс, 
2002. – 213 с.

10.	 Сюкияйнен Л.Р. Религиозный экстремизм: правовые, по-
литические и идеологические аспекты // Религиозный экстре- 
мизм в Центральной   Азии. Материалы международной конфе-
ренции, Душанбе, 25.04.2002 г. – Душанбе, 2002. – С. 22–25.

11.	 Требин М.П. Терроризм в XXI веке. – Минск. Харвест, 
2004. – 816 с.

12.	 Уголовный кодекс Республики Казахстан. Кодекс Респу-
блики Казахстан от 3 июля 2014 г. № 226-V ЗРК.

13.	 Хоффман Б. Терроризм – взгляд  изнутри / пер. с англ.  
Е. Сажина. – М.: Ультра. – 2003. – 264 с.



54

Bekkin Renat
Беккин Р.И. 

THE MUFTIATES AND THE STATE IN THE SOVIET TIME: 
THE EVOLUTION OF RELATIONSHIP

МУФТИЯТЫ И ГОСУДАРСТВО В СОВЕТСКУЮ ЭПОХУ: 
ЭВОЛЮЦИЯ ОТНОШЕНИЙ

Abstract: The article examines the state policy towards Islam in the Soviet 
Union. Particular attention is paid to the institution of spiritual administrations 
of Muslims (muftiates) and their relations with state authorities. Referring to 
the term ‘Sergianism’, the author characterizes the policy pursued by the mufti-
ates in relation to Soviet power since the second half of the 1930s as ‘Rasulian-
ism’ (after the surname of Stalin’s mufti G. Rasulev). Considering the history of 
the muftiates at different stages of the Soviet history, the author questions the 
very relevance of the institution of spiritual administrations in modern Russia  
arguing that they fail to serve the interests of the Muslim community of the  
country.

Keywords: Islam in the USSR, muftiate, ‘Rasulianism’, TsDUM, DUMES, 
SADUM.

Аннотация: В статье рассматривается государственная политика по 
отношению к исламу в Советском Союзе. Особое внимание уделяется 
институту духовных управлений (муфтиятов) и их отношениям с ор- 
ганами государственной власти. Отталкиваясь от термина «сергиан- 
ство», автор характеризует политику муфтиятов по отношению к совет- 
ской власти со второй половины 1930-х гг. как «расулианство» (по фа- 
милии муфтия Г. Расулева). Рассматривая историю муфтиятов на раз- 
ных этапах советской истории, автор ставит вопрос о необходимости 
реформирования института духовных управлений в современной России.

Ключевые слова: ислам в СССР, муфтият, «расулианство», ЦДУМ,  
ДУМЕС, САДУМ.

In Russian historiography there is a point of view that until  
the end of the 1920s Islam was less persecuted in Soviet  
Russia    than    the    Russian    Orthodox    Church    (ROC1)2. 
This statement is true, but only in part. The Bolshevik government 
 

1 The name “Russian (Russkaya) Orthodox Church” was formalised only in 1943. 
In the laws of the Russian empire the name “Orthodox Russian (Rossiyskaya) Church” 
was used. In the theological and secular literature, the following names were also 
spread: Russian (Rossiyskaya) Orthodox Church, All-Russian (Vserossiyskaya) Or-
thodox Church, Orthodox Catholic Greek-Russian Church, Orthodox Greek-Russian 
Church and Russian (Russkaya) Orthodox Church. According to some authors, the 
identification of the modern ROC with the Russian Orthodox Church which existed in 
the Russian empire seems at least debatable [5, p. 2]. Later in the paper, we will use 
the present name of the ROC, including, when we talk about the period until 1943.

2 According to D. Arapov, during 1917–1929 due to certain internal and exter-
nal reasons, the Bolshevik regime perceived ‘domestic Islam’ as a more or less toler-
able religion. Islamic spiritual institutions, schools, their ministers and teachers es-
caped the persecutions that at that time struck the Russian Orthodox Church [2, p. 19]. 



55

acted extremely cautiously and tried to fight religious influence gradu-
ally. The main target of Soviet authorities was the ROC as the domi-
nant and largest confession and part of the state apparatus under the 
monarchical regime. In spite of this, the Bolsheviks did not completely 
liquidate the Orthodox Church, but preferred to build relationship with 
the clergy loyal to them (the so-called “Renovationists”). The same ap-
plies to other denominations, including Islam. Unloyal Muslim clergy1 
was subjected to repressions during the Civil War of 1918–1921 and in 
subsequent years, and the loyal clergy was under strict control.

In addition to political repression of individuals and organizations, 
the Bolshevik government carried out a deliberate diversion against 
cultural memory. In the late 1920s a campaign was conducted to trans-
late the alphabets of Muslim peoples into the Latin alphabet. In the late 
1930s, the Latin alphabets were translated into Cyrillic. 

It would be more correct to say that the repression of Islam and the 
servants of the Muslim cult collapsed somewhat later than, for exam-
ple, Orthodoxy. However, it happened not at the end of 1920s, as many 
researchers claim, but in the middle of the decade2. The campaign 
against Islam intensified in 1928–1929s and, according to a number 
of researchers, its consequences proved even crueler to the Muslim 
clergy than the campaign against Orthodoxy [7, p. 44].

It is possible to single out the following stages of state policy  
in  relation  to  Islam:  1)  1917–1929,  2)  1929–1943,  3)  1943–1954,
4) 1954–1965, 5) 1965–1985, 6) 1985–1991. Below I consider each  
of the stages in more detail.

1) 1917–1929. Speaking in the terminology used in the laws of the 
Russian Empire, Islam, with a number of reservations, was a “toler-
able” religion” in the Soviet Russia at that time. During this period, 
the Soviet state did not engage in open confrontation with Muslims, 
preferring to fight with individual representatives of Islam, whom 
they regarded as counter-revolutionary force. The Soviet political 
police VCheKa (the All-Russian Emergency Commission for Com-
bating Counter-Revolution and Sabotage) – GPU (the State Political  
Directorate) – OGPU (the Joint State Political Directorate) conducted 
systematic work in order to split the ranks of the Muslim clergy. 

Having eliminated Milli Idare (the Government of the national 
and cultural autonomy of the Muslims of the Turkic-Tatars of Inner 

1 The very term ‘Muslim clergy’ is disputable. As it is known, in Sunni Is-
lam there is no clergy as a special professional group. The terms ulama’ and clergy 
are not synonyms. In Russia Muslim clergy started to flourish in 18–19 centuries. 

2 According to A. Bennigsen, one of the first steps of the Soviet government to 
fight Islam was the abolition of Shariah and Adat courts in 1924–1925 [8, p. 44]..



56

Russia and Siberia)1 in 1918, the Bolsheviks retained the authority of 
Diniya Nazaraty (a sort of spiritual ministry in the Milli Idare constitu-
ency). The Soviet government did not interfere with the creation of 
the Central Spiritual Administration of Muslims of Inner Russia and 
Siberia (TsDUM), which became the legal successor to the Orenburg 
Muhammedan Spiritual Assembly (OMDS), on the basis of Diniya 
Nazaraty in 1920. Despite the fact that Mufti Galimjan Barudi, who 
was elected after the February Revolution, spoke with anti-Bolshevik  
statements, the Soviet authorities did not dare to repress this autho- 
ritative Muslim religious figure and he headed TsDUM until his death 
in 1921.

The importance that the Bolsheviks attached to the Muslim ques-
tion is evidenced by a number of steps taken by the new government 
shortly after the October Revolution. On 20 November (3 December) 
1917, the appeal “To all working Muslims of Russia and the East” 
was promulgated, in which the Bolshevik government called upon the 
Muslims liberated from the yoke of tsarism to become its allies on the 
road to building a new world. According to historians, the author of 
this text was the People’s Commissar for Nationalities Affairs in the 
Council of People’s Commissars of the Russian Soviet Federative So-
cialist Republic (RSFSR), Joseph Stalin.

The “Appeal”, in particular, read: “Muslims of Russia, Tatars of 
the Volga and the Crimea, Kirghiz and Sarts of Siberia and Turkestan, 
Turks and Tatars of Transcaucasia, Chechens and mountaineers of  
the Caucasus, all those whose mosques and prayers were destroyed,
whose beliefs and customs were trampled upon by tsars and oppres-
sors of Russia! Henceforth, your beliefs and customs, your national 
and cultural institutions are declared free and inviolable. Arrange your 
national life freely and without hindrance. You have the right to it. 
Know that your rights, like the rights of all the peoples of Russia, are 
protected by the entire might of the revolution and its organs, the So-
viets of Workers’, Soldiers’ and Peasants’ Deputies” [10]. Noteworthy 
here is the language used by the author of the “Appeal”: Muslims were 
guaranteed the safety of national and cultural institutions, but not of 
religious ones!

In the same December 1917, an important political decision was 
taken. On the personal order of the chairman of the Soviet govern-
ment, Vladimir Lenin one of the most valuable manuscripts of the  
Quran – the so-called Quran of Uthman was given to Muslims. This 
step was positively regarded in the Muslim community. In Janu-

1 Mlli Idare – the Central National Office Turko-Tatar Muslims of Inner 
Russia and Siberia in 1917–1918. 



57

ary 1918, the Quran of Uthman was brought in a special car under  
armed guards to Ufa and handed over to representatives of Diniya 
Nazaraty. 

The success of the Bolsheviks during the Civil War contributed to 
their national policy. If the leaders of the White Movement firmly ad-
hered to the principle of “one and indivisible Russia”, the Bolsheviks 
granted national-territorial autonomy to the peoples of Russia. The lat-
ter was opposed to national-cultural autonomy. According to the Bol-
sheviks, national-cultural autonomy was a disguised nationalism and 
therefore was unacceptable in the proletarian state. Instead of national-
cultural autonomy, the Bolsheviks proposed territorial (“regional”) au-
tonomy for some of the regions of the former Russian Empire (Poland, 
Finland, Ukraine, etc.), with the right of national minorities to use their 
native language, to have their own schools, etc. The Bolsheviks pro-
claimed before the revolution the slogan: “no” to the cultural-national 
autonomy, “yes” to the right of the nation to self-determination up 
to secession (“Theses on the national question”, 1913) [24]. At first 
glance, it may seem that the granting of independence is much less in 
the interests of the state than national-cultural autonomy. However, 
Lenin and Stalin, who formed the national policy of the Bolsheviks, 
were guided by other principles. Class interests were at the forefront, 
and therefore the creation of an independent proletarian state on one of 
the territories of the former Russian Empire was preferable to the cul-
tural autonomy of national minorities, which could lead to the growth 
of national self-consciousness to the detriment of the interests of pro-
letarian solidarity. It is not by chance that Mirsaid Sultan-Galiev, one 
of the first victims of Soviet power from among the Communists, was 
a supporter of the national and cultural autonomy of Muslim peoples1.

The Muslim clergy was divided by Soviet ideologists into two 
groups: “progressive” and “reactionary” (“conservative”). While a tac-
tical union was possible with the former (as long as religion continued 
to play a significant role among Muslims), representatives of the latter 
group were an object of active persecution [20]. Representatives of the 
conservative clergy were not allowed to take up positions of imams, 
etc. Progressive Muslim religious figures were considered “temporary 
allies” (poputchiki) of the authorities, which helped the dissolution of  
the clergy from within [20]. The authorities considered even the sce-
narios of creating on the basis of the progressive Muslim clergy of a 
kind of a renovationist (obnovlencheskiy) muftiate [11, p. 112]. 

One of the main tasks that was set before the GPU-OGPU was to 
split the Muslim clergy, just as it was done in respect of the Ortho 

1 For more details about M. Sultan-Galiev see: Sultan-Galiev 1998 [23]. 



58

dox clergy. The Renovationist movement within Orthodoxy emerged 
in the years of the first Russian revolution of 1905–1907. The move-
ment acquired official status after the February Revolution when it was 
registered as the All-Russian Union of Democratic Orthodox Clergy 
and Laity. In the early years of the Soviet regime, the country’s lead-
ership showed no interest in the renovationists. However, in 1922, it 
decided to use them in the fight against the Russian Orthodox Church. 
The aim of the Bolsheviks was to create the Orthodox Church which 
was completely loyal to the Soviet regime. As a result, since 1922 the 
Renovationist movement represented by the governing body of the 
Supreme Church Administration (VTsU) was recognized as the only 
legal Orthodox Church organization in the Soviet Russia1.

The bodies of the OGPU had a certain scenario of reaching a schism 
among the Muslim clergy. The first stage was planned to divide the 
Muslim clergy on a national basis – by creating a national autonomy 
for the Muslim clergy in the recently established national republics 
with predominantly Muslim population. Then, as a second stage, it 
was planned to split the clergy on dogmatic matters [11, p. 111]. In 
this case, it was not a division into theological schools and move-
ments (most Muslims in Russia at that time and now are followers of 
the Hanafi madhab), but by differences within the same theological 
school. I have briefly discussed above the division into conservatives 
and progressivists. However, rather soon it became clear to the state 
bodies engaged in monitoring of the religious life of Muslims that the
division into “progressivists” and “reactionaries” is rather indistinct. 
Moreover, in opposition to the initiatives of the Soviet authorities  
to reduce the role of religion in the life of Muslim peoples, the  
progressive clergy acted in an alliance with the conservative group  
[11, p. 112–114]2.

The Muslim clergy closely watched the changes in the confessional 
policy of the Soviet government and accordingly changed their tactics 
and strategy. A typical example is the establishment of the muftiate in 
Central Asia. Until 1926, TsDUM and its mufti Riza Fakhretdin were 
supporters of gaining supremacy “on an all-Union scale in spiritual 
matters” [1, p. 164]. However, after attending the Meccan congress in 
1926, the position of TsDUM’s leadership changed. TsDUM direct-
ed on creation in Central Asia of local spiritual management, which 
would coordinate work of clergy in various republics of Central Asia. 

1 In 1926, the Provisional Supreme Church Council also became an organization rec-
ognized by Soviet authorities. 

2 Hence, as one of the OGPU officers put it: “Contemplating schism in Islam, we 
should support neither old nor reformed religion” [11, p. 112–114]. 



59

According to specialists from the Eastern department of OGPU, such 
a change of position was caused by the influence of emigrant circles 
[1, p. 164]. 

Consolidation and activation of the spiritual departments, which 
were considered as dead, aroused reasonable concerns among the com-
petent authorities. Spiritual administrations could become the platform 
on the basis of which the unification of the anti-Soviet intelligentsia 
from among the national minorities with Muslim clergy could occur. 
Therefore, since the second half of the 1920s, the policy towards the 
Muslim clergy, both conservative and progressive, became tougher. 
An additional factor that provoked confrontation was the campaign to 
romanize the alphabets of the Turkic peoples, which began in 1921 and 
ended in 1929. Among the opponents of romanization was not only the 
Muslim clergy, but also representatives of the local intelligentsia1.

2) 1929–1943. This stage is characterized by a growing struggle 
with all faiths, including Islam. Year 1929 was a turning point in the 
Soviet state’s religious policy. This year, an important document, the 
Resolution of the All-Russian Central Executive Committee and the 
Council of People’s Commissars of the RSFSR “On Religious Asso-
ciations”, was adopted. The Resolution turned out to be a long-living 
act, which regulated the status of religious organizations until the end 
of 1990s until the new law “On Freedom of Religion” was adopted.  
The Resolution allowed to close temples, mosques and other buildings  
of religious worship, close down religious communities, etc. 

At the end of the 1920s – beginning of the 1930s, a campaign to 
close down mosques commenced. By the year 1930, 10,000 out of 
12,000 mosques were closed. About 10,000 Muslims were arrested 
and convicted in accordance with article 58 (counterrevolutionary ac-
tivity) of the RSFSR Criminal Code of 1922.

In 1932 the first “godless five-year plan” (bezbozhnaya pyatiletka) 
was announced, by the end of which it was supposed to completely 
eradicate religion on the territory of the Soviet Union “from the most 
secluded corners”. It was a grassroot initiative, but it was actively sup
ported by the authorities. During the godless five-year plan, 95 % of 
the churches and 70 dioceses were closed [26, p. 15]. This notwith-
standing, the position of the ROC itself has strengthened. In 1927, 
Metropolitan Sergius, who at that time was the deputy Locum Tenens 
of the patriarchal throne, issued a Declaration in which he proclaimed 

1 The main discussion about introduction of Latin alphabet took place at the First 
Turkological All-Soviet Congress held in 1926 in Baku. For more details, see: Pervy 
Turkologichesky 2011 [16].



60

complete loyalty of the ROC towards the Soviet government. As a 
result, the Soviet government finally departed from its earlier policy 
of supporting the Renovationist movement (which by that time had 
been split and never received mass support either from believers or 
the clergy), and started to support the clergy of the ROC, which agreed 
with the declaration of 1927.

As for TsDUM, the turning point in its history was 1936. This year 
mufti Riza Fakhretdin died. There were two candidates for the post 
of mufti: Gabdrahman Rasulev and Kashshaf (Kashshaf ad-din) Tar-
jemanov (Tarjemani). The first personified a group of Muslim clergy, 
loyal to the Soviet government, ready to make compromises, e.g. limit 
the authority of TsDUM for the sake of preserving the muftiate itself. 
On the contrary, Tarjemanov represented part of the clergy that was 
convinced of the need to extend the rights of TsDUM. 

By the mid-1930s, mufti Fakhretdin came to understand that the 
era of acceptable compromises with the Soviet authorities was over. 
Deprived of his powers, TsDUM in his opinion did not have the “op-
portunity to serve the interests of Muslims”. This position was shared 
by K.Tarjemanov, who in one of his letters to Fakhretdin wrote: 
“… in this form, TsDUM is not needed, and its liquidation would  
force the Soviet authorities to reconsider their attitude to religion”  
[11, p. 290–291]. Tarjemanov suggested that the clergy discuss this 
issue at the congress, but Fakhretdin responded that it was impos- 
sible to hold the congress and suggested discussing the issue of abol-
ishing TsDUM in secret letters between the ulama’. Thus, for the first 
time since the creation of the institution of muftiate in Russia, the 
mufti himself seriously discussed the issue of the abolition of spiritual 
management in Ufa.

The country’s leadership chose to support Rasulev. However, the 
events suddenly went out of control. In April 1936 Tarjemanov pro-
claimed himself a mufti and tried to gain support from the Muslim 
clergy. Interestingly though that the authorities did not even need to 
interfere. Thanks to the efforts of Rasulev and his supporters, tele-
grams began to arrive in Moscow with protests against the candida-
ture of Tarjemanov. The authors of the telegrams demanded to hold a 
congress of the Muslim clergy to elect a new mufti. Rasulev and his 
supporters succeeded in obtaining support from the majority of the 
clergy. In Moscow meanwhile, evidence was already being collected 
for the arrest of Tarjemanov. In May 1936, Tarjemanov was arrested. 
Next year, the case of conspiracy of TsDUM leaders was fabricated, 
about 30 people were arrested (many of them previously supported 
Tarjemanov) many of whom later died in GULAG. Tarjemanov and 



61

his colleagues were accused of having decided to close down TsDUM 
in order to provoke the believers’ discontent with the Soviet authorities 
[27, p. 252].

I have dwelt upon this episode in detail, since it is important for 
the understanding of how TsDUM developed in the subsequent years. 
Mid-1930s became a turning point in the fate of this muftiate. Had 
Fakhretdin lived a little longer, perhaps OMDS-TsDUM would have 
undergone a reformation for the first time in its history, and curesly 
enough, on the initiative of the muftate’s clergy itself. Although this 
step seems rather unrealistic, it seems to have been the only possible 
solution in the conditions of the total dictatorship of the state and its in-
terference in the work of TsDUM. Had it been implemented, it would 
allow return to the horizontal system of relations between the Muslim 
clergy, which existed before 1789.

The Soviet authorities were interested in preserving TsDUM as a 
controlled structure through which the Muslim clergy could be con-
trolled. At the same time, as evidenced by the above cited correspond-
ence between Tarjemanov and Fakhretdin, the leadership of the mufti-
ate itself tended to the idea of dissolving TsDUM as it could not work 
for the benefit of Muslims. In fact, Rasulev fulfilled the same role in 
relation to TsDUM as Metropolitan Sergius fulfilled with respect to 
the ROC. Rasulev allowed to keep TsDUM as a decorative institution 
controlled by the authorities.

In the history of Orthodoxy there is a term ‘Sergianism’ which 
means “readiness for unlimited compromises with godless power for 
the sake of preserving church structures” [9]. Those who did not accept 
Metropolitan Sergius’ Declaration of 1927, the main thesis of which 
was the loyalty to the Soviet government, were immediately subjected 
to repression.

The same thing actually happened to the Muslim clergy with the 
only difference that Mufti Rasulev did not adopt a declaration. Those 
who did not accept the union of the church with Soviet power left 
and created the so-called Catacomb Church. Those who did not share 
Rasulev’s tactics supplemented the ranks of the unofficial (odd-num-
bered) clergy, or completely stopped religious activity. This was facili-
tated by the repressions that soon unfolded. ‘Rasulianism’ became the 
credo of Soviet muftiates since 1936. 

There were two mass waves of repression against the Muslim cler-
gy during this period. The first stage of repression occurs in the late 
1920s – early 1930s. Muslim religious leaders who had been trumped 
up for fabricated cases were sentenced to various terms – from 3 to 10 



62

years of camps1. In the years of great terror (1937–1938), many Mus-
lim religious figures were exterminated. Accurate data are not known, 
but according to rough estimates, voiced by the imam-khatib of the 
Cathedral Mosque in Moscow Ravil Gainutdin in the early 1990s, dur-
ing the repressions of the 1920s–1930s about 30,000 ministers of the 
Muslim cult were killed [12, p. 52–53]2.

3) 1943–1954. The change in Stalin’s policy toward religious de-
nominations occurred during the Great Patriotic War. It turned out 
that during the difficult years of the war the religious spirit continued 
to be strong among the citizens of the Soviet Union. The leadership 
of the party and the state decided to rely on the help of religious or-
ganizations and, first of all, the Russian Orthodox Church in raising  
and maintaining patriotism. 

The position of the religious figures themselves was among the 
key factors that contributed to the change of the Soviet state’s policy 
in relation to religion. They turned to their flock with words of sup-
port for the leadership of the country in the fight against the German 
fascist invaders. In addition, according to the Russian historian V.A. 
Akhmadullin, the following factors could have influenced the change 
in the policy of the Soviet state in relation to Islam: patriotic activity of 
Muslims, including collection and transfer by believers of significant 
funds to the Defence Fund; strengthening of unofficial religious activi-
ties; growth of rumours about a more respectful attitude towards Islam 
among Germans, etc. [3, p. 20–21, 30]. 

During this period, the ROC managed to advance its position in the 
society better than any other religious institutions. 

By rendering support to religious organizations, the Soviet govern-
ment hoped to use them, among others, to conduct policies beneficial 
to the Bolsheviks in the international arena. Stalin was going to create 
on the basis of Moscow something like an “Orthodox Vatican” and 
wanted to make the ROC the main autocephalous Orthodox church in 
the world. The work on this project was coordinated by the Council for 
the Affairs of the Russian Orthodox Church created in 1943.

In the second half of the 1940s, the Soviet government also had 
high hopes with respect to the Muslim clergy. The authorities planned 
to use it to help improve the image of the USSR in the Muslim world 
and develop people’s diplomacy. In 1943, an important event took  

1 To give but one example, in 1931 in Leningrad a case against members of the Muslim 
community was trumped up. Altogether 27 Muslims were sentenced, some were sent to 
exile, others to a concentration camp for 10 years. For more about it, see: Bekkin, 2017 [6].

2 Perhaps, this number should also include members of the so-called  
‘twenties’ (dvadtsatki), congregational counsels of the mosques.



63

place. That year a constituent congress was held in Tashkent, where 
the creation of the Spiritual Administration of Muslims of Central 
Asia and Kazakhstan (SADUM) was announced. In 1944, two more 
muftiats were established: the Spiritual Administration of Muslims 
of the North Caucasus (DUMSK) with headquarters in Buinaksk and 
the Spiritual Administration of Muslims of Transcaucasia (DUMZ or 
DUM Zak) with headquarters in Baku. Creation of all the three mufti-
ates was sanctioned and, as a matter of fact, initiated by the country’s 
leadership. In May 1944, the Council for Affairs of Religious Cults un- 
der the Council of People’s Commissars of the USSR (SDRK) was estab- 
lished. Its tasks included coordinating the work of non-Orthodox faiths1.

It is noteworthy that, simultaneously with creation of new muftiats, 
the question of forming a single Muslim center in the Soviet Union was 
being discussed. This question was specifically researched by Russian 
historians D.Yu. Arapov and V.A. Akhmadullin. According to official 
documents, the initiative to create the unified muftiate proceeded from 
the local Muslim community in the Central Asia and the Caucasus. I 
concur with D.Yu. Arapov who holds that the idea of creating a unified 
muftiate originated within SDRK spontaneously, but coincided with 
the wishes of the local clergy [2, p. 46]. Historically the Central Asia, 
the Northern Caucasus and Transcaucasia were not subject of jurisdic-
tion of muftiate in Ufa (OMDS – TsDUM). 

SDRK put the following arguments in favour of creating a unified 
muftiate: 1) A uniform program of organizational and administrative 
activities could be established for this muftiate. 2) The muftiate could 
provide centrally organized assistance to Muslims of the USSR wish-
ing to make a pilgrimage to Mecca and other places of mass pilgrim-
age. 3) Creation of the muftiate would make it possible to manage 
the work of educational institutions, coordinating and directing their 
activities in accordance with the needs of Muslims living in different 
parts of the Soviet Union. 4) Establish coordinated actions in issues 
related to the publication of journals, prayer books and other printed 
materials; 5) Responsibly resolve issues related to the reception of 
various foreign delegations of Muslims coming to the USSR [2, p. 46].  
In addition, SDRK was not satisfied with the hidden struggle for lead-
ership in the Muslim community between Rasulev and Ishan Babakh-
anov, mufti of SADUM [4, p. 156].

In 1945, SDRK commissioners in the field conducted a conversa-
tion with all the leaders of the muftiates and found out that they all had 

1 From 1943 to 1944 the activities of the Muslim clergy were controlled by  
the Council for the Affairs of the Russian Orthodox Church. 



64

a positive attitude towards the idea of creating a single muftiate. All 
muftis took the idea of creating a single muftiate positively. Rasulev 
expected to occupy this important post, although chairman of SDRK 
I.V. Polyansky and leaders of DUMSK and DUMZ saw in this post  
I. Babakhanov as a more influential and authoritative Muslim theologian.

It was assumed that the mufti of a unified spiritual administration 
would be called the Great Mufti of Muslims of the USSR. The mufti’s 
residence was supposed to be in Tashkent, and the residences of dep-
uty muftis were supposed to be located in those cities where the other 
spiritual administrations functioned – in Ufa, Baku and Buinaksk. The 
fourth deputy was supposed to be in Moscow and interact with state 
authorities.  

In July 1947, SDRK prepared a draft Resolution of the Council of 
Ministers of the USSR, which proposed “to satisfy the request of Mus-
lims for the creation of the All-Union Muslim Center <...> allowing 
for this purpose to hold in 1948 a Muslim congress in Moscow with 
the participation of guests from foreign Muslim countries” [2, p. 48]. 

It was only in 1949 that an end to the question of establishment of 
a unified Muslim center was put. The country’s leadership not without 
reason decided that the creation of a unified Muslim center would help 
revive the religious life of Muslims. One of the leaders of the state, 
K.E. Voroshilov, formulated the position of the state in relation to this 
issue as follows: the presence of four spiritual administrations is ben-
eficial to the state and, if necessary, another muftiate will be created 
[3, p. 157].

In August 1945 and January 1946, the Council of People’s Commis- 
sars of the USSR adopted regulations on church organizations. As a 
result, church organizations were granted certain rights that legal entities 
possessed: e.g., they were allowed to purchase vehicles, real estate, etc. 
   In this period another important event occurred – the All-Soviet 
Congress of the Muslim clergy and believers of Siberia and the Eu-
ropean part of the USSR took place. The congress, which was held in 
Ufa in October 1948, renamed TsDUM, which stands for the Central 
Spiritual Administration of Muslims, into the Spiritual Administration 
of Muslims of European Russia and Siberia (DUMES) and adopted 
a new charter of the muftiate. Under the new charter, the powers of 
the muftiate were significantly curtailed. A number of functions were 
excluded from the scope of its authority such as maintenance of metric 
books, opening of new parishes, creation of educational institutions for 
the training of personnel and some other. Now the main functions of 
DUMES were limited to controlling (monitoring the activities of both 
official and unofficial clergy) and accounting (keeping records on the 



65

number of mosques and prayer houses). The changes to the role of the 
muftiate in Ufa was a logical result of the policy of ‘Rasulianism’.

4) 1954–1965. During the rule of Nikita Khrushchev the strug-
gle against religion renewed. The renewal of the anti-religious cam-
paign took place in 1954. That year the following two resolutions of 
the Central Committee of the Communist Party of the Soviet Union 
(CC CPSU) were passed: “On major shortcomings in scientific and 
atheistic propaganda and measures to improve it” dated 07 July 1954 
and “On mistakes in conducting scientific atheistic propaganda among 
the population” dated 10 November 1954. In these documents, it was 
stated that in recent years there has been a revival of religious life. 
Conclusions of party officials concerned, among other things, the ac-
tivity of Muslims, especially in connection with visits to holy places 
and other activities not controlled by official Muslim clergy.

In 1958, the Note prepared by the Department for Propaganda and 
Agitation in Soviet Republics of the CC CPSU “On the Deficiencies 
of Scientific Atheist Propaganda” dated 12 September 1958 stressed 
that, despite some measures taken, the work on the atheistic educa-
tion of the working people was at a low level. Particular attention in 
the note was paid to the economic activities of the clergy that were 
not controlled by the authorities1. On 4 October 1958, the Central  
Committee of the Communist Party of the Soviet Union adopted a se-
cret resolution concerning the mentioned note which ordered all party 
and public organizations and state bodies to launch a decisive cam-
paign against the “religious vestiges” of Soviet of people. 

Finally, on January 1960, two resolutions of the Central Committee 
of the Communist Party of the Soviet Union “On acute tasks of propa-
ganda in the modern realities” and “On measures to eliminate viola-
tions by the clergy of Soviet legislation on cults” was adopted. The last 
important document of the era of anti-religious campaign during the 
rule of Khrushchev was the resolution of the CC CPSU of 18 Febru-
ary 1964 “On the introduction of new civil ceremonies in the life of 
Soviet people”. According to this document, the party workers needed 
to strengthen the work to replace religious rituals with civil (secular) 
ones. Such a policy was carried out back in the 1920s, when the Union 
of Militant Atheists held the so-called “Komsomol Easter”, “Komso-
mol Kurban-Bayram” and other pseudo-religious festivals.

From the point of view of Khrushchev, the improvement of rela-
tions between the state and the church in the 1940s was a departure  

1 For example, it was mentioned in the note that the Muslim spiritual assembly misap-
propriated most part of the money that had been collected to help the people of Egypt [28]. 



66

from the Leninist principles. According to the researcher in the study 
of religions L.N. Mitrokhin, the 1950–1980 period should be charac-
terized as the era of “scientific atheism”. During this period, the state 
policy was not aimed at physical destruction or extrusion of strange 
unwanted believers as in the years of militant atheism in 1917–1920, 
but for the re-education of Soviet people for whom “religious preju-
dices” still continued to have value [13, p. 42–62]. 

The struggle against religious organizations was conducted by eco-
nomic methods. In particular, privileges were abolished for church of-
ficials in respect of income tax (they were subject to income tax as 
non-cooperated handicraftsmen (nekooperirovannye kustari), state so-
cial services did not extend to the civilian staff of the Church, and oth-
ers [25]. Religious organizations were forced to transfer a large part of 
the funds received from parishioners to the Soviet Peace Foundation.

Cult buildings, including mosques were being closed down in big 
numbers. According to the data cited by A. Bennigsen, out of 1500 
mosques that existed in 1954, by 1964 less than 500 mosques re-
mained. During the period from 1958 to 1964, the number of temples 
and prayer houses of the Russian Orthodox Church on the territory of 
the USSR decreased from 13414 to 7551, monasteries from 56 to 16, 
theological seminaries from 8 to 325 [21, p. 399].

At the same time, historians writing about Khrushchev’s anti-reli-
gious campaign ignore some important circumstances. Indeed, during 
this period, many mosques were closed. At the same time, reverse pro-
cesses also took place. So, for example, in the reign of Khrushchev in 
1956, the Cathedral Mosque in Leningrad was opened for worship ser-
vices. Numerous appeals of Muslims to the leadership of the country 
about the opening of the mosque in the Stalin era after 1945 remained 
without consequences. This was due to the foreign policy interests of 
the Soviet state. Many high-ranking guests from the countries of the 
Muslim countries came to Leningrad and it was important for the lead-
ership of the USSR to show that there is freedom of religion in the 
country. Similar processes took place in Moscow, where the Cathedral 
mosque served as a venue for the reception of foreign delegations, 
including those headed by the leaders of states. In 1955, thanks to the 
efforts of mufti of SADUM Ishan Babakhanov, the authorities trans-
ferred the Barakhan madrasah to Muslims.

Obviously, numerically the number of religious buildings trans-
ferred to believers was not comparable with the number of closed 
buildings, but ignoring the circumstance is also not entirely correct.

A significant part of the religious life of Muslims passed outside the 
walls of the mosque. One of the forms of religious activity in the cit-



67

ies of European Russia and Siberia was the majlis – traditional meet-
ings of believers dedicated to important events and holidays. Both the 
official imams, servants of the mosque, and unofficial, unregistered 
mullahs from among those who possessed the necessary knowledge 
and enjoyed authority from believers were invited to majlises. As for 
Central Asia and the Caucasus, here unofficial Islam was associated 
with the activities of Sufi shaykhs and their murids, and later, in the 
1970s and 1980s with the activities of the Salafi underground. Accord-
ing to data for 1961, there were 395 registered and more than 2,000 
unofficially operating Muslim religious associations, as well as over 
2,5 thousand illegally operating mullahs in the Soviet Union [18].

5) 1965–1985. Khrushchev’s anti-religious campaign led to a re-
duction in the number of religious communities in the Soviet Un-
ion, the destruction or closure of religious buildings, etc. However, 
Khrushchev failed to achieve the desired result. Moreover, the number 
of people who attended Muslim services increased. The reverse side of 
anti-religious policy was that religious activity continued to develop at 
an unofficial level. 1970s are characterized by the growth of Islamic 
activity in Central Asia and the North Caucasus.

In 1965 there were changes in the system of control over religious 
organizations in the USSR. The Council for Affairs of Religious Cults 
and the Council for the Russian Orthodox Church were abolished. 
Their functions were transferred to a single body – the Council for Re-
ligious Affairs under the Council of Ministers of the USSR (the Coun-
cil for Religious Affairs (SDR)).  

According to the Russian historian D.Yu. Arapov, a kind of consen-
sus between the Council for Religious Affairs and religious organiza-
tions was established during this period: “Islamic clergy, observing 
complete loyalty to the Soviet authorities, engaged in the “moral care” 
of their flock. For their part, Religious Affairs Council’s workers, who 
were actively fighting for “the triumph of scientific atheism” and “the 
elimination of religious remnants”, were in fact not really interested in 
the success of this project. All their material existence, which was very 
decent by Soviet standards, was due to the fact that the secularization 
processes taking place in the USSR were as slow as possible” [2, p. 24].

In the 1970s the pressure of the state on the Russian Orthodox 
Church also weakened. According to Shkarovsky, starting from the 
late 1970s a number of Soviet leaders, including the chairman of the 
Council for Religious Affairs V.А. Kuroyedov, came up with the idea 
that the Moscow Patriarchate should be supported in certain frame-
works, as the national Russian Church, as opposed to aggressive Ca-
tholicism and Islamic fundamentalism. In this regard, the emphasis in 
atheistic propaganda was proposed to be transferred to the struggle with 



68

Catholics, sectarians and Muslims [21, p. 397]. This position was not 
shared by all party officials who determined the confessional policy 
[21, p. 397].

At the end of the period under review, the generation of Soviet muf-
tis is changing. In the early 1980s at the head of Muslim spiritual ad-
ministrations are young ambitious religious figures – Talgat Tadzhutdin 
(the chairman of DUMES since 1980), Allahshukur Pashazade (chair-
man of DUMZ since 1980), Shamsiddin (Shams ad-din) Babakhanov 
(chairman of SADUM since 1982). This is the penultimate Soviet gen-
eration of religious figures who have learned to find a common lan-
guage with any power. Two of the three mentioned muftis (Tadzhutdin 
and Pasha-zade) still headed the muftiates. As for Babakhanov, he lost 
his post but found himself in demand in the diplomatic field as an am-
bassador of Uzbekistan in the Arab countries. 

6) 1985–1991. The first two years of the rule of Mikhail Gorbachev 
did not bring any fundamental changes to the state confessional policy. 
Still religious figures associated certain hopes with the figure of the 
new general secretary. In December 1985, Gorbachev received a letter 
from the manager of affairs of the Moscow Patriarchate Metropolitan 
Alexy of Tallinn (since 1990, Patriarch Alexy II). The Metropolitan 
proposed to the General secretary of the Communist party of the Sovi-
et Union to initiate revision of the legislation on religious associations, 
which, according to Alexy, was outdated. The reply of the Council for 
Religious Affairs indicated that such questions should not be raised  
by the Church [15]. 

As for the leaders of the muftiates, they turned out to be less ready 
for the opportunities that Perestroika opened for Muslim religious or-
ganizations. The muftis in some regions (primarily in Central Asia and 
the North Caucasus) did not fully control the religious situation. It is 
not by chance that at the dawn of Perestroika in 1986, a resolution was 
adopted by the Political Bureau of the Central Committee of CPSU “On 
Strengthening the Struggle Against the Influence of Islam”. The reason 
for the appearance of the resolution was the activation of the radical Is-
lamic movement in the republics of Central Asia in the 1970s – 1980s. 
    Much of the religious activity was carried out underground. Thus, ac-
cording to the chairman of the Council for Religious Affairs Kharchev 
in 1988, about 5,000 unregistered (‘self-proclaimed’ as he called them) 
mullahs operated in the USSR [2, p. 446]1. At the same time, the num-
ber of official mullahs was 1,700 people, of whom only 300 had a spe-
cial religious education [2, p. 446]. Until the last days of its existence,  

1 According to D. Arapov, the number of unregistered mullahs was significantly higher 
than the figure quoted to him [2, p. 446]. 



69

the Council for Religious Affairs tried to take control of unofficial re-
ligious activities. Thus, for example, in the analytical report “Murid-
ism and measures to neutralize its negative influence” (1989), Mus-
lim Spiritual Administrations in Soviet Union were encouraged to 
involve followers of Muridism, that is, members of the Sufi brother-
hoods that are beyond the control of the respective muftiate in official 
events held by the muftiate. These measures were recommended to 
be combined with ideological work aimed at softly exposing Murid-
ism [2, p. 476–477]. One of the ways of integration of its followers 
recommended the appointment of loyal members of the Sufi broth-
erhoods to the Soviet authorities as assistants to imams [2, p. 47].  
     The first shifts in the state religious policy in the USSR occurred 
in 1988. In his report, read in 1988, before the students of the High-
er Party School, the chairman of the Council for Religious Affairs, 
K.M. Kharchev noted: “By our will or against it, but religion is part 
of socialism, and does not even enter it, but rides into it on the rails. 
And since it is us who rules there, I think it is in our power to di-
rect these rails in one direction or another, depending on our inter-
ests” [19, p. 218]. Thus, by the lips of the chief official responsible 
for carrying out the confessional policy in the USSR, the party au-
thorities recognized their defeat in the struggle against religion. The 
question now was not how to improve methods of fighting religion 
and religious associations, as before, but how to coexist with the 
church and use its growing authority and capabilities in the interests 
of the state. This surrender at first glance was a logical consequence 
of the previous policy, beginning in the late 1920s, when ‘Sergianism’ 
and complete loyalty became the basis for the relationship between 
church and state. The ROC has become an instrument in the hands 
of the authorities to realize the interests of the Soviet government. 
       Important for the future policy of the state in relation to the Russian 
Orthodox Church was Gorbachev’s meeting with Patriarch Pimen, or-
ganized by Kharchev. As a result of this meeting, an agreement was 
reached on the forms of state support for the celebration of the 1000th 
anniversary of the Christianization of Rus and giving this event a na-
tional scale1.

The fact that Orthodoxy has already de facto acquired a special 
status in the Soviet Union is evidenced by how another anniversary 
event was celebrated – the 1100th anniversary of the adoption of Islam 
on the territory of Russia. It was celebrated in August 1989 along with 
another date – the 200th anniversary of the Orenburg Muhammadan 
 

1 Pravoslavnaya Encyclopedia. URL: http://www.pravenc.ru/text/166175.html. Ear-
lier, in 1983, the celebration of 1000 of Christianization of Rus was allowed by Soviet 
authorities but only as an internal church event. 



70

Spiritual Assembly (OMDS). The principal difference between these 
two holidays was that the 1000th anniversary of the Christianization 
of Rus was celebrated as an all-Union holiday, while the 1100th an-
niversary of the adoption of Islam as a regional one in the territory of 
only two republics – Tatarstan and Bashkortostan. More details about 
how different the policy of the governing party and government was 
towards the ROC were given in the note “On the religious situation in 
Central Asia” prepared by the Council for Religious Affairs in 1989 
[2, p. 463]. 

The initiator of the celebration was Talgat Tadzhutdin. It is note-
worthy that the anniversary was celebrated according to the Muslim 
calendar. If we celebrate it according to the Gregorian calendar, then in 
1989 it would have been only 1067 years since the adoption of Islam. 
Also an significant date, but not at all a jubilee. This was an important 
move by Tadzhutdin. First, the celebration of the jubilee allowed him 
to raise funds, secondly to increase his own authority in the eyes of 
believers.

The jubilee celebrations were marked by laying and opening of 
mosques in Ufa, Kazan, Naberezhnye Chelny and Nizhnekamsk. Dur-
ing the years of Perestroika, the number of registered Islamic religious 
organizations has increased three-fold (from 392 registered mosques 
in 1985 to 1,103 in 1990).

At the same time, the consequence of political freedoms in the 
years of Perestroika was dissolution of the muftiates. Some muftiates 
created in the Soviet time ceased to exist, others faced separatism. In 
the spring of 1989, mufti of the Spiritual Assembly of the Muslims of 
the North Caucasus Mahmud Gekkiev was dismissed on charges of 
corruption and cooperation with the KGB, and the muftiate himself in 
the autumn of the same year ceased to exist after a number of muftiates 
of some North Caucasian republics quitted it1. In January 1990, the 
Spiritual Administration of Muslims of Dagestan was established on 
the basis of the Spiritual Administration of the Muslims of the North 
Caucasus.

A similar fate befell the Spiritual Administration of the Muslims 
of Central Asia and Kazakhstan (SADUM). On 4 February 1989, a 
rally of believers gathered at the SADUM residence, demanding the 
resignation of mufti Shamsiddin Babakhanov [17]. Babakhanov, like  

1 The meeting determined that the reason for re-election was the abuse by Gek-
kiev of his position as a mufti: various kinds of machinations, squandering of mate-
rial assets and values of the Spiritual Office, deviation from the legal provisions of 
Islam; the guilt of Gekkiev was also attributed to the weak protection of interests 
and the rights of believers guaranteed by the Constitution of the USSR [2, p. 482]. 



71

Gekkiev, was accused of corruption and ties to the KGB1. The election 
of a new mufti Muhammad Yusuf Sadyk did not save SADUM from 
falling apart. In 1990, the Spiritual Assembly of Muslims of Kazakh-
stan separated from SADUM. Then the other muftiates followed suit. 
In 1991, SADUM was renamed into the Spiritual Assembly of Mus-
lims of Mawarannahr, i.e. ceased to exist as a muftiate which jurisdic-
tion extended to the entire Central Asia.

DUMES faced the problem of separatism a little later. In June 1990, 
the 5th Congress of DUMES was held. The previous, 4th congress, 
passed 42 years ago. In general, the congress ran positively and mufti 
Tadzhutdin spoke there as the undisputed leader of the Muslim com-
munity of the European part of Russia and Siberia2. Two years later 
serious problems began to arise in the DUMES. In 1992, he also found 
himself in a situation when a number of regional religious figures  
announced the creation of muftiates independent from DUMES. The 
first in this series was the creation of the Spiritual Board of Muslims  
of the Republic of Bashkortorstan, which was announced on 22 August
1992 by the chairman of the Ufa mukhtasibat of TsDUM N. Nigma-
tullin. The next day on 23 August, the creation of the DUM RT was 
announced. Further, the leaders of several muhtasibats in the Volga 
region and Siberia announced their independence from DUMES. The 
muftiates which were in opposition to DUMES soon joined the Coor-
dination Council of the Heads of the Regional Spiritual Administra-
tions of Muslims of the European Part of the former USSR and Siberia.

Thus, unlike the ROC, which by the time of the collapse of the 
Soviet Union was strong and solid, the system of Muslim spiritual ad-
ministrations was in a state of severe crisis. The corrupt, closely tied to 
the Soviet power muftis did not suit a significant number of believers. 
It is no accident that in one of the reports of the Council for Religious 
Affairs it was noted that in the late 1980s the nature of complaints 
submitted to the Council from the clergy and believers changed. While 
in previous years the main content of complaints concerned the refusal 
to register religious communities, now a significant number of petitions  
were “appeals for mediation in resolving intra-community conflicts” 
[2, p. 495]. 

The muftis focused on finding sponsorship support – from the oil 
monarchies of the Persian Gulf and were little concerned with issues 

1 “At a meeting of the presidium on 6 February both members of the pre-
sidium and invited imams, representatives of believers sharply criticized Babakh-
anov for theological incompetence and inaction in resolving the urgent issues 
of the confession. He was charged with bribery, moral uncleanness” [2, p. 482].

2  For more information about the congress, see: Arapov 2011 [2, p. 506–510].



72

of strengthening the status of Islam in Russia. Despite the fact that the 
representatives of the Muslim clergy were deputies of the Supreme So-
viet of the USSR, they could not become the core of the Islamic lobby 
and take the initiative to protect the interests of Islam and Muslims1.

Meanwhile, the representatives of the Russian Orthodox Church 
were actively trying to influence the formation of the state confession-
al policy. In 1988, the work on the draft law of the USSR “On Freedom 
of Conscience and Religious Organizations” started. Representatives 
of the Russian Orthodox Church took an active part in the discussion 
of the draft and introducing amendments to it. As a result, the law took 
into account many of the wishes of the ROC. In particular, according 
to Art. 13 of the Law for the first time since 1918 separate parishes 
and church institutions, including the Patriarchate, were recognized to 
have rights of legal entities. According to Art. 18, religious organiza-
tions were recognized to own buildings, objects of worship, produc-
tion, social and charitable objects, funds and other property necessary
for the performance of their activities. Art. 6 opened a legal oppor-
tunity for religious upbringing of children.

The representatives of the Russian Orthodox Church also played an 
active role in the preparation of the Law “On the Freedom of Religion” 
of the RSFSR, adopted in the same 1990. 

Thus, the leaders of muftiates, occupied with internal disagree-
ments and searching for material assistance, missed an important his-
torical moment for strengthening their positions. The main mistake of 
a new generation of religious figures was that instead of destroying 
the outdated system of muftiates that allowed the state to control the 
religious life of Muslims through the institutions under their control, 
the older generation of muftis was replaced by younger ones (the last 
Soviet generation). The historic chance was missed at the turn of the 
1980s and 1990s. Already in the mid-1990s, the authorities realized 
that the system of spiritual administrations is convenient for the state 
and therefore it is necessary to assist the muftis for solving both inter-
nal political and foreign policy tasks.

The critics of Soviet muftis who point to them as a vexatious rem-
nant of the past hindering the development of the Islamic ummah, do 
not understand or do not want to understand that the problem is not of a 
personal but rather of an institutional nature. It is not the muftis who 

1 Such initiatives came from believers, and not from the leadership of the muftiate. 
In a number of cases, these initiatives were blocked. For example, at the 5th congress of 
TsDUM, Mufti Tadzhutdin spoke sharply against those delegates who claimed that “the 
Soviet state allegedly gives Christians preference over Muslims to the detriment of the 
latter” [2, p. 508].



73

are outdated but the whole system of muftiates, which was inherited 
from the Russian Empire and has become even more closely depend-
ent on the state in ideological and material terms under the conditions 
of the Soviet system. The only step that could truly contribute to the 
progress is dismantling of the existing system of the muftiates, how-
ever neither Muslim religious leaders of the ‘Soviet model’ nor of the 
post-Soviet generation are ready for this.

List of references

1. Arapov 2006. Арапов Д.Ю. Мусульманское «духовенство» 
Узбекистана в 1927 году (оценка полномочного представите-
ля ОГПУ в Средней Азии) // Вестник Евразии=Acta Eurasica. –  
2006. – № 4. – С. 160 – 173.

2. Arapov 2011. Ислам и советское государство (1944–1990): 
сборник документов. Вып. 3 = Islam and the Soviet State (1944–
1990 гг.) / сост., авт. предисл. и примеч. Д.Ю. Арапов. – М.: Изд. 
дом Марджани, 2011. – 528 с.

3. Akhmadullin 2015. Ахмадуллин В.А. Деятельность органов 
государственного управления СССР и руководителей духовных 
управлений мусульман по созданию всесоюзного мусульманского 
центра // Власть. – 2015. – № 8. – С. 154–158. 

4. Akhmadullin 2015. Ахмадуллин В.А. Патриотическая 
деятельность духовных управлений мусульман в годы Великой 
Отечественной войны (1941–1945 гг.). – М.: Исламская книга, 
2015. – 332 с.

5. Babkin 2015. Бабкин М. Устав Русской православной церк-
ви: допустимо ли отождествление РПЦ и ПРЦ? – URL: http://rp-
czmoskva.org.ru/stati/mixail-babkin-ustav-russkoj-pravoslavnoj-cer-
kvi-dopustimo-li-otozhdestvlenie-rpc-i-prc.html (дата обращения: 
15.12.2017).

6. Bekkin 2017. Беккин Р.И. Мусульмане в советском Петро- 
граде – Ленинграде (1917–1991). – М.: ООО «Садра», 2017. – 112 c. 

7. Bennigsen 1967. Bennigsen A., Lemercier-Quelquejay C. Islam 
in the Soviet Union. – New York and Washington: Frederick A. Prae-
ger, 1967. – 272 p.

8. Bennigsen 1983. Беннигсен А. Мусульмане в СССР. – Paris: 
Ymca-Press, 1983. – 87 с.

9. Desnitcky 2016. Десницкий А. Сергианство как комплекс и 
как вызов. – URL: http://gefter.ru/archive/18820 (дата обращения: 
15.12.2017).



74

10. Decret 1917. Обращение к трудящимся мусульманам Рос-
сии и Востока // Правда. – 1917. – № 196. – 22 ноября.

11. Guseva 2013. Гусева Ю.Н. Российский мусульманин в 
ХХ веке (на материалах Среднего Поволжья). – Самара: ООО 
«Офорт», 2013. – 408 с. 

12. Malashenko 1998. Малашенко А.В. Исламское возрождение в 
современной России. – М.: Моск. Центр Карнеги, 1998. – 222 с.: ил.

13. Mitrokhin 1997. Митрохин Л.Н. Баптизм: история и совре-
менность: (филос.-социол. очерки). – СПб.: Изд-во РХГИ, 1997. –  
477 с.

14. Mukhetdinov 2016. Дамир Мухетдинов: Муллы советского 
образца – пережиток прошлого. – URL: www.islamnews.ru/news-
505207.html (дата обращения: 15.12.2017).

15. Nasledukhova 2011. Наследухова Е.Э., Никитин Д.Н. Гор-
бачев // Православная энциклопедия. Электронная версия. – 
URL: http://www.pravenc.ru/text/166175.html (дата обращения: 
15.12.2017).

16. Pervy Turkologichesky 2011. Первый Всесоюзный Тюрколо-
гический Съезд. – Баку: Нагыл Еви, 2011. – 552 с.

17. Pismo 1988. Письмо генеральному секретарю ЦК КПСС 
М.С. Горбачеву от группы мусульман г. Ташкента с жалобой на 
действия муфтия Ш. Бабаханова. – URL: http://islamperspectives.
org/rpi/items/show/18399 (дата обращения: 15.12.2017).

18. Ro’i 1998. Рой Я. Ислам в Советском Союзе после Второй 
мировой войны // Ислам и этническая мобилизация: националь-
ные движения в тюркском мире. – М., 1998. – С. 132.

19. Schtrikker 1995. Русская православная церковь в советское  
время (1917–1991): Материалы и документы по истории отноше-
ний между государством и церковью: [В 2 кн.: Пер. с нем.] / сост. 
Г. Штриккер. – М.: Пропилеи, 1995. – 462 с.

20. Senyutkina 2013. Сенюткина О.Н., Гусева Ю.Н.  Мусуль-
мане Среднего Поволжья в тисках репрессивной политики  
советской власти (на материалах Нижегородской и Самарской  
областей). – М.–Нижний Новгород: ИД «Медина», 2013. –  
232 с.

21. Shkarovsky 1999. Шкаровский В.А. Русская Православ-
ная Церковь при Сталине и Хрущеве. (Гос.-церков. отношения  
в СССР в 1939–1964 годах). – М.: Крутиц. Патриаршее Подворье 
и др., 1999. – 400 с.

22. Silantyev 2007. Силантьев Р. Новейшая история ислама  
в России. – М.: Алгоритм, 2007. – 576 с. 



75

23. Sultan-Galiev 1998. Султан-Галиев М. Избранные труды. – 
Казань: Гасыр, 1998. – 738 с.

24. Tishkov: 2008. Тишков В. «Национальная политика» до-
военного советского периода. – URL: http://www.valerytishkov.
ru/cntnt/publikacii3/vystupleni2/stalinizm.html (дата обращения: 
15.12.2017).

25. Vasilyeva 2014. Васильева О.Ю. Романтик Хрущев и его 
«церковная реформа». – URL: http://www.pravoslavie.ru/69978.
html (дата обращения: 15.12.2017).

26. Voinstvuyushee 1932. Воинствующее безбожие в СССР за 
15 лет. 1917–1932: Сборник / под ред. М. Енишерлова, А. Лука-
чевского, М. Митина; Центр. совет Союза воинств. безбожников 
и Ин-т философии Ком. акад. – М.: ГАИЗ, 1932. – 525, [2] с.: ил.

27. Yunusova 2013. Юнусова А.Б., Азаматов Д.Д. 225 лет Цент-
ральному духовному управлению мусульман России. Историче-
ские очерки / документальное и иллюстративное сопровождение 
А.Б. Юнусовой / под общей редакцией А.Б. Юнусовой. – Уфа: 
ГУП РБ УПК, 2013. – 400 с.: илл.

28. Zapiska 1958. Записка Отдела пропаганды и агитации ЦК 
КПСС по союзным республикам «О недостатках научно-атеис-
тической пропаганды». – URL: https://rusoir.ru/03print/03print-
02/03print-02-239/ (дата обращения: 15.12.2017).



76

Белоруссова С.Ю.
S.Yu. Belorussova

ЮЖНАЯ ГРУППА НАГАЙБАКОВ: 
МЕЖДУ ПРАВОСЛАВИЕМ И ИСЛАМОМ1

THE SOUTHERN GROUP OF NAGAIBAKS: 
BETWEEN THE ORTHODOXY AND ISLAM

Аннотация: Появление нагайбаков связано с колонизационной поли-
тикой Российской империи 1730–1740-х  гг., когда будучи представителями 
различных культур казаки-новокрещены начали складываться в отдель-
ное сообщество. Радикальный сдвиг этничности у нагайбаков произошел 
в 1842–1843  гг., после принятия руководством Оренбургской губернии ре-
шения о переселении казаков Нагайбакской крепости для обороны границ 
от кочевников киргиз-кайсаков. При этом переселение разделило их на три 
группы – южную (оренбургскую), северную (чебаркульскую) и центральную 
(собственно нагайбакскую). После переезда нагайбаки южной группы испы-
тывали влияние со стороны православных и мусульманских миссионеров. 
В риторике православных священнослужителей речь шла об отколе на-
гайбаков от христианства. Однако известно, что часть предков нагайбаков 
исповедовала мусульманскую веру до своего крещения, поэтому для них 
обращение в ислам было возвращением к прежней религии. В итоге южная 
группа полностью перешла в ислам и сегодня считает себя татарским со-
обществом, внутри которого нет ни одного человека, который считал бы 
себя нагайбаком. Более того, нынешние татары (потомки нагайбаков) уже 
сами не особенно верят тому, что сюда когда-либо переселяли нагайбаков: в 
их восприятии это скорее миф, чем историческая реальность. 

Ключевые слова: нагайбаки, южная группа, ислам, православие, мис-
сионеры, татары.

Abstract: The appearance of Nagaibaks is connected with the colonization 
policy of the Russian Empire in the 1730s – 1740s, when, as representatives of 
different cultures, the new-baptized Cossacks began to form in a separate community. 
A radical turn in ethnicity among the Nagaibaks occurred in 1842–1843, after the 
leadership of the Orenburg Province passed a resolution on the resettlement of the 
Nagaibak fortress Cossacks to defend the borders from nomadic Kirghiz-Kaisaks. At 
the same time the resettlement divided them into three groups – southern 
(Orenburg), northern (Chebarkul) and central (Nagaibak). After the move, 
the southern group's Nagaibaks were influenced by Orthodox and Mus-
lim missionaries. In the rhetoric of Orthodox clergymen, it was a ques-
tion of the breakaway of Nagaibaks from Christianity. However, it is known 
that some of the ancestors of Nagaibaks professed the Muslim faith before  
their baptism, so for them conversion to Islam was a return to the old 
religion. As a result, the southern group has completely converted to Islam  
 

1 Исследование проведено в рамках поддержанного РФФИ проекта  
17-01-00141 «Антропология движения: теоретический и научно-практический 
потенциал» (рук. А.В. Головнёв).



77

and today considers itself a Tatar community, inside of which there is not a 
single person who would consider himself a Nagaibak. Moreover, the pre-
sent Tatars (the descendants of the Nagaibaks) themselves do not particularly 
believe that here they have ever resettled Nagaibaks: in their perception, this  
is more a myth than a historical reality.

Keywords: Nagaibaks, southern group, Islam, Orthodoxy, missionaries,  
Tatars. 

Появление нагайбаков связано с колонизационной полити-
кой Российской империи 1730–1740-х  гг. [см.: 9, с. 3–18], когда 
в степном поясе Урала шло строительство Оренбургской обо-
ронительной линии и одновременно в 1735–1741 гг. подавление 
восстания башкир. Механизм «острожной колонизации» предпо-
лагал укрепление достигнутых рубежей с созданием нового слоя  
«живой границы» в лице казаков [10, с. 329–369]. Одной из воен-
ных баз на Большой Московской дороге стала основанная в 1736 г. 
Нагайбакская крепость, в которую собирали окрестных инород-
цев разного происхождения и после (при условии) крещения на-
деляли казачьим статусом. Благодаря противостоянию башкирам 
казаки-новокрещены Нагайбакской крепости сплотились в бое-
вое братство, ставшее ядром сообщества нагайбаков. 

Нагайбаки сложились на перекрестке путей и изначально пред- 
ставляли собой мозаику культур. Они впитали различные этни- 
ческие и религиозные традиции: с одной стороны, элементы 
христианской, мусульманской и языческой религий, с другой  – 
русской, татарской, марийской, чувашской и других этнических 
культур. При исходной полиэтничности нагайбаки сложились в 
относительно монолитное сообщество благодаря социальной  
(казачьей), религиозной (православной) и языковой (тюркской) 
самобытности и обособленности от соседних групп.

Радикальный сдвиг этничности у нагайбаков произошел век 
спустя, в 1842–1843 гг., после принятия руководством Оренбург-
ской губернии решения о переселении казаков Нагайбакской кре-
пости на Новую линию для обороны границ от кочевников кир-
гиз-кайсаков. Общие трудности и переживания обустройства на 
чужбине дополнительно сплотили переселенцев, получивших 
особое название по месту их прежней дислокации (Нагайбакской 
крепости)  – нагайбаки. При этом переселение разделило их на 
три группы – южную (оренбургскую), северную (чебаркульскую) 
и центральную (собственно нагайбакскую). 

История заселения. Южная группа нагайбаков поселилась в 
поселке Нежинском, станице Гирьял, деревне Алабайтал, станице 



78

Ильинской и поселке Подгорном Оренбургского уезда1. Перебро-
ска нагайбаков на степную границу состоялась после завершения 
Оренбургской экспедиции. Первоначально на этих местах ока-
зались украинские «черкасы». В 1740  г. комиссия отправила на 
Украину поручика Калачева с заданием завербовать доброволь-
цев «из малороссиян» на жительство в Башкирии. В течение зимы 
1740/1741 г. он набрал 849 душ мужского пола (вместе с семьями 
получилось более двух тысяч душ черкас), готовых двинуться на 
Южный Урал [27, с. 58]. Первыми поселенцами редута Нежин-
ского (основан в 1742 г.) стали малороссийские казаки в составе 
209 семейств [31, c. 63]. Им полагались значительные льготы, а 
также снабжение орудиями для хлебопашества, благодаря чему 
черкасы-малороссы за короткое время обзавелись хозяйством. 
Однако в 1743 г. во время полевых работ на них напали киргизы 
и захватили в плен 30 человек. После этого инцидента черкасы 
не пожелали дольше оставаться в Оренбуржье и были переведе-
ны обратно в Малороссию [32, c. 123; 30, c. 135]. В дальнейшем  
Нежинский заселили русские казаки и крестьяне.

Станицы Гирьяльская и Ильинская серьезно пострадали от пу-
гачевского бунта. 26  ноября 1773  г. казаки Гирьяльского редута 
«храбро защищались против в 12  раз сильнейшего неприятеля, 
большая часть была перебита, а остальные взяты в плен». Сход-
ную судьбу испытала Ильинская крепость, которая 28  ноября  
была полностью разграблена, а дома и церковь сожжены. Осла-
бленные поселки подверглись нападениям кочевников: «В 1778 г. 
киргизы разорили Гирьяльский редут до основания, гарнизон  
перебили, дома сожгли, а большую часть жителей увели в плен»
[31, c. 64]. После тех погромов комендантами крепостей назначали 
немцев, состоящих на русской службе, например, в Ильинскую 
крепость был направлен фон Бенек [1, c. 46]. Разоренные посел-
ки стали заселять ясачные татары, в Ильинскую они переехали 
из деревни Карамалова Белебеевского уезда. В связи с нехваткой 
военного населения в тех местах ясачных татар переводили в ка-
зачье сословие. В 1782 г. от нескольких десятков татар Ильинской 
крепости поступила просьба о причислении их в казаки, которая 
была удовлетворена [12, c. 52–54]; в 1785  г. доля татар-казаков 
Ильинской крепости составляла 23,3 % [2, c. 25].

Постепенно Гирьяльская станица усиливалась татарским населе-
нием: в 1818 г. из деревень Новогумеровой и Ускалыцкой были 

1 С 1768 г. поселок Подгорный и станица Ильинская входили в Орский уезд 
Оренбургской губернии. 



79

переселены 418  человек в станицу Никольскую и Гирьяльскую 
[35, c. 69–70]. Считается, что деревня Алабайтал полностью за-
селилась татарами в 1823 г., тогда же был произведен отвод зе-
мель для постройки 64 домов и одной мечети для переселенцев. 
Позднее, в 1826–1827 гг., в Алабайтал отправили несколько рус-
ских казаков с семьями. Согласно переписи 1834 г., там прожи-
вало 395 человек, из которых 365 были татарами [см.: 33]. Таким 
образом, в Ильинской, Гирьяле и Алабайтале к 1842 г. проживало 
в основном татарское население, а в Нежинском и Подгорном – 
русское. 

Переселение нагайбаков было вызвано необходимостью уси-
ления казачьим составом указанных поселков Оренбургского 
и Орского уездов. Нежинский, Гирьял, Алабайтал, Ильинская и 
Подгорный были расположены на стратегических позициях – на 
границе с кочевой степью, по Оренбургско-Орской дороге. Как и 
в случае с северной группой, нагайбаков расселили небольшими 
группами в инородном окружении – среди русских и татар. Их се-
ления находились на одной линии, но в существенном отдалении 
друг от друга, что изначально препятствовало взаимным контак-
там и поддержанию целостности группы нагайбаков-переселен-
цев. К примеру, расстояние между соседними селениями Нежин-
кой и Гирьялом составляет 85 км, а между Нежинкой и Подгор-
ным – 180 км по прямой. Кроме того, существует мнение, что на-
гайбаки южной группы переселились раньше остальных в начале 
XIX в. [3, c. 6–33]; они переезжали в разное время небольшими 
партиями, внутри всей группы не контактировали и оставались 
«чужими» друг другу. 

Южная группа нагайбаков оказалась самой малочисленной из 
трех: в 1881 г. она насчитывала 474 человека (для сравнения, татар 
в этих местах было 17 332) [31, c. 155]. Наибольшее количество 
нагайбакских семей прибыло в Нежинский: туда были переселе-
ны несколько десятков семейств казаков-нагайбаков: Уряшевых, 
Биктеевых, Каримовых, Айдагуловых (Гавриловых), Юнусовых 
(Григорьевых), Юсуповых (Васильевых), Ахматовых (Степано-
вых), Галеевых (Павловых), Хабибулиных (Яковлевых), Ураску-
ловых (Ивановых) [16, c. 11, 32]. В 1904 г. в Нежинском насчи-
тывалось 170 семей русских и 41 семья нагайбаков [19, c. 430]. 
В Ильинской в 1890 г. нагайбаков было 106 человек (58 мужчин и 
48 женщин) [24, c. 21], в 1904 г. в той же станице насчитывалось 
170 домов русских, 33 дома нагайбаков и 80 домов татар-мусуль-
ман [19, c. 430]. В Подгорном к 1890 г. было «до 80 душ мужского 
пола и до 70 душ женского пола» нагайбаков, которые проживали 



80

среди русского населения. В 1904 г. в Подгорном насчитывалось 
«106  семейств русских и 34  семейства ногайбаков» [24, c. 23].  
Нагайбаки Гирьяла и Алабайтала составляли незначительную 
часть среди преимущественно татарского населения.

По рассказам жителей Нежинки, их предки были переселены в 
XIX в. в оренбургские степи: «Они шли три месяца в сопровожде-
нии казаков. Когда пришли на новое место, то увидели ковыльную 
степь, казахскую кибитку и табун лошадей» [16, c. 32]. Киргиз-кай-
саки, недовольные захватом своего пространства российской вла-
стью, часто устраивали набеги на поселки южной группы. Они 
угоняли лошадей, сжигали сено, брали в плен казаков, охраняв-
ших границу со степью [6]. Жители Подгорного рассказывали, 
что киргизы отгоняли местных женщин (которые, к примеру, от-
правились за сбором вишни) нагайками в пределы своего посе-
ления. Опасаясь киргиз-кайсаков, казаки Нежинского за пределы 
села поодиночке старались не выезжать. 

В первые десятилетия после переселения нагайбаков на но-
вые земли контроль церкви за их вероисповеданием практически 
отсутствовал. В поселках либо проводились службы на русском 
языке (который нагайбаки не понимали), либо их не было вовсе. 
30 лет спустя, в 1870-е гг., Оренбургская епархия обратила вни-
мание на поселки, в которых проживала южная группа. Судя по 
всему, к этому времени нагайбаки Гирьяла и Алабайтала уже сме-
шались с татарским населением или составляли незначительное 
меньшинство в среде мусульман. 

Соперничество православных и мусульманских миссионе-
ров. Оказавшись в плотном окружении татар и русских, нагайбаки 
подверглись влиянию соседей. В 1886 г. инспектор инородческих 
школ В.В. Катаринский поднял вопрос о необходимости откры-
тия миссионерских школ в Нежинском и Подгорном, поскольку 
нагайбаки этих поселков «колеблются между магометанством и 
христианством». Он заметил, что в «отсутствие христианского 
просвещения» магометанство «сильно и постоянно проникает в 
сердца их, благодаря настойчивой пропаганде» [13, c. 73]. В этих 
школах предполагалось проведение занятий на родном языке, а 
также изучение русского языка, «который является важным сред-
ством к обрусению инородцев» [14, c. 779]. В  1886–1888  гг. в 
Нежинском, Подгорном и Ильинской были открыты миссионер-
ские школы на средства Оренбургского Михаило-Архангельского 
братства. 

Оренбургское православное сообщество проводило работу по 
открытию церквей и православных приходов. Если до пересе-



81

ления нагайбаков в этих поселках работала только одна церковь 
Пророка Илии в Ильинской, то к началу XX в. по всех поселках 
(кроме Алабайтал) открылись храмы и церкви. В 1898 г. был по-
строен храм Покрова Пресвятой Богородицы в Подгорном, в на-
чале XX в. в Гирьяле возвели Никольскую церковь. В 1860-х гг. 
в Нежинском был открыт небольшой молельный дом, который 
в 1877 г. был преобразован в церковь Архангела Михаила. Впо-
следствии в Нежинском в 1910 г. была отстроена большая церковь 
Михаила Архистратига. 

Оренбургский епархиальный комитет через миссионерскую 
школу и церковь вел работу по удержанию нагайбаков в право-
славной вере. До 1905 г. самой проблемной точкой южной группы 
считалась Ильинская. Священник П.  Львов описал следующую 
ситуацию: «Владыка призывал к себе на квартиру несколько та-
ких человек – мужчин и женщин; увещевал, упрашивал их обра-
зумиться, вспомнить, что они делают, грозил им гневом Божиим и 
страшным судом Его. Но безуспешно. Изменники упорно стояли 
на своем, категорически и даже дерзко заявляя, что это (магоме-
танство) вера отцов и дедов их, которые и благословили их пре-
бывать и твердо стоять в ней» [17, c. 724]. 

В риторике православных священнослужителей речь шла об 
отколе нагайбаков от христианства. Однако известно, что часть 
предков нагайбаков исповедовала мусульманскую веру до своего 
крещения, поэтому для них обращение в ислам было возвраще-
нием к прежней религии [4, c. 45–59]. 

Важным событием для конфессионального выбора южных на-
гайбаков, как и для работы миссионеров Оренбургского епархи-
ального комитета, стало принятие «Высочайшего указа об укре-
плении начал веротерпимости» от 17 апреля 1905 г., по которому 
«лица, числящиеся православными, но в действительности испо-
ведующие ту нехристианскую веру <…> подлежат по желанию их 
исключению из числа православных» [15]. В Ильинской в 1906 г. 
первыми подали прошение «на исключение из числа православ-
ных» урядники Степан Тимофеев и Василий Пахомов со своими 
семьями. В  прошении на имя губернатора Оренбургской губер-
нии они утверждали, что их называют «отступниками от право-
славия… а они никогда православными не были, и исповедовали 
мусульманскую религию» [8, л. 3]. Несмотря на попытки руко-
водства отговорить урядников от перехода (к этому были подклю-
чены полицейское управление, суд Орского уезда и священник 
станицы Н.  Мордвов), они «своего намерения о переходе в му-
сульманство со своими семействами не оставили» [8, л. 12 об.]. 



82

В итоге почти через год после прошения им было выдано разре-
шение об исключении Тимофеева и Пахомова «из православных 
метрических списков» [8, л. 15 об.].

Следуя примеру своих лидеров, большая часть ильинских на-
гайбаков перешла в ислам: в 1906 г. в Ильинской 9 из 14 семей пе-
решли в мусульманскую веру [19, c. 431]. Судя по всему, это было 
неожиданностью для православных миссионеров, поскольку 
еще в 1905 г. они писали, что «между Ильинскими ногайбками пока 
незаметно движения к отпадению от православия» [19, c. 430]. 
Попытки разговоров с перешедшими в мусульманскую веру на-
гайбаками станицы не увенчались успехом.

Когда священник Мордвов узнал об этом, то решил собрать их 
в школу и побеседовать с ними о вере. Отпавшие сначала упорно 
отказывались идти в школу, затем по настоянию атамана станицы 
собрались, но отказались слушать беседу священника, а только 
поспорили с ним о том, что имел ли священник право беспокоить 
и отрывать их от дела, затем разошлись по домам [18, c. 290].

В отличие от Ильинского Нежинский прежде не считался в чис-
ле «уклоняющихся от православия», поскольку в поселке не про-
живало значительного количества татарского населения и внешне 
некому было оказывать влияние на нагайбаков. Однако благода-
ря лидерской позиции Л. Уряшева, почти все семьи Нежинского 
перешли в ислам. Согласно отчету Оренбургского епархиального 
общества, в 1905 г. в Нежинском в мусульманство перешло 32 се-
мьи нагайбаков, в 1906  г. отпало еще 5, так что в православии 
остались только 5 семей [18, c. 290]. Желая разобраться в мотивах, 
побудивших нежинских нагайбаков к переходу в мусульманскую 
веру, миссионеры выяснили, что «в первых числах июня месяца в 
Нежинский поселок приезжали оренбургские купцы Рахимовы, со- 
бирали более влиятельных ногайбаков, три дня угощали их, убеж-
дая к отпадению от православия в магометанство» [19, c. 428–429]. 

После указа «О веротерпимости» православные миссионеры с 
еще большим энтузиазмом стали работать в нагайбакских посел-
ках. Тон отчетов в отношении деятельности соперников мусуль-
ман стал более жестким. Православные обвиняли их в том, что 
«принудительными и соблазнительными мерами магометане ста-
раются совращать инородцев в ислам». В попытках объяснения 
успехов мусульманских проповедников православные миссионе-
ры на первый план выдвигали материальное поощрение для пере-
шедших в ислам нагайбаков. «Оренбургские купцы-татары каж-
дую пятницу приезжали в поселок Неженский с богатыми подар-
ками и угощениями для нагайбаков. Купцы Рамеевы, Рахимовы 



83

и другие содержат на свой счет школу для детей отпавших на-
гайбаков. Татары Сеитовского посада устроили общую подписку 
в пользу отпавших нагайбаков и намерены собрать для каждого 
семейства по сотне рублей. Один татарин того же посада вырыл 
колодец для ногайбаков» [18, c. 289].

Проповедники сетовали, что «ни одного татарского праздника 
(пятницы) не проходило, чтобы не были посылаемы целые воза 
разных подарков для Нежинских нагайбаков» [22, c. 238]. В дру-
гом отчете отмечалось, что «нежинский ногайбак Никитин, име-
ющий в своей семье по восемь душ, получил от [мусульманского] 
братства сто шестьдесят рублей и построил себе дом». Кроме того, 
«к каждому магометанскому празднику оренбургские татары-куп-
цы присылают нежинским ногайбакам богатые пожертвования в 
виде готовой одежды и обуви» [21, c. 403]. При этом, по воспоми-
наниям нынешних жителей, в основе работы мусульманских мис-
сионеров было распространение Корана, исламской литературы и 
мусульманских вещей, что было значимо для укрепления мусуль-
манской идентичности [29, c. 41–70]. 

Между тем православные священники тоже пытались матери-
ально мотивировать «интерес» нагайбаков к православию: отец 
Крамаренко из Нежинского «выпрашивал пособия беднейшим на-
гайбакам у Епархиального миссионерского комитета и у Совета 
Михаило-Архангельского братства, но эти пособия оказались нич- 
тожными в сравнении с тем, что получили нагайбаки от татар» 
[22, c. 239]. По мнению священников, на симпатии нагайбаков 
из Подгорного к исламу могло повлиять то, что он «находится на 
большом тракте от г. Орска к Оренбургу, каждый ногайбакский 
дом представляет из себя постоялый двор, где исключительно 
останавливаются одни только магометане, которые находят у 
ногайбаков все удобства для исполнения своих религиозных об-
рядов». Там магометане «в зимние долгие вечера между житей- 
скими разговорами заводят беседы о религии и стараются вну-
шить ногайбакам, что ислам есть единственная спасительная вера» 
[20, c. 332].

Переход в ислам определялся и позицией большинства. Мис-
сионеры жаловались на ситуацию в Ильинской: «Если православ-
ные ногайбаки начнут ходить в церковь, то окружающие их от-
павшие ногайбаки и татары начинают их ненавидеть, поднимают 
их на смех и всеми возможными мерами стараются притеснять 
их в своем кругу» [20, c. 331]. Миссионеры в Нежинском понима-
ли, что «нежинские ногайбаки между собою в близком родстве, 
как бы составляют одну семью». Те, кто придерживался христи-



84

анской религии, «в настоящее время терпят от своих отпавших 
родственников упреки и насмешки» [18, c. 290]. На увещевания 
батюшки нежинский нагайбак отвечал: «Я, батюшка, ни право-
славной, ни магометанской веры хорошо не знаю, спорить с вами 
не могу. Все наши ногайбаки переходят в магометанство, а если 
я один останусь в православии, то все прочие сделаются моими 
врагами и житья мне не дадут» [18, c. 290].

Нагайбаки Подгорного проживали среди русского населения 
и, как и в случае с нагайбаками из Нежинского, первоначально 
как будто не проявляли склонности к переходу в ислам, однако и 
они (во многом под влиянием соседей из Ильинской) подали про-
шения на переход в мусульманскую веру: в 1911 г. в Подгорном 
проживало 35 нагайбаков, из которых за 1908–1909 гг. 25 приняли 
мусульманскую веру [23, c. 395]. Миссионеры называли приход 
Подгорного «беднейшим», хотя на их нужды и выделяли некото-
рые ресурсы. Между местными русскими и нагайбаками нарас-
тало напряжение. «В 1905 году у священника В. Голубева украли 
двух верблюдов и корову, а у священника Ст. Бикбова в 1906 году 
украли со двора тарантас. По отзывам русских это делается но-
гайбаками, склонными к магометанству, из ненависти к священ-
никам и с целью выжать их из прихода» [20, c. 331].

Религиозные разногласия иногда разобщали нагайбакские се-
мьи. Драматические события развернулись в доме нежинских на-
гайбаков Никитиных. «В первых числах августа месяца ногайбачка 
Мария Никитина завела полемическую беседу со своим сыном, 
учеником Богодуховской миссионерской школы. Когда сын начал 
приводить ей доводы о том, что Магомета нельзя признавать проро- 
ком, что он был обыкновенный грешный человек и что магометане  
в своих молитвах просят Бога о помиловании Магомета – мать бро- 
силась бить сына, который вынужден был бежать из дома, и явился  
домой тогда, когда мать уже несколько успокоилась» [19, c. 430].

Впоследствии непримиримость Марии Никитиной еще не раз 
упоминалась в отчетах православных миссионеров. Она «много 
раз побоями заставляла отречься от православия своего сына Ве-
недикта, 16 лет, но когда тот упорно отказывался, то ночью выг-
нала его из дома»; в конце концов тот «изъявил согласие перей- 
ти в магометанство». Однако другой ее сын, Алексей, который  
работал псаломщиком в нежинском приходе, так и не перешел  
в ислам, на что Никитина «угрожала ему отравлением» [21, c. 404]. 
Сходная судьба ожидала Георгия Уряшева, который после окон-
чания курса Оренбургской миссионерской школы какое-то вре-
мя вынужден был жить в доме «отпавших в магометанство» 



85

родителей. Те «начали его принуждать отречься от православия  
и, не добившись своей цели, выгнали его из дому», однако скло-
нить его к исламу так и не сумели [21, c. 404–405].

Кроме того, после принятия указа «о веротерпимости», власти 
предпринимали попытки контроля за тиражированием и распро-
странением исламской литературы [28, c. 52]. Однако эти дей-
ствия мало повлияли на деятельность мусульманских проповед-
ников. Православные миссионеры распространяли поучительные 
истории, которые могли подействовать на самосознание нагайба-
ков, исповедующих ислам. По их сообщению, «сильное впечатле-
ние произвел на отпавших» старик Павлов, который на смертном 
одре отрекся от мусульманской веры. «Старик Павлов говорит: 
“Эх, напрасно я отпал от православия, сейчас приходили ко мне 
мои родители (уже покойные) с зажженными церковными свеча-
ми в руках и стали меня укорять, что я не послушался их, отпал 
от православия”… Отпавшие говорят ему: “Бред с тобою,  – ты 
сам не знаешь, что говоришь”. А он отвечает: “Никакого бреда 
со мной нет, я в полном сознании, знаю, что говорю, уходите от 
меня и дайте мне спокойнее умереть”. Затем, немножко погодя, 
прибавил: “Кто знает меня и хочет слушаться моего совета, пусть  
не переходит в магометанство”» [22, c. 240].

В историографии распространено мнение, что на переход на-
гайбаков южной группы в ислам повлияло их мусульманское ок-
ружение. Однако в Нежинском и Подгорном рядом с нагайбаками 
проживало только русское население. Переход нагайбаков южной 
группы в «магометанство» обусловлен самыми разными моти-
вами, включая позицию лидера группы, влияние родственников,  
активность работы мусульманских миссионеров и др.

Этническое самосознание сегодня. Этничности южной груп-
пы свойственна изменчивость и устойчивость [11, c. 12]. Смена 
их религиозной принадлежности повлекла за собой изменение 
этничности  – сегодня потомки людей, именовавшихся нагайба-
ками, называют себя татарами. Они отрицают свою связь с на-
гайбаками и считают себя потомками крещеных татар, которых 
«насильно держали» в православной вере. По рассказам жителей 
Нежинки, после переселения их предков в Оренбургский уезд та-
тарские фамилии меняли на русские – Юнусовым дали фамилию 
Григорьевы, Каримовым – Васильевы, Хабибулиным – Яковлевы. 
Собственные фамилии оставили только наиболее обеспеченным 
и влиятельным родам Бектеевых (Биктеевых) и Уряшевых. 

Старожилы вспоминают, что их предки не понимали русско-
го языка и отказывались ходить на христианские службы. Одна-



86

ко православный батюшка упрашивал их хотя бы изредка посе-
щать церковь. «Он стучался в окно и просил односельчан пойти 
в церковь со словами: “Делайте это не ради церкви, а ради меня”.  
И они ходили, потому что с него спрашивали», – рассказал жи-
тель Нежинки. Отказ от крещения был чреват денежным побором, 
лишением статуса казачества и наделяемой земли. Тем более, со-
гласно указу от 4 февраля 1835 г. «О запрещении татарам селиться 
на оренбургской линии», татарское население должно было либо 
покинуть свои территории, либо принять православную веру [7]. 

Татары южной группы рассказывают, что происхождение на- 
гайбаков связано с насильственным крещением. «Их нагай-
кой гнали в Урал, чтобы они насильно приняли христианскую 
веру», – рассказывал житель Подгорного Хапулла Гафуров. Неко-
торые добавляют, что нежелающих креститься рубили на месте, 
поэтому вся река Урал «была в крови». По воспоминаниям пред-
ков потомственного казака Раима Григорьева, «сперва казак шел в 
церковь, молился там, затем приходил домой, спускался в подпол 
и держал уразу». При этом православные священнослужители 
следили, чтобы крещеные не соблюдали мусульманский пост и 
«заставляли есть». По воспоминаниям, «один дед даже сам себя 
кончил, когда велели пост не держать, а он не смог» [26]. Старо-
жилы Ильинки считают, что своими действиями «православные 
крестители выступали против бога».

В этой группе местные жители используют слово «нугайбеки». 
Для нынешних татар из Нежинки слово «нугайбек» имеет не- 
сколько значений: для одних оно ассоциируется с православием, по-
этому на вопрос, кто такие нагайбаки, местные жители отвечают, 
что это «крещеные». Для них слово «нугайбек» означает переход 
мусульманина в православие и не ассоциируется с народом (поня-
тие крещения передается тюркским «нугай»). По мнению местной 
учительницы Фании Ахматовой, «если татарина крестили, то зна-
чит он нагайбак». Другие полагают, что нагайбаки – это кочевой 
народ, который проживал в соседних степях (видимо, имея ввиду 
киргиз-кайсаков). Во всех версиях татары подчеркивают отсут-
ствие их связи с нагайбаками. Они признают, что их предками были 
крещеные татары, но говорят о них в третьем лице. Татарка Гали-
на Степанова рассказала, что «они (предки – прим. С.Б.) клеймо 
получили «крещеные», а жили истинно казанскими традициями». 
К.  Биктеева-Актемирова рассказала, что ее предков «нугайбеки  
к себе притягивали, но те нугайбеками быть не хотели».

Судя по всему, слово «нагайбак» в отношении татар южной 
группы использовалось со стороны властей и церковных деяте-



87

лей. В отношении себя местные жители его почти не употребля-
ли, а воспринимали слово «нагайбаки» как прозвище. Сегодня 
слово «нагайбак» воспринимается либо с насмешливым, либо с 
отрицательным оттенком. В публикации местной газеты Нежинки 
К.У. Биктеева-Актемирова так описала историю заселения посел-
ка предками-татарами: «Историю появления моих предков татар-
булгар (не нагайбаков) в Нежинке я знаю со слов моих родных 
<…> Сейчас в нашем селе проживает много потомков татар-бул-
гар (не путать с нагайбаками) с татарскими и русскими фамили-
ями» [5]. Фания Ахматова вспоминает: «Мы все друг друга на-
зывали татарами, слова “нагайбак” не было. Оно казалось оскор-
бительным, потому что казахи нас дразнили “нагайбаками” за то, 
что мы, якобы, веру меняли». 

Сегодня жителей Подгорного называют «подгорнинскими 
нагайбаками»; это прозвище они получили от своих соседей из 
Ильинки. Вероятно, это произошло от того, что после указа 1905 г. 
«О веротерпимости» все ильинские татары перешли в мусульман-
скую веру, а нагайбаки Подгорного не спешили со сменой веры. 
Местные жители вспомнили три рода нагайбаков в Подгорном – 
Ряховских, Федоровых и Гафуровых. При этом все их потомки от-
рицают свою связь с нагайбаками. Так, Хапулла Гафуров заявил: 
«Нагайбаки меня не касаются, я – чистый татарин». Фарид Гафу-
ров рассказал, что «раньше идешь по улице, а уже кричат: “О, на-
гайбак!” А по какому поводу кричат? Меня так дразнили». 

Тем не менее татары делятся историями о своей православной 
родне: «Моя прапрабабушка Наташа так и не перешла обратно (в 
мусульманство – прим. С.Б.), она сказала, когда я умру, похоро-
ните меня на русском кладбище. Она себя называла “крешен”».  
На вопрос от своих односельчан о переходе в ислам она отвечала: 
«В церковь я каждый день хожу, а в мечеть не смогу так ходить». 
При этом ее дети без согласия матери приняли мусульманскую 
веру. В  Подгорном из двух сестер Гафуровых Елена перешла  
в ислам, а Степанида так и осталась в православной вере (ее на-
зывали нагайбачкой). 

В Нежинском важную роль в переходе в мусульманство сыг-
рал лидер группы, урядник Леонтий Уряшев, который, согласно 
отчету Оренбургского епархиального комитета, будучи нагайба-
ком, активно призывал односельчан к отречению от православ-
ной веры. Местные жители гордятся своим предком, называют 
его атаманом села, который «ко всему проявлял справедливость». 
Насчет Леонтия Уряшева в Нежинке существует легенда, будто 
он дважды лично встречался с Николаем II. В первый раз Уряшев 



88

встречал Цесаревича Николая, который возвращался в 1891 г. из 
Индии; его путь лежал через Нежинский. Второй раз связывается 
с прошением Уряшева об исключении его из числа православных 
в 1905  г. Об этом рассказала правнучка Уряшева К.  Биктеева- 
Актемирова: «Леонтий прибыл в Петербург поездом. Николай II 
его хорошо принял, лично взял прошение Уряшева в руки. Импе-
ратор при этом был без перчаток (знак особого уважения), ведь 
он уже знал Уряшева [после поездки из Индии 1891 г.]. Леонтий рас- 
сказывал, что царю кофе принесли, а ему чай. Николай II рас-
спрашивал: “Как в селе, не буянят? Чтобы таких не было!”  
А Леонтий ответил: “Нет, все спокойно”. – “Молодцы, держите  
так”» [26].

После разрешения, данного Л.  Уряшеву, татары Нежинского 
поменяли веру. Местные жители рассказывают, что во времена 
атаманства Уряшева «в селе все было спокойно». Правда, на Ле-
онтия Уряшева было совершено покушение: однажды ночью не-
известные ударили его по голове кирпичом. Сегодня он считается 
героем – нежинские татары пишут о нем газетные статьи, гордятся 
родственной близостью, неизменно подчеркивая, что Леонтий Уря-
шев никогда не был нагайбаком.

Жители Нежинки довольны, что, несмотря на запреты рос-
сийской и советской власти, им удалось отстоять свою веру. Для 
них указ «О свободе вероисповедания» 1905  г. стал возможно-
стью возвращения к традициям предков. По их словам, купец 
Хусаинов, на чьи деньги была построена мечеть в Нежинском в 
1906–1907 гг., вложился и в строительство церкви в 1911 г. – для 
того чтобы «между мусульманами и православными не было рас-
прей». Сами татары высказываются, что их предки «пошли по 
правильному пути», «они выдержали испытания, потому что их 
вера была крепкой». Сегодня нежинские нагайбаки объединены 
процессом строительства общинной мечети. Большую роль в ак-
тивизации мусульманской жизни оренбургских татар играют об-
щинные лидеры и духовенство [33, c. 20–43]. 

Оренбургские татары помнят о своем казацком прошлом и 
активно участвуют в его возрождении; некоторые даже толкуют, 
что жители Нежинки стояли у истоков оренбургского казачества. 
Местная жительница рассказала о самоощущении прошлого: 
«Мне иногда говорят: ты ходишь, как министерша. Я когда слышу 
о казачестве, у меня сердце бьется!» [25].

О связи нынешних татар указанных поселков с нагайбаками 
говорят сходные поминальные обычаи: например, татары прово-
дят «ашлар», а обеды для усопших в Ильинке и Подгорном назы-



89

вают Аш бирәу. Местная жительница призналась, что она посеща-
ет как мечеть, так и церковь, и «в тайне молится иконке Николая 
Чудотворца». Тем не менее, сегодня в южной группе нет ни одно-
го человека, который считал бы себя нагайбаком. Местные татары 
рассказывают легенды о «последних» нагайбакских семьях. Так, 
по словам старожилов Алабайтала, последние две семьи нагайба-
ков умерли в голодный 1921 г. [34]. В Ильинке утверждают, что 
«все нагайбаки уже перевелись». В Нежинке рассказывают о не-
коей Татьяне Черневой – последней нагайбачке поселка. Однако, 
несмотря на поиски, ни ее самой, ни ее родственников найти не 
удалось [25]. В  Подгорном смогли вспомнить только умершего 
15 лет назад Алексея Ряховского, который считал и называл себя 
нагайбаком. Нынешние татары уже сами не особенно верят тому, 
что сюда когда-либо переселяли нагайбаков: в их восприятии  
это скорее миф, чем историческая реальность. 

Список источников и литературы
1. Абрамовский А.П. Кобзов В.С. Оренбургское казачье войс- 

ко в трех веках. – Челябинск: Челяб. гос. ун-т, 1999. – 450 с. 
2. Аминов  Р.Р. Комплектование татарами-казаками Орен-

бургского казачьего войска в докантонный период // Из истории 
и культуры народов Среднего Поволжья: сб. статей. – Вып. 4. – 
Казань: Изд-во «Яз», 2014. – С. 3–33. 

3. Аминов  Р.Р. Формирование и расширение поселенческой 
структуры Оренбургских татар-казаков в кантонный период (1798– 
1840) // Из истории и культуры народов Среднего Поволжья. – 
2015. – № 5. – С. 6–33.

4. Белоруссова  С.Ю. Ушедшие в ислам: этноистория южной 
группы нагайбаков  // Кряшенское историческое обозрение. – 
2016. – № 1. – С. 45–59. 

5. Биктеева-Актемирова  К.У. Чтобы знали и помнили // 
Нежинка. – 2012. – №  1 (февраль). – URL: http://www.orinfo.ru/
edition_number61433 (дата обращения: 24.04.2017).

6. Государственный архив Оренбургской области (ГАОО). –  
Ф. 6. – Оп. 10. – Д. 2895, 2922, 3214, 5127, 5347.

7. ГАОО. – Ф. 167. – Оп. 1. – Д. 25. (4 февраля 1835 г.) Отноше- 
ние военного министра Чернышева о запрещении татарам по- 
селяться по Оренбургской линии.

8. ГАОО. – Ф. 173. – Оп. 10. – Д. 140. Дознание по делу уряд-
ников Степана Тимофеева и Василия Пахомова о переходе их  
из православия в магометанство, 1907 г.

9. Головнёв А.В. Русское влияние на культуру народов Запад-



90

ной Сибири в XVII–XIX вв. // Культурный потенциал Сибири  
в досоветский период. Межвузовский сборник научных трудов. – 
Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический 
университет, 1992. – С. 3–18.

10. Головнёв А.В. Феномен колонизации. – Екатеринбург:  
УрО РАН, 2015. – 592 с. 

11. Головнёв А.В. Этничность: устойчивость и изменчивость 
(опыт севера) // Этнографическое обозрение. – 2012. – № 2. –  
С. 3–12.

12. Дело о записи Ильинской крепости дер. Зубочистенской 
ясачных татар в Оренбургские казаки. 12 марта 1798 г.  // Труды 
Оренбургской ученой архивной комиссии. – Вып. 6. – Оренбург, 
1900. – С. 52–54.

13. Журнал Совета Оренбургского Михаило-Архангельского 
братства от 18 ноября 1886 г. // Оренбургские епархиальные ве-
домости (ОЕВ). – 1887. – № 2. – С. 69–74.

14. Журнал совета Оренбургского Михаило-Архангель- 
ского братства от 29 мая 1887 г. // ОЕВ. – 1887. – № 4. –  
С. 779.

15. Именной Высочайший Указ, данный Сенату, «Об укре-
плении начал веротерпимости», 17 апреля 1905 г. – URL: https://
ru.wikisource.org/wiki/Указ_Об_укреплении_начал_веротерпимо-
сти_(1905) (дата обращения: 25.05.2017). 

16. Киселёв Н.М. Форпост. Страницы истории (1742–2012). – 
Оренбург: Печатный дом «Димур», 2012. – 672 c. 

17. Львов  П. Краткий очерк поездки по епархии Его Преос- 
вященства, Преосвященнейшего Макария, Епископа Орен- 
бургского и Уральского в 1887  г. // ОЕВ. – 1887– №  17. –  
С. 718–726. 

18. Миссионерская деятельность в инородческих приходах. 
Сведения о религиозном состоянии нагайбаков за 1906 г. // ОЕВ. –  
1907. – № 43 (офиц.) – С. 289–294. 

19. Отчет о деятельности Оренбургского епархиального коми-
тета Православного миссионерского общества за 1905 г. // ОЕВ. – 
1906. – № 21 (офиц.). – С. 428–435. 

20. Отчет о деятельности Оренбургского епархиального коми-
тета Православного миссионерского общества за 1907 г. // ОЕВ. 
1908. – № 43 (офиц.). – С. 324–332.

21. Отчет о деятельности Оренбургского епархиального коми- 
тета Православного миссионерского общества за 1908 г. // ОЕВ. – 
1909. – № 48 (офиц.). – С. 402–410. 

22. Отчет о деятельности Оренбургского епархиального коми- 



91

тета Православного миссионерского общества за 1909 г. // ОЕВ. – 
1910. – № 30 (офиц.). – С. 238–246.

23. Отчет о деятельности Оренбургского епархиального коми-
тета Православного миссионерского общества за 1911 г. // ОЕВ. – 
1912. – № 36–37 (офиц.). – С. 390–398.

24. Отчет о деятельности Оренбургского Михаило-Архангель-
ского Братства за третий год его существования, 8-го ноября 1888 
года и по 8-ое ноября 1889 года // ОЕВ. – 1890. – Приложение. – 
С. 20–25.

25. Полевые материалы автора (ПМА), Оренбургская область, 
Оренбургский район, с. Нежинка, ноябрь, 2014.

26. ПМА, Оренбургская область, Оренбургский район, с. Не- 
жинка; Орский район, с. Ильинка, с. Подгорное, июнь-июль, 2016.

27. Рахматуллин У.Х. Население Башкирии в XVII–XVIII  вв. 
Вопросы формирования небашкирского населения. – М.: Наука, 
1988. – 188 с. 

28. Резван Е.А. Коран в России // Ислам на территории бывшей 
Российской империи. Энциклопедический словарь. – Выпуск 1. – 
М.: «Восточная литература» РАН, 1998. – С. 47–58. 

29. Резван М.Е. Овеществленное слово: талисманы, обереги, 
амулеты // Центральная Азия. Традиция в условиях перемен. – 
СПб.: Наука, 2007. – С. 41–70.

30.	 Рычков  П.И. Топография Оренбургская, то есть: обстоя-
тельное описание Оренбургской губернии, сочиненное колеж-
ским советником и Императорской Академии наук корреспонден-
том Петром Рычковым. – Ч. 2. – СПб: Императорская Академия 
наук, 1762. – 262 с. 

31. Стариков Ф.М. Историко-статистический очерк Оренбург-
ского казачьего войска с приложением статьи о домашнем быте 
оренбургских казаков, рисунков со знамен и карты. – Оренбург: 
Типография Б. Бреслина, 1891. – 249 с.

32. Стариков Ф.М. Откуда взялись казаки (исторический очерк). – 
Оренбург: Тип-лит. И.И. Евфимовского-Мировицкого, 1884. – 327 с. 

33. Хабибуллина З.Р. Мусульманское духовенство в Респуб- 
лике Башкортостан на рубеже XX–XXI веков. – Уфа: Мир пе-
чати, 2015. – 220 c.

34.	 Хасанова Р.Г. Алабайтал. Страницы истории. – Оренбург: 
Изд-во центр ОГАУ, 2012. – 255 с. 

35.	 Чернавский Н.М. Оренбургская епархия в прошлом ее 
и настоящем. – Вып. 1. – Оренбург: Типография Оренбургской  
духовной консистории, 1900. – 352 c.



92

Булатов А.А.
A.A. Bulatov

РАЗВИТИЕ ИСЛАМА В НОВЫХ РЕАЛИЯХ ПОЛИТИКО-
ТЕРРИТОРИАЛЬНОГО ИЗМЕНЕНИЯ СТАТУСА КРЫМА

THE DEVELOPMENT OF ISLAM UNDER NEW REALITIES 
OF CHANGING THE POLYTICAL AND TERRITORIAL STATUS 

OF CRIMEA
Аннотация: Статья посвящена положению крымских татар в ус-

ловиях смены государственной принадлежности Крыма. Особое вни- 
мание уделено исламскому фактору развития крымскотатарского общества, 
национальной и религиозной политике на полуострове в составе Укра- 
ины и России, интеграции мусульман Крыма в исламское сообщество  
России.

Ключевые слова: ислам, Крым, Россия, Украина, крымские татары,  
политико-территориальные изменения.

Abstract: This paper deals with the status of Crimean Tatars during changes 
associated with Crimea’s affiliation. Special attention is paid to the Islamic factor 
in the development of the Crimean Tatar society, ethnic and religious policies on 
the peninsula as part of Ukraine and Russia, and the integration of Crimean Mus-
lims into the whole Islamic community of Russia.

Keywords: Islam, Crimea, Russia, Ukraine, Crimean Tatars, political and  
territorial changes.

Крым спустя чуть более 230 лет вновь стал объектом присталь-
ного внимания со стороны мирового сообщества. Причиной яви-
лось глобальное событие, неожиданное даже для большинства жи-
телей полуострова – с марта 2014 г. изменилась государственная 
принадлежность полуострова.

Если обратиться к истории, то подобное событие впервые про-
изошло в 1783 г., когда Крым оказался в составе Российской им-
перии. Этот факт был закреплен манифестом Российской импера-
трицы Екатерины II: «О принятии полуострова Крымского, ост- 
рова Тамань и всей Кубанской стороны под Российскую Державу». 
Сейчас Крым после 60-летнего пребывания в составе Украины 
переживает второе присоединение полуострова в состав России. 
Государственная Дума Российской Федерации на внеочеред-
ном заседании ратифицировала подписанный 18 марта 2014 г. 
договор между Российской Федерацией и Республикой Крым:  
«О принятии в РФ Республики Крым и образовании в составе Рос-
сии новых субъектов». Однако, несмотря на свершившийся факт, 
Украина продолжает рассматривать Крым как свою территорию, 



93

придав полуострову статус «временно оккупированной» террито-
рии. Общеизвестно, что крымские татары-мусульмане в большей 
массе явились этнической группой, выступившей за сохранение 
Крыма в составе Украины, и это при том, что за годы независимо-
сти, украинское государство, несмотря на многолетнюю борьбу, 
не приняло ни одного закона, определяющего статус и положе-
ние крымскотатарского народа, вернувшегося в Крым после де-
портации. Проекты законов «О статусе крымскотатарского народа  
в Украине», «О восстановлении прав лиц, депортированных по 
национальному признаку», инициированные крымскими татара-
ми, годами лежали в различных комиссиях Верховной Рады Ук-
раины, не имея никаких перспектив для принятия.

Украина так «заботилась» о возвращающемся крымскотатар-
ском народе, что единственным способом получения земельных 
участков для строительства жилья являлись земельные акции про-
теста или так называемые «самозахваты». Процесс легализации 
построенных домов был также неимоверно сложной задачей, на 
которую уходили многие годы и немалые финансовые средства. 
Этим объясняется то, что многие семьи до сих пор продолжают 
проживать на участках и в домах, не имеющих оформленных 
правоустанавливающих документов. Помимо обустройства неве-
роятно сложно решались животрепещущие проблемы, связанные 
с сохранением языка, культуры, национального образования, воз-
рождения религии, строительства и возвращения мусульманских 
культовых зданий. Следует отметить и имевшую место социаль-
ную напряжённость, связанную с проявлениями исламофобии, 
актами вандализма в отношении крымскотатарских националь-
ных памятников и мусульманских кладбищ, которые порой дово-
дились до грани социального взрыва, но оставались без должного 
внимания государственных органов. 

Тогда чем же объясняется причина таких, казалось бы, нелогич-
ных, на первый взгляд, симпатий крымских татар к Украине?

Обратимся к недавней истории. Независимость Украины 
совпала с периодом массового возвращения крымскотатарско-
го народа на свою историческую родину, которое предварялось  
нелёгкой борьбой национального движения, часто заканчиваю- 
щейся для активистов административными карами, тюремными  
сроками или принудительными заключениями в специальные пси- 
хиатрические учреждения. При всех имеющихся недостатках  
в плане национально-культурного и религиозного возрождения 
Украина не чинила крымским татарам препятствий в создании на-
ционально-культурных, политических, общественных и религиоз-



94

ных организаций, т.е. дала возможность развиться в единую нацию  
с чёткими вертикалями национального и религиозного самоуправ-
ления. В свою очередь, крымские татары не допускали конфронта-
ции с властью до критических ситуаций, придерживаясь главного 
принципа национальной борьбы за свои законные права – это диа-
лог, а не практика насильственных действий. В Украине не было 
прецедентов запрета каких-либо организаций по этническому или 
религиозному признаку. Так же, как и не было списков запрещен-
ной мусульманской или любой другой религиозной литературы. 
Отсутствовало и такое понятие, как «экстремизм». Знакомство  
с любой литературой в соответствии с философскими и духов-
ными мироощущениями личности не ограничивалось судебны- 
ми запретами, это давало возможность комфортного мироощу-
щения и высоко ценилось в обществе.

Весна 2014 г. многое изменила. Мусульманская община Кры-
ма, за все годы ни разу не замеченная в экстремистской деятель-
ности, стала объектом пристального внимания со стороны сило-
вых структур. Обыски в мечетях, медресе, в национальных шко-
лах и даже в домах мусульман, проводимые, часто на рассвете, 
вооруженными людьми в масках, без опознавательных знаков – 
стали для крымских татар настоящим шоком. Искали, как прави-
ло, террористов, оружие и запрещённую литературу. Если первых 
в Крыму никогда не было, то часто изымаемый самый популяр-
ный среди мусульман молитвенник «Крепость мусульманина» 
был почти в каждом доме, у каждого мусульманина. Подобные 
действия серьёзно встревожили мусульманскую общественность 
и, как следствие, боязнь возможных репрессий вынудила сотни 
мусульманских семей, особенно активную часть представите-
лей различных религиозных течений, оказавшихся под запретом,  
покинуть Крым.

Ситуация в мусульманской среде Крыма привлекла внимание 
многих специалистов: религиоведов, учёных, экспертов со всего 
мира. Так, 24 июня 2014 г. в онлайн-режиме на сайте «Кавказский 
узел» прошла интересная дискуссия на тему «Ислам в Крыму – воз-
можно ли развитие по кавказскому сценарию?». Ее инициатором 
и модератором выступила старший научный сотрудник Центра 
цивилизационных и региональных исследований РАН, кандидат 
исторических наук Н. Нефляшева, ведущая блог на «Кавказском 
узле». В обсуждении принимали участие восемь экспертов. По 
словам  Н. Нефляшевой, возвращение Крыма поставило перед 
федеральным центром новые вызовы – от экономической ин-
теграции республики и до обеспечения безопасности на новых 



95

границах России. И среди проблем, с которыми придется стол-
кнуться, по её мнению, – вопросы интеграции мусульман Крыма 
в исламское сообщество России. В настоящее время мусульмане 
Северного Кавказа проходят сложный путь становления своих об-
щин, непростой поиск диалога с государством, а актуализация эт-
нических традиций и ислама стала ответом на системный кризис 
кавказской политики, считает Наима Нефляшева. По ее мнению, 
проявления «нового ислама» неизбежны и в Крыму. Во многом 
согласившись с Наимой, эксперты, в том числе был и ваш покор-
ный слуга, однозначно высказали мнение о том, что кавказский 
сценарий в Крыму маловероятен, однако прессинг мусульман со 
стороны силовиков может привести их к радикализации.

Обобщая высказывания учёных, можно сказать, что, несмотря 
на принадлежность к разным течениям, для крымчан все же важен 
национальный компонент, а все силовые действия новой власти 
многие из них воспринимают как национальное унижение… Кро-
ме того, постоянные публичные акции в отношении мусульман 
в виде задержаний, приглашений «на собеседование», обысков в 
поисках «исламских экстремистов» и экстремистской литерату-
ры способны разжечь в обществе антиисламские настроения со 
всеми исходящими из этого последствиями. Тогда вскоре ситуа-
ция в Крыму действительно пойдет по тому же сценарию, что и 
на Северном Кавказе [1].

Необходимо привести мнение ещё одного российского полито-
лога, исламоведа, эксперта Центра Карнеги А. Малашенко, кото-
рый в одном из своих интервью, касаясь ислама в Крыму, сказал: 
«исламский терроризм» в Крыму не был востребован. Однако в 
нынешних реалиях, в случае ухудшения социальной или межэт-
нической обстановки на полуострове может сработать исламский 
религиозный фактор. Тут все зависит от мудрости Кремля, и дай 
Бог, чтобы ее Кремлю хватило» [2]. 

Начиная с весны 2014 г. перед мусульманскими религиозны-
ми организациями Крыма встал вопрос интеграции в исламские 
институции Российской Федерации. Первыми шагами в этом на-
правлении стали контакты руководства Духовного управления 
мусульман Крыма и Севастополя (ДУМКиС) с муфтиятами рос-
сийских регионов. По приглашению ДУМКиС Крым посетили 
муфтии многих Духовных управлений России. Большое собрание 
религиозных лидеров в Крыму прошло 15-18 октября 2014 г., в дни, 
когда отмечалось 700-летие со дня основания старейшей мечети 
Европы – Хана Узбека в г. Старый Крым. В работе научно-прак-
тической конференции, посвящённой этой юбилейной дате, при-



96

няли участие: глава Совета муфтиев России Равиль Гайнутдин, 
руководители Духовных управлений мусульман Татарстана, Осе-
тии, Ставропольского края, Ингушетии, Кабардино-Балкарии, 
Калмыкии, Чечни, Белоруссии, Дагестана, Адыгеи и Карачаево-
Черкесии. Они однозначно высказались за единство мусульман-
ской уммы Крыма и выразили готовность оказывать содействие 
ДУМКиС в его деятельности в новых политических условиях.

Дальнейшее развитие событий в Крыму показало, что, несмо-
тря на традиционные близкие отношения с турецкими религиоз-
ными центрами, Духовное управление Крыма достаточно быстро 
нашло точки соприкосновения с мусульманскими духовными 
центрами Российской Федерации, особенно с Духовным управле-
нием мусульман России во главе с муфтием Р. Гайнутдином.

Что касается государственно-конфессиональных отношений, 
то в последнее время в Крыму наблюдается стремление местной 
политической элиты к установлению доверительных отношений 
с руководством ДУМКиС. Региональная власть объявила о своём 
решении взять под контроль вопросы сохранения и реставрации 
значимых культовых мусульманских объектов Крыма и содей-
ствие Духовному управлению мусульман Крыма и Севастополя 
в  строительстве  Соборной мечети в Симферополе. Впервые за 
многие годы решён вопрос об объявлении нерабочими днями в 
Крыму дней празднования мусульманских праздников Ураза-бай-
рам и Курбан-байрам; правительство Крыма решает большинство 
вопросов, связанных с организацией ежегодного хаджа в Мекку. 
Представители крымской власти заверили руководство Муфтията 
Крыма, что признают верховенство и единство Духовного управ-
ления мусульман Крыма – Крымского муфтията и муфтия хад- 
жи Эмирали Аблаева как муфтия всего Крыма. В свою очередь, 
представители правоохранительных органов высказали свою го-
товность оказать Духовному управлению консультации и содей-
ствие в правовых вопросах, принять во внимание жалобы и по-
желания для выработки алгоритма решения [3].

Уже более трёх лет мусульманская умма Крыма проживает в 
новых реалиях политико-территориального изменения статуса 
Крыма. Происходят кардинальные изменения в деятельности му-
сульманских общин, в политике крымских духовных руководи-
телей: меняются принципы взаимодействия с властью и векторы 
религиозно-политической направленности. Так случилось, что  
в ХХI в. ислам в Крыму вновь оказался в своём далёком истори-
ческом прошлом, каков будет результат – покажет будущее.

Сегодня жизнь ставит перед мусульманской уммой Крыма но-



97

вые задачи и подходы, необходимые для ее обновления и развития 
в новых сложившихся реалиях, связанных с изменениями в юрис-
дикции Крыма. На протяжении всей своей истории крымскота-
тарский народ не раз переживал сложнейшие этапы адаптации к 
новым реалиям своего существования. Современные крымские 
мусульмане – это не только мусульманские общины, имамы ме-
четей, учащиеся медресе и их наставники, но и ученые, деяте-
ли культуры, искусства и бизнеса, спортсмены, студенты вузов и 
просто десятки тысяч добропорядочных граждан и отзывчивых 
людей. Ислам в Крыму стал реальным фактором общественной 
жизни. Сегодня он больше всего нуждается не только в помощи 
государства, но и в тактичном отношении к себе простых крым-
чан, понимающих, что их соседи могут говорить на своём род-
ном языке и иметь свою культуру, религию, обычаи и традиции.  
В этом случае ислам, учитывая его миролюбивую сущность и 
многовековую историю мирного сосуществования с верующими 
различных конфессий, может сыграть важную роль в стабильно-
сти и процветании этого прекрасного края.

Список источников и литературы

1. Крым радикализируется, если силовики РФ повторят опыт 
Северного Кавказа, заявили участники дискуссии на «Кавказском 
узле». – URL: http://www.kavkaz-uzel.ru/articles/244906/  (дата об-
ращения: 24.09.2017).

2. Малашенко: Москве нужно остерегаться провокаций в 
Крыму. – URL: http://www.islamnews.ru/news-432444.html (дата 
обращения: 18.09.2017).

3. Руководство ДУМК обсудило с властями крыма проблемы 
мусульман. – URL: http://qmdi.org/index.php/ru/glavnye-novosti/ 
316-rukovodstvo-dumk-obsudilo-s-vlastyami-kryma-problemy-mu-
sulman (дата обращения: 21.09.2017).



98

Буранчин А.М.
A.M. Buranchin

ИСЛАМСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ 
В СОВРЕМЕННОМ БАШКИРСКОМ ОБЩЕСТВЕ: 

ИСТОКИ, СОДЕРЖАНИЕ, ПЕРСПЕКТИВЫ

ISLAMIC IDENTITY IN THE MODERN RUSSIAN SOCIETY: 
SOURCES, CONTENTS, PROSPECTS

Аннотация: В статье на основе материалов этносоциологических ис-
следований, проводившихся в Башкортостане с начала 2000-х гг., делает-
ся попытка осмыслить особенности становления исламской идентичности  
в современном башкирском обществе. 

Ключевые слова: исламская идентичность, башкирское общество,  
модернизация, традиционализм, архаика, постмодерн.

Abstract: The article based on materials of ethno-sociological research held 
in Bashkortostan since the beginning of the 2000s, attempts to make sense of  
the formation of Islamic identity in modern Bashkir society.

Keywords: Islamic identity, Bashkir society, modernization, traditionalism, 
archaic, postmodern.

Сложные и противоречивые процессы, запустившиеся в совре-
менной России с распадом Советского Союза, привели к глубин-
ным трансформациям массового сознания, в том числе у нынеш-
них представителей башкирского общества, в котором демонтаж 
общегражданской (советской) идентичности привел не только 
к смене на региональную или этническую идентичность, но и к 
восстановлению идентичности религиозной (главным образом 
исламской). Однако природа данного социокультурного феноме-
на крайне неоднозначна, поскольку «исламская» идентичность в 
современном башкирском обществе сосуществует, а зачастую и 
конкурирует с этнической, общегражданской, локальной и дру-
гими формами групповой идентичности. Неясно также, что стоит 
за ней в содержательном плане: что это? Закономерное восста-
новление дореволюционной традиции или давление социальной 
архаики, вышедшей сегодня на поверхность общественной жизни 
из нижних слоев культуры (как движение к антимодернистскому 
полюсу); явление, порождённое структурами «общества потре-
бления», Постмодерна, или объективный результат внутренней 
динамики противоречивого, но при этом прогрессивно развива-
ющегося социума?

Кроме того, феномен религиозной идентичности сам по себе 



99

имеет двойную направленность. С одной стороны, он является 
инструментом для поддержания субъективной реальности от-
дельной личности. С другой – может использоваться правящими 
элитами в качестве инструмента социальной инженерии (к при-
меру, в рамках нациестроительства) или как одна из опор власти. 
Исторический опыт (в том числе и современной России) свиде-
тельствует о том, что религиозная идентичность, так же как и 
этническая, может становиться объектом внимания со стороны 
различных политических сил, с успехом использующих эти цен-
ности в своих идеологических доктринах и тем самым обеспе- 
чивающих себе широкую социальную поддержку. 

В настоящее время определить точное количество мусульман 
в Башкортостане невозможно вследствие отсутствия данных о 
религиозности населения в последних всероссийских переписях 
(2002, 2010). Однако в переписных материалах нашел полное отра-
жение этнический состав населения страны. Исходя из того, что 
религиозным предпочтением башкир и татар республики является 
ислам, можно определить верхнюю планку численности привер-
женцев мусульманской веры на ее территории. Так, согласно ма- 
териалам переписи 2010 г., в Башкортостане проживало 1 172 287 чел. 
башкир (29,5 % от всего населения республики) и 1 120 702 чел. 
татар (25,4 % от всего населения республики), т.е. к этничес- 
ким мусульманам можно отнести 54,9 % населения Респуб- 
лики Башкортостан (РБ).

Еще одним источником определения религиозной картины  
в республике могут служить социологические опросы населения.

В частности, результаты исследования, проведенного в Баш-
кортостане в 2011 г. Институтом социально-политических и пра-
вовых исследований РБ совместно с Институтом социологии 
РАН, показали, что из числа опрошенных 52,2 % назвали себя му-
сульманами, 39,5 % – православными, остальные 8,3 % не опреде-
лились с религиозной идентичностью. Вместе с тем, не все баш-
киры республики относят себя к мусульманам. Согласно данным 
социологического опроса, считают своей религией ислам 92,4 % 
опрошенных башкир и 86,7 % опрошенных татар [12, с. 77].

В советский период процент населения, открыто исполняю-
щего религиозные обряды в Башкирской АССР, как и религиоз-
ная активность в целом по стране, был незначительным. Исходя 
из идеологических установок, партийные органы вели широкую 
антирелигиозную пропаганду. О том, каким было положение в 
этой сфере до «перестройки», можно судить по справке об уча-
стии молодежи в совершении религиозных обрядов, подготовлен-



100

ной отделением КГБ по Башкирии в 1984 г. для первого секрета-
ря обкома М.З. Шакирова. В справке отмечалось, что в БАССР 
действует всего лишь 17 православных церквей, 14 мечетей и 5 
молитвенных домов баптистов. Православную церковь в 1984 г. 
посещали в основном женщины престарелого возраста (95 %).  
В мечети ходили в большинстве случаев мужчины, также пре-
клонного возраста. Молодежь появлялась в церквях и мечетях 
крайне редко [1, с. 55].

Таким образом, данный документ достаточно ясно показывает, 
что религиозная идентичность в БАССР к 1980-м гг. была практи-
чески полностью подавлена и находилась на периферии массово-
го сознания. Однако кризис коммунистической идеологии, а затем 
и распад СССР привели к пробуждению религиозного сознания 
населения. К началу 1990-го года наблюдается повышенный ин-
терес в республике к традиционным религиям. Постепенно меня-
ются отношения между религиозными организациями и властью. 
20 июня 1991 г. Верховным Советом был принят закон «О свободе 
совести и религиозных организациях Башкирской ССР», в кото-
ром было также утверждено Положение о Совете по делам рели-
гий при Совете Министров БАССР. 

По мере деидеологизации советского общества в республике 
появляются новые исламские организации. В марте 1990 г. в Уфе 
проходит учредительное собрание Благотворительного общества 
ветеранов войны и труда «Мусульманская интеллигенция». В 
1992 г. возникает Ассоциация тюркских народов Башкортостана. 
В том же году проходят учредительные собрания Межрегиональ-
ного мусульманского общества «Шавкат» и Республиканского 
объединения мусульман «Динислам» [16, с. 233].

Но официальной организацией традиционного ислама в респу-
блике становится Духовное управление мусульман Европейской 
части СССР и Сибири (ДУМЕС) во главе с муфтием Т. Таджуд-
дином. Однако воспользовавшись создавшейся ситуацией и вре-
менным отсутствием самого Т. Таджуддина, несколько молодых 
имамов Башкортостана, Татарстана и Центральной России (в том 
числе из его ближайшего окружения), объединившись объявляют 
о создании независимых духовных управлений. Прошедший 21 
августа 1992 г. Учредительный съезд религиозных деятелей Ре-
спублики Башкортостан принимает решение о создании Духовно-
го управления мусульман РБ (ДУМ РБ). Съездом, кроме принятия 
собственного Устава, избирается муфтий ДУМ РБ. Им становится 
Нурмухамет Нигматуллин, ранее занимавший должность имам-
хатиба Уфимской соборной мечети [1, с. 151].



101

В этот внутриконфессиональный раскол постепенно были втя-
нуты башкирские и татарские общественно-политические орга-
низации. Так, 25 августа 1992 г. на территории Уфимской собор-
ной мечети был проведен митинг, организованный татарскими 
организациями против создания ДУМ РБ, за единство духовного 
управления [1, с. 152].

В свою очередь, в поддержку ДУМ РБ и с осуждением дей-
ствий Т. Таджуддина выступили лидеры башкирского нацио-
нального движения. Хотелось бы отметить, что участие в этих 
событиях национальных организаций было связано с тем, что 
идеологический вакуум, возникший с исчезновением совет- 
ских мифов, был заполнен в какой-то мере и традиционными 
религиозными мифами, а этнополитические движения воз- 
рождение собственных народов связывали и с возрождением ре-
лигиозным. 

Таким образом, мы видим, что в начале 1990-х гг. интересы 
религиозных и национальных (башкирских) акторов пересеклись 
на фоне распада государственной системы и способствовали актив-
ному формированию региональной идентичности, которая в рес-
публике приняла форму политического движения за «суверенитет 
БАССР». Однако в последующее двадцатилетие (1990–2010 гг.), в 
рамках авторитаризма М. Рахимова, процессы в исламской среде 
переживают сложную и малозаметную, на первый взгляд, транс-
формацию. По мере расширения влияния исламского сегмента на 
башкирское общество, его структурного усложнения религиозная 
идентичность начинает сужать сферу этнического национализма, 
а где-то и активно конкурировать с ним. Показательно также, что 
в исламской среде, как и в структуре башкирского национального 
движения, постепенно появляется умеренное «ядро» (традицион-
ный ислам и адепты, входящие в официальные духовные орга-
низации) и неформальные радикальные силы (салафиты, а также 
секты нурсистов, гюленистов и др.). Картина осложняется тем, 
что и в среде традиционализма, исторически основанного на ми-
ровоззрении суфизма, возникают устойчивые группы и течения 
деструктивного толка, непримиримость которых не уступает ак-
тивности радикальных исламских фундаменталистов (например, 
последователи суфийского шейха Хаккани). Фактически т.н. «ре-
лигиозный ренессанс» в регионе начинается не в конце 1980-х гг., 
а условно с 2000 г., когда пройдя через процесс усложнения и 
разветвления структуры, исчерпания и стирания черт советского 
традиционализма исламское пространство обретает устойчивую 
субъектность. 



102

В итоге, по мере того как «национальный проект» входил в иде-
ологический и политический кризис в республике, в башкирском 
обществе автоматически усиливался и занимал его нишу «проект 
религиозный». Особенно показательной была ситуация с баш-
кирскими молодежными националистическими организациями 
(«Кук буре» и др.), лидеры которых порой жёстко пикировались в 
социальных сетях с молодыми мусульманами, поскольку на деле 
видели, как медленно и неуклонно их социальная база перетекает 
в религиозную сферу, в том числе и связанную с деятельностью 
салафитской группы «Шура РБ». 

Демонтаж авторитарного режима в Башкирии в 2010 г. и на-
значение ставленника федерального центра Р. Хамитова главой 
республики первоначально резко ослабили позиции национали-
стов, прежде всего внутри башкирского общества. Этому способ-
ствовали не только кризис идеологии и смена власти, но и объек-
тивные социокультурные процессы, которые шли на протяжении 
всего постсоветского периода. Связаны они в первую очередь с 
глубинными модернизационными переменами, которые возника-
ют при ускоренном переходе от аграрного общества к городскому 
типу существования. Для примера, удельный вес башкир-горожан 
в структуре башкирского общества в 1926 г. был всего 2,0 %; в 
1959 г. – 13,6 %, в 1970 г. – 20,0 %, а в 1989 г. уже 42,4 % [3, с. 107].

В настоящий момент этот показатель составляет около 41 %. 
Однако, несмотря на эти достаточны высокие темпы, башкирское 
население, после русских и татар республики, остается наименее 
урбанизированным. Так, наибольшая степень урбанизации прихо-
дится на русское население (44,7 %), далее следует татарское го- 
родское население (25,6 %), и только за ними башкирское (19,4 %).

Таким образом, мощным, а возможно и основным фактором, 
влияющим на социально-политические и иные процессы, в на-
стоящий момент является большая доля (59 %) носителей сель-
ских ценностей и мировоззрения; башкирское общество – даже 
сегодня это преимущественно аграрное общество, которое из-за 
неорганичности урбанизационного перехода вошло в тяжелый 
социокультурный кризис. В то же время, несмотря на то, что ны-
нешнее башкирское общество все еще несет на себе черты аграр-
ного мира, находится в условиях частичного этнического распада, 
данные социальные процессы, а также сопутствующие им проб-
лемы носят объективный характер. Одновременно в нем наблюда-
ется не только кризис, связанный с отсутствием устойчивой наци-
ональной идентичности, но и разворачиваются противоречивые 
процессы активной архаизации. Рост носителей религиозного и 



103

других форм фундаментализма, устойчивый ценностный и элит-
ный раскол, давление мифологических стереотипов на массовое 
сознание, а также размывание пласта «высокой культуры» – вот 
лишь небольшой перечень негативных социокультурных факто-
ров, вызванных догоняющей модернизацией.

Сложные перемены, в том числе и модернистского характера, 
которые сегодня запустились в целом Башкортостане, зачастую 
вызывают резкую традиционалистскую реакцию у части населе-
ния. Модернизация как болезненное состояние общества законо-
мерно сопровождается частичным социальным распадом (амора-
лизмом, падением нравов, маргинализацией и т.д.). Человек тра-
диционной культуры воспринимает данные процессы болезненно, 
поскольку они вызывают у него плохо осознаваемый внутренний 
конфликт. Это приводит к тому, что в обществе усиливаются фун-
даменталистские настроения, которые могут принимать крайние 
формы.

В настоящее время формат аграрного традиционализма пере-
стал отвечать новым вызовам времени, стал неадекватен изме-
нившейся реальности, однако параллельно с идущей фрагмента-
цией и атомизацией башкирского общества в нем усиливаются 
неотрадиционалистские, общинно-коллективистские формы ор- 
ганизации социума, такие как мусульманские уммы, землячества, 
радикально-националистические группировки. Они могут об-
ладать как положительными, так и отрицательными установка-
ми и программами, тем не менее, социологически эти общности 
противоположны постаграрной, «либерально-демократической» 
или городской консолидации. Фактически это полуразрушенное 
традиционное общество, представители которого, исторически не 
успев выработать другие формы самоорганизации или идентич-
ности, адаптировались к резко изменившимся внешним услови-
ям, но главным образом за счет усиления и расширения архаики.

Переход от советского модерна к постсоветскому периоду ре-
гионализма, а затем и к новой форме политического управления 
привел не к возврату к структурам модерна, а фактически по-
родил крайне неоднозначную и противоречивую картину сюр-
реалистического постмодерна, в котором наблюдается сложный 
сплав структур современности и архаики в ущерб культурной тра-
диции. Соответственно на фоне неработающих социальных ин- 
ститутов мы можем наблюдать сегодня лишь набирающую обо-
роты архаизацию общественных отношений, а также возникнове-
ние целого спектра идентичностей внутри башкирского «мира». 

По всей видимости, речь идет о системном кризисе («кризи-



104

се этничности») не до конца устоявшегося социума, над которым 
нависла определенная угроза распада. Несмотря на активные 
проявления этничности, на практике башкирское общество по-
прежнему почти или совсем ничего не объединяет. Современное 
башкирское общество как бы «зависло» между распадающейся 
субъектностью периода «суверенитета» (фактически это разложе-
ние традиционного аграрного общества) и слабо формирующейся 
городской культурой. 

Тенденции этнического «полураспада», несформированность 
устойчивых горизонтальных связей толкают современных пред-
ставителей башкирского общества, в особенности наиболее ак-
тивные слои, на формирование идентичностей более локального 
уровня – религиозного, узкоэтнического, городского, профессио-
нального и др. Соответственно архаизация общественных отно-
шений оборачивается повышенной конфликтностью, агрессией; 
формирует благодатную почву для распространения религиозно-
го фундаментализма, а также радикального национализма и сепа-
ратизма. 

К примеру, одной из главных проблем является сегодня скры-
тый сепаратизм некоторых групп башкирского общества (особен-
но среди молодежи), испытывающих чувство недостаточной иден-
тичности в отношении российской государственности в целом. 
Во многом это вызвано тем, что резкие изменения, запустившие-
ся со сменой власти, слом жестких форм патернализма не позво-
лили этим группам адаптироваться к переменам. Одновременно 
на месте сегментов башкирского аграрного общества происходит 
формирование общества современной массовой культуры, доста-
точно сильно оторванной от своих традиционных исторических 
корней, то есть общества, которое уже не хочет прилагать усилия 
к созданию новых форм высокой и народной культуры. 

Глядя на современное башкирское общество, мы действитель-
но уже не можем найти явного башкирского своеобразия. Свое-
образие порождается традиционным обществом, в первую оче-
редь тем многоукладным и поликультурным обществом, которое 
было характерно для аграрного социума, когда параллельно суще-
ствовали миры крестьянства, башкирской элиты и духовенства, 
где эти миры сложно взаимодействовали друг с другом, порождая  
целый комплекс башкирской духовности.

Сегодня, когда все это осталось в прошлом и возник унифици-
рованный образ жизни, который диктуется мегаполисом, остатки 
традиционного уклада отмирают и уходят на периферию совре-
менного развития. Башкирская культура становится более без-



105

ликой, находящейся под давлением глобалистических ценностей 
общества массового потребления, массовой «попсы», и чем больше 
она теряет своеобразие, тем больше на уровне компенсации пы-
тается сохранить свою идентичность. Представители общества 
все больше ощущают углубляющийся кризис идентичности и все 
больше нуждаются в новом объединяющем мифе, даже абсолютно 
ортогональном их реальному бытию, как в некой форме, неком 
якоре, за который можно зацепиться, и даже пусть в качестве фа-
сада сохранить на сегодняшний день свою идентичность. Однако 
какой может быть социальная роль религии в новых условиях? 

В последние годы среди представителей башкирской элиты 
много говорится про объединяющую роль «возрожденного исла-
ма», способную превратить башкирское общество в дееспособ-
ную нацию. Однако, несмотря на то, что большинство башкир в 
настоящий момент называют себя мусульманами, в реальности 
мы видим, что эта идея в целом носит «парадный» характер. Ве-
роятнее всего, это в значительной мере не более чем компенсация 
за недостаточную национальную идентичность. Кроме того, за 
внешней, фасадной стороной возвращения к исламской традиции 
скрываются иные тенденции, зачастую противоположного свой-
ства. К примеру, большая часть тех, кто называет себя верующими, 
видят в исламе в первую очередь возвращение к национальным 
традициям и истокам. Они видят в этом не потребность общения 
с Богом, не потребность личной веры и даже не потребность жить 
в соответствии с религиозными ценностями, а главным образом 
этнокультурный маркер, позволяющий самоидентифицировать 
себя в постсоветской реальности. В действительности к актив-
ным мусульманам (к тем, кто живет руководствуясь исламски-
ми установками в обыденной жизни, а не вспоминая о религии 
лишь во время официальных праздников, таких как Ураза-байрам  
и Курбан-байрам) условно можно отнести не более 10 % от чис-
ла всех башкир. Таким образом, говоря о нынешних носителях  
религиозной идентичности, речь может идти о незначительном 
сегменте внутри башкирского общества. 

Причем данная ситуация, с небольшими вариациями, во мно-
гом типична для всех обществ входящих сегодня в «исламский 
мир» России. Согласно исследованиям, проведенным в 2009 г. 
социологической группой Северо-Кавказской академии государ-
ственной службы, опросившей около 1500 респондентов из 12 
субъектов Южного федерального округа (ЮФО), общая фоновая 
идентификационная нагруженность религиозного фактора как в 
русскоязычных субъектах ЮФО, так и в национальных республи-



106

ках не превышает 10 %. Существенно выше ее значение в Респуб-
лике Дагестан (18,8 %) и Республике Ингушетия (14,2 %). Но и 
здесь религиозный фактор не выступает пока в качестве приори-
тетного [9, с. 6].

Примерно такое же положение исламская идентичность зани-
мает и в современном татарском обществе. К примеру, с целью 
детального изучения новых тенденций в самосознании и пове-
дении татарской молодежи в 2008–2012 гг. было проведено со-
циологическое исследование социокультурных ценностей моло-
дых татар (в возрасте от 16 до 28 лет). Это два массовых опроса 
с объемом выборки 1500 человек каждый и глубинные интер- 
вью, в которых приняли участие более 70 респондентов [6, с. 142].

С одной стороны, эти данные позволяют говорить о доста- 
точно высоком уровне религиозной идентичности среди молодых 
татар: верующими себя считают 89,3 % татарской молодежи.  
92,2 % утверждают, что они принадлежат к исламу, 3,8 % –  
к другой религии, оставшиеся 4 % – ни к какой [6, с. 143].

Однако когда речь заходит о конкретных религиозных практи-
ках, картина становится более ясной. Так, умеют совершать намаз 
19 % молодых татар. Но читают его регулярно – 5 раз каждый 
день – лишь 5 % опрошенных; молятся по правилам соверше-
ния намаза, но реже (несколько раз в неделю) 3 % молодежи. Не  
по правилам совершения намаза, но часто молятся 38 % татар,  
а 35 % знают короткие молитвы, но произносят их редко. Вообще 
не молятся 20 %.

По результатам данного исследования: ходят в мечеть 14 % 
опрошенных (каждую неделю – 4,5 %, 2-3 раза в месяц – 4 %, 
примерно раз в месяц – 5,5 %). Ходят в мечеть редко, несколько 
раз в год, в том числе по праздникам 43 % татарской молодежи. 
Не ходят никогда – 43 %. Соблюдают уразу в целом 31 % молодых 
татар (причем 8 % постятся всегда, а 23 % – лишь в некоторые 
дни). Не соблюдают уразу – 60 % [6, с. 145].

По мнению Г.Я. Гузельбаевой, типологический анализ с ис-
пользованием методики построения индексов по уровню рели-
гиозного сознания и поведения показывает, что в среде молодых 
людей можно выделить группу глубоко религиозных молодых 
мусульман, которые составляют лишь 6 % от общего числа татар-
ской молодежи [6, с. 146].

Ситуация относительно уровня религиозности современной 
молодежи Республики Башкортостан также в целом не отличается 
от общероссийских тенденций, а имеющаяся социологическая 
эмпирика позволяет сделать вполне определенные выводы. 



107

В частности, в 2005 г. в рамках научно-исследовательского 
проекта «Современное состояние этнокультурных отношений 
в Республике Башкортостан: этносоциологическое измерение» 
были опрошены студенты высших учебных заведений РБ (днев-
ных и заочных отделений) [15]. В исследовании приняли участие 
респонденты в возрасте 18-25 лет. Состав выборки среди пред-
ставленной возрастной категории составил: башкиры – 35,6 %, 
русские – 26,2 %, татары – 33,1 %, представители других нацио-
нальностей – 5,1 %.

Тогда большая часть респондентов молодого поколения иден-
тифицировала себя как людей верующих. К «верующим, но не со-
блюдающим обычаи и обряды» отнесли себя 51,6 % респонден-
тов, к «верующим и соблюдающим обычаи и обряды» – 27,4 %. 
Количество «колеблющихся» составило 6 %, к атеистам отнесли 
себя 2,4 % [15].

Проведенный в 2013 г. на базе Башкирской академии госу-
дарственной службы и управления при Главе РБ общереспубли-
канский социологический опрос дал более конкретную картину 
по религиозной идентичности у молодежи Башкортостана. Так, 
по его результатам удалось выяснить, что 20,1 % опрошенных 
не относят себя к верующим, 60,4 % респондентов относят себя  
к верующим, но не соблюдают религиозные обряды, только 8,4 % 
считают себя верующими, а 11,2  % респондентов затруднились  
с ответом [11, с. 135].

По мнению исследователей, проводивших данный опрос, 
«большинство молодежи признает свою принадлежность к вере, 
но не ориентируется на религиозные институты». Они также 
выяснили, что «в молодежной среде предрасположенность к ре-
лигии преобладает над установкой на атеизм. Распределение по 
месту проживания подтвердило тот факт, что в меньшей степе-
ни влияние религиозных институтов осуществляется в крупных 
городах. Так, в группе молодых людей, которые не относят себя 
к верующим, большую долю составили жители г. Уфы (25,7 %). 
Данные исследования показывают, что религиозность молодежи 
носит конформистский характер: есть желание быть как все, на-
зываться верующими (мусульманами, православными), время от 
времени вести себя как верующие, т.е. отмечать религиозные 
праздники, проводить обряды никаха, венчания, крестить де-
тей, однако по-настоящему всерьез приобщаться к вере молодые  
люди не намереваются» [11, с. 135].

Проведенный в ноябре 2016 г. Центром гуманитарных иссле-
дований Министерства культуры РБ социологический опрос по 



108

теме «Состояние межнациональных и межконфессиональных 
отношений в Республике Башкортостан» также подтвердил со-
хранение данных тенденций в этой сфере. Опрос был проведен  
в крупных городах и районах республики, выборка составила: 
1201 человек, в том числе молодежь в возрасте от 18 до 30 лет. 

Результаты социологического исследования показали, что к ве-
рующим (то есть соблюдающим все религиозные обряды и обы-
чаи своей веры) относят себя лишь 8,7 % опрошенных из числа 
молодежи. Подавляющее большинство (62,0 %) респондентов 
причисляют себя к верующим, но не соблюдают религиозные 
обряды. Достаточно высок процент тех, кто колеблется между 
верой и атеизмом – 9,0 %; атеистов, но толерантно относящихся  
к верующим – 8,7 %; нетерпимых атеистов оказалось лишь 0,6 % 
из числа опрошенной молодежи. Процент затруднившихся с отве-
том по сравнению с 2013 г., остался на прежнем уровне (11,0 %).  

Сравнительный анализ результатов приведенных выше социо-
логических опросов (2005, 2013, 2016 гг.) позволяет сделать вы-
вод о том, что:

– для подавляющего числа молодежи РБ (62 %) в целом свой-
ственен «светский» тип мировоззрения, а религиозная идентич-
ность носит больше «парадный» характер, то есть когда религи-
озные ценности в большинстве своем трансформировались в ходе 
промышленно-индустриальной модернизации, ушли в прошлое, 
но еще сохранились на «парадном» уровне;

– количество активных или «реальных» верующих (то есть  
живущих опираясь на религиозные установки в повседневных 
практиках) не превышает уровня 8-9 % от общего числа моло-
дежи РБ, кроме того нет в настоящий момент и заметного роста 
данного показателя1, что в целом характерно и для всего населе-
ния региона. 

Таким образом, социальная база для распространения, к при-
меру, исламского религиозного экстремизма в Башкортостане яв-
ляется относительно небольшой. Соответственно преувеличивать 
угрозу радикализации исламского сегмента было бы ошибочно. 
Тем не менее, на наш взгляд, в регионе всё же наблюдается опре-
деленный рост противоречий в этой сфере, особенно в условиях 
наметившегося кризиса в официальных духовных структурах 
  

1 Большой процент верующих (27,4 %) среди студентов вузов респуб- 
лики по опросу 2005 г. вряд ли связан с ростом религиозного фундамента-
лизма в этой среде (то есть там, где его уровень по определению должен 
быть низким); вероятнее всего, носит локальный характер или исследо- 
вание выполнено с использованием другой методики. 



109

(ЦДУМ России, ДУМ РБ), а также направлений, связанных  
с «традиционным исламом», в котором также сегодня существу-
ют группы деструктивного характера. По мнению религиоведа 
З.Р. Хабибуллиной, это стало следствием того, что «за последние 
20 лет произошло значительное омоложение кадров духовенства 
Республики Башкортостан, на фоне которого прослеживается тен-
денция конфликта поколений, передела сфер влияния духовных 
деятелей с традиционными взглядами и молодых, радикально  
настроенных, имамов» [13, с. 180].

Последнее создало благоприятные условия для усиления и 
распространения течений и группировок просалафитского тол-
ка в РБ, которые в настоящий момент усиленно стремятся дис-
танцироваться от идеологии ваххабизма, тем самым постепенно 
легитимизируясь в общественном сознании. Между тем, по мне-
нию религиоведа А.Б. Юнусовой, «в современной практике сала-
фиты лишь на словах отличаются от ваххабитов, стремясь занять 
собственную идеологическую нишу и завоевать доверие мусуль-
ман», в то время как «местное население не различает ни тех, 
ни других, доверчиво относится к представителям фундамента- 
лизма как к носителям «настоящего» или «традиционного»  
ислама, поскольку само является достаточно невежественным  
в отношении знаний Корана, Сунны, ислама в целом» [4, с. 52].

Кроме того, как показывает практика, салафиты более адаптив-
ны к запросам исламской молодежи, они социально мобильны и 
могут, в отличие от традиционного мусульманского духовенства, 
находить общий язык с молодым поколением. С одной стороны – 
исламский фундаментализм является движением относительно 
небольшого меньшинства, так как подавляющее число современ-
ных мусульман исповедует «традиционный ислам». С другой – 
высокая политическая и медийная активность фундаменталистов, 
а также широкое использование ими террористических методов 
борьбы в мире способствуют широкой известности именно этого 
направления.

Другими словами, в установках современного исламского фун-
даментализма заложены некоторые элементы, которые парадок-
сальным образом частично резонируют с парадигмой модерна.  
К примеру, как отмечают некоторые исследователи, в их идеоло-
гии «вполне модернистскими являются идея равенства всех ве-
рующих перед Богом, отсутствие клира, идея индивидуального 
отношения к вере. В то время как в «традиционном исламе» эти 
тенденции в значительной степени стерты под влиянием этни- 
ческих и иных социокультурных влияний» [7, с. 446].



110

В любом случае исламский фундаментализм является слож-
ным социальным феноменом, требующим внимательного и де-
тального исследования. И совсем неверным является расхожее 
представление о нем как о крайнем выражении архаики. Традици-
онный ислам и особенно суфизм намного более архаичны, нежели 
ваххабитские теории.

Таким образом, результаты социологических опросов молоде-
жи РБ показывают в настоящий момент относительно небольшой 
уровень религиозной идентичности (9 %).

На вопрос об уровне религиозности и религиозных установок, 
влияющих на повседневные практики у представителей совре-
менного башкирского общества, также можно ответить вполне 
определенно. 

Казалось бы, большая доля сельского населения должна вли-
ять и на степень религиозности нынешних башкир. Однако как 
показывают проведенные исследования, урбанизация башкирско-
го общества постепенно ведет к размыванию аграрного традици-
онализма и как закономерное следствие – к сближению поведе-
ния с более урбанизированными этносами республики, а функция  
религии в качестве регулятора репродуктивных установок все 
больше воспринимается «как дань национальной традиции». 

Приверженность браку по религиозному обряду башкиры со-
храняли даже в советское время [17, с. 274]. В трансформацион-
ный период значимость такого брака у мусульманского населения 
Башкортостана лишь возрастала по мере изменения глубины ре-
лигиозного сознания. Так, согласно результатам опроса 2011 г., 
около 80 % мужчин и женщин башкирской национальности всту-
пили в брак по религиозному обряду «никах». Данный обряд  
у башкир, как и остального мусульманского населения (прежде 
всего татар), практикуется гораздо чаще, чем православное вен-
чание у русских. У башкир отмечается рост доли тех, кто его при-
держивается [2, с. 69].

Однако по содержанию чаще всего башкирское население 
вступает в брак по обряду потому, что он считается не столько ре-
лигиозным, сколько национальным обычаем. Отвечая на вопрос 
«Почему Вы заключили брак по религиозному обряду?», более 
двух третей (69 %) выбрали вариант ответа «обряд – националь-
ная традиция моего народа». На фоне сохранения этого мотива 
как ведущего усилилась религиозная мотивация. Вариант ответа 
«я верующий (верующая), поэтому соблюдаю религиозные обря-
ды» выбрал почти каждый пятый (18,2 %), что отражает нынеш-
нее состояние религиозного сознания башкирского населения. 



111

Среди причин заключения религиозного брака вера более весома 
у поколения до 35 лет и старше 65. Небольшая часть религиозных 
брачных обрядов совершается потому, что считается: именно та-
кое бракосочетание является нормой (вариант ответа «так приня-
то, так делают все или многие») и потому, что на обряде «никах» 
настояли родители респондента или родители партнера (по 6,4 %). 
В подавляющем большинстве случаев религиозный обряд у баш-
кир проводится до официальной регистрации брака в органах 
ЗАГС (94 %) [2, с. 70].

В целом, как считает социолог и демограф Ф.Б. Бурханова, со-
временные «башкиры, как и другие этносы, являются носителями 
репродуктивных установок, характерных для населения урбани-
зированных территорий. Данные анализа в разрезе город/село по-
казывают, что нормы и поведение городского и сельского насе-
ления сблизились, сельские жители практически перестали быть 
проводниками традиционных для этноса взглядов на рождение 
вне брака, многодетность, аборты и другие вопросы деторожде-
ния. Заметные различия взглядов башкир-горожан и сельчан об-
наружены лишь в представлениях о числе детей» [2, с. 73].

Данные опроса 2011 г., приведенные Институтом социально-
политических и правовых исследований РБ, также показали, что 
довольно значительная часть башкир соблюдает обязательные 
для мусульман религиозные нормы и предписания, но крайне из-
бирательно. Так, 32,7 % опрошенных башкир соблюдают пост 
(уразу); 28,9 % башкир не употребляют алкоголь; 24,9 % соблю-
дают исламские предписания в питании. Однако респондентов, 
которые совершают ежедневно 5-кратный намаз, оказалось всего 
лишь 6,3 % [10, с. 79]. То есть в данном случае в зависимости 
от того, что считать признаком истинной религиозности речь мо-
жет идти о доле «реальных» мусульман среди башкир в границах  
от 6 до 32 %. 

Результаты же социологического исследования Центра гума-
нитарных исследований 2016 г. показали, что к верующим сре-
ди башкир (то есть соблюдающих все религиозные обряды и 
обычаи своей веры) относят себя 12,4 % из числа опрошенных. 
Подавляющее большинство (60,6 %) респондентов-башкир при-
числяют себя к верующим, но не соблюдают религиозные обря-
ды. Есть процент тех, кто колеблется между верой и атеизмом –  
5,1 %; атеистов, но толерантно относящихся к верующим – 7,8 %;  
нетерпимых атеистов оказалось лишь 0,5 % из числа опрошенных 
башкир. Затруднившихся с ответом оказалось 14,0 %. 

Следовательно, опираясь на данные различных соцопросов, 



112

проводившихся в Республике Башкортостан, а также методом 
сравнительного анализа можно сделать вывод о том, что доля 
практикующих мусульман в башкирском обществе (включая мо-
лодежь), соблюдающих основные обряды и нормы, составляет 
6-12 % от числа всех башкир республики (группа «глубоко ве-
рующих»). 

Однако значительна и доля тех, входит в промежуточную груп-
пу «соблюдающих нормы и предписания, но не в полной мере» 
(32,7 %). Это означает, что башкирское общество, пройдя через 
процесс советской модернизации, является преимущественно 
светским по своему содержанию, а потенциальная база носите-
лей исламской идентичности составляет не более трети от числа 
всех башкир. 

Другими словами, это лишь парадная ценность национальной 
идентичности, которая действительно очень важна, потому что 
современное башкирское сознание испытывает крайний дефицит 
в каких-то объединяющих началах. Это одна из немногих ценно-
стей, способная объединить, хотя бы на внешнем уровне, многие 
разорванные социальные общности и субгруппы. Но на практике, 
когда религиозные деятели начинают вмешиваться в дела обще-
ства и претендовать на что-то большее, чем просто парадный 
символ башкирской культуры, это вызывает заметное отторже-
ние. Башкирское общество явно не желает отходить от светского 
формата своей культуры.

Стремительный рост за последние 27 лет числа тех, кто назы-
вает себя мусульманами, казалось бы, позволяет говорить о свое-
го рода «исламском ренессансе», особенно на фоне крайне малого 
числа верующих в позднесоветский период в БАССР. Теперь же 
налицо формальный рост религиозности башкирского общества  
в несколько раз. Причем, если в советский период основная часть 
верующих состояла из мужчин и жителей малых городов и дере-
вень, то сегодня мы наглядно видим, что ислам достаточно глу-
боко проник в молодежную среду и в социальное пространство 
больших городов республики. Это означает, что произошло не 
просто расширение традиционной группы верующих, а к исла-
му в той или иной форме пришли совершенно новые социальные 
группы. 

Однако переживаемый башкирами «исламский ренессанс» – 
крайне неоднозначное явление, имеющее корни не только и не 
столько в собственно исламской традиции, сколько в реанимации 
гораздо более древнего пласта народных верований и суеверий, 
успешно переваренных современной массовой культурой. 



113

Истоки и противоречия нынешнего состояния башкирского об-
щества, возможно, коренятся в глубоких пластах истории, а сам 
«текст» культуры и ее коды требуют тщательной социологиче-
ской «расшифровки» в рамках башкироведения, поскольку сегод-
ня уже ясно, что на поверхность вышли слои культуры, имеющие 
досовременный характер. Все-таки башкирское общество исто-
рически имело, в отличие от других кочевых народов, совершен-
но иную форму интеграции в российское государство – с высоким 
уровнем автономности и самоуправления. Если взять аспект про-
никновения ислама в повседневную жизнь башкир в досоветскую 
эпоху, то также можно говорить о слабом, поверхностном усвое-
нии исламских ценностей. Даже во второй половине XIX в. В. Че-
ремшанский, характеризуя степень исламизированности башкир, 
отмечал, что «между ними нет особо набожных, какие встреча-
ются между собственно мусульманами, потому и сами правила 
Корана не строго соблюдаются ими и не имеют положительного 
для них влияния» [14, с. 140].

Одновременно, как и постреволюционная ломка первой поло-
вины ХХ в., перемены конца того же века привели к очередному 
витку архаизации массового религиозного сознания, своего рода 
«религиозному китчу» (религии для массового пользования, на-
ряду с концертами местной эстрады), а также к попыткам создать 
(изобрести) новые религиозные традиции. Результаты такого дви-
жения очень противоречивы, поскольку ведут не только к прими-
тивизации общества, но и к внутренним конфликтам. К примеру, 
как отмечает в своих исследованиях А.Б. Юнусова: «Обращение 
к архаичным пластам религиозной культуры в настоящее время 
отражает неустойчивость верующих, легко попадающих под вли-
яние спекулирующих на религиозных чувствах различного рода 
миссионеров, подверженность духовной сферы криминализа-
ции, внутренние противоречия в среде современных мусульман»  
[18, с. 114]. Так, с одной стороны сторонники «традиционного  
ислама» в башкирском обществе активно создают свою мифоло-
гию, в том числе и путем сакрализации пространства (поклоне-
ние могилам, святым местам и т.д.), с другой – это провоцирует  
всплески фундаментализма радикально настроенной части му-
сульманской молодежи в лице салафитов и ваххабитов [18, с. 114].

Особо необходимо отметить, что в настоящий момент новая ре- 
лигиозность все чаще становится фактором раскола в башкирском 
обществе. К примеру, когда разделение идет по линии последо-
вателей суфизма и его различных версий (главным образом среди 
башкирской творческой элиты) и нижних этажей социума, мно-



114

гие представители которого разделяют идеологию нетрадицион-
ного направления (включая ваххабизм). То есть это уже не только 
внутриконфессиональный разрыв, но и стратовый (между эли-
той и массой). Можно даже утверждать, что внутри башкирского 
мусульманского пространства сегодня формируются две версии 
ислама – для элиты и масс. Данный раскол обладает явным де-
структивным потенциалом, постепенно втягивая в свою орбиту 
гуманитарную интеллигенцию, а также представителей научного 
и экспертного сообщества. Фактически этому противостоит лишь 
небольшая часть светски ориентированной башкирской интелли-
генции, которая не может блокировать нарастающие масштабы 
архаизации этнического сознания. Впрочем, ради объективности 
следует отметить, что и у подавляющей части мусульманского 
духовенства постепенно растет понимание опасности со стороны 
радикалов. Так, по результатам соцопроса 2011 г., 64,7 % имамов 
обозначили опасность ваххабизма для традиционного ислама в 
республике и необходимость борьбы с ним [11, с. 152]. Проблема 
только в том, что в настоящий момент в Башкирии, как и в целом 
по России, нет четкого определения «традиционного ислама»,  
а действующие акторы из религиозной сферы (включая и неко-
торых представителей экспертного сообщества) легко манипули-
руют этим термином, вкладывая в него иногда прямо противопо-
ложный смысл. 

Ситуация в этом плане с каждым годом становиться более 
сложной, в особенности если взять во внимание тот факт, что в 
ЦДУМ работают в основном татары, в ДУМ РБ – башкиры (около 
30 % духовных лиц входят в эти структуры, не имея «профиль-
ную» национальность) [13, с. 177].

В итоге вместо органичной модернизации общество медленно 
деградирует в культурном плане, а сложный баланс между тра-
дицией и архаикой явно меняется в пользу последней. 

По мнению А.Ю. Зудина, подобные процессы объясняются тем, 
что «мощные сдвиги переворачивают общественную иерархию 
культуры. На поверхности оказываются архаические культурные 
слои, которые по своей природе обладают повышенным тяготени-
ем к сакрализации» [8, с. 125]. Сегодня многие культурологи гово-
рят о явлении «размытой» религиозности. С одной стороны, люди 
готовы причислить себя к одной из религиозных конфессий, с 
другой, их вера носит избирательный характер, эклектична, пере-
плетена с суевериями, доставшимися в наследство от языческого 
прошлого, обрывочными научными знаниями и псевдонаучными 
фактами. В целом это не способствует становлению четкой миро-



115

воззренческой картины мира (даже религиозной), а следователь-
но, ведет к отсутствию прочных ценностных основ личности, на 
формирование которых прежде всего уповают сторонники даль-
нейшего процесса сакрализации общества [10, с. 111].

Неясна также перспектива освоения носителями религиозной 
идентичности общегражданских ценностей, поскольку, к приме-
ру, «исламский мир» представляет собой довольно закрытую и 
локализованную структуру. В этой связи интересными представ-
ляются данные, опубликованные центром «Религия в современ-
ном обществе» Института социологии РАН. Центр с 1993 г. осу-
ществляет мониторинг состояния религиозности в рамках обще-
российских массовых опросов. Они, в свою очередь, показывают, 
что православные верующие дают самый высокий удельный вес 
лиц, ощущающих себя гражданами России (64 %) и самый низ-
кий – гражданами мира (1,5 %), тогда как во внеконфессиональ-
но-религиозной группе процент ощущающих себя гражданами 
мира выше более чем втрое [5, с. 301].

Наиболее существенные отличия демонстрирует группа после-
дователей ислама, в которой гражданами России ощущают себя 
лишь 39 % респондентов, а гражданами мира – 8 %. При этом 
уровень неопределенности в гражданской ориентации мусульман 
также самый высокий – 33 %. По мнению социологов Ю.А. Гав-
рилова и А.Г. Шевченко, «все это свидетельствует о том, что про-
цесс интеграции мусульманских народов в единую гражданскую 
общность протекает не всегда гладко» [5, с. 301].

В заключение можно сделать следующие выводы. Полученные 
результаты исследования в целом подтверждают тезис о том, что 
исламская идентичность во многом является частью идентично-
сти национальной (этнической). В то же время в условиях тяже-
лого социокультурного кризиса она способна подменять или даже 
конкурировать с последней, к примеру, как архаика в случае раз-
рушения культурной органики, традиции появляется на ее месте, 
компенсируя, таким образом, нарушенную ткань социального 
бытия. Кроме того, различные виды идентичности (общеграж-
данская, региональная, этническая, локальная и др.) могут носить 
множественный и динамичный характер, то есть меняться в за-
висимости от внешних или внутренних условий. 

Это хорошо видно на примере самого башкирского обще-
ства, когда в последние годы авторитарного режима этническая  
идентичность стала испытывать заметный идейный и мировоз-
зренческий кризис, а смена власти в 2010 г. привела не только  
к разрушению национальной субъектности 1990-х гг. (основан-



116

ной на идеологии «суверенитета»), но и к усилению религиозного 
фактора. Что неудивительно, поскольку таким образом башкир-
ское «традиционное общество» постаралось адаптироваться к 
резким социальным и политическим переменам. Тем не менее, 
с точки зрения социологии, за этим явлением кроется прежде 
всего желание традиционалистского сознания опереться на ре-
лигиозную идентичность, которая, как и этническая мифология, 
в условиях хаоса модернизации предлагает непротиворечивую и 
целостную «картину мира»; задает образцы и нормы поведения  
в десакрализованном и в противоестественном (в трактовке веру-
ющих) социальном пространстве. Другими словами, это все тот же 
синкретизм человека традиционного общества, который стремит-
ся увидеть и объяснить атомизированный современный мир, объ-
единив рациональную и психоэмоциональную сферу сознания. 
К сожалению, суждения носителей современной исламской и 
этнической идентичности в башкирском обществе (даже среди 
элиты) зачастую антинаучны и мифологичны, обладают всеми 
признаками «сектантского» мышления, что затрудняет общест-
венный диалог.  

 Главным образом по этой причине исламский фактор, вклю-
чая угрозу со стороны радикальных течений, отчетливо обо-
значился в Башкирии именно с 2010 г., поскольку до этого, как  
ни парадоксально, его сдерживал «этнократический» режим  
М. Рахимова. 

На первом этапе правления Р. Хамитова новый виток социо-
культурной модернизации башкирского общества также объек-
тивно вел к ослаблению крайних форм этнонационализма, а сам 
социум представлял собой пестрый конгломерат различных соци-
альных групп и порой полярных, в ценностном плане, субкультур, 
фактически объединённых лишь территорией и общей историей 
происхождения. И роль этничности в этих условиях была дале-
ко не такой значительной, несмотря на сложившиеся стереотипы  
и мифы в этом вопросе. 

Вероятнее всего, именно пережитый шок, а также болезнен-
ная ликвидация патерналистского регионального режима перво-
начально привели к тому, что общегражданская и даже локальная 
идентичности стали превалировать в башкирском обществе над 
этнической, что в принципе нехарактерно для полуаграрного, во 
многом этноцентричного социума.  

К примеру, уже социологическое исследование 2011 г., про- 
веденное в Республике Башкортостан под руководством  
Л.М. Дробижевой, показало очень интересную и закономерную,  



117

с точки зрения социокультурной динамики общества, картину.  
В частности, ответы респондентов-башкир об ощущении своей 
близости с различными социальными группами выявили тогда, что 
не только общероссийская идентификация преобладает над этниче-
ской, но и даже локальные идентичности имеют большое значение  
для опрошенных. Так, у представителей башкирского общества 
иерархия идентичностей (по убывающей) сложилась следующим 
образом – в первую очередь «земляки», «жители вашего города, 
села», «граждане России», и лишь затем «люди той же националь-
ности» и «люди вашего вероисповедания» [12, с. 42].

На вопрос же: «Кем вы себя чувствуете?» лишь 34,2 % башкир 
ответили «скорее человеком своей национальности». «Скорее рос-
сиянином» – 11,9 %; «ни тем, ни другим» – 3,1 %, а подавляющее 
количество респондентов идентифицировали себя «и как россия-
нином, и как человеком своей национальности» – 48,8 % [12, с. 41]. 
Что в очередной раз подтвердило истинность утверждения, что 
современные башкиры в большинстве своем являются носителя-
ми и общегражданской, и этнической идентичностей одновре-
менно. 

 Казалось бы, все указывало на то, что этнорелигиозный фак-
тор не является абсолютной доминантой в сложном спектре баш-
кирской идентичности и сложились благоприятные условия для 
постепенной интеграции в новый общероссийский проект, а так-
же для дальнейшего освоения гражданских ценностей. Однако 
в силу ряда причин политического и социально-экономического 
характера наметившаяся модернизация башкирского общества 
после 2014 г. была во многом оборвана. Незначительная модер-
нистская прослойка внутри общества из-за действия властей са-
моустранилась, отошла на второй план, а уже осенью 2017 г. в 
регионе прошла череда протестных митингов башкирской обще-
ственности («в защиту языка») с участием 2,5 тыс. человек. Циф-
ра очень значительная для республики, где акций с таким количе-
ством участников, то есть собранных по этническому принципу, 
не было с начала 1990-х гг. Анализ этих событий показывает, что 
под давлением внешних угроз в башкирском обществе фактиче-
ски заново восстановилась субъектность «эпохи суверенитета». 
Атомизированный и разорванный социум резко сплотился вокруг 
этнических ценностей, а его представители почувствовали на не-
которое время новое единение, включая до этого аполитичных 
башкир-горожан второго и третьего поколения. Единство это во 
многом мнимое – нынешнее башкирское общество по-прежнему 
сильно расколото, в нем много противоречий и агрессии, его раз-



118

личные части не слышат и плохо понимают друг друга. Глубинная 
же природа данного явления, на наш взгляд, еще более противо-
речива (так как социологически это контрмодернизационное дви-
жение) но одновременно и закономерна. Попытки искусственным 
образом подавить национальную идентичность в реальности при-
вели к обратному эффекту: поскольку общество, находящееся в 
сложном и переходном состоянии, с высоким уровнем традици-
онализма, имеет все возможности для этнической мобилизации,  
иногда по иррациональным и даже надуманным причинам, а сам 
национализм как политическое явление может со временем при-
нять в нем вполне реальные и устойчивые формы. 

Это означает, что в условиях протекающих сегодня сложных 
социокультурных трансформаций ошибочно препятствовать фор-
мированию этнической идентичности, к примеру, в современном 
башкирском или татарском обществе, хотя бы потому, что это за-
частую естественная потребность людей, особенно жителей на-
циональных республик. В противном случае, как показывает 
практика, рано или поздно в качестве ответной реакции проис-
ходит всплеск радикально-националистических или фундамента-
листских настроений, что блокирует назревшую модернизацию 
и отбрасывает население «мусульманских» регионов к пройден-
ным уровням культуры. Не стоит также забывать, что современ-
ная этническая идентичность, в отличие от религиозной, является 
все-таки продуктом светского, модернистски-ориентированного 
общества, а значит в перспективе именно она может стать опорой 
и ресурсом для органичного и поступательного движения вперед.

Список источников и литературы

1. Буранчин А.М. Этнополитическое развитие Республики Баш- 
кортостан в 1990–2000 гг. – Уфа: РИО РУНМЦ МО РБ, 2006. –180 с.

2. Бурханова Ф.Б. Брак и семья и у башкир // Социологические 
исследования. – 2015. – № 8. – С. 66–74.

3. Валиахметов Р.М. Динамика и особенности изменений 
структуры сельского и городского башкирского населения // Тра-
диция и толерантность: проблема понимания. Материалы Все- 
российской научно-практической конференции. – Уфа: Гилем, 2012.

4. Вояковский Д.С., Юнусова А.Б. Интервенция радикальных 
идеологий в российское исламское пространство. – Уфа: БГПУ, 
ИЭИ УНЦ РАН, 2011. – 83 с.

5. Гаврилов Ю.А., Шевченко А.Г. Ислам и православно-му-
сульманские отношения в России в зеркале истории и социоло-



119

гии. – М.: Культурная революция, 2010. – 308 с.
6. Гузельбаева Г.Я. Исламская идентичность татарской моло-

дежи Республики Татарстан // Pax Islamica. – 2013. – № 1 (10). –  
С. 137–150.

7. Дугин А.Г. Социология воображения. Введение в структур-
ную социологию. – М.: Академический Проект; Трикста, 2010. – 
564 с.

8. Зудин А.Ю. «Культура имеет значение»: к предыстории  
российского транзита // Мир России. – 2002. – № 3. – С. 122–158.

9. Рудой В.В., Понеделков A.B., Старостин A.M. Структура 
региональной идентичности населения Юга России: состояние и 
тенденции изменений (социологический анализ) // Сборник ма-
териалов Международной научно-практич. конф. 15–17 июня 
2009 г., г. Пятигорск. – Ростов-на-Дону.: СКАГС, 2009. – С. 6–17.

10. Сергеев Д.В. Социально-культурная ситуация в России  
начала XXI в.: рецидивная культура, архаизация, изобретенная 
архаика // Мир России. – 2012. – № 3. – С. 100–118.

11. Современная молодежь Башкортостана: тенденции и  
проблемы развития: коллективная монография / под ред.  
Г.А. Малофеевой и Р.Р. Яппаровой. – Уфа: Мир печати, 2016. – 135 с.

12. Социологический ответ на «национальный вопрос»: при-
мер Республики Башкортостан. Институт социологии РАН. –  
М.; Уфа: Восточная печать, 2012. – 124 с. 

13. Хабибуллина З.Р. Мусульманское духовенство в Республи-
ке Башкортостан на рубеже XX–XXI веков. – Уфа: Мир печати, 
2015. – 220 с.

14.	 Черемшанский Б.М. Описание Оренбургской губернии в 
хозяйственно-статистическом этнографическом и промышлен-
ном отношении. – Уфа, 1859. – [4], IV. – 472 с.

15. Шакурова Г.Р. Современная молодежь Башкортостана. – 
URL: http://vatandash.ru/index.php?article=377 (дата обращения: 
15.09.2017).

16. Этнополитическая мозаика Башкортостана. – Т. 3. – М.: 
Цимо, 1993. – 340 с.

17. Юнусова А.Б. Ислам в Башкортостане. – Уфа: Уфим. по-
лиграфкомбинат, 1999. – 356 с.

18. Юнусова А.Б. Мобилизованный архаизм: новые тенденции 
в традиционной религиозной практике поклонения башкирских 
мусульман // Известия Уфимского научного центра РАН. – 2015. – 
№ 3. – С. 106–115.



120

Гибадуллин Р.М.
R.M. Gibadullin

ИЗУЧЕНИЕ И ПРЕОДОЛЕНИЕ 
АНТИИСЛАМСКИХ СТЕРЕОТИПОВ 

В СОВРЕМЕННЫХ СМИ КАК ПРОБЛЕМА 
ПРОФИЛАКТИКИ ЭКСТРЕМИЗМА

RESEARCH AND TRANSCENDENCE OF ANTI-ISLAMIC 
STEREOTYPES IN MODERN MASS MEDIA AS AN ISSUE 

OF PREVENTING EXTREMISM

Аннотация: Статья посвящена проблеме влияния антиисламских сте-
реотипов на общественное сознание. Автор анализирует материалы по ис-
ламской тематике одного из наиболее массовых периодических печатных 
изданий в Татарстане, показывает, как негативные образы ислама связы- 
вают его с агрессивностью, нетерпимостью и подавлением личности. 

Ключевые слова: ислам, мусульмане,СМИ, конфессиональная темати-
ка, текстологический анализ, дискурс, антиисламские стереотипы.

Abstract: The article is devoted to the problem of the impact of anti- 
Islamic stereotypes on the public consciousness. The author analyzes the ma- 
terials on Islamic topics on the one of the most popular periodicals 
in Tatarstan, shows how a negative image of Islam link it with aggression, into-
lerance and suppression of the individual.

Keywords: Islam, Muslims, media, confessional topics, textual analysis,  
discourse, anti-Islamic stereotypes.

В качестве одного из главных условий безопасного и стабиль-
ного существования современного общества всё чаще рассмат-
ривается налаживание межцивилизационного исламо-христиан-
ского диалога. Однако препятствием на этом пути продолжают 
оставаться культурные границы между христианским и ислам-
ским мирами, исторически сложившиеся традиции взаимного не-
доверия, преодоление которых требует не столько политических 
решений, сколько изменений в общественном сознании. Так, в за-
падной европейско-христианской традиции сохраняется ложное 
представление о якобы деструктивной природе ислама и несов-
местимости его подходов с интересами и перспективами разви-
тия человечества. Это представление трудно преодолеть средст-
вами обычной дискуссии, поскольку оно носит аксиоматический  
характер и базируется на стереотипах, заведомо придписывающих 
исламу негативные характеристики: а) агрессивность по отноше-
нию к внешнему миру; б) неспособность обеспечивать самораз-



121

витие общества и его продвижение по пути научного прогресса;  
в) антигуманная, тоталитарная направленность на подавление 
личности как базовая причина агрессивности и отсталости. Се-
годня эти по сути своей антиисламские стереотипы распростра-
няются и укрепляются под влиянием фактора террористической 
угрозы. Это происходит и в России, несмотря на её продолжи-
тельный исторический опыт взаимодействия с мусульманской 
культурой и развитые традиции академического исламоведения. 
С другой стороны, всё чаще осознаётся социальная пагубность 
этих стереотипов, которая заключается не только в том, что бло-
кируется конструктивный межконфессиональный диалог и нано-
сится моральный ущерб мусульманской общине, но и в том, что 
огромное количество людей лишается права на получение объек-
тивной информации об одной из ведущих мировых религий.

По признанию видного российского исламоведа Л.Р. Сюки-
яйнена, сделанному им в 1997 г., в постсоветском общественном 
сознании преобладало «предвзятое отношение к исламу, искажа-
ющее его истинные ценности и историю», ислам воспринимался, 
«прежде всего, как фактор, играющий негативную роль» [4, с. 41], 
как «примитивное, обращённое в прошлое учение, оправдываю-
щее слепой фанатизм, нетерпимость и ограниченность» [4, с. 3], 
«как синоним кровопролития и террора» [4, с.  42]. По мнению 
учёного, такой «образ ислама, сложившийся в общественном мне-
нии… и нередко разделяемый даже официальными учреждения-
ми», «основывается на недоразумениях или умышленной фальси-
фикации» и выражается в том, что «исламские сюжеты» в СМИ 
сводятся к «исламскому фундаментализму», «непримиримой ис- 
ламской оппозиции», «исламскому терроризму», и «почти не каса-
ются позитивного вклада ислама в мировую духовную культуру» 
[4, с. 42]. По прошествии десятилетия, в 2007 г., Л.Р. Сюкияйнен 
с сожалением фиксировал ту же неизменную ситуацию, отмечая, 
что «политика в отношении ислама… определяется, прежде всего, 
сквозь призму борьбы с терроризмом и экстремизмом» [3, с. 61]. 
В результате «преобладает узкий взгляд на ислам как на идеоло- 
гию, политическую силу и практику, угрожающие стабильности, 
целостности и конституционным основам власти» [3, с.  38–39]. 
Поэтому «для большей части российского общества и власти 
аксиомой считается… агрессивность ислама, его ограниченность, 
фанатизм и внутренне присущий ему радикализм» [3, с. 40].

Говоря о культивировании через средства массовой инфор-
мации таких негативных в отношении ислама установок, необ-
ходимо подчеркнуть, что крайне редко это является следствием 



122

целенаправленного и злонамеренного стремления подорвать по-
зиции ислама в России. Чаще всего мы имеем дело с неосознан-
ным воспроизведением в дискурсивной практике общепринятых 
стереотипов. Собственно лишь под таким углом зрения и можно 
вести речь о повсеместном распространении антиисламского дис-
курса в современной России. Тем не менее, это обстоятельство не 
должно заслонять от нас конфликтогенную природу этого дискур-
са. Особенно когда он проявляется в полиэтноконфессиональных, 
прежде всего, в «мусульманских» республиках, где, несмотря на 
его, возможно, даже более мягкие и завуалированные формы, он 
способен в большей мере обострить межконфессиональные от-
ношения и вызывать оппозиционно-протестную реакцию со сто-
роны мусульман. К сожалению, в большинстве проводимых се-
годня исследований этноконфессиональных процессов и проблем 
в республиках практически не рассматривается влияние фактора 
антиисламских стереотипов на состояние межконфессиональных 
отношений. Так, в проведённом Казанским межрегиональным 
центром экспертиз исследовании «Мониторинг религиозной об-
становки в Республике Татарстан за 2012 г.» одной из основных 
задач было изучить «внутриконфессиональный психолого-эмоци-
ональный фон в среде мусульман РТ». В качестве фактора, фор-
мирующего этот фон, анализировались «печатные материалы, 
распространяемые в Республике Татарстан, на предмет наличия 
в них признаков экстремизма» [2, с. 1–3]. Однако в исследовании 
не учитывалась деятельность СМИ как непосредственного участ-
ника «религиозной обстановки», оказывающего на неё не всегда 
и не во всём конструктивное влияние именно в силу присущих 
ему антиисламских стереотипов. А между тем это влияние много-
мерно. Оно затрагивает не только социально-психологическое са-
мочувствие мусульман и их отношения с другими конфессиями, 
с общественными и государственными структурами. Оно также 
затрагивает базовую правовую основу демократического регули-
рования межконфессиональных отношений – право каждого че-
ловека на свободу совести, которая невозможна без права на по-
лучение объективной информации.

В данной статье предпринята попытка обозначить присутствие 
антиисламских стереотипов в общественной жизни Татарстана  
как проблему, требующую пристального и объективного из-
учения. С этой целью предлагается анализ материалов СМИ  
Татарстана на примере периодического печатного издания  
«Электронная версия газеты – на сайте intertat.ru» (главный ре-
дактор О.  Манчева), выходящего в виде общереспубликанского 



123

приложения (вкладыша) ко всем городским и районным газетам. 
Выбранное для анализа издание являлось наиболее массовым 
в республике и воздействовало на достаточно широкие слои её 
населения. Оно выпускалось еженедельно, на татарском и рус-
ском языках, тиражом около 200 тыс. экземпляров, объёмом 12 
страниц. Поскольку издание входило в структуру медиахолдинга 
«Татмедиа», финансировавшегося из бюджета республики, оно 
воспринималось как выражающее официальную точку зрения. 
Экспертом по исламу елабужской организации Союза журнали-
стов РТ Л. Мифтаховым из 22 выпусков издания, размещённых в 
газете «Новая Кама» (г. Елабуга) за период с января по май 2013 г., 
было выявлено и проанализировано 17 материалов по конфессио-
нальной тематике, в 15-и из которых речь идёт о жизни мусульман 
и в 3-х – о жизни христиан (см. Табл. 1). Результаты этого анализа, 
предоставленные автору данной статьи, были им доработаны и 
углублены.

Общая направленность изученных нами материалов характе-
ризуется тем, что они не только не ориентированы на преодоле-
ние в общественном сознании антиисламских стереотипов, но, 
напротив, способствуют их сохранению и усилению. Об этом сви-
детельствует ряд выявленных нами текстологических моментов:

1) В освещении газетой жизни мусульманской общины Татар-
стана заметно постоянное акцентирование социально негативных 
аспектов, с чем связано и преобладание соответствующей лекси-
ки: «теракт», «ваххабит», «экстремистская», «радикальный» и т.д. 
В целом теме терактов и экстремизма уделено значительное ме-
сто в 8-и из 15-и рассмотренных нами материалов. Например, 
тема произошедших в Казани 19 июля 2012 г. террористических 
актов против религиозных деятелей И. Файзова и В. Якупов так 
или иначе, затрагивалась в газете практически каждый месяц в 
рассматриваемый период, часто при отсутствии непосредствен-
ного информационного повода. Даже в статьях, тематически не 
связанных с этими событиями, они всё же неизменно упомина-
лись, что позволяло выстраивать психологически негативный 
фразеологический ряд. Так, в статье, посвящённой готовившему-
ся в Казани открытию мечети Кул Шариф после её ремонта (см. 
Табл. 1, 4 января) были даны совершенно не связанные с этим со-
бытием комментарии, задающие ему тревожный социально-пси-
хологический фон: «многие решили, что “ремонт” – это предлог»,  
«серьёзное противостояние между бывшим имам-хатыбом… и 
муфтием», «в июле произошёл теракт», «чтобы все события уле-
глись, потребовалось время», «закрытие Кул Шарифа не имеет от-



124

ношения к громким событиям». В статье по проблеме кандидату-
ры нового муфтия (см. Табл. 1, 1 февраля) автор также сумел най-
ти повод напомнить о трагических событиях полугодовой давности: 
«покушение», «подрыв служебного автомобиля», «перенёс опера-
цию», «на больничном». Содержание следующей статьи по той 
же проблеме кандидатуры нового муфтия (см. Табл. 1, 8 марта) 
снова было построено вокруг теракта. В материалах с интервью 
назначенного исполняющим обязанности муфтия К.  Самигул-
лина (см. Табл.  1, 12  апреля) – в первом же вопросе журнали-
ста прозвучало: «рассадником ваххабизма», «учат радикальному 
исламу», «после терактов 19 июля». В следующем номере этого 
же месяца (см. Табл.  1, 19  апреля) тема убийства муфтия была 
почему-то поднята целенаправленно и даже заявлена в заголовке. 
Наконец, в статье об обвинении в экстремистской деятельности 
прихожан казанской мечети «Аль-Ихлас» (см. Табл.  1, 17  мая) 
автору тем более не составило труда ассоциативно увязать эту 
проблему с терактами лета 2012 г., к которым она в действитель-
ности не имела никакого отношения. Поводом для выхода ещё 
двух материалов с социальным негативом стали обвинения му-
сульман в экстремистской деятельности, хотя и не связанной с 
террористической деятельностью: одна статья – о прихожанах всё 
той же мечети «Аль-Ихлас», причастных к запрещённой в России 
организации «Хизб ут-Тахрир» (см. Табл.  1, 18  января), другая 
– о не имеющей влияния в республике секте «файзрахманистов»  
(см. Табл. 1, 1 марта). Эти статьи также содержали характерный 
фразеологический ряд: «известна как ваххабитская», «отправится 
за решётку», «признал скандальную общину экстремистской» и т.д. 
Кстати, по свидетельству автора, эта мечеть, с одной стороны, из-
вестна как «ваххабитская», с другой – её прихожане и имам имеют 
какое-то отношение к запрещённой в России организации «Хизб 
ут-Тахрир», которая, как известно, по своим идейным установкам 
несовместима с ваххабизмом. Непонимание автором статьи этих 
очевидных и принципиальных для мусульман различий, к сожа-
лению, оставляет место для сомнений не только в его объектив-
ности, но и компетентности.

2) Как проявление определённого «антиисламского» пристра-
стия не могло не выглядеть то, что материалы газеты не обеспе-
чивали идеологического равновесия в подаче образов православия  
и ислама. Так, немногочисленные статьи по православной тема-
тике (всего 3 за рассматриваемый период) имели социально пози-
тивное содержание, в то время как статьи о мусульманах – с точ-
ностью до «наоборот». Конечно, такой перекос отчасти мог найти 



125

объяснение в реальном положении дел: ведь теракты и обвинения 
в экстремизме действительно затронули мусульманскую обще-
ственность, а не православную церковь. Однако следует также 
признать, что определённая избирательность газеты всё же про-
сматривалась в игнорировании ею социального позитива в жизни 
мусульман. Например, если случай благотворительности в пользу 
церкви, имевший место за пределами Татарстана, получил осве-
щение (см. Табл. 1, 25 января, «Все гонорары – на церковь»), то 
аналогичная практика в жизни мусульманских общин республики 
осталась без внимания.

К сожалению, впечатление о конфессионально мотивирован-
ной пристрастности газеты создавала также неудачная компо-
новка материала в отдельных номерах, в которых информация о 
жизнеутверждающих проявлениях православия соседствовала с 
напоминаниями об экстремизме в жизни мусульман. Так, в номе-
ре газеты от 18 января (см. Табл. 1) фактически оказались проти-
вопоставленными две статьи: о жизни православного монастыря 
и мечети. Одна статья («Красота требует льда») была посвящена 
созданию ледяных скульптурных композиций в Раифовском Бого-
родицком монастыре в связи с его подготовкой к празднику Кре-
щения Господня. Материал включал интервью со скульптором, 
монахом, а также художественные фотоснимки. Другая статья 
(«Экстремисты пригрелись в котельной») информировала о за-
крытии в Казани мечети «Аль-Ихлас» по подозрению в экстре-
мистской деятельности. В номере газеты от 1 февраля (см. Табл. 1)  
также одновременно присутствовали темы православия и ислама. 
В статье «На молитву в первый класс! Вы слыхали? Это нас…» 
рассказывалось о том, что в соответствии с решением главы Ма-
мадышского муниципального района местные школьники стали 
организованно посещать мечети и церкви. Однако чисто с психо-
логической точки зрения православие и ислам не были представ-
лены в статье равновесно, поскольку её сопровождала достаточно 
большая фотография с изображением мальчика на молитве в пра-
вославном храме (с пояснением «…религия плохому не научит»), 
но была проигнорирована реальная возможность разместить ана-
логичный фото-сюжет с мальчиком в мечети. Кроме того, в этом 
же номере газеты была помещена уже упоминавшаяся нами ста-
тья «А муфтия всё нет…», которая содержала характерный набор 
фраз: «покушение», «подрыв служебного автомобиля», «перенёс 
операцию», «на больничном» и т.д.

3) Другие примеры неудачной компоновки материала связа-
ны с тем, что, тема религиозных традиций ислама совмещалась с 



126

информацией, задававшей восприятию читателей определённый 
«антиисламский» фон. Первый пример касается проблемы ноше-
ния хиджаба в школах, которой в рассматриваемый период были 
посвящены 3 статьи (см. Табл. 1, 11 января, 5 апреля, 19 апреля). 
Как известно, эта проблема в ходе широкого общественного об-
суждения стала одним из главных пунктов принципиального 
столкновения мусульманской и немусульманской точек зрения. 
Очевидно, поэтому во всех статьях, казалось бы, проявилось 
стремление объективно представить разные мнения, отстранив-
шись от самой общественной полемики, однако, судя по коммен-
тариям авторов, они всё же оказывались её невольными участни-
ками на стороне противников ношения хиджаба в школе. В пер-
вых двух статьях эта позиция подкреплена авторитетом директора 
школы и прокурора. Третья статья «Татарстан отвоюет хиджабы 
для школьниц?» уже не добавила новых аргументов, зато рядом 
с ней была размещена статья с устрашающим названием «Убить 
муфтия», которая в контексте дискуссионного противостояния 
мусульманам, возможно, должна была служить символическим 
напоминанием о трагедии и суровым предупреждением о возмож-
ных последствиях исламизации общества.

Второй пример дают две статьи (см. Табл. 1, 10 мая), в кото-
рых была затронута тема хаджа, являющегося одним из основ-
ных столпов ислама. Статья «Готовлюсь к хаджу летом» содержит 
подробную информацию о нездоровой конфликтной ситуации во-
круг компании «ДУМ РТ – хадж» и финансов, задействованных 
в организации хаджа. Эта разоблачительная направленность в от-
ношении финансовых интересов официальных религиозных дея-
телей Татарстана явно перекликается с содержанием следующей 
статьи («Кому в Саудовской Аравии жить хорошо?»), где тема 
мусульманских финансов как бы получила своё продолжение, в 
данном случае уже применительно к богатству королевской семьи 
Саудовской Аравии – страны, которая, как известно, принимает на 
своей территории паломников хаджа и, вероятно, получает с этого 
определённые доходы, на что и сделан акцент в статье. Столь оче-
видная идейная взаимосвязанность этих двух формально не свя-
занных материалов субъективно выстраивает эффект своеобраз-
ного «финансового разоблачения», направленного не только про-
тив татарстанских организаторов хаджа, но и на дискредитацию 
самого социального института хаджа, обеспечивающего единство 
всего исламского мира как уммы.

4) В позиции авторов статей нередко ощущается ироническая 
интонация, неуместная и не вполне корректная с точки зрения 



127

уважения чувств верующих. Даже смысл некоторых заголовков 
несёт в себе карикатурно-сатирический подтекст. Например, на-
звание «Кандидаты в муфтии: и млад, и стар» (см. Табл. 1, 22 мар-
та) явно содержало намёк на то сложное, кризисное состояние, ко-
торое испытывала мусульманская община Татарстана в вопросах 
соблюдения канонических принципов формирования института 
религиозных лидеров. В этой болезненной для мусульман ситуа-
ции они, по сути, высмеивались в утрированном виде за их якобы 
некритичное и почти повальное («и млад, и стар») стремление к 
должности муфтия. Или же другой пример: в названиях ряда ста-
тей (см. Табл. 1, 8 марта, 19 апреля, 10 мая) не без лёгкого сарказ-
ма использованы фразы в духе армейской риторики («сдать пост», 
«отвоевать хиджаб», «готовлюсь к хаджу»), которые ассоциатив-
но перекликались с достаточно распространёнными вульгарными 
представлениями о будто бы дисциплинарно-казарменном укладе 
жизни мусульманина.

Таким образом, предложенный нами текстологический анализ 
содержания периодического издания «Электронная версия газеты – 
на сайте intertat.ru» выявляет в его информационной деятельно-
сти в рассмотренный период признаки подверженности влиянию 
социально-психологических стереотипов, которые мы определи-
ли как антиисламские. К сожалению, слишком жёсткая привер-
женность издания этим стереотипам не позволяет надеяться на то, 
что оно может способствовать снижению напряжённости в меж-
конфессиональных отношениях, поскольку характер его матери-
алов предполагает прямо противоположный результат. В сово-
купности проанализированные нами материалы газеты не могут 
не укрепить в мусульманах убеждение в своей информационной 
дискриминированности, а в среде немусульман – ощущение ис-
ходящей от ислама нарастающей опасности, и в итоге и с той, и с 
другой стороны – чувство взаимного недоверия. Однако сделан-
ные нами выводы, безусловно, не дают основания для слишком 
широких и далеко идущих обобщений, поскольку рассмотренные 
материалы газеты охватывают незначительный период. Получен-
ные результаты позволяют лишь обозначить важное направле-
ние, которое, на наш взгляд, необходимо развивать в исследовании  
этноконфессиональных проблем современного российского об- 
щества.



128

Таблица 1. Заголовки статей и даты выпусков в газете 
«Новая Кама» (г. Елабуга, январь – май 2013 г.)

Дата
выпуска1 Название статьи Автор 

статьи
4 января «В Кул Шарифе теперь не дует» В. Беляева
11 января «Хиджаб и школьная форма – норма?» А. Тимериева
18 января «Экстремисты пригрелись в котельной» А. Гарифуллин
18 января «Красота требует льда» О. Платонов
25 января «Все гонорары на церковь» лента.Ру
1 февраля «А муфтия всё нет…» В. Беляева

1 февраля «На молитву, в первый класс! Вы слыхали?
Это нас…» Е. Мельник

1 марта «”Файзрахманисты” оказались  
экстремистами» А. Угаров

8 марта «Муфтий сдал пост» В. Беляева
22 марта «Кандидаты в муфтии: и млад, и стар» В. Беляева
5 апреля «Хиджаб отделили от школы» Е. Мельник

12 апреля «Камиль Сафиуллин: “Ошибается тот, 
кто не советуется”» В. Беляева

19 апреля «Убить муфтия» Г. Фахретдинов

19 апреля «Татарстан отвоюет хиджабы 
для школьниц?» Е. Мельник

10 мая «Готовлюсь к хаджу летом» В. Беляева

10 мая «Кому в Саудовской Аравии жить 
хорошо?» не указан

17 мая «Мечеть “Аль-Ихлас” переименуют» А. Гарифуллин

1 Поскольку общереспубликанское приложение не имело выходных данных, 
дата его выпуска приводится на примере вкладыша к газете «Новая Кама» 
(Елабуга). На сайте intertat.ru статьи появлялись чуть раньше, например, 
если в «Новой Каме» – 4 января 2013 г., то на сайте – 28 декабря 2012 г. [1]. 



129

Список источников и литературы

1. Беляева В.В. В Кул Шарифе теперь не дует. – URL: http://
www.ipad.intertat.ru/ru/obschstvo/item/10202-v-kul-sharife-teper-ne-
duet/html (дата обращения: 04.01.2015).

2.  Мониторинг религиозной обстановки в Республике Татар-
стан за 2012  г. Итоговый информационно-аналитический отчёт.  
Ч. 1. / Казанский межрегиональный центр экспертиз. – Казань: 
б.и., 2012. – 48 с.

3.  Мусульманский опыт миростроительства: базовые цели и 
ценности, формы познания и социокультурной организации. 
Исторический опыт и российская ситуация. Материалы научного 
семинара. – Выпуск № 5. – М.: Научный эксперт, 2007. – 136 с.

4.  Сюкияйнен  Л.Р. Шариат и мусульманско-правовая куль-
тура. – М.: Ин-т гос-ва и права РАН, 1997. – 48 с.



130

Исхаков Р.Л.
R.L. Iskhakov

ИСЛАМ В ФЕДЕРАЛЬНОМ СПИСКЕ ЭКСТРЕМИСТСКИХ 
МАТЕРИАЛОВ: ИЗ ОПЫТА ЛОНГИТЮДНОГО МОНИТОРИНГА

ISLAM IN THE FEDERAL LIST OF EXTREMIST MATERIALS: 
FROM THE EXPERIENCE OF THE LONGITUDINAL 

MONITORING SURVEY

Аннотация: В статье представлены результаты лонгитюдного мони- 
торинга практики формирования Федерального списка экстремист- 
ских материалов, составляемого Министерством юстиции Российской  
Федерации во исполнение Федерального закона «О противодействии 
экстремистской деятельности» (2002). Список занимает определенное 
место в Концепции национальной безопасности государства, но имеет  
риски и угрозы, связанные с особенностями современного правового регу-
лирования и правоприменения.

Ключевые слова: ислам, Федеральный список экстремистских мате-
риалов, лонгитюдный мониторинг, национальная безопасность, Россия.

Abstract: This paper presents the longitudinal monitoring results on the prac-
tice of forming the Federal List of Extremist Materials compiled by the Ministry 
of Justice of the Russian Federation pursuant to the Federal Law on Counter-
acting Extremist Activities (2002). The list fills a certain place in the National 
Security Concept, yet it has some risks and threats due to peculiar features of the 
present-day legal regulation and enforcement.

Keywords: Islam, Federal List of Extremist Materials, longitudinal monitoring, 
national security, Russia.

Актуальность выбранной нами темы диктуется тем, что 
в 2017 г. исполнилось 80 лет февральско-мартовскому Пленуму  
ЦК ВКП(б), на котором Генеральный секретарь заявил, что по 
мере укрепления социализма будет усиливаться сопротивление 
его противников. Лапидарный псевдонаучный тезис привел к 
тому, что уже в августе 1937 г. началась кампания самых жестоких  
и массовых убийств в отечественной истории – Большой террор1.

За два года (1937–1938), по версии доктора исторических наук, 
главного научного сотрудника Института российской истории 
РАН В.Н. Земскова, по обвинениям в антисоветской деятель- 
ности было расстреляно 681 692 человека [4], что составляет  
85 % общей численности расстрелянных за весь условный  
«сталинский период» (799 455 человек c 1921 по 1953 гг.) [4].

1 Впервые термин «Большой террор» был введен в научный оборот английским 
ученым Р. Конквестом в 1968 г.



131

Так что же такое Федеральный список экстремистских материа-
лов (ФСЭМ)? По запросу «Федеральный список экстремистских 
материалов» поисковая система «Яндекс» выдала 2 млн ответов. 
Федеральный список экстремистских материалов составляется 
Министерством юстиции России (ранее – Росрегистрацией) на 
основе судебных решений. В него включаются различные мате-
риалы, признанные экстремистскими. 

Федеральный список экстремистских материалов ждет сво-
его аналитика. Мы ведем лонгитюдный мониторинг практики 
формирования ФСЭМ. Впервые опубликовали его результаты  
в 2016 г. [6]. До этого на эту тему было несколько выступлений  
на научно-практических конференциях. В ноябре 2013 г. в Ека- 
теринбурге правозащитная фирма «ЮРИКС» (Москва) и 
Уполномоченный по правам человека в Свердловской об- 
ласти провели семинар «Правовые пределы свободы выра- 
жения мнения: российская практика и зарубежный опыт», 
на котором, в числе других, впервые был принят к рассмо-
трению Федеральный список экстремистских материа- 
лов. Кроме того, есть еще несколько работ – доклад 
А. Верховского и Г. Кожевниковой (ИАЦ «Сова», г. Москва) 
«О Федеральном списке экстремистских материалов» [1], 
статья П. Протасова «Без права на обжалование. Как 
формируется список экстремистских материалов Минюста» [8]. 

ФСЭМ формируется на основе Федерального закона «О про- 
тиводействии экстремистской деятельности» № 114-ФЗ от 
25.07.2002 г. [9]. Сегодня Закон действует в редакции пяти Фе-
деральных законов от 27.07.2006 г. № 148-ФЗ, от 27.07.2006 г.  
№ 153-ФЗ, от 10.05.2007 г. № 71-ФЗ, от 24.07.2007 г. № 211-ФЗ, 
от 29.04.2008 г. № 54-ФЗ. Статья 13 «Борьба с распространени-
ем экстремистских материалов» определила, что на территории 
Российской Федерации запрещаются издание и распространение 
печатных, аудио-, аудиовизуальных и иных материалов, содержа-
щих хотя бы один из признаков, предусмотренных частью пер-
вой ст. 1 настоящего Федерального закона. К таким материалам  
относятся: 

а) официальные материалы запрещенных экстремистских  
организаций; 

б) материалы, авторами которых являются лица, осужденные 
в соответствии с международно-правовыми актами за преступ- 
ления против мира и человечества, а также материалы, содержа-
щие признаки, предусмотренные частью первой ст. 1 настоящего 
Федерального закона; 



132

в) любые иные, в том числе анонимные, материалы, содержа-
щие признаки, предусмотренные частью первой ст. 1 Федераль-
ного закона. 

Сама по себе идея такого списка была, вероятно, продиктована 
разумными и даже гуманными соображениями. 10 января 2000 г. 
была утверждена новая редакция Концепции национальной без-
опасности Российской Федерации, заменившая собой редакцию, 
утвержденную в декабре 1997 г.

Однако особенности современного правового регулирования 
и, прежде всего, правоприменения не исключают определенные 
риски и угрозы. Одна из них – вступивший в действие Федераль-
ный закон «О противодействии экстремистской деятельности» 
№ 114 от 25.06.2002 г. Пятнадцать правозащитных организаций 
страны назвали Закон «О противодействии экстремизму» «бес-
смысленным и нарушающим права человека» [12]. Подобные 
оценки могут демонстрировать санкции в отношении сотрудни-
ков библиотек [11].

27 августа 2008 г. на коллегии прокуратуры Алтайского края 
были подведены итоги проверки исполнения антиэкстремистско-
го законодательства за полгода. Прокурорская проверка коснулась 
деятельности библиотек по сверке фондов с Федеральным спи-
ском экстремистских материалов. По ее результатам было внесе-
но 11 представлений и 12 предостережений. 

В начале июля 2008 г. Воскресенская районная прокуратура 
Саратовской области вынесла предостережения о необходимости 
соблюдения антиэкстремистского законодательства 17 сельским 
библиотекарям. Поводом послужило то, что прокуратура предпо-
ложила, что библиотеки выдают читателям книги, поступившие  
в фонды в частном порядке, без надлежащей проверки.

В начале июня 2009 г. прокуратура Карачаевского района Ка-
рачаево-Черкесии в результате проверки районных библиотек 
внесла 15 представлений в адрес муниципальных властей и прив-
лекла к дисциплинарной ответственности 16 человек, заведую-
щих филиалами библиотек. 

25 ноября 2009 г. прокуратура Ульяновской области внесла ру-
ководителю регионального Департамента культуры и архивного 
дела представление с требованием устранить нарушения анти-
экстремистского законодательства и привлечь к ответственности 
должностных лиц. В открытом доступе Ульяновской областной 
научной библиотеки обнаружились две книги богослова Саида 
Нурси, признанные экстремистскими и включенные в офици-
альный список запрещенных материалов. Между тем, выходные 



133

данные имевшихся в библиотеке книг Саида Нурси не совпадают 
с данными книг, внесенных в список экстремистской литерату-
ры. Позднее и.о. директора областной научной библиотеки Елена 
Чичнева, обвинявшаяся в хранении и распространении экстре-
мистских материалов, предстала перед судом и была оправдана, 
так как было установлено, что книги не находились в открытом 
доступе. 

20 апреля 2009 г. в ходе проверки, проводившейся прокура-
турой Ленинского района г. Уфы совместно с Управлением ФСБ 
России по РБ, ОУФМС России по РБ в Ленинском районе г. Уфы 
в библиотеке Российского исламского университета ЦДУМ Рос-
сии была обнаружена и конфискована книга Саида Нурси, при-
знанная экстремистским материалом и внесенная в Федеральный 
список под номером 45. В адрес ректора внесено представление 
об устранении нарушений законодательства о противодействии 
экстремистской деятельности.

23 июня 2010 г. прокуратура города Заинска (Республика  
Татарстан) сообщила о возбуждении дела по ст. 20.29 КоАП  
(распространение экстремистских материалов) в отношении ди-
ректора Центральной библиотеки за то, что в свободном досту- 
пе библиотеки находились три экземпляра книги, признанной  
экстремистской Ростовским областным судом. 

25 июня 2010 г. прокуратура Воронежской области сообщила  
о внесении представлений директорам средних школ Ольховат-
ской и Заболотовской за то, что система фильтрации на школь-
ных компьютерах не обеспечивала нужной защиты от доступа  
к сайтам, «содержащим материалы экстремистского характера». 
Также были привлечены к дисциплинарной ответственности  
учителя информатики обеих школ. 

4 июля 2011 г. мировой суд судебного участка № 3 Кировского 
района Екатеринбурга признал виновной по ст. 20.29 КоАП РФ 
(хранение в целях массового распространения экстремистских 
материалов) директора Зональной научной библиотеки ФГАОУ 
ВПО «Уральский Федеральный университет им. первого Пре-
зидента России Б.Н. Ельцина». Директор была приговорена к 
штрафу за книгу А. Окорокова «Фашизм и русская эмиграция» 
и статью «Чеченская республика» из «Большой энциклопедии» 
издательства «Терра»1, также отметили, что, согласно приказу 

1 В марте 2010 г. Уполномоченный по правам человека в Чеченской Республике 
Нурди Нухажиев обратился к председателю Совета Федерации Федерального 
собрания России Сергею Миронову, председателю Государственной думы ФС РФ 
Борису Грызлову, генеральному прокурору РФ Юрию Чайке, президенту Академии 



134

ректора образовательного учреждения, «доступ к фондам библио-
теки имели не только сотрудники и учащиеся вуза, но и сторонние  
читатели» [16].

В период с 20 по 30 июля 2010 г. Красногвардейский район-
ный суд Республики Адыгея вынес решения о признании незакон-
ным бездействия руководства 13 местных средних школ и адми- 
нистрации Красногвардейского района. В школьных библиотеках 
отсутствовал Федеральный список экстремистской литературы. 

Федеральный список экстремистских материалов содержит 
наименования материалов, признанных экстремистскими в ре-
зультате судебных решений [10]. Закон запрещает распростра-
нение, производство и хранение в целях распространения экст-
ремистских материалов на территории РФ; предусматривает при-
знание материалов экстремистскими федеральным судом по ме-
сту их обнаружения, распространения или производства, их кон- 
фискацию и включение материалов в Федеральный список, ко-
торый подлежит «размещению в международной компьютерной 
сети Интернет», а также опубликованию в СМИ (Статья 13) [14]. 

Материалы, признанные экстремистскими решением суда по 
месту их обнаружения, подлежат немедленной конфискации. Ин-
формация о судебном решении передается в федеральный орган 
государственной регистрации – Министерство юстиции РФ. На 
основе полученных сведений формируется «Федеральный список 
экстремистских материалов», который размещен на сайте по 
электронному адресу: http://www.minjust.ru/nko/fedspisok/. Кроме 
того, список помещается на сайте Информационно-аналитическо-
го центра «Сова»1. Существуют сайт «Министерство Правды РФ» 

наук РФ Юрию Осипову и министру культуры России Алексею Авдееву с 
требованием изъять из обращения 58-й том Большой энциклопедии «Терра» и 
привлечь к ответственности главного редактора. По мнению Нурди Нухажиева, 
в статье о Чеченской Республике «преднамеренно собран весь набор негативных 
стереотипов о чеченцах». События, происходящие в Чечне, освещаются «без 
соблюдения принципа историзма», а о чеченском народе говорится с «ненавистью и 
пренебрежением». В экспертном заключении Института востоковедения РАН также 
подвергли резкой критике «намеренную фальсификацию» при изложении истории 
чеченского народа, содержащуюся в статье «Чеченская Республика». 5 апреля 
2010 г. Заводской районный суд Грозного признал статью «Чеченская Республика» 
экстремистской и постановил конфисковать 58-ой том Большой энциклопедии.  
25 мая 2010 г. Верховный суд Чечни отклонил кассационную жалобу издательства. 
В соответствии с решением суда, 58-й том энциклопедии был полностью изъят из 
продажи.

1 В отличие от официального списка все записи в версии ИАЦ «Сова», по 
возможности, приведены в соответствие с действующим ГОСТом. Это сделано 
для того, чтобы было легче идентифицировать запрещенный материал.



135

(http://www.minjust.net/) – библиотека материалов из Федерального 
списка экстремистских материалов и сайт Ярослава Севера (http://
www.proza.ru/2009/03/20/651).

De facto «экстремистскими» в России признаются любые ма-
териалы, которые показались предосудительными какому-нибудь 
уездному силовику. Уполномоченный по правам человека в Рос-
сии В. Лукин говорил о низком уровне экспертиз по так назы-
ваемым экстремистским делам. В российском законодательстве  
отсутствует четкое и внятное определение понятия «экстремизм».

Делаются робкие шаги по анализу правоприменительной прак-
тики. 25 февраля 2009 г. в Государственной публичной истори-
ческой библиотеке России прошел Круглый стол, посвященный 
работе библиотек с изданиями, включенными в «Федеральный 
список экстремистских материалов» [3]. Была представлена ин-
формация о результатах проверок органами прокуратуры вы-
полнения Федерального закона «О противодействии экстремист-
ской деятельности», которые проводились в 2008 г. в Кировской  
областной научной библиотеке и библиотеках Воронежской  
области.

Впервые Федеральный список экстремистских материалов был 
опубликован 14 июля 2007 г. и сначала состоял из 14 пунктов. Из-
начально предполагалось, что список будет обновляться два раза 
в год; на практике он обновляется значительно чаще. ИАЦ «Сова» 
публикует хронологию обновления Федерального списка экстре-
мистских материалов: так, как эти обновления осуществляются 
на официальном сайте Министерства юстиции и так, как они  
отражаются в «Российской газете». 

В 2009 г. Федеральный список экстремистских материалов по-
полнялся 36 раз и вырос с 301 до 467 позиций (и темпы не снижа-
ются: на 1 июня 2010 г. в списке было уже 617 пунктов). Качество 
списка продолжает ухудшаться: в нем растет как число дублиру-
ющих друг друга материалов (к концу 2009 г. уже 15 материалов 
включено в список дважды и один – трижды), так и материалов,  
которые невозможно идентифицировать. Из включенных в спи-
сок в 2009 г. 166 материалов 12 % приходятся на исламские ма- 
териалы, преимущественно материалы запрещенной партии  
«Хизб ут-Тахрир» (в 2008 г. на них приходилось 37 % материалов).

Всего же к концу 2009 г. около трети (32 %) федерального спи-
ска составляли мусульманские материалы. В числе первых мате-
риалов, признанных экстремистскими, под номером два значится 
«Книга единобожия» Мухаммада ибн Сулейман ат-Тамими (Из-



136

дательский дом «Бадр»). Решение вынесено Савеловским рай-
онным судом г. Москвы от 02.04.2004 г. Следом по решению 
Нальчикского городского суда от 15.01.2004 г. шла книга «Сквозь 
призму ислама» автора Абд-аль Хади ибн Али. Плодотворным 
было заседание Туймазинского городского суда Республики Баш-
кортостан 5 сентября 2007 г. Экстремистскими были признаны 
книги Такиуддина ан-Набохони «Исламское государство», «Де-
мократия – система безверия», «Политическая концепция Хизб  
ут-Тахрир», журналы «Аль-Ваъй» № 215, № 221, 230, 233, 234, 
235, 236. Коптевский районный суд САО г. Москвы решением от 
21.05.2007 г. чохом признал экстремистскими 12 книг (номера 45–
58 Списка) из собрания сочинений Саида Нурси «Рисале-и Нур». 
По решению Бугурусланского городского суда Оренбургской об-
ласти от 06.08.2007 г. и определению Бугурусланского городско-
го суда Оренбургской области от 19.10.2007 г. в список (номера 
64–79) внесены семь книг – «Программы по изучению шариат-
ских наук», «Объяснение основ веры» (краткий очерк догматов 
ислама), «Личность мусульманина, в том виде, который стремит-
ся придать ей ислам с помощью Корана и Сунны» (4-е издание), 
«Отведение сомнений», «Жизнь шейха Мухаммада ибн Абд аль-
Ваххаба…», «Основы ислама», «Книга единобожия» Салиха ибн 
Фавзан ал Фавзана и две брошюры – «Разъяснение основ веры: 
заметки об истинном вероучении», «Необходимость соблюдения 
«Сунны Посланника Аллаха» (да благословит его Аллах и при-
ветствует)».

В комментарии с сайта исполкома Всемирного конгресса татар, 
посвященном запретам мусульманской литературы, отмечено: 
«Согласно решению Бугурусланского городского суда Оренбург-
ской области в федеральный список экстремистской литературы 
были включены такие издания, как книга «Основы исламского ве-
роучения...», книга «Исламская акида ... по Священному Корану и 
достоверным изречениям пророка Мухаммада», книга «Жизнео-
писание пророка, да благословит его Аллах и приветствует», бро-
шюра «Ислам сегодня», книга «Объяснение основ веры», книга 
«Личность мусульманина в том виде, который стремится придать 
ей ислам с помощью Корана и Сунны», книга «Основы ислама» 
и другие издания». В данном обновлении федерального списка в 
отношении исламской литературы не было ни одного указания на 
авторов книг и брошюр, годы изданий, издательства, места опу-
бликования или других сведений, позволяющих с точностью иден-
тифицировать запрещенное издание.

Вместе с тем книг и брошюр с названием, например, «Основы 



137

ислама» сейчас в России существует такое множество, что при-
вести их точное количество представляется технически затруд-
нительным. 

В Пензе запретили массу трудов аятоллы Хомейни1, который 
шиитами почитается чуть ли не за бога – его биографию, изре-
чения, тексты изучают в медресе по всему миру. Умеренные му-
сульмане всего мира спокойно читают его, а в России у них этого 
права нет, причем по решению суда в Пензе.

В 2007 г. на волне активной борьбы с исламским терроризмом 
в Бугурусланском городском суде Оренбургской области были 
запрещены труды богослова XVIII в. Мухаммада ибн Абд аль-
Ваххаба, стоявшего у истоков ваххабизма, который, в свою оче-
редь, стал государственной религией Саудовской монархии.

26 марта 2012 г. судья Ленинского районного суда г. Оренбурга 
удовлетворяет ходатайство прокурора по признанию экстремистски-
ми 65 (!) наименований литературы богословского и историческо-
го содержания буквально всех исламских издательств России. 2 
августа 2015 г. городской суд Южно-Сахалинска (судья Наталья 
Перченко) признал экстремистской книгу «Мольба (дуа) к богу: ее 
назначение и место в исламе», которая представляет собой крат-
кие пояснения к аятам Корана. Согласно выводам экспертизы, в 
коранических текстах, приведенных в книге, и комментариях к 
ним содержится пропаганда превосходства ислама над другими 
религиями. Европейский суд по правам человека коммунициро-
вал жалобы на внесение в список ряда мусульманских изданий.  
И таких примеров множество.

К концу 2009 г. около трети (32 %) федерального списка со-
ставляли мусульманские материалы; 7 % материалы кавказских 
(в основном чеченских) сепаратистов; еще около 15 % – это мате-
риалы Национал-большевистской партии, левацких организаций, 
тексты активистов политической оппозиции, исторические моно-
графии, а также материалы, содержание которых неизвестно и по 
их названиям невозможно предположить, что противозаконного  
в них усмотрели суды. Оставшиеся 46 % приходятся на тексты 
и иные материалы неонацистского, расистского и ксенофобного 
характера. 

Из 166 материалов, включенных в список только в 2009 г., 12 % при- 
ходится на исламские материалы, преимущественно материалы 
 

1 Сейид Рухолла Мостафави Мусави Хомейни, или Имам Хомейни (1902, по 
другим данным, 1898/1900–1989) – иранский политический деятель, великий 
аятолла, лидер исламской революции 1979 г. в Иране. Высший руководитель Ирана 
с 1979 по 1989 гг.



138

запрещенной партии «Хизб ут-Тахрир» (в 2008 г. – 37 %),  
19 % – на материалы левацких организаций, тексты политических 
оппозиционеров, исторические монографии или материалы, 
идентифицировать которые не представляется возможным даже 
приблизительно (в 2008 г. – 17 %), 52 % – на материалы ксено-
фобного и неонацистского характера (в 2008 г. – 45 %) и 17 % – на 
материалы северокавказских (прежде всего чеченских) сепарати-
стов (это новая группа материалов, появившаяся в списке лишь  
в 2009 г.). Большая по сравнению с предыдущим годом доля нео-
нацистских материалов и резкое уменьшение доли исламских ма-
териалов вполне соответствует правоприменительной практике: 
как правило, запрещенные материалы – это то, что изымают на обы-
сках у фигурантов уголовных дел, которых стало больше по фак-
там расистских нападений и существенно меньше – по членству 
в «Хизб ут-Тахрир».

Проведенный нами в 2012 г. контент-анализ списка показал, 
что из проанализированных 727 матералов 43 % (313) тематиче-
ски религиозные1, из них:

−  63 % – исламские (196);
−  7 % – неоязычники (22);

1 Вспомним строки романа Ф.М. Достоевского «Идиот» (Глава VII): 
«…католичество вера нехристианская? – повернулся на стуле Иван Петрович. – 

А какая же? Князь Мышкин:– Нехристианская вера, во-первых! – в чрезвычайном 
волнении и не в меру резко заговорил опять князь, – это во-первых, а во-вторых, 
католичество римское даже хуже самого атеизма, таково мое мнение! Да! таково 
мое мнение! Атеизм только проповедует нуль, а католицизм идет дальше: он 
искаженного Христа проповедует, им же оболганного и поруганного, Христа 
противоположного! Он антихриста проповедует, клянусь вам, уверяю вас! Это 
мое личное и давнишнее убеждение, и оно меня самого измучило... Римский 
католицизм верует, что без всемирной государственной власти церковь не устоит 
на земле, и кричит: «Non possumus!» («Не можем!» лат.). По-моему, римский 
католицизм даже и не вера, а решительно продолжение Западной Римской 
империи, и в нем всё подчинено этой мысли, начиная с веры. Папа захватил землю, 
земной престол и взял меч; с тех пор всё так и идет, только к мечу прибавили 
ложь, пронырство, обман, фанатизм, суеверие, злодейство; играли самыми  
святыми, правдивыми, простодушными, пламенными чувствами народа, всё, всё 
променяли за деньги, за низкую земную власть. И это не учение антихристово?! 
Как же было не выйти от них атеизму? Атеизм от них вышел, из самого римского 
католичества! Атеизм прежде всего с них самих начался: могли ли они веровать себе 
сами? Он укрепился из отвращения к ним; он порождение их лжи и бессилия духовного! 
Атеизм! У нас не веруют еще только сословия исключительные, как великолепно 
выразился намедни Евгений Павлович, корень потерявшие; а там, в Европе, уже 
страшные массы самого народа начинают не веровать, – прежде от тьмы и от лжи,  
а теперь уже из фанатизма, из ненависти к церкви и ко христианству! <…> Надо, 
чтобы воссиял в отпор Западу наш Христос, которого мы сохранили и которого они 
и не знали! Не рабски попадаясь на крючок иезуитам, а нашу русскую цивилизацию 
им неся, мы должны теперь стать пред ними, и пусть не говорят у нас, что проповедь 
их изящна, как сейчас сказал кто-то...»



139

−  3 % – использующие христианскую тематику (11);
−  27 % – новые религиозные движения (84).
В мае 2017 г. нами совместно с исследователем А.В. Снаговской 

методом систематической выборки проведен контент-анализ. За 
единицу отбора мы брали материал, признанный судом экстре-
мистским и занесенный в федеральный список экстремистских 
материалов. Предметом нашего анализа стали материалы (по два 
месяца в каждом нечетном году, начиная с 2007 г.) за сентябрь и 
декабрь 2007 г., август и ноябрь 2009 г., июль и октябрь 2011 г., 
март и июнь 2013 г., февраль и май 2015 г., январь и апрель 
2017 г. Всего эмпирическим полем нашего исследования ста-
ли 527 материалов, признанных судами экстремистскими. Из 
них 34 книги (в том числе 1 аудиокнига) (6,4 %), 11 брошюр  
(2 %), 19 листовок (3,6 %), 43 газеты, журнала (8,1 %), 45 инфор-
мационных материалов (8,5 %), 39 статей (7,4 %), 157 видеоза-
писей (29,7 %), 36 аудиозаписей (6,8 %), 17 текстов песен, сти-
хов (3,2 %), 14 комментариев в социальных сетях или на сайтах  
(2,6 %), 5 групп в социальных сетях (0,9 %), 6 личных страниц 
пользователей в социальных сетях (1,1 %), 6 сайтов (1,1 %), 2 об- 
ращения (1 – на сайте, 1 – в газете) (0,3 %), 93 изображения  
(17,6 %) (из них 62 – с подписью и 31 – без подписи). Из пере-
численных выше материалов 171 материал был распространён  
в социальной сети «ВКонтакте», что составляет 32 % от общего 
числа материалов. 

По содержанию контента: материалы, разжигающие нацио-
нальную рознь (неонацистские, антисемитские, ксенофобские) – 
273 (51,8 %); материалы, критикующие власть, чиновничество, 
РПЦ – 29 (5,5 %); материалы кавказских сепаратистов – 52 (9,8 %); 
материалы украинских националистов – 29 (5,5 %); русофобские 
материалы, посланник которых не известен – 13 (2,4 %); матери-
алы, задевающие чувства верующих – 4 (0,75 %); исторические 
монографии – 4 (0,75 %); религиоведческие материалы (ислам-
ские) – 17 (3,2 %), неоязыческие – 15 (2,8 %), новых религиозных 
движений – 7 (1,3 %), использующие христианскую тематику –  
2 (0,3 %), сионистские – 3 (0,5 %); материалы, которые иденти-
фицировать не удалось 78 (14,8 %).

По регионам, вынесшим решения по делу об экстремизме, скла-
дывается следующая ситуация: Москва – 66 решений (14,5 %); 
Брянская область – 65 (14,3 %); Санкт-Петербург – 50 (9,4 %); 
Татарстан – 36 (6,8 %); Якутия – 28 (5,3 %); Краснодарский край – 
20 (3,7 %); Кабардино-Балкария и Воронежская область – по 17 
(3,2 %); Башкортостан – 14 (2,6 %), Уфа – 9 (1,7 %); Ульяновск – 



140

13 (2,4 %); Ямало-Ненецкий АО – 12 (2,2 %); Калининград и 
Курск – по 11 (2 %); Кемерово – 10 (1,8 %); Дагестан и Благове-
щенск – 8 (1,6 %); Астраханский край – 7 (1,4 %); Орел и Ростов-
ская область – 6 (1,2 %); Новосибирская, Владимировская, Ярос-
лавская, Псковская и Архангельская области – 5 (0,9 %); Тверь, 
Республика Коми, Чечня, Калужская, Новгородская, Пензенская, 
Свердловская, Липецкая, Самарская области – 4 (0,7 %); Влади-
восток, Красноярский край, Волгоградская область, Ставрополь-
ский край, Тюменская область, Сахалин, Республика Хакасия, 
Адыгея и Мордовия, Чебоксары, Саратов – 3 (0,5 %); Республи-
ки Ингушетия и Марий Эл, Алтайский край, Рязанская область –  
2 (0,3 %); Иркутская, Кировская и Челябинская области – 1 (0,1 %).

В 2018 г. исполняется 505 лет Пятому Латеранскому собо-
ру, который благословил Index Librorum Prohibitorum (Индекс 
запрещенных книг), запретив к изданию книги без разрешения  
епископов1.

Поиск экстремизма проник уже и в науку. Решением одного из 
районных судов Республики Адыгея в список экстремистских ма-
териалов внесена брошюра А.А. Мантаева «Основы вероучения 
ханифов» (номер 2638 в списке), подготовленная на основе его же 
диссертации «Ваххаббизм и политическая ситуация в Дагестане» 
на соискание ученой степени кандидата политических наук. По 
данным составителей списка, сообщает центр «Сова», указанная 
книга была обнаружена в молельной комнате ФКУ ИК-1 УФСИН 
России по Республике Адыгея [5]. Согласно лингвистическому 
заключению Центра специальной техники Института кримина-
листики ФСБ России, в тексте «Основы вероучения ханифов» 
имеется высказывание экстремистской направленности, а имен-
но – призыв к насильственным действиям в отношении группы 
лиц, выделенной по религиозному признаку, т.е. немусульман. 
Помимо этого, по информации Теучежской межрайонной проку- 
ратуры, в тексте содержатся негативные установки в отношении 
групп лиц, обозначенных как «неверные», «мушрики», иудеи и 
христиане. 

1 Первый сводный папский Индекс запрещенных книг (ИЗК) был издан в 
Риме в 1559 г. и с тех пор постоянно переиздавался с дополнениями (последнее, 
32-е издание списка вышло в 1948 г., туда попали 4000 книг, запрещённых 
из-за ереси, аморальности, элементов порнографии, политической некор- 
ректности и т.д.). В 1571 г. была учреждена Конгрегация индекса, следившая как 
за составлением и пополнением перечня, так и за его строжайшим соблюдением 
с помощью местных церковных властей и инквизиторов. Конгрегация индекса 
была упразднена в 1917 г., а ее функции переданы Конгрегации святой службы 
(инквизиции); с преобразованием последней по решению 2-го Ватиканского собора 
издание ИЗК в 1966 г. прекращено.



141

Диссертация А.А. Мантаева «Ваххаббизм и политическая си-
туация в Дагестане» (М., 2002) подготовлена на кафедре философии 
и политологии Дипломатической академии МИД РФ (научный 
руководитель профессор В.Е. Чертихин). Основные выводы и 
результаты исследования были представлены в публикациях, об-
суждены в ходе научно-практических конференций, семинаров в 
Министерстве по делам национальностей Республики Дагестан и 
Института востоковедения РАН. На диссертацию А.А. Мантаева 
уже ссылаются авторы 41 диссертационной работы [17]. Звучит 
странновато: в исправительной колонии в молельной комнате об-
наруживают диссертацию (!), экспертный орган проводит свой  
анализ и видит то, что никакие «академики» в свое время не уз-
рели – призывы к насилию.

Диакон Андрей Кураев считает: «любую попытку философ-
ской дискуссии представителей традиционных религий с секта-
ми спешат назвать экстремизмом» [7]. «Апофеозом пополнения 
списка должен стать, конечно же, запрет на Библию или какую-
то из ее книг. Учитывая то, что цитаты из Писания часто приво-
дятся без указания источника, а компетентность «экспертов» под 
вопрос ставилась неоднократно, в этой грустной шутке только  
малая доля шутки…» [8].

Президент РФ В.В. Путин встречался со студентами юридиче-
ских вузов и факультетов Москвы 3 декабря 2013 г., встал вопрос 
о юридических запретах на доступ к информации в Интернете,  
к тем или иным сайтам. В своем ответе В.В. Путин заявил: «…Но 
просто свернуть это, технологически и юридически все запре-
тить – абсолютно неправильно, это самый простой и вредный 
путь. Это все равно что, знаете, запретить статью, книжку. 
Это невозможно. Если она, по вашему мнению, является пло-
хой, вредной, нужно талантливо, грамотно, своевременно от-
ветить, с тем чтобы потребители одной и другой информации 
могли сравнить и сказать: да, пожалуй, этот парень-то поумнее 
будет, а первое мнение совершенно никуда не годится, вредное, 
нужно выбросить его на свалку истории. Это я так, в общих 
чертах, но подход в целом должен быть такой. Это должны 
быть фундаментальные подходы, а не сиюминутное желание 
задушить, схватить и не пустить (выделено нами. – Р.И.). Но 
опасности там, конечно, есть, и мы, безусловно, должны об этом 
думать. И в этом я с вами абсолютно согласен» [2].

Октябрьский районный суд г. Новороссийска 17 сентября 2013 г. 
признал русскоязычный текст Корана экстремистским материа-
лом за положения, которые содержатся в большинстве священ-



142

ных текстов ведущих мировых религий. Основанием для запрета 
и уничтожения книги судья Г. Чанов назвал то, что в ней гово-
рится о превосходстве верующих, в данном случае мусульман, 
над остальными людьми. При этом он сослался на некую справку 
об исследовании, где отмечается, что распространение подобных 
материалов «приводит к увеличению преступлений экстремист-
ской направленности». Признать экстремистским «Смысловой 
перевод священного Корана на русский язык» (перевод с араб-
ского Э.Р. Кулиева. 1-ое издание. Комплекс имени Короля Фахда 
по изданию священного Корана. п/я 6262. Медина Мунаввара. 
Саудовская Аравия, 2002. 1088 с.) просила Южная транспортная 
прокуратура – книга попала в поле зрения ведомства в результате 
обыска на местной почте. Решение Октябрьского районного суда 
Новороссийска осудил Совет муфтиев России. Его председатель 
Равиль Гайнутдин обратился к Президенту России с требованием 
вернуть дело на дополнительное рассмотрение и привлечь к нему 
специалистов-профессионалов по исламу.

Через два года Южно-Сахалинский городской суд признал  
экстремистской книгу «Мольба (дуа) к богу: ее назначение и ме-
сто в Исламе», представляющую собой сборник молитв и кратких 
пояснений к аятам Корана. Книга была изъята в марте 2014 г. при 
проверке сахалинской общины мусульман, проведенной прокура-
турой Южно-Сахалинска совместно с УФСБ по Сахалинской об-
ласти. Поводом для этого явились «Аль-Фатиха» и другие Суры 
Корана. В частности, «экстремистскими» называются цитаты из 
Корана: «Тебе мы поклоняемся и Тебя молим о помощи» («Аль-
Фатиха»), «Не взывайте же ни к кому наряду с Аллахом» («Аль-
Джинн»). Иск о признании экстремистской книги, представля-
ющей собой краткие пояснения к аятам Корана, базировался на 
анализе лингвистов, проведенном по заказу прокуратуры в ЭКЦ 
УМВД России по Сахалинской области. По мнению привлеченно-
го эксперта, в книге «Мольба (дуа) к богу: ее назначение и место 
в Исламе» «имеются высказывания, представленные в форме ут-
верждения, в которых речь идет о превосходстве, преимуществе 
человека или группы лиц перед другими людьми на основании их 
принадлежности и отношения к религии (к исламу)». 12 августа 
2015 г., городской суд Южно-Сахалинска соглашается с выводом 
автора экспертизы о том, что в коранических текстах, приведен-
ных в книге, и комментариях к ним содержится пропаганда пре-
восходства ислама над другими религиями, и признает ее экстре-
мистской.

Решение российского правосудия, направленное против  



143

исламской литературы, так бы и осталось незамеченным, если 
бы не заявление главы Чеченской Республики Рамзана Кадырова, 
который подверг резкой критике судью и прокурора, принявших 
постановление о запрете переведенных цитат Корана. «Поэтому, 
конечно же, я думаю, позиция Рамзана Ахматовича заслуживает 
уважения, и к ней должны прислушаться, – заявил муфтий Равиль 
Гайнутдин. – Пора прекратить, «фестиваль районных судов» по 
запрету исламской литературы». 

Президент России В.В. Путин 15 октября 2015 г. в соответ-
ствии с пунктом «г» ст. 84 Конституции России внес в Государ-
ственную думу проект Федерального закона «О внесении изме-
нения в Федеральный закон “О противодействии экстремистской 
деятельности”». Президент предложил поправку, запрещающую 
поиск экстремизма в священных писаниях христианства, ислама, 
иудаизма и буддизма. 

Концепция законопроекта была согласована с представителями 
соответствующих централизованных религиозных организаций 
России. Под защиту предлагалось внести Библию, Коран, Тору 
(Танах) и Ганджур. 23 ноября 2015 г. президент РФ В.В. Путин 
подписал принятый 11 ноября 2015 г. Государственной думой РФ и 
одобренный 18 ноября 2015 г. Советом Федерации законопроект [15]. 

Федеральный закон от 23 ноября 2015 г. № 314-ФЗ «О вне-
сении изменения в Федеральный закон “О противодействии  
экстремистской деятельности”» вступил в силу со дня его офи-
циального опубликования. Библия, Коран, Танах и Ганджур, их 
содержание и цитаты из них на основании ст. 1 данного Закона  
не могут быть признаны экстремистскими материалами. 

* * *
Список запрещенных книг в нано-современной и инновацион-

но-модернизированной России уже в три раза больше историче-
ского списка инквизиторов, который составлялся в течение трех-
сот лет. На 10 октября 2017 г. он содержит 4211 пунктов (часть 
из которых исключена в связи с повтором содержания ранее вне-
сенных пунктов). Символично, что крайний информационный 
материал, признанный решением Ленинского районного суда  
г. Ростова-на-Дону от 29.03.2017 г. экстремистским, касается ис-
лама. Это распространенная в сети Интернет (как говорится в 
решении суда) «видеозапись «Шейх Халид ар-Рашид – в защиту 
посланника Аллаха», продолжительностью около 8 минут, начи-
нающаяся словами: «Пророк Мухаммад услышал про человека 
по имени Халид аль Худали...» и заканчивающаяся словами: 



144

«Перевел брат Абдуллах из Кыргызстана специально для ПАИ».
Задуманный как инструмент борьбы с экстремизмом, список 

запрещенных произведений литературы и искусства превратил-
ся в бессмысленный бюрократический документ [13]. Благодаря 
желанию надзорных органов увеличивать показатели и закону, 
легко позволяющему запретить любое произведение, в экстреми-
сты зачисляются художники и богословы, но бороться с реаль- 
ным террором в России это не помогает.

Список источников и литературы

1. Верховский А., Кожевникова Г. О Федеральном списке экст- 
ремистских материалов // Российский бюллетень по правам че- 
ловека № 28 (2010). – URL: http://www.hrights.ru/text/b28/Chapter 
9%201.htm (дата обращения: 24.10.2012).

2. Встреча со студентами юридических вузов Москвы. – URL:  
hhttp://kremlin.ru/events/president/news/19778 (дата обращения: 17.01.2013).

3. Государственная публичная историческая библиотека Рос-
сии. – URL: http://www.shpl.ru/shpage.php?menu=2324 (дата обра-
щения: 25.10.2010).

4. Земсков В.Н. К вопросу о масштабах репрессий в СССР // 
Социологические исследования». – 1995. – № 9. – URL: http://
scepsis.net/library/id_957.html (дата обращения: 25.10.2010).

5. Информационно-аналитический портал «Сова». – URL: 
http://www.sova-center.ru/…/n…/counteraction/2015/03/d31546/ 
(дата обращения: 28.11.2015).

6. Исхаков Р.Л. «Не судимы будете...» К вопросу о Федераль-
ном списке экстремистских материалов // Известия Уральского 
федерального университета (Проблемы образования, науки и 
культуры). – 2016. – № 1 (147). – С. 175–184.

7. Новикова Н., Радов А., Сизова Ю., Шаров А., Яковлева Е. 
Топорнография // Российская газета. – 2007. – 17 апреля. – URL: 
http://www.rg.ru/2007/07/14/kstremizm.html (дата обращения: 25.10. 2012).

8. Протасов П. Без права на обжалование // Частный корре-
спондент. – 2009. – 7 апреля. – URL: http://www.chaskor.ru/p.
php?id=5134 (дата обращения: 23.10.2012).

9. Российская газета. – 2002. – 30 июля. – № 138–139. (3006–3007).
10. Российская газета. Федеральный выпуск.– 2012. – 7 марта (5722).
11. Санкции в отношении сотрудников библиотек. – URL: 

http://www.rusidea.org/forum/viewtopic.php?p=33366 (дата обраще-
ния: 25.10. 2012).

12. Список запрещенных произведений литературы и искус-
ства: Кришна и Микки-Маус станут экстремистами. – URL: http://
synews.ru/news/tema/3464-spisok-zapreshhennykhproizvedenijj-



145

literatury-i.html (дата обращения: 23.10.2012).
13. Туманов Г. Антинародное творчество. Как Кришна и Мик-

ки Маус становятся экстремистами // Газета.Ru (31.08.2011). – 
URL: https://www.gazeta.ru/social/2011/08/30/3750005.shtml (дата 
обращения: 04.09. 2011).

14. Федеральный закон «О противодействии экстремистской 
деятельности № 114-ФЗ от 25 июля 2002 г. (в ред. Федеральных 
законов от 27.07.2006 г. № 148-ФЗ, от 27.07.2006 г. № 153-ФЗ, от 
10.05.2007 г. № 71-ФЗ, от 24.07.2007 г. № 211-ФЗ, от 29.04.2008 г. 
№ 54-ФЗ).

15. Федеральный закон от 23 ноября 2015 г. № 314-ФЗ «О внесе-
нии изменения в Федеральный закон “О противодействии экстре-
мистской деятельности”». – URL: http://www.garant.ru/products/
ipo/prime/doc/71153654 (дата обращения: 06.12.2015).

16. Федоров А. Что делать библиотекам с Федеральным списком 
экстремистских материалов. – URL: http://ideafor.info/?p=4135 
(дата обращения: 25.10.2012).

17. Электронная библиотека диссертаций. – URL: http://www.
dissercat.com/content/vakhkhabizm-ipoliticheskaya-situatsiya- 
v-dagestane (дата обращения: 28.11.2015).



146

Касимов Р.Н., Поздеев И.Л.
R.N. Kasimov, I.L. Pozdeev

МУСУЛЬМАНСКИЕ ОБЩИНЫ УДМУРТСКОЙ РЕСПУБЛИКИ:
ОПЫТ МЕЖКУЛЬТУРНОЙ КОММУНИКАЦИИ С МИГРАНТАМИ

MUSLIM COMMUNITIES IN THE UDMURT REPUBLIC: 
THE EXPERIENCE OF INTERCULTURAL COMMUNICATIONS 

WITH MIGRANTS

Аннотация: В статье изучается место мусульманских общин в 
поликонфессиональном и полиэтничном пространстве Удмуртской Рес- 
публики, анализируется опыт взаимодействия исламских организаций 
в контексте социальных и демографических процессов, протекающих 
в регионе. Авторы указывают на изменение этнического состава ве- 
рующих, усложнение взаимоотношений как внутри мусульманских общин, 
так и с государственными органами. В то же время исламские организа- 
ции обладают серьезным потенциалом по передаче и сохранению истори-
чески сложившегося в Удмуртии опыта межкультурного добрососедства. 

Ключевые слова: мусульманские общины, Удмуртская Республика, 
ислам, мигранты, адаптация, религия, этнос, татары.

Abstract: The article examines the place of Muslim communities in the 
multi-confessional and multi-ethnic space of the Udmurt Republic, analyzes the 
experience of the interaction between Islamic organizations in the context of so-
cial and demographic processes taking place in the region. The authors point to a 
change in the ethnic composition of believers, the complication of relationships 
both within Muslim communities and with the state authorities. At the same time, 
Islamic organizations have a serious potential for transferring and preserving the 
experience of intercultural good neighborliness historically developed in Udmurtia.

Keywords: Muslim communities, Udmurt Republic, Islam, migrants,  
adaptation, religion, ethnos, Tatars.

Исторический опыт и формы этнокультурного взаимодействия 
народов в Российской Федерации остаются актуальной пробле-
мой современности и традиционно привлекают внимание на- 
учного сообщества. Обобщение наработанной практики этниче-
ского добрососедства и веротерпимости, выявление форм и спо-
собов межкультурных коммуникаций, последствия и эффекты  
от активизации религиозных движений, выяснение роли государ-
ственной и региональных моделей национальной и конфессио-
нальной политики – вот далеко не полный перечень тем проблем-
ного поля, требующих постоянного внимания исследователей. 
Одним из важнейших нам видится рассмотрение современного 
состояния мусульманских организаций, испытывающих много-



147

мерную зависимость от социально-экономических, политических 
и этнокультурных изменений, происходящих в российском обще-
стве. Сегодня в России увеличивается число тех, кто именует себя 
мусульманами. Во-первых, мы наблюдаем в нашей стране инте-
рес к исламу, вызванный, в том числе, и модой на религиозность, 
на «возврат к истокам». Во-вторых, среди мигрантов значитель-
ное количество составляют мусульмане, они активно перемеща-
ются по континентам, несут представления о своей религиозной 
культуре. 

В данной статье на примере одного из субъектов Российской 
Федерации – Удмуртской Республики – делается попытка анализа 
состояния и опыта коммуникаций мусульманских общин в кон-
тексте социальных и демографических процессов, протекающих 
в регионе. Эмпирической основой исследования послужили ста-
тистические материалы, опубликованные в печатных средствах 
массовой информации, информация государственных органов, а 
также результаты полевых этнографических исследований, соб- 
ранных авторами в 2011–2016 гг. на территории Удмуртии. Дан-
ные содержат материалы бесед с руководителями национально- 
культурных общественных организаций, представителями муф-
тията, мигрантами, а также людьми, так или иначе взаимодейству-
ющими с представителями религиозных организаций и участву-
ющими в этнокультурной жизни региона. Собранные материалы 
были обработаны, систематизированы и сданы в Научно-отрас-
левой архив Удмуртского института истории, языка и литера- 
туры Уральского отделения Российской академии наук (далее – 
УИИЯЛ Уро РАН).

В самом начале следует отметить, что исторически Удмуртская 
Республика формировалась как территория взаимодействия трех 
основных этнокультурных массивов – финно-угорского, славян-
ского и тюркского, что в значительной степени обуславливает 
сложный этноконфессиональный состав республики. Погранич-
ное положение земель, расположенных в бассейнах Камы и Вят-
ки, способствовало активному культурному соприкосновению 
разных групп населения и во многом обусловило современный 
полиэтничный и поликонфессиональный колорит края [2, с. 223]. 

По данным последней Всероссийской переписи населения, 
здесь проживает 1  521 420 чел. – представители более 130 на- 
циональностей. Первую по численности группу населения со-
ставляют русские – 912 539 чел. (62,2 %), на втором месте  
удмурты – 410 584 чел. (28,0 %), на третьем – татары – 98 831 чел. 
(6,7 %), далее следуют украинцы – 8 332 чел. (0,6 %) и марийцы – 



148

8 067 чел. (0,6 %) [1, с. 10]. Соответственно, население имеет и 
сложный религиозный состав. По состоянию на 1 января 2016 г. 
в республике зафиксировано 277 религиозных организаций [7].

Сегодня здесь действуют три зарегистрированные центра-
лизованные организации: одна православная – Удмуртская  
митрополия Русской православной церкви Московского Пат- 
риархата, включая в себя Ижевскую, Глазовскую и Сарапуль- 
скую епархии, одна протестантская – Централизованная Религи-
озная Организация Удмуртская Епархия Христиан Веры Еван- 
гельской (пятидесятников) «Дело Веры», одна мусульманская – 
Региональное Духовное Управление мусульман Удмуртии (Ижев-
ский муфтият) в структуре Центрального Духовного Управления  
мусульман России. 

Кроме того, конфессиональное поле региона представлено 
местными религиозными организациями старообрядцев, проте-
стантов – Церкви христиан веры евангельской «Филадельфия», 
«Дело веры», «Вера, действующая любовью», иудеев – еврейская 
община города Ижевска «Звезда Давида», а также Армянской апо-
стольской церковью и др. Вполне возможно, что помимо них в 
регионе имеется также определенное количество незарегистри-
рованных религиозных групп, поскольку это допускается зако- 
нодательством. 

В условиях насыщенного конфессионального пространства  
Удмуртской Республики мусульманские организации (мечети и 
махалля) занимают активную позицию по налаживанию межкон- 
фессиональных, государственно-конфессиональных и этнокуль-
турных отношений. На данный момент в республике действует 19 
местных мусульманских организаций. В Ижевске представители 
исламской религии собираются в трех мечетях – Ижевской Со-
борной, Центральной, «Иман нуры», а по республике – в мечетях 
местных городских и сельских общин. РДУМУ (Региональное 
духовное управление мусульман Удмуртии) активно взаимодей-
ствует с региональными государственными и муниципальными 
органами власти, принимает участие в различных семинарах по 
обсуждению религиозных и межнациональных вопросов, про-
тиводействию экстремизму. Его представители входят в состав  
различных общественно-консультативных советов. К примеру,  
муфтий РДУМУ Ф.Г. Мухаметшин входит в состав Обществен-
ного совета по вопросам межнациональных и межконфессио-
нальных отношений при Главе Удмуртской Республики, а первый 
заместитель муфтия Н.С. Ихсанов неоднократно становился чле-
ном Общественной палаты Удмуртии. Стоит добавить, что и ре-



149

спубликанские власти не обделяют своим вниманием нужды му-
сульман, при поддержке чиновников и управленцев республики 
в городах и сельских районах Удмуртии строятся новые мечети. 
Одной из таких стала новая и пока единственная мечеть города 
Глазова, где проповеди проводятся уже с 2015 г., а внутренние  
работы по отделке мечети продолжаются и сейчас.

Расширению информационного поля ислама способствуют и 
общественные организации татар (Региональная национально-
культурная автономия татар Удмуртии, РОДД «Татарский обще-
ственный центр УР», РМОО «Союз татарской молодежи «Иман», 
Союз татарских женщин, НКО «Фонд содействия строительству 
и ремонту мечетей в УР»), а также национально-культурные  
организации азербайджанцев, узбеков, таджиков, чеченцев в Уд-
муртии. Национально-культурные объединения на свои меропри-
ятия приглашают представителей мусульманских организаций, 
помогают строительству мечетей, проведению социальных  
акций [11, с. 160]. 

В Удмуртии все желающие могут изучать основы мусульман-
ской религии, посещать мечети и встречаться с имамами. При 
мечетях регулярно проводятся занятия по основам ислама как 
для для взрослой, так и для детской аудитории. На занятиях же-
лающие знакомятся с основами мусульманской культуры, учат-
ся читать Коран и совершать намаз. Регулярно для школьников 
в каникулярное время проводятся тематические лагеря по изуче-
нию Корана и мусульманских религиозных традиций, а в рам-
ках школьного курса «Основы религиозных культур и светской 
этики» устраиваются экскурсии в мечети, где обучающимся и их 
педагогам рассказывают о мусульманах, особенностях архитек- 
туры и внутреннем убранстве мечети [8].

Ситуация последних лет свидетельствует о том, что за послед-
ние годы общины мусульман Удмуртии испытывают кардиналь-
ные этнические изменения в своем составе. Прежде всего, проис- 
ходит увеличение числа мусульман за счет приезжих из других  
регионов России и даже из других стран. Мы наблюдаем и услож- 
нение взаимоотношений между мусульманскими общинами и го- 
сударственными органами в современной внешнеполитической  
обстановке и угрозы со стороны радикалов-исламистов. Впрочем, 
оценивая место мусульманской религии в жизни любого народа 
необходимо учитывать одно важное обстоятельство: несмотря на 
усиленно декларируемое чувство духовного единства, последова-
телям пророка Мухаммеда в разных странах и регионах не удалось 
создать единого восприятия религиозного знания. На практике 



150

оно синкретично срослось с этническими культурами, в которых 
переплетаются черты классического ислама с разнообразными 
национальными и региональными элементами традиционной  
духовной культуры.

Ислам в России и её регионах имеет своеобразие и отличается  
(в отдельных деталях) от ислама в Саудовской Аравии или Сирии. 
Мы понимаем или должны начать понимать, что мусульманин и 
араб, также как мусульманин и татарин – это не одно и то же. 
Мусульманин – это маркер конфессиональной принадлежности. 
Для этого понятия не существует условных национальных гра-
ниц. Также как татарин и араб могут оказаться всего лишь номи-
нальными мусульманами, показывающими свою веру лишь фор- 
мальным набором поведенческих практик, так и русский с нем-
цем могут стать истинно верующими в Аллаха сторонниками  
ислама. Мусульманин – это любой искренне выражающий при-
верженность исламской религии человек. С другой стороны, 
«араб» («арабский»), равно как и «татарин» («татарский») – это 
маркер национальной этнической принадлежности. Арабы, тата-
ры, башкиры, чеченцы и пр. – это люди, представляющие соот-
ветствующую этническую группу, имеющую этнодифференциру-
ющие признаки: своеобразие языка, традиции и обычаи народа, 
характерный национальный костюм и кухня, этнические стере-
отипы восприятия себя и окружающих. Да, исторически ислам  
зародился в среде арабов, на Аравийском полуострове, и Коран 
был написан на арабском языке. Впрочем, это не мешает отдель-
ным представителям из среды номинальных мусульман-татар  
думать, что пророк Мухаммед был татарином, а исламская ре-
лигия – это истинно татарская религия, которая с древности спа-
сет народ от ассимиляции в нынешнее неспокойное время. В то 
же время, некоторые арабы исторически принадлежат древним 
православным христианским церквам, а среди татар есть татары- 
кряшены. Смешно было бы запретить им называться арабами  
или татарами, только по тому, что их религия отличается от ислама. 
    Ежегодно в Удмуртской Республике возрастает поток при-
езжающих из стран ближнего зарубежья, прежде всего из стран 
постсоветского Закавказья и Средней Азии. Предварительно  
выявлены по времени две миграционных волны: первая пришлась 
на конец ХХ в., вторая, гораздо более массовая, – на последние  
5 лет. Так, в 2011 г. количество прибывших из стран ближнего  
зарубежья составило 969 чел., в 2012 г. – 1305, в 2013 г. – 1079, 
в 2014 г. – 1605, в 2015 г. – 1763, в 2016 г. – 2005 [3]. Преобла-
дающее большинство приезжих из стран СНГ – граждане Узбе-



151

кистана. Так, по данным УФМС России по Удмуртской Республике,  
в 2014 г. выходцы из этой страны составляли 42 % от всего коли-
чества иностранцев, далее – граждане Азербайджана (10,9 %) и 
Украины (10,8 %) [6]. По состоянию на 1 марта 2016 г. в Удмур-
тии зарегистрировано 3900 граждан Узбекистана, 1585 граждан 
Азербайджана, 970 – Таджикистана и 554 – Армении [10]. 

Как уже было отмечено выше, приток значительного количе-
ства мигрантов из Средней Азии и Закавказья, которые практиче-
ски все являются мусульманами, изменил религиозную ситуацию 
в регионе. Если раньше основную массу мусульман представляли 
местные татары и башкиры, то сейчас это выходцы из Узбеки-
стана, Таджикистана и Азербайджана. Как отмечает заместитель 
махалля «Центральная мечеть» Р.Г. Газинуров, «мне, как религи-
озному деятелю, приходится учитывать, что контингент слушаю-
щих – это все больше мигранты, и для этого мне приходится боль-
ше использовать русский язык. Если раньше мне стопроцентно 
можно было использовать татарский язык, то сейчас приходится 
перемешивать, переводить одновременно с татарского на русский. 
И второе, что нужно – это упрощать слова, если раньше я мог ис-
пользовать литературный русский, то сейчас я должен выбирать 
слова попроще» [5, л. 6]. 

При этом приезжие (как они сами считают) более набожны, не-
жели местные мусульмане: «Каждую пятницу я хожу в мечеть на 
ул. Азина, ну и по праздникам мусульманским тоже хожу. Еще 
у нас здесь (в здании автосервиса) есть молельная комната, мы 
там делаем намаз пять раз в день» [4, л. 9]. Религиозные нормы 
для них являются одним из важнейших регуляторов отношений  
с ближайшим окружением. К примеру, вступить в брак с местной 
девушкой (что само по себе редкость), можно только после при-
нятия ею ислама: «Сначала религию принимают, потом уже ни-
ках – свадьбу по мусульманским обычаям делают. Без этого будет 
харам» [5, л. 16].

Кроме того, многих приезжих смущают сложившиеся здесь 
порядки. Многие информанты указывают, что женщины в том же 
Узбекистане в мечеть по праздникам не ходят, в отличие от здеш-
них: «В Средней Азии женщины в праздничный день не приходят 
в мечеть, а у нас приходят, они собираются отдельно от мужчин» 
[5, л. 6]. Вот какими наблюдениями поделился руководитель НКО 
«Узбекская национально-культурная община в Удмуртской Рес-
публике «Тинчлик» А.О. Муртозаев: «Часто на праздники в ме-
четь ходим, на Курбан-байрам, Ураза-байрам. Вот только многие, 
кто приезжает недавно, очень удивляются здешним нравам. У нас 



152

вот в мечети на празднике женщины отдельно, мужчины отдель-
но, даже не взглянешь в их сторону. А тут мулла выходит после 
молитвы, всех поздравляет с праздником, может подойти к зна-
комым женщинам, обнять их. Мои узбеки говорят: ‘‘Аке, как это 
можно так делать?’’» [4, л. 3–4]. Однако, несмотря на некоторые 
разночтения, это практически не вызывает конфликтов: «Что ка-
сается узбеков, таджиков и киргизов – у нас с ними очень много 
общего, практически нет разницы: у нас общий, похожий язык, 
поэтому с узбеками легко. С таджиками язык разный, но рели-
гии и религиозные обряды общие. С ними тоже легко» [5, л. 6–7]. 
Стоит отметить, что языковая и религиозная близость с татарами 
помогает приезжим адаптироваться к местным условиям: «У нас 
многие в мечеть ходят, там, кстати, и с татарами знакомятся. У 
нас с ними много общего в языке, в религии, это помогает обще- 
нию, дружбе» [4, л. 3]. 

Заметим, что в последние годы только на ифтары – разгове-
ния для постящихся в месяц Рамадан – в мечетях Ижевска могут 
ежедневно собираться до 1000 человек постящихся [9]. Обще-
ние мусульман разных национальностей способствует налажива- 
нию новых социальных связей, психологической разгрузке миг-
ранта, возможности поделиться своими заботами и пережива- 
ниями. 

В то же время не стоит думать, что приток мусульман из дру-
гих мест проходит безболезненно. Священнослужители выделяют 
две основных «точки напряжения». Во-первых, это наличие на 
территории республики приверженцев двух различных течений 
ислама – суннизма и шиизма: «Так получилось, что азербайджан-
цы на девяносто процентов – шииты. Приезжая сюда, они привоз-
ят свои традиции. Они приходят к нам в мечеть, дружелюбно со 
всеми общаются, но молитвы, некоторые обряды они стараются 
проводить так, как у них заведено» [5, л. 6]. Во-вторых, сущест-
вует разница в обрядах с приезжими из Дагестана и Чечни: «Даге-
станцы и чеченцы, они вроде бы ислам приняли давно, но у них 
много своих местных традиций, которые отличаются от наших. 
Они, когда приезжают сюда, приезжают со своими традициями и 
их необходимо учитывать в общении с ними» [5, л. 6]. Поскольку 
все мусульмане ходят в одни и те же мечети, присутствуют на 
одних и тех же проповедях, то перед местными имамами стоит 
серьезная и важная задача учесть эти особенности, не дать про-
тиворечиям нарушить сложившиеся отношения. Все это требует 
у священнослужителей особой подготовки, хорошего знания бого-
словской теории, умения общения с прихожанами. На пятничных 



153

намазах хорошо видно, кто знаком с правилами поведения в мече-
ти, а кто нет. Скажем, в мечеть приходят в футболках с коротким 
рукавом, сидят, вытянув вперед ноги, иногда без головного убора. 
Всё это мелочи, но, тем не менее, не приветствуется классиче-
ским исламом и противоречит благочестивому поведению му-
сульманина в мечети.

В этой связи стоит вспомнить, что совсем недавно, в 90-е гг. 
ХХ в., во времена роста религиозного самосознания, возникали 
конфликты между «старыми» имамами, представителями так на-
зываемого «народного ислама», когда ислам накладывается на 
местные верования, и «новыми», которые изучали теоретический, 
традиционный ислам. К счастью, на данный момент конфликты 
эти практически исчезли: «Во-первых, из пожилых имамов кто-то 
умер, а кто-то с годами сам стал изучать религию, читать книжки 
и поэтому со временем свои ошибки поправили, во-вторых, мо-
лодежь, которая лет двадцать назад была весьма категорична, она 
поняла, что такими наскоками ничего не поправишь. И мы приш-
ли к такой золотой середине» [5, л. 8]. 

Таким образом, институт мусульманских общин Удмуртской 
Республики обладает серьезным потенциалом по передаче и со-
хранению исторически сложившегося в регионе опыта сосуще-
ствования в условиях этнического и религиозного многообразия. 
В условиях взаимодействия с мигрантами махалля выполня- 
ют важную социокультурную функцию, помогая интегрировать 
вновь прибывающих к новым условиям существования, давая им 
положительное мироощущение, расширяя и укрепляя социаль- 
ные связи. Тем самым решается задача по преодолению харак- 
терной для диаспор и её членов замкнутости, обособленности  
от внешней среды локальных этнических групп, что чревато 
обострением межэтнической напряженности. Перед мусульман- 
скими общинами современность ставит большое количество 
вопросов, среди которых поддержка конструктивного диалога 
с государственными и муниципальными органами власти, про- 
тиводействие радикальному исламу, усиление работы с верую- 
щими, в том числе различных направлений, религиозное прос-
вещение населения.

Список источников и литературы
1. Воронцов В.С. Национальный состав и демографические 

характеристики населения Удмуртской Республики // Удмуртская 
Республика: историко-этнографические очерки. – Ижевск: Ки-
ровская областная типография, 2012. – С. 10–18. 



154

2. Воронцов В.С., Касимов Р.Н., Поздеев И.Л., Черниенко Д.А. 
Тюркские народы в этнокультурном пространстве Удмуртии // 
Вестник экономики, права и социологии. – 2016. – № 4. – С. 222–227.

3. Естественное движение и миграция населения Удмуртской 
Республики // Сайт Федеральной службы государственной ста-
тистики по Удмуртской Республике. – URL.: http://udmstat.gks.ru/
wps/wcm/connect/rosstat_ts/udmstat/ru/statistics/population/ (дата 
обращения: 18.08.2017).

4. Научно-отраслевой архив УИИЯЛ Уро РАН, Рукописный 
фонд. – Опись 2-Н. – Дело 1648. – 24 л.

5. Научно-отраслевой архив УИИЯЛ Уро РАН, Рукописный 
фонд. – Опись 2-Н. – Дело 1678. – 26 л. 

6. О миграционной ситуации на территории Удмуртской Ре-
спублики за 2014 г. и перспективы ее развития в 2015 г.: офици-
альный доклад УФМС по Удмуртской Республике на заседании 
Общественно-консультативного совета 12.03.2015 г.

7. Распределение организаций Удмуртской Республики по 
организационно-правовым формам на 01.01.2016 г. // Сайт Фе-
деральной службы государственной статистики по Удмуртской 
Республике. – URL: http://udmstat.gks.ru/wps/wcm/connect/ross-
tat_ts/udmstat/resources/9b9108004fd246e3b348f76be9e332ec/%D0
%9E%D0%9A%D0%9E%D0%9F%D0%A4.pdf (дата обращения: 
21.08.2017).

8. Сайт Регионального Духовного Управления мусульман Уд-
муртии. – URL: http://www.muslimpress.ru/novosti/segodnya-16-
marta-v-centralnoj-mecheti-izhevska-sostoyalas-ekskursiya-dlya-
shkolnikov.htm (дата обращения: 07.08.2017). 

9. Свет Ислама для далёких деревень Удмуртии: Муфтият Уд-
муртии проводит ифтары в местах проживания мусульман // Сайт 
Регионального Духовного Управления мусульман Удмуртии. – 
URL: http://www.muslimpress.ru/novosti/svet-islama-dlya-dalyokix-
dereven-udmurtii.htm (дата обращения: 18.08.2017). 

10. Справка Управления Федеральной миграционной службы 
по Удмуртской Республике «Статистические сведения, касающи-
еся пребывания на территории Удмуртской Республики иност-
ранных граждан (по состоянию на 31.03.2016г.)», 2016 г.

11. Чуракова Е.А. Религиозный фактор в деятельности нацио- 
нально-культурных объединений татар в Удмуртии // Татары Уд-
муртии: история, традиции и современность: материалы межре-
гиональной научно-практической конференции. – Ижевск: Ин-
ститут повышения квалификации и переподготовки работников 
образования УР, 2014. – С. 159–164. 



155

Кузина Н.В.
N.V. Kuzina

СЕМАНТИКА И КОНТЕКСТ ЛЕКСЕМ «ИСЛАМ» 
И «МУСУЛЬМАНИН» В СОВРЕМЕННОМ РОССИЙСКОМ 

ОФИЦИАЛЬНОМ ИНФОРМАЦИОННОМ ПРОСТРАНСТВЕ И 
В АКТУАЛЬНОМ ОБЩЕСТВЕННОМ СОЗНАНИИ 
(анализ федеральных СМИ, новостных агрегаторов, 

запросов пользователей сети Интернет)

SEMANTICS AND CONTEXTS OF THE LEXEMES ISLAM 
AND MUSLIM IN THE MODERN-DAY RUSSIAN OFFICIAL 

INFORMATION SPACE AND IN CURRENT PUBLIC AWARENESS 
(analysis of federal mass media, news aggregators, 

user queries to the Internet)

Аннотация: В статье рассматривается семантика и сочетаемость лек-
сем «ислам», «мусульманин», а также некоторых других, образующих 
тематическую группу «ислам – мусульманский», в современном вирту-
альном информационном пространстве Российской Федерации, а имен-
но содержание поисковых запросов пользователей в поиске «Яндекс» 
и «Гугл» (что именно ищет и как понимает современный пользователь 
Интернет семантику «ислам», «мусульманин» и иных слов тематической  
группы), ответы новостных агрегаторов «Яндекс» и «Гугл», сочетаемость 
и содержание материалов при запросе по лексемам «ислам», «мусульма-
нин» на Первом федеральном телевизионном канале (1999–2017 гг.), теле-
канале «Дождь», в материалах Федеральных средств массовой информа- 
ции «Известия», «Российская газета» за последние годы.

Ключевые слова: семантика, информационное пространство, актуаль-
ное социальное бессознательное, политика, идеология, религиозная жизнь, 
образ Другого.

Abstract: The semantics and compatibility of the lexemes «Islam», «Mus-
lim», as well as some others forming the thematic group «Islam-Muslim», in 
the modern virtual information space of the Russian Federation, namely the 
content – search queries for users in the search for «Yandex» and «Google» 
(what exactly is the search and understanding of the modern Internet user se-
mantics «Islam», «Muslim» and other words of the thematic group, the answers 
of the news aggregators «Yandex» and «Google», the compatibility and con-
tent of the material in the inquiry on the lexemes «Islam», «Muslim» on the 
First Federal TV channel (1999–2017), the television channel «TVRain», in the  
materials of the Federal mass media «Izvestia», «Rossiyskaya  
Gazeta» for the last years.

Keywords: semantics, information space, actual social unconscious, politics, 
ideology, religious life, the image of the Other.



156

Актуальность и методика исследования. Определяющим 
фактором стабильности в многонациональных и поликонфессио-
нальных государствах, а также в межгосударственных отношени-
ях в современную эпоху стали создаваемые посредством средств 
массовой информации (СМИ, интернет-СМИ, телевизионные ка-
налы) и закрепляемые в социальном бессознательном устойчивые 
дологические (допонятийные) синкреты и комплексы (толкова-
ния), сопровождающие носителя иной, чем собственная, культу-
ры, политических или религиозных взглядов. Значимость и пути 
изучения данных образных структур наиболее полно описаны в 
работах З.В. Сикевич, О.К. Крокинской, Ю.А. Поссель о соци-
альном бессознательном [16], В.Ф. Петренко в работах о методах 
выявления семантического радикала и семантического дифферен-
циала [12, 13]. В связи с наличием в социальном бессознательном 
частично устойчивой и ригидной, а частично подвижной структу-
ры, различных слоев – общий устойчивый менталитет, связанные 
с историческим периодом семантические дологические комплек-
сы, актуальное социальное бессознательное (формирующееся 
под влиянием актуальных сиюминутных событий, общего инфор-
мационного фона, потока) – необходимо особо отметить влияние 
на толерантность в восприятии Другого предустановки, «заказа» 
в формировании информационной повестки СМИ. Развитие сети 
Интернет и возможностей интернет-поиска позволяет глубоко и 
подробно изучить механизмы, направления наполнения так назы-
ваемого актуального слоя социального бессознательного, спосо-
бы его формирования через манипуляции информацией в СМИ, 
а также изучить имеющиеся в бессознательном семантические 
дологические комплексы, избегая процедур преднамеренных со- 
циологических опросов.

Предметом изучения стал вводимый с помощью СМИ и уже 
имеющийся в социальном бессознательном не идентифициро-
ванного русскоязычного пользователя сети Интернет семантиче-
ский фон вокруг лексем «ислам» и «мусульманин» (а также во-
круг некоторой иной лексики данного лексико-семантического 
поля). Иными методами данные конструкты уже изучались [1, 2]. 
В последние десятилетия в России также защищены и опублико-
ваны исследования о роли и истории развития ислама (в том числе 
и в его маргинальных формах) как на территории Российской Фе-
дерации [3, 4, 5, 6, 8, 11, 15, 18, 20], так и в мировом сообществе 
[7, 9, 10, 14, 17, 19]. 

Ограничимся в данной работе методами изучения сочетаемо-
сти и окказиональных значений семантических единиц. С исполь-



157

зованием процедуры контекстного анализа изучалось содержание 
информационного материала, выдаваемого по запросу на указан-
ные лексемы в сети Интернет, выделялись основные смысловые 
блоки (сюжетные темы), с которыми связывается в материале  
лексема поискового запроса. 

Был проанализирован весь текстовый контент, размещенный 
на официальном интернет-ресурсе Первого федерального телеви-
зионного канала по запросам «ислам», «мусульманин» в сервисе 
«Поиск». Содержание выборки (в полном объеме за все годы су-
ществования данного Интернет-ресурса телевизионного канала) 
анализировалось с помощью контекстного анализа. Все контек-
сты, в которых расположена лексема, были распределены по тема-
тике на группы, исходя из материала текстов (то есть предельное 
количество и тематические обозначения групп не обозначались 
до поиска, а только по его результатам), так как такой тип анали-
за представлялся нам (по аналогии с контент-анализом) наиболее 
достоверным.

Были проанализированы с использованием аналогичной мето- 
дики все контексты также на интернет-ресурсах газет «Изве-
стия» и «Российская газета» (по запросу «ислам» в поисковой 
строке). Данные ресурсы были выбраны как излагающие госу-
дарственный, идеологически выдержанный и преподносимый 
как истинный, верный взгляд на тему. Для сравнения был вы-
бран не запрещенный, условно «оппозиционный» коммерческий 
телевизионный канал, распространяемый по платной подписке 
(«Дождь»), в его контенте был проанализирован весь текстовый 
материал, сопровождающий телевизионные сюжеты и все тексто-
вые новости по запросам «ислам», «мусульманин» за все время 
существования интернет-ресурса, как и в предыдущих случаях.  
В новостных агрегаторах «Яндекс. Новости» и «Google. Новости» 
проводился анализ результатов запроса на слова «мусульманин» 
и «ислам» в поисковой строке. Так как количество новостей было 
велико, анализировались по содержанию первые 10 страниц ре-
зультатов поиска как наиболее актуальная новостная повестка. 
Дальнейшая методика анализа была идентична вышеописанной. 

В случае анализа поисковых запросов пользователей в  
«Яндекс» и «Google» реализовывалась следующая методика, за-
имствованная в работах лингвистов-разработчиков «Яндекс» 
(д.филол.н. Е.В. Рахилина): анализировались запросы пользо-
вателей, сохраненные в поисковой системе в сети Интернет в  
«Яндекс» и «Google» как предпочтительные (или как подсказ-
ки для пользователя) – они высвечиваются при начале введения  



158

слова в поисковой строке и сохраняются в памяти агрегатора. При 
этом анализировался весь спектр поисковых запросов, выявляе-
мых на указанную в исследовании дату. Данная работа является 
одной из серии работ, выполненных по данной методике на вы-
шеуказанных ресурсах, и призвана выявить, как СМИ и новост-
ная повестка влияют на толерантность и межконфессиональные, 
межнациональные контакты в современной России, а также с 
целью поиска достоверных методов изучения социального бес-
сознательного на основе результатов активности пользователей 
Интернет. Аналогичные исследования были озвучены в том числе 
на мероприятиях, проводимых под эгидой Российского военно-
исторического общества (тематика «враг», «война» и др.).

Анализ использования и сочетаемости лексем «мусуль-
манин», «ислам» и иных слов данного семантического поля  
в поисковых запросах пользователей Интернет (поисковые 
системы «Яндекс» и «Google»). 

Рассмотрим запросы пользователей Интернет в поисковой  
системе «Яндекс», содержащие лексемы «мусульманин», «ислам», 
а также «халяль» и др. 

Был проведен анализ запросов, введенных в поисковую стро-
ку на сайте yandex.ru и включающих вышеуказанные лексемы,  
с целью выявления степени толерантности и контекста репрезен-
тации самосознания мусульманина и культуры ислама. Обнару-
жено 30 вариантов поисковых запросов. Из них:

10 – запросы о поиске художественных фильмов («Мусульма-
нин» (1995), актеры фильма, сцены фильма, поиск торрентов для 
скачивания контента; «исламские фильмы список на русском язы-
ке, смотреть»; «Исламский экзорцист» (2017); «Халяльные поли-
цейские страны» (2011)); 

8 – запросы о значениях слов и выражений, сформирован- 
ные заведомо инокультурными пользователями («ислам – это»; 
«мусульманин – это»; «халяль – что это»; «халяльная еда – что 
это такое»; «халяльное мясо – что это такое» и др.);

5 – запросы о специализированных информационных ресур-
сах, связанных с исламом («Ислам.ру»; «Исламньюс»; «Мусуль-
манин.ком»; «Халяль – международный центр стандартизации  
и сертификации»; «Халяль экспо»);

4 – запросы с бытовой тематикой, вопросами уклада жизни 
и традиций («исламский сонник»; «мусульманин и христиан-
ка – брак»; «халяльное питание «Аэрофлот» – что входит 2017»;  
«халяль кафе в Москве»); 

3 – запросы об исторических деятелях, географических и по-



159

литических понятиях, в том числе связанных с экстремизмом. 
Содержание поисковых запросов позволяет отметить при-

сущие с высокой степенью вероятности среднему пользователю 
Интернет:

− низкую общекультурную осведомленность по вопросам  
ислама, но имеющийся интерес к незнакомой культуре;

− установку на восприятие культуры через художественный 
кинематографический образ;

− наличие высокого процента русскоязычных пользователей 
Интернет-мусульман, ищущих в поисковом сервисе ответы на  
вопросы повседневной жизни и испытывающих, возможно, трудно-
сти, в процессе инкультурации.

Рассмотрим запросы пользователей Интернет в поисковой си-
стеме «Google», содержащие лексемы «мусульманин», «мусуль-
манский», «ислам» (и все однокоренные слова), а также «мечеть», 
«мулла», «имам», «халяль». 

Был проведен анализ запросов, введенных в поисковую стро-
ку на сайте google.ru и включающих вышеуказанные лексемы,  
с целью выявления степени толерантности и контекста репрезен-
тации самосознания мусульманина и культуры ислама. Обнару-
жено 107 вариантов поисковых запросов. Из них:

36 – запросы русскоязычных пользователей Интернет-мусуль-
ман по вопросам веры («ислам – судный день»; «мусульманские 
молитвы»; «ислам бадургов»; «имамат»; «мечеть в Москве»; «ме-
четь на Проспекте Мира»; «мечеть в Казани»; «мечеть Шейха 
Зайда»; «мечеть Аль Акса»; «мечеть на Поклонной горе»; «ме-
четь в Отрадном»; «мечеть на Новокузнецкой»; «мечеть Кул  
Шариф»; «мечети Москвы»; «мечети Стамбула»; «мечети в Москве 
на карте метро»; «мечети Казани»; «мечети в Москве на карте»;  
«мечети Мира»; «мечети Москвы адреса»; «Имам Шамиль»; 
«Имам Али Абуль-Хасан»; «Имам Махди Мухаммад ибн аль-
Хасан аль-Махди»; «Имам Хусейн аль-Хусейн ибн Али аль-
Кураши»; «Имам Азам Имам Азам Абу Ханифа»; «Имам Шафии 
Имам Мухаммад ибн Идрис аш-Шафии Курайшийи Маккийи»; 
«Имам Хасан Аль-Хасан ибн Али аль-Кураши»; «мулла Омар»; 
«мулла поет»; «мулла читает молитву»; «мулла Садра» и др.);

32 – запросы с бытовой повседневной тематикой, вопросами 
уклада жизни и традиций («мусульманин и русская»; «мусульма-
нин и христианка»; «мусульманский праздник»; «мусульманская 
одежда»; «мусульманские женские имена»; «исламские имена»; 
«мусульманский календарь»; «исламский календарь»; «мусуль-
манский сонник»; «исламский сонник»; «исламский банкинг»; 



160

«исламский банк»; «исламский магазин Москва»; «исламский 
магазин»; «имам баялды»; «халяль»; «халяльная еда»; «халяль 
кафе»; «халяль магазин»; «халяль пицца»; «халяльное питание»; 
«халяль маркет Москва»; «халяль доставка Москва»; «халяль 
гид»; «халяльное мясо» и др.);

25 – запросы об исламизме, исламизации и исламской рево-
люции («исламская революция»; «исламист»; «исламисты»; 
«исламизация»; «исламизация Европы»; «исламизация России»; 
«Исламиада»; «исламизация Москвы»; «исламизация Кавказа»; 
«исламизация Ирана»; «исламизация Франции»; «исламизация 
Европы статистика»; «исламизация Европы 2017»; «исламистка»; 
«исламисты и мусульмане»; «исламистские группировки»; «исла-
мисты в Мьянме»; «исламисты в Сургуте» и др.);

6 – запросы о поиске художественных фильмов («Мусульма-
нин»; «исламские фильмы»; «Мусульманин» – перевод; «Мусуль-
манин» Хотиненко и др.); 

4 – запросы об исторических деятелях и деятелях культуры, 
географических понятиях («Имам Алимсултанов» и др.); 

2 – запросы, связанные с экстремизмом;
2 – запросы о специализированных информационных ресур-

сах, связанных с исламом («Исламик стор»; «Мусульманин.ком»). 
Содержание поисковых запросов позволяет отметить при-

сущие с высокой степенью вероятности среднему пользователю 
Интернет:

− наличие высокого процента русскоязычных пользовате-
лей Интернет-мусульман, ищущих в поисковом сервисе ответы 
на вопросы веры и истории, а также на вопросы повседневной  
жизни;

− большой процент запросов, связанных с фобией ислами- 
зации.

Ответы новостных агрегаторов «Яндекс» и «Гугл» на  
запрос по лексемам «мусульманин» и «ислам» («Новости»).

Был произведен анализ новостных лент в ответ на запрос  
«мусульманин» в поисковых строках «Google. Новости» и  
«Яндекс. Новости» на 19–22 октября 2017 г. Результатом поиска  
были более 619 379 записей новостных материалов, опубликован- 
ных в «Яндекс. Новости» и 2 990 000 записей в «Google. Новости». 

Было проанализировано содержание первых 10 страниц ре-
зультатов запроса. На основании данного анализа установлено, 
что два новостных агрегатора на слово «мусульманин» дают раз-
личающуюся информацию.

Данные поиска новостей по запросу «мусульманин» в «Яндекс. 



161

Новости» из рассмотренных новостных эпизодов разделились на:
45 – сложности выживания мусульман в Российской Феде- 

рации;
42 – сюжеты, связанные с национальной и духовной культурой 

мусульман;
34 – сюжеты о мечетях, их строительстве или отправлении ре-

лигиозной обрядности;
27 – информация о террористических актах;
24 – сюжеты о мусульманах-беженцах на территории США и 

Западной Европы;
20 – описание ситуаций смерти или погребения мусульман;
20 – сюжеты о зарубежных мусульманских странах или стра-

нах, где существует длительный срок мусульманская диаспора;
17 – сюжеты о международных связях мусульман Российской 

Федерации и мусульман за рубежом (культурные, научные и ду-
ховные связи).

На первых позициях по релевантности, к сожалению, в поиске 
в системе «Яндекс. Новости» располагалась подборка, связанная  
с террористическими актами, где понятие ИГИЛ (запрещено в Рос- 
сийской Федерации) напрямую связывается с культурой ислама. 

Следующими по релевантности являются сюжеты о духовной 
и культурной жизни мусульман Российской Федерации, об их вза-
имосвязях с мировым сообществом мусульман. 

По запросу «мусульманин» в «Google. Новости» из проана-
лизированных материалов тематика распределилась следующим 
образом: 

69 – сюжеты, связанные с жизнью мусульман-мигрантов в 
США и Западной Европе;

22 – сюжеты о терактах и преступлениях;
12 – сюжеты о национальной культуре мусульман;
10 – сюжеты о неправомерных задержаниях (или жестоком об-

ращении с мусульманами);
8 – сюжеты о мусульманах, являющихся значимыми персо- 

нами в Российской Федерации (наделенных государственной вла-
стью);

7 – сюжеты о достижениях или подвигах современных му-
сульман; 

6 – сюжеты о жизни в зарубежных мусульманских странах. 
Обращает внимание приоритет по запросу «мусульманин»  

в поиске новостей англоязычного контента.
Приоритетными в поиске являлись на указанную дату новости, 

связанные с культурной и религиозной жизнью мусульман, а также 



162

с бытовыми событиями и ситуациями унижения носителей куль- 
туры ислама сторонними лицами, сюжеты о нетерпимости.

Материалы TV-каналов, содержащие лексему «ислам» и 
«мусульманин» в качестве ключевого слова (обнаруживаемые 
поисковой системой интернет-ресурсов «TV Дождь», «Первый 
федеральный телевизионный канал»).

Были проанализированы текстовые аннотации и материалы 
по запросу «мусульманин» на интернет-ресурсах www.tvrain.ru 
(телеканал «Дождь») и www.1tv.ru (Первый федеральный 
телевизионный канал).

За все время существования телеканала «Дождь» (2011– 
2017 гг.) обнаружено 17 результатов по запросу «мусульманин» 
(из них 15 видеосюжетов и 2 случая в разделе «Новости»), 2 ре-
зультата по запросу «халяль» (в разделе «Видео»), а также 243 
результата по запросу «ислам» (в разделе «Видео» – 185, в разделе 
«Новости» – 58). 

По содержанию данные упоминания могут быть отнесены к 
следующим группам тем:

75 – национальная и духовная культура ислама;
60 – сюжеты о главах государств или государственных чиновни-

ках-мусульманах (Российская Федерация и зарубежные страны); 
     58 – сюжеты о террористических актах;

22 – сюжеты об оскорблениях в адрес мусульман или ислама;
20 – сюжеты о жизни мигрантов в США и Западной Европе;
19 – сюжеты о смерти мусульманина (в том числе известных 

мусульман, государственных деятелей);
11 – сюжеты о запрещенных произведениях культуры ислама;
10 – сюжеты о протестах;
4 – сюжеты о произведениях, отображающих образ мусульма-

нина;
4 – сюжеты, изображающие подвиг мусульманина.
В Интернет-контенте «Первого федерального телевизионного 

канала» с февраля 1999 г. по октябрь 2017 г. обнаружены 467 инфор- 
мационных материалов с упоминанием лексемы «мусульманин».

Лексема «мусульманин» фигурирует в информационных мате-
риалах, по тематике распределяющихся следующим образом:

180 – упоминания в связи с терроризмом и иными преступле-
ниями;

115 – сюжеты о культурной и религиозной жизни ислама;
107 – сюжеты о международном и межконфессиональном со-

трудничестве (Российской Федерации со странами ислама, или 
христианской церкви с исламом и др.);



163

68 – сюжеты о высших лицах, в том числе высших лицах му-
сульманских стран, политических союзов и военных подразде- 
лений;

27 – сюжеты о мигрантах-мусульманах, в том числе о протест-
ных явлениях и сложностях адаптации в США и странах Евро- 
союза;

13 – сюжеты о репрессиях или иных притеснениях по отноше-
нию к лицам, исповедующим ислам.

Общий вывод: налицо установка на популяризацию влиятель-
ных лиц культуры ислама из сферы политических или военных 
деятелей (как с положительной, так и с негативной коннотацией), в 
том числе освещение их преступлений или подробное освещение 
завершения жизненного пути. Также налицо установка на фор-
мирование негативного имиджа ислама в целом. В предшествую-
щие годы, однако, более последовательно отражались в контенте 
и размещались в виде текста поздравления российских мусульман 
с религиозными праздниками и освещение культурных традиций.

На негосударственном телевизионном канале при этом более 
весомой является группа новостей, отражающих духовный и 
культурный облик ислама.

Материалы СМИ, содержащие лексемы «ислам» и «му-
сульманин» в качестве ключевого слова (обнаруживаемые 
поисковой системой Интернет-ресурсов изданий «Известия», 
«Российская газета»).

Был проанализирован контекст употреблений лексемы по за-
просу «мусульманин» на электронных ресурсах «Известия» и 
«Российская газета». Результат поиска – несколько сотен инфор-
мационных материалов на каждом ресурсе, в которых в том или 
ином контексте упоминается ислам или носители культуры му-
сульманского мира. 

Запрос по лексеме «мусульманин» на сайте «Российской газе-
ты» (https://rg.ru/search/) c октября 2001 г. по октябрь 2017 г. дает 
520 результатов и отсылает к информационным и аналитическим 
материалам, имеющим следующую тематику и соответствующий 
контекст употребления лексемы «мусульманин» (таким образом 
помечает зону наличия конфликта, противостояния в оценке круп-
нейшей духовной и культурной диаспоры в России): 

196 – материалы о культурной и духовной жизни (преиму-
щественно – праздники и традиции ислама, а также культурные  
артефакты – выставки и кинопремьеры);

156 – информация о террористических актах и иных престу-
плениях;



164

130 – информационные материалы о межконфессиональных, 
в том числе международных контактах, в которых существенная 
роль принадлежит культуре ислама;

85 – репортажи или иная информация о сложностях выжи-
вания представителей ислама и предубеждениях в восприятии  
духовной и бытовой культуры ислама в Российской Федерации;

70 – информационные материалы о первых лицах государств, 
республик или политических союзов, высказывающих отноше-
ния к исламу или принадлежащих к исламу;

62 – информационные материалы о сложностях инкультура-
ции мигрантов, исповедующих ислам, в странах Европы и в США.

На сайте информресурса «Известия» (https://iz.ru/search/) было 
найдено по запросу «мусульманин» с октября 2001 г. по октябрь 
2017 г. 322 материала, которые после проведения контекстного 
анализа подразделились по тематике на следующие группы: 

127 – информационные материалы или упоминания мусульман 
в связи с террористическими актами или иными преступлениями;

86 – сюжеты о межконфессиональных, в том числе междуна-
родных контактах;

70 – информационные материалы о культурной и религиозной 
жизни мусульман, в том числе о традициях быта или о различных 
артефактах искусства;

66 – информационные материалы о первых лицах государств 
или политических (в том числе военных) объединений, которые 
имеют отношение к исламу или исповедуют ислам;

49 – информационные материалы о сложностях выживания 
мусульман на территории Российской Федерации;

42 – информационные материалы о сложностях адаптации  
мигрантов-мусульман на территории Европы и США.

Выводы. К настоящему времени можно отметить устойчивый 
тематический комплекс, формируемый Интернет-СМИ (как теле-
визионными каналами, так и издательскими домами), а именно: 
семантическая связка «мусульманин – ислам» и терроризм, первые 
лица политических объединений/религиозных групп или го-
сударств/городов (исповедующие ислам), религиозная традиция 
(Ураза-байрам и хадж), угроза по отношению к западному миру, 
а также растущая представленность (благодаря ряду медийных 
персон культуры, отражающих культуру ислама в творчестве или 
принявших ислам, и лицам, наделенным властью в Российской 
Федерации) культуры ислама в духовной и культурной жизни Рос-
сии, несмотря на существующие ограничения для отправления 
обрядности и соблюдения традиций ислама в повседневной 



165

жизни, а также на ограничения в изучении духовных традиций  
(в связи с подозрениями в экстремизме, терроризме) для молодежи.

Наиболее связывают в информационной повестке (согласно кон- 
текстному анализу новостных материалов) с исламом рост терро- 
ризма и преступности «Первый федеральный телевизионный канал» 
и «Известия». С культурной жизнью, а также с вопросами инкуль- 
турации мусульман в Российской Федерации связывают приори-
тет в освещении событий телеканал «Дождь», новостные агрега- 
торы «Google. Новости» и «Яндекс. Новости», «Российская газета». 
    Поисковые запросы посетителей Интернет отражают рост 
русскоязычных пользователей-мусульман, проживающих в цент-
ральной России и активно прибегающих к помощи сети Интернет, 
а также растущий вес межконфессиональных контактов и образо-
вательный интерес к культуре ислама со стороны инокультурных 
посетителей сети Интернет. Прежде всего пользователей инте-
ресуют вопросы инкультурации мусульман в условно «чужом» 
обществе и вопросы соблюдения религиозных и бытовых тради-
ций. Может быть также сделано осторожное предположение (по 
результатам выявленных запросов пользователей) о выраженном 
страхе перед угрозой исламизации, о наличии среди пользователей 
русскоязычного сегмента Интернет придерживающихся идеи 
исламизации. 

Таким образом, межрелигиозный и межкультурный конфликт 
существует, он искусственно обостряется посредством интоле-
рантных СМИ (как государственных, так и негосударственных), 
но вызван не столько наличием угрозы со стороны ИГИЛ/ДАИШ 
(запрещено в Российской Федерации) и нагнетанием фобий во-
круг ислама, сколько переходом российской общества от в целом 
научного менталитета (последовательно складывавшегося в по-
следнее столетие на территории сначала СССР, затем Российской 
Федерации) к взгляду на мир через установки религиозного миро-
воззрения, что и приводит вместо объединения на базе научных и 
общечеловеческих этических ценностей, к обострению противоре-
чий, основанных на разделении мирового сообщества на страты  
и группы в связи с архаизированно преподносимыми трактов- 
ками вопросов веры. 

Можно было бы порекомендовать в век глобальных военных 
угроз и резкого ухудшения общего психоэмоционального климата 
в обществе включать в информационную повестку больше мате-
риалов, рассматривающих темы культурной жизни, с установкой 
на мирные коннотации, на воспитание приятия Другого, миро-
любия и толерантности.



166

Список источников и литературы

1. Аль-Биляль А. Стереотипный образ ислама в англо-аме-
риканской политологии и западных средствах массовой инфор- 
мации. Автореферат дис. ... к.полит.н. – М., 2006. – 29 с.

2. Баринов И.А. Конструирование и воспроизводство образов 
ислама на конфессиональном поле Забайкальского края. Авторе-
ферат дис. … к.филос.н. – Чита, 2013. – 22 с. 

3. Бережной С.Е. Исламский фундаментализм на Юге России. 
Автореферат дис. … к.полит.н. – Ростов-на-Дону, 2004. – 23 с.

4. Вояковский Д.С. Политические проекты исламского экстре-
мизма в современной России. Автореферат дис. … к.полит.н. – 
Уфа, 2009. – 23 с.

5. Гайнутдинов Р.И. Ислам в современной России. Авторефе-
рат дис. … к.филол.н. – М., 2003. – 20 с.

6. Задорожный И.Н. Исламский фундаментализм в политиче-
ском процессе современной России. Автореферат дис. … к.полит.н. – 
М., 2006. – 20 с.

7. Ибрагимов М. Дж.-оглы. Современная англо-американская 
политология об «Исламском возрождении». Автореферат дис. … 
к.филос.н. – М., 1991. – 19 с.

8. Мавляутдинов И.С. Социальная роль Ислама как фактора 
стабилизации общества. Автореферат дис. … к.социол.н. – Ка-
зань, 2007. – 24 с.

9. Магомедова М.З. Мусульманский образ жизни: истоки и со-
временность. Автореферат дис. … к. филос.н. – Махачкала, 2002. –  
20 с.

10. Мансуров А.Н. Влияние ислама на духовную культуру  
народов (социально-философский анализ). Автореферат дис. … 
к.филос.н. – Ташкент, 1991. – 18 с.

11. Михалева А.В. Мусульманские общины в политической 
жизни немусульманских регионов: сравнительный анализ России 
и Германии. Автореферат дис. … к.полит.н. – Пермь, 2004. – 25 с.

12. Петренко В.Ф. Основы психосемантики. – 2-е изд., доп. – 
СПб.: «Питер», 2005. – 480 с. 

13. Петренко В.Ф. Психосемантика сознания. – М.: Изд-во Мо-
сковского ун-та, 1988. – 208 с. 

14. Пинюгина Е.В. Интеграция мусульман в современное евро-
пейское государство. Автореферат дис. … к. полит.н. – М., 2010. – 
25 с.

15. Сидоров Д.В. Политические факторы структурирования 
мусульманского сообщества Российской Федерации. Авторефе-



167

рат дис. … к.полит.н. – М., 2015. – 25 с. 
16. Сикевич З.В., Крокинская О.К., Поссель Ю.А. Социальное 

бессознательное. – СПб.: «Питер», 2005. – 266 с.
17. Соболев В.Г. Мусульманские общины в государствах За-

падной Европы в 1990-е гг. Автореферат дис. … к.историч.н. – 
СПб., 2004. – 22 с.

18. Филь М.С. Мусульманские общины в политиче-
ской жизни современной России. Автореферат дис. … 
к.полит.н. – М., 2006. – 20 с.

19. Хукмишоев З.Д. Роль ислама в политических процессах 
общества. Автореферат дис. … к.полит.н. – Душанбе, 2007. – 18 с.

20. Черепанов М.С. Мусульманское сообщество в поли- 
тическом поле региона: структурно-генетический анализ стра-
тегий активистов. Автореферат дис. … к.полит.н. – Тюмень,  
2010. – 21 с.



168

Лойко Л.М.
L.M. Loyko

РОЛЬ ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНОГО ФАКТОРА В ПЕРИОД 
СОЦИАЛЬНЫХ ТРАНСФОРМАЦИЙ

(по материалам экспедиционных исследований у некоторых 
групп татар Волго-Уральского региона: в Татарстане, Марий Эл, 

Нижегородской и Пермской областях, 2004–2008 гг.)

THE ROLE OF THE ETHNO-RELIGIOUS FACTOR 
DURING SOCIAL TRANSFORMATIONS 

(according to the materials of expedition investigations among some 
groups of Tatars in the Volga-Ural Region: Tatarstan, Mari El 
Republic, Nizhny Novgorod and Perm Oblasts, 2004–2008)

Аннотация: В статье на примерах экспедиционных исследований на-
чала XXI в. у четырех этнотерриториальных групп татар рассматриваются 
проблемы этноконфессиональной идентичности, рост уровня реисламиза-
ции населения, роль активистов, общин и представителей местной интелли-
генции в процессе обучения нормам ислама разных возрастных и социаль-
ных групп населения, а также роль кадров в исламских учебных заведениях.

Ключевые слова: ислам, кризис идентичности (национальной и рели- 
гиозной), сельские и городские мусульманские общины, самоорганизация, 
кадровый потенциал религиозных организаций.

Abstract: Using the example of researches carried out with four ethnic Ta-
tar groups at the beginning of the 21st  century, this article covers an issue of 
ethno-confessional identity, increased re-Islamization, role of activists, commu-
nities and local intellectuals during learning Islamic tenets by different social 
and different-aged groups as well as the role of HR departments at the Islamic 
educational institutions.

Keywords: Islam, (national and religious) identity crisis, rural and ur-
ban Muslim communities, self-organization, human recourses of religious 
organizations.

В регионе Поволжья и Приуралья исторически сложилась си-
туация активных миграционных процессов как финно-угорского, 
так и тюркского населения, связанных с разными причинами по-
литического и социально-экономического характера. В результате 
этих процессов складывается ярко выраженная этническая моза-
ичность с локальной вариативностью культур: образуются зоны 
смешанного расселения и формируются периферийные группы, 
достаточно удаленные от материнского этноса и обладающие как 
общими, так и специфическими чертами в материальной и духов-
ной культуре.



169

Значительные группы переселенцев, как финно-угров, так  
и тюрков, проживают в сопредельных областях – Нижегородской, 
Саратовской, Самарской, Ульяновской, Пензенской, Оренбург-
ской, Пермской, Вятской, территории которых в культурно-исто-
рическом плане входят в зону формирования Волго-Уральской 
этнографической области.

Именно такие районы смешанного населения, так называе-
мые «контактные зоны», представляют особый интерес в плане 
этнологического обследования. Многолетние наблюдения среди 
различных народов установили, что эти группы в результате дли-
тельных контактов становятся билингвальными и бикультураль-
ными, т.е., восприняв ряд черт инонационального окружения, они 
одновременно сохраняют свои национальные особенности. У них 
складывается система сохранения культурных традиций, привне-
сенных с родины, при этом этническое самосознание несет в себе 
также осознание своей этнической обособленности [2, с. 6–19;  
4, с. 37–42; 6, с. 88–99; 11, с. 53–55].

В 2004–2008 гг. автором статьи проводилось изучение неко-
торых этнотерриториальных групп татар. В задачи обследования 
входил сбор фактического, иллюстративного и вещевого материа-
ла по основным этнографическим темам, в том числе и «Ислам 
как образ жизни». В центральной татаро-казанской подобласти 
была проведена работа в г. Казани, г. Арске, Арском районе, в Па-
рангинском районе Республики Марий Эл; в Сергачском районе 
Нижегородской области; и Бардымском районе Пермской области. 
Таким образом, для обследования были выбраны 4 группы татар-
мусульман – казанских и мишарей – как на исконной территории 
проживания этноса (татары Казани, Арска, Арского района), так и 
на сопредельных территориях (Парангинский район Марий Эл) и 
на значительном удалении от этнического ядра – Нижегородская 
и Пермская области [1, л. 17].

Экспедиция 2004 г. началась со знакомства с культурой и бы-
том татар Казани и Арского района Республики Татарстан. В прог- 
рамме экспедиционной работы актуальной была тема «Ислам как 
образ жизни». Это диктовалось, прежде всего, тем, что в преды-
дущие десятилетия (до 90-ых гг. ХХ в.) сотрудники Российско-
го Этнографического музея религиозность татар вообще не из-
учали и в связи с этим при cоздании новой экспозиции «Народы  
Поволжья и Приуралья» мы не могли бы объективно иллюстриро-
вать эту тему. В 1990-е гг. ислам в Татарстане переживает процесс 
активного возрождения: возникают новые духовные управления 
и центры, происходит массовое строительство мечетей, при кото-



170

рых возникают мусульманские общины – махалля. Особенностью 
жизни постсоветского общества стало значительное увеличение 
числа верующих, а также рост симпатий к религии. В связи с ро-
стом религиозности населения возникает необходимость подго-
товки мусульманских священнослужителей, что диктует создание 
новой системы религиозного образования. 

Обследование началось с посещения Соборной Султанаевской 
мечети в г. Казани. В ней, как и в других татарских мечетях, есть 
женские молельные залы, они обычно расположены на втором 
этаже и проповедь муллы транслируется туда по радио. На пят-
ничном намазе была возможность не только наблюдать, как это 
происходит, но и беседовать с муллой. Имея высшее гуманитар-
ное образование, он поступил в Казанский исламский институт 
«Мухаммадию», затем совершенствовал свои знания в медресе в 
Бухаре, а позже – в Аммане (Иордания), в высшей духовной Ака-
демии, где получил степень доктора богословия. Мулла расска-
зал, какую большую роль в настоящее время играет нравственно-
этическая сторона ислама: межконфессиональная толерантность, 
уважение семейных ценностей и этнических традиций. Он под-
черкнул роль ислама в качестве компонента национальной куль-
туры и этнообразующего фактора.

Его слова подтвердили верующие, опрошенные во время экспе- 
диции. Из опроса следует, что в последние годы особенно активизи- 
ровалось функционирование ислама на семейно-бытовом уровне. 
Сельские жители проводят домашние меджлисы (сборы) по поводу 
религиозных праздников и семейных событий с приглашением 
гостей (преимущественно старшего возраста), во время сбора пе- 
ред чаепитием и по окончании его присутствующие читают Коран. 
  Значительная часть населения (это в основном относится к  
двум возрастным группам – молодежи и пожилым людям) для 
того, чтобы читать Коран в первоисточнике, осваивают или вос-
станавливают знание арабского языка (кроме курсов при мек-
тебах, Исламском институте, функцию обучения взяло на себя  
телевидение и радио – есть специальные программы по изуче-
нию арабского языка). 

Практически у всех опрошенных во время посещения в их до-
мах было зафиксировано наличие Корана на двух-трех языках:  
татарском, турецком и обязательно арабском. 

Расширилась просветительская деятельность при мечетях и 
мектебах в связи с тем, что многие татары, считая себя истинно 
верующими мусульманами, не знают некоторых норм ислама и  
не осуществляют религиозные практики.



171

Следует отметить, что некоторые шариатские обряды соверша-
ются в трансформированном виде, наиболее приспособленном к 
современному образу жизни. Например, обряд обрезания «суннат» 
теперь чаще всего проводится не знахарем в присутствии муллы, 
а в больнице; обряд бракосочетания «никах» раньше проводился 
в отсутствие молодоженов, теперь их присутствие стало нормой.

Таким образом, несмотря на некоторые отступления от кано-
нических норм ислама, был зафиксирован довольно высокий уро-
вень ориентированности на конфессиональные ценности (как на 
вербальном, так и на реальном уровне).

Из беседы с муллой и представителями общины стало понят-
но, что мусульманское духовенство для того, чтобы привлечь как 
можно больше верующих, вводит много компромиссных реше-
ний, позволяющих занятым людям, например, не соблюдать пяти- 
кратный намаз, посещать мечеть только по пятницам для совмест-
ного прочтения полуденной молитвы и проповеди «хутбы». Рабо-
тающим позволяется частичное несоблюдение поста «уразы» во 
время месяца рамазан (постятся обычно 3-7 дней); кроме того, по- 
сещаемость мечетей выросла за счет верующих женщин [6, 2004]. 

В Арском районе Татарстана были обследованы три населен-
ных пункта: деревни Клачи, Мендюш и Кшкар. Среди опрашивае-
мых были все возрастные группы: старики (старше 60 лет), сред-
нее поколение и молодежь, часть из них были приехавшие на лето 
к родным студенты и отпускники. Многие из них приехали из Ка-
зани, Елабуги, Нижнекамска и других городов Республики Татар-
стан. Татары, как раньше, так и в настоящее время, подвержены 
активным миграционным процессам, в том числе и в разные горо-
да России. Практически в каждой семье представители молодого 
поколения уезжают в города (в том числе в Санкт-Петербург, Моск-
ву, Самару, Саратов, Пензу и другие) и без каких-либо осложне-
ний интегрируются в полиэтничной среде. Но связи с «малой» ро-
диной и родственниками никогда не ослабевают. Дети регулярно 
навещают родителей, принимают активное участие в жизни села: 
праздниках, свадьбах и пр., без одобрения и благословения роди-
телей обычно не совершают никаких серьезных шагов, таких как 
вступление в брак, начинание какого-либо предпринимательства 
и др. Они же являются трансляторами информации о событиях, про-
исходящих в местах их нового пребывания [6, 2004]. Эта группа 
опрошенных также показала высокий уровень приверженности  
мусульманским ценностям.

Следующим обследованным районом был Парангинский район 
Республики Марий Эл, находящийся на северо-восточной грани-



172

це с Татарстаном. Здесь было обследовано 5 татарских деревень и 
сел, находящихся в непосредственном окружении марийских сел.

По свидетельству информантов, первые татарские поселения  
в этих местах появились очень давно (вероятно, бежали от креще-
ния с территории современного Татарстана). До этого здесь жили 
в непроходимых лесах марийцы. Насколько эти леса были непро-
ходимыми свидетельствуют народные предания, а также топони-
мия некоторых населенных мест: например, деревня Портчара 
(по-марийски «покчара» – дословный перевод «выхода нет»).

Так как татары испокон веков были земледельцами, они стали 
выжигать леса, корчевать их и сеять хлеб. Марийцы же постепен-
но уходили на северо-запад. Но топонимика и гидронимика до 
сих пор напоминают о прежних насельниках этих мест. Причем,  
что представляется особенно интересным, до сих пор в народе  
сохраняются предания о святых местах, а названия этих мест 
связаны с марийцами. Портчара до сих пор считается святым 
местом, «чермыш зераты» (дословный перевод – «черемисское 
кладбище»). По свидетельству информантов, существует леген-
да, что на местном кладбище похоронены марийские святые, по-
этому ураганы обходят их деревню стороной и за всю историю  
существования поселения не было сильных пожаров. Раньше  
там было место общественных молений (священная роща 
«луд» (мар.)) – а теперь эти места почитают татары. Были за- 
фиксированы сходные легенды о заселении татарами других 
деревень: Мазарбаша (другое название – Алашайка), Портянура, 
Купая – первыми насельниками этих мест были марийцы, но в 
XVI–XVII вв. их вытесняют татары.

Все опрошенные считают себя истинными мусульманами, но 
в отличие от татар, проживающих в Арском районе Татарстана, 
жители Парангинского района в беседах очень много внимания 
уделяют рассказам о том, какие домусульманские праздники и об-
ряды сохранились в их среде. Многие жители знают и применяют 
архаические обряды при закладке и строительстве дома. До сих 
пор сохраняется вера в духов – покровителей дома, амбара, хлева, 
колодца, бани. Религиозный синкретизм характерен для населения 
контактных зон вообще и не стал исключением для местного насе-
ления. Именно в этом районе, как нам представляется, мы имели 
возможность наблюдать яркое проявление «народного ислама».

Характерная национальная черта – ориентация на семейные 
ценности – особенно ярко выражена в Парангинском районе.  
Современные семьи татар большей частью многодетные (обыч-
но 3-5 детей), и передача традиций здесь скорее правило, чем 



173

исключение. Было интересно отметить тот факт, что многие жи-
тели этих сел в 1990-е гг. стали заниматься тем видом промыс-
лов, которым занимались их деды-прадеды в конце XIX – начале  
ХХ вв. Так, опять появились пимокаты – ремесленники по про-
изводству валяной обуви (их изделия имеют хороший рынок  
сбыта), кожевники, портные по изготовлению шуб, полушубков 
(теперь дубленок). Причем способы изготовления и орудия труда 
в этих ремеслах зачастую используют те же, что и их предки. Без-
условно, появились и более усовершенствованные станки, напри-
мер, для обработки кож и шитья шуб, но в основном по-прежнему 
преобладает ручной труд. Как и раньше, в изготовлении различ-
ных изделий принимают участие чаще всего члены семьи пред-
принимателя, наемный труд надо оплачивать, и учитывая налоги 
и трудности со сбытом продукции, стараются не брать работников. 
     Предпринимательством и различными ремеслами сейчас в 
сельской местности занимаются представители разных профес-
сий, в том числе и служители культа. Так, например, в деревне 
Портянур Парангинского района мулла мечети занимается пимо-
катным промыслом с 1948 г. Он из семьи потомственных пимока-
тов. В семье его родителей был очень высок уровень ориентации 
на нормы ислама. В его собственной семье эта традиция была 
продолжена. Воспитывая своих детей, супруги прививали им 
нравственно-этические нормы ислама, те, в свою очередь, так же 
обучают и своих детей. Мулла из собственного опыта понял, что 
именно в процессе социализации подрастающего поколения за-
кладываются определенные знания, установки, нормы и стандар-
ты поведения, в том числе и религиозного. Следует отметить, что 
в районах, удаленных от муфтията, куда еще не прислали священ-
нослужителей (а это чаще всего относится к контактным зонам), 
происходит стихийное формирование института неофициальных 
священнослужителей (неофициальных мулл), знающих Коран и 
способных совершить необходимые культовые ритуалы. Не имея 
углубленной богословской подготовки, эти муллы, однако, сохра-
няют позиции ислама на бытовом и обрядовом уровне [8, с. 435]. 

Во вновь построенной мечети (частично построенной на соб-
ственные средства) мулла рассказал о своем приходе и его пробле-
мах. По его словам, несмотря  на то, что  все  жители деревни счи-
тают себя мусульманами, нормы шариата, особенно в обрядовой 
сфере, соблюдают только несколько стариков. Среднее поколе-
ние и молодежь в силу занятости на работе ходят в мечеть только 
на религиозных праздниках (гаетах). Пост (уразу) также держат 
полностью только старики, молодежь – обычно первые или по-



174

следние три дня, среднее поколение старается  держать 3 дня в  
начале поста, 3 дня в середине и 3 дня в конце уразы. Некоторые 
дети под влиянием взрослых тоже держат уразу: девочки с 9 лет, 
мальчики с 12 лет.

Начиная с 1990-х гг. и на момент экспедиции многие жители 
посылают своих детей учиться у муллы (учат суры Корана, ос-
новы шариатского права). В некоторых семьях начинают обучать 
молитвам детей с 4-5 лет, делают это в основном знающие бабушки. 
Они же стараются объяснить внукам, каковы с их точки зрения 
преимущества ислама: вера в единого Бога, отсутствие посред-
ников, постоянное стремление к совершенствованию, почитание 
родителей и старших, чистота помыслов и поведения в быту (не 
сквернословить, не пить, не курить, не гневаться, не воровать, 
постоянно трудиться, в т.ч. учиться). По мнению информантов, 
это приносит определенные результаты: молодежь если даже и 
нарушает какие-то предписания, то стыдится этого, наблюдает-
ся тенденция более позитивного поведения: стали меньше пить, 
проявлять интерес к учебе и т.д. При нарушении правил шариата 
в мечеть делают приношение (деньгами или одеждой для служи-
телей): в специально отведенном месте можно увидеть большое 
количество мужских головных уборов «тубэтей», иногда встре-
чаются верхние халаты «чапаны» – как компенсация за наруше-
ния. Таким образом, в период обследования татар Парангинского 
района Республики Марий Эл был отмечен значительный уровень 
ориентирования местного населения на религиозные ценности. 
Понимая свое этнокультурное отличие от представителей ядра 
татарской нации, находящегося на территории Республики Татар-
стан, и ослабленные культурно-информационные связи с ними, 
парангинские татары считают, что объединяющим их фактором 
может стать конфессия [1, л. 17].

В 2005 г. состоялась плановая экспедиция, осуществленная, так- 
же как в 2004 г., в рамках Всероссийской программы «Культурное 
наследие народов России» совместно с сотрудниками Государ-
ственного центра татарского фольклора (г. Казань) и Казанского 
(Приволжского) федерального университета. Основной задачей 
было продолжить сбор фактического, иллюстративного матери-
ала по заявленной в 2004 г. теме: «Ислам, как образ жизни». Ра-
бота проводилась в 10 сельских населенных пунктах, в двух горо-
дах: Сергаче и Нижнем Новгороде. Основным объектом изучения 
были татары-мишари (так называемая Сергачская подгруппа). 

Следует отметить, что этот регион с давних пор известен своей 
многонациональностью, такая ситуация складывается в Волго-



175

Окско-Сурском междуречье уже в XVI–XVII вв., и характер че-
респолосного расселения здесь русских, мордвы, татар-мишарей 
сохранился до настоящего времени. Общность их исторических 
судеб обусловила черты сходства материальной и духовной куль-
туры, прослеживаемые по этнографическим данным. 

Сергачские мишари, проживающие в тесном контакте с морд-
вой на протяжении многих веков, имеют в своей культуре еще 
более мощный финно-угорский пласт (это прослеживается и в 
материальной и особенно духовной культуре и языке), чем дру-
гие группы мишарей. Основной поток переселенцев проходил в 
XVIII–XIX вв. Мигранты приезжали из разных мест: Заказанья, 
Оренбуржья, г. Касимова и др. Следует отметить, что большин-
ство пожилых людей помнит свою родословную до 7-9 поколе-
ния, поэтому всем хорошо известны места их исхода. Молодые 
люди также стараются возродить свое «шежере» (родословное 
дерево), используя при этом книги записи актов гражданского  
состояния при мечетях или писцовые книги, а также воспомина-
ния старейших родственников. 

В Сергачском районе были выборочно обследованы следую-
щие населенные пункты: Анда, Пица, Кочко-Пожарки, затем ра-
боты были продолжены в нескольких населенных пунктах сосед-
него Краснооктябрьского района: Чембелей, Медяна, Уразовка, 
Овечий Овраг, Рыбушкино, Семеновка. Таким образом, рекогнос-
цировочно был обследован целый куст татаро-мишарских поселе-
ний, находящихся в центре социокультурного пространства – ме-
ста структурирования и формирования этнографической группы 
татар-мишарей Нижегородчины. 

В результате опроса было установлено, что в настоящее время 
сосуществуют несколько вариантов самосознания: 1-й – татары, 
2-й – местное название – нижгары, 3-й – самоназвание по верои-
споведанию – «мосэльмане» (мусульмане). Следует отметить, что 
многие информанты излагали этот перечень в обратной после- 
довательности.

Информанты разных возрастных групп охотно отвечали на во-
просы, связанные с исламом. Особенно значительной была ин-
формация, полученная от респондентов 1910–1930 г. рождения. 
Они всегда начинали рассказ с того, как их в детстве обучали ос-
новам исламского вероучения. По свидетельству информантов, 
они начали посещать мектеб (школу при мечети) с 7-8 лет (маль-
чики). С девочками обычно занимались жены мулл и их помощ-
ников – мугаллимов. В XIX–XX вв. школ-мектебов в этом районе 
было несколько. Особенно славились мектебы в Овечьем овраге, 



176

Рыбушкине, Сафаджае, Медяне. В Новом Рыбушкино было 5 
мектебов – учились практически все дети. Тяга к знаниям куль-
тивировалась, и этому способствовали самые грамотные в селе 
люди – муллы, абызы, имамы, мугаллимы. Следует отметить, что 
мулла в семейной и общественной жизни односельчан всегда играл 
очень большую роль, к его словам прислушивались и чаще всего 
поступали соответственно его советам. Мулла был участником 
практически всех семейных праздников и обрядов: он руководил 
обрядом благословения вступивших в брак «никах», читая суру 
из Корана «Иман», и вписывал в книгу регистрации браков усло-
вия брачного договора. Опрошенные нами информанты всех воз-
растных групп считают «никах» в брачном цикле обрядов необ-
ходимым при условии внесения некоторых корректив: например, 
присутствия молодоженов на обряде. Мулла также участвует в об-
ряде «исем кушу» – имянаречении младенцев: читает определен-
ную суру из Корана, затем определяет и произносит имя младен-
ца, сначала ему на ухо, затем родным, вносит его в регистраци- 
онную книгу. Он является непременным участником «джаназа» – 
погребального обряда, читает молитву Ясин (с поминовением 
всех усопших предков) и на 40 день произносит главную мо-
литву «Алль хам киль Аллах», его приглашают на поминальные  
трапезы.

Значительна была роль муллы, когда возникал конфликт в се- 
мейных отношениях: при желании семейной пары разойтись 
именно мулла принимал основное решение о разводе, он же ре- 
шал, с кем остаются дети. Если женщина уходила от мужа к дру-
гому, то мулла предписывал оставить детей отцу, так как счита-
лось, что женщина совершает греховное действие и может пло-
хо повлиять на их воспитание, которое доверялось отцу, мулле  
и жене муллы.	

Интересным представляется факт участия мулл в окказиональ-
ных обрядах: например, в обряде вызывания дождя мулла совер-
шал «истиска намаз», молитву «Алль хам киль Аллах», читал мо-
литву об испрошении дождя; в случае падежа скота в отдельных 
хозяйствах проводился обряд «кутергеи хаир» с участием муллы, 
и в обряде «хозер оше» молитву «Алль хам киль Аллах», когда  
в доме происходило неприятное событие (например, пожар).

Мулла также был одним из главных действующих лиц на тради-
ционных календарных праздниках: Сабантуе, Наурузе. Он также 
должен был освящать жертвенных животных во время Курбан-
байрама и Уразы. 

Когда мулле было сложно выполнять одному все обязанности, 



177

связанные с духовной жизнью односельчан, а тем более с их по-
вседневными делами, он обращался за помощью к старейшинам 
села. Особенно это касалось вопросов по семейному праву, а так-
же проведению того или иного праздника и др. Роль старейшин 
была велика, стариков в татарской деревне уважали, а особенно 
людей, обладающих каким-то особым знанием: например, знаха-
рей – «имче», «абилик», «абыстай».  

По свидетельству информантов, в 1990-е гг. и начале ХХI в. 
вновь участились случаи обращения населения к знахарям. Это 
объясняется исчезновением медицинских пунктов из небольших 
сел, а также удаленным расположением от них больниц и роддо-
мов. Поэтому женщины часто рожали дома, вызывая знахарку 
«абилик» или «знающую» – «абыстай», чаще всего это была жена 
муллы. Многие «абилик» в прошлом были медработниками и в 
своей практике они совмещают знания акушерок (повитух) с об-
рядами и магическими приемами в сочетании с мусульманскими 
молитвами.

По нашему мнению, у представителей этой группы в обрядах, 
связанных с родинами, довольно ярко проявляется религиозный 
синкретизм. Языческие моменты в обряде (использование обе-
регов, окуривания и др.) сочетаются с мусульманскими: чтением 
молитв, предписанных Кораном. Это может быть трактовано как 
одно из проявлений так называемого «народного» ислама [7]. Сле-
дует отметить весьма лояльное отношение мулл «старой» школы 
к таким проявлениям синкретизма, в то время как муллы ново-
го направления (в основном выпускники зарубежных духовных 
академий Арабских Эмиратов, Турции, Афганистана) негативно 
относятся к народному исламу, ратуя за чистоту веры. Преобла-
дающая часть информантов порицают такое отношение молодых 
мулл к традициям. Высокопоставленные руководители Духовно-
го управления мусульман Нижегородской области (ДУМНО) про-
водят активную политику подготовки кадров: их готовят в Ниже-
городских медресе «Медина» и «Махинур», где как перспективу 
развития мусульманского обучения видят подготовку священно-
служителей, которые преуспевали бы не только в мусульманских, 
но и в светских знаниях. В связи с этим вводятся те общеобра-
зовательные предметы, которые преподаются в светских, особен-
но гуманитарных вузах (в том числе историю России, историю и 
культуру мусульманских народов, информатику и др.).

С целью повышения уровня обучения как в религиозной, так 
и светской сфере при больших мечетях, медресе организуются 
мектебы – школы, в которых детей и взрослых обучают основам 



178

религии, истории Отечества, информатике и тем видам народного 
творчества, которые были особенно развиты в этом регионе. При-
чем мектебы есть как круглогодичные (воскресные), так и летние. 
В Нижнем Новгороде бывший директор Исламского института 
«Махинур» Д.В. Мухетдинов в беседе сказал: «Сегодня мы все яв-
ляемся свидетелями роста мусульманского самосознания в мире. 
Особенно ярко этот процесс проявляется в современной России, 
где проживает более 20 млн мусульман. Одним из его движущих 
компонентов становится образование. Поэтому наше медресе 
мы назвали «Махинур» – что по-русски значит «Дарящий свет», 
специфика подготовки и воспитания будущих имамов в медресе 
определяет стиль и формы их дальнейшей деятельности. В конеч-
ном счете, от этого зависит то, проводником каких идей в отно-
шении государства и общества станет будущий имам: лояльно-
дружелюбных или деструктивных. Руководство медресе уделяет 
большое внимание подготовке имамов, чьи знания полностью от-
вечали бы требованиям современности, введено обучение новым 
предметам: история России, иностранные языки, навыки работы 
с персональным компьютером. Сотрудники и учащиеся занима-
ются научно-исследовательской и научно-просветительской рабо-
той. Преподаватели нашего института разрабатывают программы 
и методики для мусульманских школ, ведь в настоящее время на 
Нижегородчине живет более 100 тысяч мусульман, для которых 
конфессиональный фактор является одним из важнейших для  
этнической самоидентификации» [6, 2005].

В 2008 г. была осуществлена экспедиция в Бардымский район 
Пермского края, проводившаяся совместно с сотрудниками ка- 
федры Древней и Новой истории России Пермского государст- 
венного университета.

Прикамье – с давних времен край многонациональный: здесь 
проживают русские, коми-пермяки, удмурты, чуваши, татары 
и башкиры. Заселение края этими народами происходило в раз-
ное время. Исторически в Прикамье сложилось несколько тер-
риториальных групп татар и башкир. Группу обследованных 
нами татар и башкир в этнографической литературе предло- 
жено называть тулвинскими (по названию р. Тулвы, по берегам 
которой они селились) или Бардымскими (по названию с. Барда –  
сейчас райцентр) [9, с. 133]. Научные споры об их этниче-
ской и языковой принадлежности, ввиду сложной истории  
формирования  этой  группы,  актуальны  до  настоящего  времени.

Этнопсихологом В.Ю. Хотинец была исследована этническая 
идентификация татар и башкир Бардымского района. Все ее ис-



179

следования подтверждают бинарность этнического самосозна-
ния, большая часть информантов считает себя особым народом – 
«гайнинскими татаро-башкирами» [10, с. 12–20]. Формирование 
этой культурной общности завершилось к середине XIX в., когда 
они оказались полностью в окружении русского населения. Ком-
пактное проживание и иноэтничное окружение способствовали 
консолидации группы, усилению внутренних связей. Браки за-
ключались исключительно внутри этой группы, поэтому они ста-
ли представлять замкнутый эндогамный ареал.

Главным выразителем этничности населения становится спе- 
цифический этноним. Местные жители осознают себя группой с 
двойственной этнической идентификацией, заключающейся в соз- 
нании принадлежности как к татарскому, так и башкирскому эт-
носу. Начало формирования двойственного этнического самосо-
знания можно отнести ко времени падения Казанского ханства 
(XVI в.), когда на земли коренного башкирского племени «гайне» 
устремились миграционные потоки татар со Средней Волги. Они 
стали заселять башкирские земли, арендуя их у башкир-вотчин-
ников на определенный срок. Вместе с ними приходят наиболее 
совершенные навыки сельского хозяйства, наиболее развитая сис-
тема исламского культа, и, наконец, получивший приоритетные 
права татарский язык. Смешение башкирского и татарского язы-
ков породило новый бардымский диалект татарского языка.

В настоящее время для этой группы характерно бытование сре-
ди населения двух этнонимов: «башкирские татары» и «татарские 
башкиры» – что является выражением бинарности самоиденти-
фикации. Следует отметить также, что в этой группе существует 
этнолокальные варианты самоидентификации. К ним следует от-
нести бытование этнонимов: «типтер», «мишер», «кряшен», «ар»,  
возникших как память о тех этнических компонентах, которые 
принимали участие в формировании группы бардымских башкир 
(татар) в разные исторические периоды [4, с. 340–341]. 

В исторической, этнографической литературе единого мнения 
о распространении ислама у тулвинских татаро-башкир нет. По 
мнению большинства исследователей, они исповедуют ислам с 
XIV в., когда он стал господствующей религией на территории 
Башкортостана. Существует также мнение, что башкиры-гайнин-
цы (в нашем контексте «тулвинские башкиры») восприняли ислам 
от казанских татар, переселявшихся в эти места в XVII–XVIII вв. 
Периферийное расположение территории Тулвинского поречья 
явилось причиной того, что канонический ислам здесь сильнее, 
чем в других группах, взаимодействовал с доисламскими веро-



180

ваниями [4, с. 343–345].
Значительная часть (в основном это средняя и младшая воз-

растные группы) информантов в анкете по исламу на вопросы 
«Допускаете ли Вы соблюдение и проведение каких-либо дому-
сульманских праздников, обрядов, поверий?» и «Носите ли Вы 
какие-нибудь амулеты?» отвечали «Нет». Но во время бесед с не-
которыми из пожилых информантов были получены сведения, в 
которых, безусловно, содержалась информация о трансформиро-
ванных доисламских представлениях.

Так, например, среди местного населения широко распростра-
нены представления о змеях как представителях нижнего хтони-
ческого мира. Змеиный «рог» – зуб змеи – способен исполнять 
желания, предохраняет от порчи, сглаза, кожа змеи лечит болезни 
и приносит счастье, змеи охраняют клады и т.д. Подобная инфор-
мация получена от нескольких пожилых женщин (в с. Сараши,  
с. Ишимове). При этом были показаны «боти» – амулеты, пред-
ставляющие собой прямоугольные сумочки (из домоткани, сукна) 
с вложенными в них молитвами – выписками из Корана, рядом  
лежат засушенная кожа или «рог» – зуб змеи. Такие сумочки обыч-
но носили на черезплечной перевязи или под головным убором.

Некоторые информанты не отрицали факты ношения и хра-
нения амулетов, применения доисламских обрядов и почитания 
местных святых «газизов».

Домусульманские верования дополняют нормы ислама в тех 
сферах, которые этими нормами не регулируются (сакральное ос-
воение лесных и речных пространств и пр.).

В настоящее время в Бардымском районе имеется 28 действу-
ющих мечетей, 23 из них находятся в юрисдикции Духовного 
управления мусульман Пермского края. В селе Барда (районном 
центре, население 8,5 тыс. человек) функционируют три мечети 
и одна (соборная) достраивается. В Барде удалось посетить служ-
бы в двух мечетях и познакомиться с имамами. Один из них –  
Акманаев Рафик Фатыхович – потомственный служитель культа в 
трех поколениях. Он показал свое «шежерэ» – родословное древо 
и рассказал, что по материнской линии он один из потомков зна-
менитого татарского поэта Габдуллы Тукая, дед которого был уро-
женцем этих мест. Со слов Акманаева, несмотря на то, что почти 
все жители – татары и башкиры – считают себя мусульманами, 
большинство молодежи и лиц среднего возраста не исполняют 
основные канонические предписания ислама. Уровень посещае-
мости мечетей (даже во время пятничного намаза) весьма низ-
кий. Это объясняется и занятостью населения, и недостаточным 



181

уровнем исламского просвещения. Для повышения исламской 
грамотности в 1991 г. при мечети была создана воскресная шко-
ла, ставшая позднее по указу муфтия Пермского края филиалом 
Уфимского медресе «Аль-Ихлас». В ней шесть преподавателей. 
Программа состоит из следующих предметов:

1) Акида – рассмотрение основных положений веры;
2) Тажвид – правила чтения Корана;
3) Изучение сур Корана – «Фатиха», от суры «Филь» до суры 

«Нас»;
4) Знакомство с хадисами;
5) Арабский язык;
6) Татарский язык.
Следует подчеркнуть, что, несмотря на значительные отступ-

ления от норм официального ислама (несоблюдение числа нама-
зов, редкое посещение мечети и др.), большинство информантов 
на вербальном уровне проявляют высокую степень ориентиро-
ванности на обрядовую сторону, и несоблюдение ее зависит от 
многих обстоятельств. Они считают, что конфессиональный 
фактор является решающим в их национальной идентичности, и 
конфессионим «мосельман» у них широко распространен. Боль-
шинство опрошенных в Бардымском районе на вопрос «кто Вы  
по национальности?» отвечали: «Мы – мусульмане» [6, 2008].

Таким образом, обследование и опрос представителей раз-
ных групп татар-мусульман, проживающих в контактных зонах 
Республики Марий Эл, Нижегородской и Пермской областей,  
а также в г. Казани, г. Арске и Арском районе Республики Татарстан  
(в общей сложности опрошено около 300 респондентов) показал: 

− значительную степень актуализации этнического самосоз-
нания у татар этих групп;

− иерархичность самосознания;
− особенностью жизни на постсоветском пространстве у та-

тар разных групп стала религия, занимающая значительное  
место в структуре этнического самосознания;

− у большинства информантов (особенно это касается людей 
младшего и среднего возраста) основой религиозности является 
их внутреннее самоощущение, а институционально-догматиче-
ские нормы они относят к числу второстепенных.

Процессы «реисламизации» татар имели место в более ранние 
периоды (XVIII–XIX – начале ХХ вв.). Идея объединения всех 
групп татар в «мусульманскую нацию» была значимой из-за от-
сутствия других институтов, формирующих единство, и конфес-
сионим «мусульманин» стал широко использоваться для иден-



182

тификации разных групп татар. Реанимация «религиозного на-
ционализма» в какой-то степени повторилась в 90-е гг. ХХ – начале  
ХХI в. Актуализация конфессионального самосознания происхо-
дит на фоне роста консолидации татарской нации в постперестро-
ечный период, а новый этап «реисламизации» – это не столь-
ко проявление религиозных чувств, сколько актуализация этно- 
национального самосознания.

Список источников и литературы
	
1. Архив Российского Этнографического музея. – Ф. 10. –  

Оп. 2. – д. 12.
2. Исхаков Д.М. Из истории формирования тюркоязычного на-

селения Пермского края // Пермские татары / под ред. А.Х. Хали-
кова, Р.Г. Мухамедовой, Д.М. Исхакова. Казань: ИЯЛИ им. Ибра-
гимова КФАН СССР, 1983. – 164 с.

3. Исхаков Д.М. Этнографические группы татар Волго-Ураль-
ского региона (принципы выделения, формирование, расселение 
и демография). – Казань: ИЯЛИ, 1993. – 173 с.

4. Казанцева О.А., Черных А.В., Подюков И.А. и др. Бардым-
ский район: от прошлого к настоящему. – СПб: Изд-во «Мама-
тов», 2009. – 500 с.

5. Кузеев Р.Г. Происхождение башкирского народа. Этнический 
состав, история расселения. – М.: Наука, 1974. – 576 с.

6. Полевые материалы автора.
7. Сызранов А.В. Народный ислам на Нижней Волге. – URL: 

http://www.ethnonet.ru/ru/pub/?cc=auth&g (дата обращения: 27.04.12).
8. Татары. – М.: Наука, 2001. – 583 с.
9. Тулвинские татары и башкиры: этнограф. очерки и тексты / 

[А.В. Черных, Д.Ф. Моргун, А.А. Плюхин и др.]; Адм. Перм. обл. 
[и др.]. – Пермь: Пермское книжное изд-во, 2004. – 455 с.

10. Хотинец В.Ю. Этнопсихологический анализ особенно-
стей развития гайнинских башкир. – Барда: Бардымский газетно-
книжный издательский комплекс, 1999. – 37 с.

11. Черных А.В. Особенности формирования тулвинской 
группы татар и башкир // Национальная культура и языки наро-
дов Прикамья – возрождение и развитие: к 200-летию Пермской 
губернии: материалы Межрегиональной научно-практической 
конференции. Пермь, 27 ноября 1997 г. – Пермь: Нот Авайл,  
1997.



183

Магомедова З.А.
Z.A. Magomedova 

ОБЩЕСТВЕННО-ПОЛИТИЧЕСКАЯ РОЛЬ ШЕЙХОВ 
НАКШБАНДИЙСКОГО ТАРИКАТА В ДАГЕСТАНСКОМ 

ОБЩЕСТВЕ XVIII–XIX ВВ.

THE PUBLIC AND POLITICAL ROLE OF NAQSHBANDI 
TARIQAH SHAYKHS IN THE DAGHESTANIAN SOCIETY 

OF THE 18th AND 19th CENTURIES

Аннотация: Статья посвящена главным идеологам накшбандийского 
тариката в Дагестане и их общественно-политической роли в дагестанском 
обществе XIX века.

Ключевые слова: ислам, суфизм, тарикат, накшбандийский тарикат, 
идеологи.

Abstract: The article is devoted to main ideologists of tariqa of Naqshban-
diya in Daghestan and their political role in the Daghestan society in 19 century.

Keywords: Islam, sufizm, tariqa, tariqa of Naqshbandiya, ideologists. 

Тарикат – одна из форм суфизма, предполагающего путь к ис-
тине, к Богу. Термин этот появился уже в XIX в. и первоначально 
обозначал различные морально-психологические методы, при по-
мощи которых человек, ищущий самоусовершенствования, может 
быть направлен к этой цели кратчайшим путем [5, c. 37]. Чтобы 
понять специфику и сущность идеологии накшбандийского та-
риката в Дагестане, необходимо проанализировать деятельность  
её главных последователей в XIX в.

На рубеже XVIII–XIX вв. Дагестан был раздроблен на множе-
ство владений и обществ. «Дагестану была жизненно необходима 
идеология сплочения всех здоровых сил перед фактом тотального 
завоевания» [18, c. 21]. Носителем откровения свыше, то есть но- 
вого вероучения – мюридизма, на Кавказе стал муршид Мухаммад- 
Эфенди Ярагский (1770/71–1838) – «святой тарикатский шейх, 
источник божественных истин, руководитель лиц, идущих к вели- 
ким тайнам, спаситель гибнущих, великий чудотворец, светоч ис- 
ламской религии» [4, c. 243]. Он являлся крупнейшим идеологом 
накшбандийского тариката в Дагестане. На должность тарикат- 
ского шейха-муршида его благословил Хас-Мухаммад Ширванский. 
     Мухаммаду-Эфенди было больше двадцати пяти лет, когда он, 
«завершив курс науки и знаний в Кюринском округе и в осталь-
ном Дагестане», возвратился на родину, в Вини-Яраг. Сельчане 



184

встретили его весьма радушно. Они уже были наслышаны о его 
успехах в учебе и в родном селении, и особенно в Ахтах, Согратле 
и других исламских образовательных центрах Дагестана. Кроме 
того, велик был авторитет его отца Исмаила-эфенди, который, как 
и дед его Шихкамал, занимался преподавательской и проповед-
нической деятельностью в Вини-Яраге. Благодаря их стараниям 
в селении строилась мечеть, при ней открылась исламская школа. 
Сельчанам было приятно сознавать, что Мухаммад пошел по от-
цовскому и дедовскому пути. 

Несмотря на то, что в Дагестане ислам начал распространяться 
ещё с середины VII в., в начале XIX в. во многих общинах еще был 
широко распространен адат – местный обычай. Адат противоре-
чил шариату – нормам мусульманского права и морали. Мухам-
мад-Эфенди начал свою деятельность в Дагестане, решительно 
потребовав повсеместного отказа от адата и перехода к шариат-
скому законодательству. Он выдвинул идеи антифеодального, ан-
тиколониального протеста и справедливости. В своем обращении 
к горцам он говорил: «Первый закон нашей веры – это свобода во 
всех отношениях. Ни один мусульманин не должен быть рабом 
другого и, еще того меньше, жить порабощенным чужими наро-
дами. Второй закон равноценен первому, ибо один без другого не 
может существовать» [19, c. 39]. 

К нему в селение Яраг стали стекаться горцы из других се-
лений, чтобы послушать его проповеди. Число недовольных 
властью царских наместников и местных феодалов стало расти.  
В марте 1824 г. наместник царя на Кавказе генерал А.П. Ермо-
лов вызвал правителя Кюринского и Казикумухского ханства  
Аслан-хана и приказал прекратить возникшие волнения. Аслан-
хан встретился с Мухаммадом-Эфенди в селении Касумкент, куда 
по его требованию был вызван шейх с некоторыми своими при-
верженцами. Аслан-хан стал упрекать Мухаммада-Эфенди в том, 
что он своими призывами к газавату (войне с неверными) ведет 
народ к гибели. Хан говорил о больших военных силах русских, 
противостоять которым горцы не смогут. В ответ на эти упреки 
Мухаммад-Эфенди заявил: «Я бы посоветовал и тебе, хан, оста-
вить мирскую суету и подумать о том, куда мы все пойдем». Шейх 
обвинил хана в пособничестве царским колонизаторам, в пора-
бощении подвластного ему народа. Публично оскорбленный хан  
дал пощечину Мухаммаду-Эфенди. Слова кадия задели Аслан-
хана за живое, но через некоторое время он успокоился и попро-
сил прощения у Ярагского. Обратившись к Мухаммаду-Эфенди, 
он сказал: «Прости меня за оскорбление, которое я нанес тебе  



185

в легкомысленной злобе, но исполни просьбу, которую я выскажу 
во имя твоего и моего блага: прикажи своим мюридам вести себя 
тихо и не призывать больше народ к возмущению. В противном 
случае русский наместник потребует, чтобы я привел тебя к себе, 
и мне придется исполнить его волю; я боюсь совершить тяжкий 
грех, передав такого большого алима, как ты, в руки неверных 
русских. Если же я встану полностью на вашу сторону, то русские 
заберут у меня мою землю и наследство, а меня прогонят из моего 
дома, с моей Родины» [6, c. 21]. Ярагский ответил ему: «Если ты 
не можешь быть за нас, то не выступай и против нас. Будь для рус-
ских другом на словах, чтобы обезопасить себя и быть полезным 
нам» [6, c. 24]. Аслан-хан сообщил генералу Ермолову, что в хан-
стве восстановлен порядок. Однако до порядка было еще далеко.

Услышав о проповедях Мухаммада-Эфенди, в Ярагское ме-
дресе явились Гази-Мухаммад и Шамиль из Гимры, Ших-Шабан 
из Губдена, Гаджи-Юсуф и Джамалуддин из Казикумуха, мулла 
Хан-Мухаммад из Табасарана и др. [21, c. 21]. Мухаммад-Эфен-
ди изложил программу своей мюридской организации. Главной 
ее целью был газават: «Тот, кто не придерживался шариата и ни-
когда не обнажал меча против неверных, для того никогда не на-
ступит спасение, обещанное нам Аллахом через своего Пророка. 
Тот же, кто действительно желает выполнять повеления шариата, 
тот должен радостно отречься от всех земных благ и кровь свою и 
имущество отдать на защиту своего бога, оставить свой дом, жену 
и детей и последовать призыву битв» [21, c. 22]. Ярагский каялся, 
что он ошибался, получая от верующих приношения, и просил 
разделить его имущество между ними. Однажды, когда перед его 
домом собралось много людей, Мухаммад Ярагский обратился  
к ним с такими словами: «Я очень грешен перед Аллахом и Про-
роком. До сих пор я не понимал ни воли Аллаха, ни предсказаний 
его посланника Мухаммада. По милости Всевышнего только сей-
час у меня открылись глаза и я, наконец, вижу, как подобно свер-
кающим алмазам, проходит мимо меня источник вечной правды. 
Все мои прошлые деяния лежат на моей душе как тяжелое бре-
мя грехов. Я потреблял плоды Вашего поля, я обогащался за счет 
Вашего добра, но священнослужителю не пристало брать и де-
сятой доли, а судья должен судить только за то вознаграждение, 
которое обещал ему Аллах. Я не соблюдал этих заповедей, и сей-
час совесть обвиняет меня в грехах. Я хочу искупить свою вину,  
попросить прощения у Аллаха и у Вас и вернуть Вам все, что брал 
ранее. Подходите сюда; все мое имущество должно стать Вашим! 
Берите его и делите все между Вами!» [6, c. 21]. 



186

Ярагский, несмотря на свой почтенный возраст, был очень ак- 
тивен в эти годы. Он проявил себя не только духовным руково-
дителем горских масс, но и тонким политиком, полностью вла-
деющим обстановкой. Это был период подъёма тарикатского 
движения под неустанным контролем и руководством Ярагского. 
Муршид активно пропагандирует газават и умело направляет дея-
тельность мюридов. Известность шейха и его учения распростра-
няются далеко за границами Кюры, Кубы, Дербентского и Кази-
кумухского ханств. 

Учение Ярагского о тарикате складывалось из идей, заложен-
ных в Коране, позиций традиционного накшбандийского тарика-
та, взглядов ряда мыслителей суфизма, философии ал-Газали и 
собственных убеждений, выражающих индивидуальное миропо-
нимание и специфику духовных запросов населения в конкретных 
исторических условиях. Сущность и содержание учения излага-
лись помимо речей и воззваний также в молитвах, рукописном со- 
чинении «Асар», касыдах, переписке с проповедниками из разных 
мест, учебных пособиях и на устных занятиях в медресе [3, c. 83]. 

Особое место занимают новые формы проповеднической и 
разъяснительно-агитационной работы в массах: проповеди-об-
ращения, прокламации и речи, как на арабском, так и на родном 
языке. Публичные обращения на языке слушателей делали их со-
держание доступным, более того – использование родной речи 
пробуждало еще и национальные чувства. Верующие горцы вос-
принимали проповеди-воззвания на родном языке с особой те-
плотой. Они могли и дома свободно пересказывать услышанные 
речи членам семьи, близким и родственникам. Мухаммад-Эфенди 
использовал и организационную форму воспитания тарикатского 
образа жизни. Он создал тарикатские группы (сообщества) му-
сульман, во главе которых находились наставники. Наставники от-
бирались из числа авторитетных правоверных, образованных, из-
вестных своей нравственной чистоплотностью и способных лич- 
ным примером и внушением наставить мусульман на верный 
путь. Тарикат Ярагского оформлялся как специфическая школа 
воспитания совершенной личности. Он включал аскетизм, но 
разумный; главное в нем – обретение мусульманином «чистого 
сердца и светлого лица», «избегание шумных забав грешников»,  
«изгнание от себя разврата», «раскаяние в грехах», «прощение 
обид» и т.д. [3, c. 89].

Активная политическая деятельность Ярагского делала его 
заложником царских властей. Царские агенты держали шейха 
под постоянным наблюдением. Информация о его связях, круге 



187

знакомств, сборах, встречах и проповеднической деятельности 
стекалась в управление жандармерии и в ставку А.П. Ермолова. 
Недовольство властей вызывала необычайная активность религи-
озных общин Дагестана, которые, вдохновленные речами Яраг-
ского, пропагандировали идеи газавата среди населения. «Беки 
и важнейшие люди часто собирались для совещания под благо-
видным предлогом, тогда как на самом деле эти совещания были 
очень подозрительны», – отмечалось в донесениях [7, c. 136]. 

Однако проповеди тариката не только не прекращались, но и 
принимали массовый характер, тогда царское командование на-
чинает действовать. Ермолов приказывает арестовать Ярагского и 
доставить его в Тифлис. Мухаммад-Эфенди без всякого сопротив-
ления сдался. Он был доставлен в Курах, откуда под усиленной 
охраной его намеревались доставить в Тифлис [6, c. 24]. В Курахе 
шейха помещают в тюремный каземат. И в ту же ночь ему органи-
зовывают побег. После побега Ярагский еще больше активизиру-
ет свою деятельность среди горских обществ и уже открыто воз-
главляет газават. Период 1825–1826 гг. становится периодом окон-
чательного оформления мюридизма как идеологии освободитель-
ного движения. В конце 1828 г. в мечети Вини-Ярага состоялся  
«последний совет, на котором положено было начать газават. Мул-
ла Магомет был душою этого совета. Вскоре после того он соб-
рал к себе представителей всех вольных обществ Дагестана – учё-
ных, мулл, кадиев, старшин – и после долгой молитвы объявил 
всенародно, что знамя газавата поднимает его любимый ученик 
Кази-мулла и тут же провозгласил его имамом» [18, c. 29]. 

Преемником и духовным наследником Ярагского становится 
Джамалуддин Казикумухский (1788–1866). Джамалуддин был 
дагестанским ученым и преподавателем, духовным наставником 
Шамиля, одним из авторитетнейших знатоков арабской литерату-
ры, занимавшим выдающееся место в духовной жизни Дагестана. 
Он был одним из ярых сторонников тариката накшбандийского 
ордена, активным распространителем накшбандийских идей, 
автором знаменитого суфийского трактата «Правила достодолж-
ных приличий». Сущность накшбандийского тариката, по словам 
Джамалуддина, состоит в следующем: «Накшбандийский тарикат 
означает постоянное занятие лучшими молитвами. Первые усло-
вия этого пути – вступивший на него должен повиноваться ни-
спосланной книге и последнему Пророку (Да будет с ним милость  
Аллаха), искренне раскаяться в грехах, удовлетворять все обиды, 
просить прощения у обиженных, служить неуклонно на пути  
Мухаммада (Да будет с ним милость Аллаха), исполнять строго 



188

шариатские постановления, отказываться от лишней еды, лишне-
го сна и разговоров, постоянно нуждаться в Боге, быть довольным 
судьбой, извергнуть из себя страсть к сему обманчивому дому 
вселенной; кто усвоит эти качества, тот дойдет до места присут-
ствия Господа Бога» [14]. 

Джамалуддин Казикумухский являлся автором нескольких со-
чинений. Самое известное из них, получившее всеобщее призна-
ние, – трактат по теории и практике суфизма накшбандийского 
тариката под названием «ал-Адаб ал-мурдиййат фит-тарикат ан-
накшбандиййат» («Удовлетворительные правила в накшбандий-
ском тарикате»). Труд издавался неоднократно (Порт-Петровск, 
1905; Темир-Хан-Шура, 1908; Оксфорд, 1986). Перевод на рус-
ский язык (свободное изложение материала) также издавался в 
Тифлисе в 1869 г., а переиздание было осуществлено в Оксфорде 
в 1986 г. Известно также сочинение, посвященное доступному из-
ложению основ мусульманской религии (усул ад-дин), правилам 
совершения молитвы, соблюдения поста, описанию внешности 
Пророка и его образа жизни. Сочинение построено в форме во-
просов и ответов («Та’лиф аш-шайх ал-камил ал-муршид Джамал 
ад-дин» (т.е. «Сочинение совершенного шейха муршида Джама-
луддина») или «Кифай ат ал-‘ауам» («Достаточное для народа»). 
Третье известное произведение – «ал-Каул ас-садид фи джауаб 
рисалат Са’ид ли-ш-шайх ал-муршид Джамал ад-дин» («Здравое 
слово в ответ на послание Саида шайха муршида Джамулуддина»). 
Накшбандийский тарикат был лучшим по своей организации. 
В основе Накшбандийского тариката были заимствования из  
других систем и действия, которые устраивали суфийские шейхи: 
публичный зикр, слушание, танец, уединение и т.д. 

В «Книге воспоминаний» Абдурахман – сын Джамалуддина 
ал-Гумуки дает ряд интересных сведений о своем отце и о его 
деятельности на духовном поприще [2, c. 12]. «Родитель мой, – 
пишет Абдурахман, – сеид Джемалэддин-Гуссейн, был родом из 
Казикумуха. В молодости он служил при Казикумухском хане  
Аслане письмоводителем. Хан любил его и за усердную службу и 
преданность пожаловал ему три деревни в Кюринском ханстве. И 
жители этих деревень платили дань моему отцу». Но Джамалуд-
дин вскоре «очнулся от светского забытья», – обратился к Богу с 
полным раскаяньем в своих грехах, в которых он провел прошлую 
свою жизнь, будучи в услужении у Аслан-хана. «Ибо кто проводит 
жизнь в сообществе тиранов, у того большая часть жизни про-
ходит в согрешениях». Поэтому он посетил Мухаммада-Эфенди 
Ярагского, от которого принял тарикат и «позволение направлять 



189

по этому пути желающих вступить на истинный путь». С этой 
миссией он вернулся в Казикумух, где «проводил время в уедине-
нии, занимаясь молитвами и направлением посетителей на путь 
истины». На вступление его в число тарикатских последователей 
проливает свет следующая запись, сделанная им под письменным 
наставлением к нему Мухаммада-Эфенди Ярагского: «Это пер-
вый завет, который сделал мне господин и мой шейх Мухаммад 
ал-Яраги во время моего следования за ним в 1291 году в первую 
ночь великого месяца Рамазан» [15, c. 58]. Аслан-хан отрицатель-
но относился к распространению тариката и мюридизма, поэтому 
Джамалуддин вынужден был удалиться в селение Цудахар, от-
куда вернулся в Кумух только после смерти правителя (1836 г.). 
Из сказанного видно, что, в отличие от своего духовного настав-
ника и учителя Мухаммада-Эфенди Ярагского, Джамаллуддин 
Казикумухский был против газавата. Он даже запрещал Газиму-
хаммаду заниматься им. «Джамал Эддин убедил его принять на 
себя распространение шариата, но строго запретил ему вступать 
в борьбу с русскими, а стараться только об искоренении в буйных 
дагестанцах закоренелых привычек и пороков и наставить их на 
путь истинный» [16, c. 18]. Воинственность Газимухаммада раз-
дражала Джамалуддина Казикумухского. Он пишет: «Было много 
ученых людей, которые тоже хорошо знали о необходимости газа-
вата, однако они ничего не предпринимали, считая это дело невоз-
можным: сам Коран воспрещает вести войну против неприятеля 
сильнейшего. Если найдутся такие люди в настоящее время, пусть 
они и ведут газават, но ему (Гази-Мухаммаду), как последователю 
и проповеднику тариката, это неприлично» [11, c. 149]. Эти разно-
гласия разделили партию тарикатистов на две части: одна поддер-
живала Газимухаммада, а другая, большая часть, считала, что мю-
рид обязан подчиниться внутренней дисциплине своего ордена и 
во всем слушаться своего шейха, даже если он с ним не согласен. 
«Джамалуддин исповедовал чистый тарикат, чуждый политиче-
ской подоплеке, направленный на возвышение духа и учивший 
пониманию божественных откровений» [10, c. 45]. Не призывая 
к газавату против русских, он сохранял суфизм в строгих догма-
тических рамках. По своим политическим взглядам шейх резко 
расходился с имамом Газимухаммадом, потому что «не соглашал-
ся с последним в его действиях против русских и в возмущении 
дагестанского населения», тем не менее он пользовался громадной 
популярностью среди населения, принимал активное участие в 
идеологической и политической жизни Дагестана. 

Абдурахман-Хаджи Согратлинский (1792–1882) – третий шейх 



190

накшбандийского тариката в Дагестане. О нем упоминает ал-
Багини в своём сочинении «Табакат ал-Хаваджиган»: «Полный 
хранитель, проницательный, разумный советчик Абу Мухаммад 
Хаджи Абд ар-Рахман Эфенди был учёным, знаменем учёных-
правоведов, господином достойных, гротом рабам божьим, совет-
чиком для порочных людей, врагом для упрямых, красноречивым 
в разговоре, проповедником Дагестана» [4]. Абдурахман-Хад-
жи родился в 1792 г. в селении Согратль. «Селение Согратль – 
родник учёных, благочестивых, поклоняющихся, смельчаков, юве- 
лиров, потомственных кузнецов. В Дагестане во всех этих делах 
нет селения равного ему», – так писал о нем Абдурахман из Гази-
кумуха в «Книге воспоминаний» [2, c. 82].

Согратль являлся крупнейшим очагом арабоязычной культуры 
в Дагестане. Здесь был сформирован крупный учебно-научный 
центр с несколькими медресе, крупнейшей библиотекой, пере-
плетной мастерской. Здесь совершенствовали свои знания вы-
ходцы из многих краев Кавказа. Прошедшие обучение получали 
официальное право на продолжение учебы в общемусульманском 
центре образования, в Каирском университете Аль-Азхар. В этом 
селении было несколько медресе, пользовавшихся большой по-
пулярностью в Дагестане. Среди них выделялись медресе Шапи-
Гаджи (окончившего самое почетное в мусульманском мире учеб-
ное заведение Аль-Азхар в Египте), Махди-Мухаммада и Абду-
рахмана-Хаджи. В них обучались в среднем по 150–200 человек в 
год. Туда приезжали со всех концов Дагестана, главным образом 
для совершенствования мусульманского образования [1, c. 18]. 

Все три имама Дагестана – Гази Мухаммад, Гамзат-бек и Ша-
миль – получили духовное воспитание, в т.ч. и в согратлинском 
медресе. В свое время здесь учились Мухаммад Кудутлинский 
(1652–1717), Мухаммад Ярагский (1770/71–1838), Джамалуддин 
Казикумухский (1788–1869), Абусуфьян Акаев (1872–1931) и де-
сятки других выдающихся деятелей Дагестана, Чечни и Северно-
го Кавказа. В этой среде, пропитанной духом науки и восточной 
культуры, родился и воспитывался Абдурахман-Хаджи Согратлин-
ский. Его отец – состоятельный торговец Даран Ахмед – человек, 
побывавший во многих торговых центрах Востока и России и знаю-
щий цену науки, расходовал чуть ли не все свое состояние на об-
учение своих сыновей Абдурахмана и Селим Дибира. Способные 
сыновья Ахмеда, особенно Абдурахман, оправдали надежды отца. 
Оба они стали хорошо известными алимами (учёными), популяр-
ными не только в родном селении, но и во всем Дагестане [8, c. 68].

Абдурахман-Хаджи прошел традиционные для своего времени 



191

ступени мусульманского образования в родном селении. Основ-
ным наукам он обучался у Ибрагим Дибира из Согратля. После-
дующими учителями Абдурахмана-Хаджи по тарикату и наукам 
были такие авторитеты, как Мухаммад Ярагский, Джамалуддин 
Казикумухский, Исмаил Курдамирский, Хас Мухаммад Ширван-
ский. Во время паломничества в Мекку в 1832 г. он, как и многие 
дагестанцы, решил совершенствовать свои знания. В Мекке он 
обучался у таких известных ученых, как Сайид Таха ал-Халиди 
ал-Багдади, Али ал-Кузбари, Абд ар-Рахман ал-Кузбари, аш-
Шаркави, Мухаммед ад-Дахлави, Сайид Хусейн Джамал ал-Лайл 
ал-Макки и др. [8, c. 69]. Существует притча, касающаяся обуче-
ния Абдурахмана Согратлинского у Магомед-Салиха Йеменского. 
Он (Абдурахман Согратлинский), Дамадан Мугинский и Магомед 
Убринский пришли к Магомед-Салиху Йеменскому с опреде- 
ленной целью познать у него секрет заключительного и высше-
го учения ислама – сирр ул раббан (тайны Владыки, т.е. Господа)  
[9, c. 21].

У Абдурахмана-Хаджи в свою очередь обучались такие мур-
шиды и алимы, как Мухаммад Ободинский, автор сочинения 
«Канз ад-дурар» по тарикату, Абдуллах-Хаджи Гимринский,  
Атанас Могохский, Султан-Кади Араканский, Мухаммад-Хаджи 
Кикунинский [12, с. 73], Узун-Хаджи Салтинский [8, с. 69]. Уче-
ником Абдурахмана Согратлинского был выдающийся сподвиж-
ник и соратник Шамиля – Магомед-Амин (1818–1899), с деятель-
ностью которого связана новая и яркая полоса в народно-освобо-
дительном движении народов Западного Кавказа против царизма 
в 40–50-е гг. XIX в. [15, c. 198]. 

Перу Абдурахмана-Хаджи принадлежат множество сочине- 
ний, наиболее известным среди которых является «Касыда», пос- 
вященная победе войск Шамиля над отрядами Воронцова в Дарго 
[22, c. 192]. В «Касыде» упоминаются храбрейшие наибы Шамиля – 
Хатын, Сухайб, Ильдар, которые погибли в сражениях при Баль-
гито, Дарго. Суфийский трактат «Ал-Машраб ан-Накшбандийа» 
(«Источник Накшбандийа»), изданный в Темир-Хан-Шуре в 
1906 г., сочинение посвящено исламу и суфийско-тарикатско-
му учению и предназначено мюридам, вступающим на путь 
накшбандийского тариката. Перевод сочинения «Ал-Машраб 
ан-Накшбандийа», выполненный научным сотрудником ИИАЭ 
ДНЦ РАН А.Р. Наврузовым, приводится в книге А.М. Абдулла-
ева «Деятельность и воззрения шейха Абдурахмана-Хаджи и 
его родословная» [1, c. 200]. В Рукописном фонде ИИАЭ ДНЦ 
РАН имеются три копии сочинения «Хашийа ас-Сугури» или  



192

«Хашийа Адаб ал-Бахс» («Субкомментарий к нормам поведения 
при дискуссии»). 

Известно, что Абдурахман-Хаджи пользовался большим ува-
жением у имама Шамиля. В переписке имам обращался к нему 
со словами «Аш-шамс ал-мунира» («Светящее солнце»). С Ша-
милем и Гази-Мухаммадом Абдурахман-Хаджи познакомился 
еще тогда, когда они вместе с ним изучали тарикат у первых двух 
тарикатских шейхов. Абдурахман-Хаджи был у Шамиля мухта-
сибом – своего рода государственным инспектором аппарата имамата 
и советником. Шамиль поручал ему наиболее важные и сложные 
дела государственного и частного характера. Особенно часто при-
ходилось ему заниматься урегулированием конфликтов между 
представителями власти имамата, родами и влиятельными лица-
ми. В 1843 г. при штурме русскими Казикумуха в числе других 
попал в плен и Абдурахман-Хаджи. Он был заключен в тюрьму 
в Тбилиси. Чтобы поднять ответственность мюридов в бою, имам 
запрещал в те годы обменивать русских на пленных мюридов. Но 
в данном случае имам отступил от своих правил и обменял рус-
ских пленников на алима. После поражения движения горцев и 
пленения Шамиля Абдурахман-Хаджи был самым авторитетным 
деятелем в горном Дагестане. Абдурахман-Хаджи был популяр-
ным тарикатским шейхом. 

«Во времена своей юности он отправился к Джамалуддину Ка-
зикумухскому и принял от него иджазу (разрешение) на вступле-
ние в Накшбандийский тарикат и на наставление людей на него. 
После он встретился с Мухаммадом Ярагским во время пребыва-
ния его (Ярагского) в Согратле. И от него также получил иджазу 
на наставление в тарикат. Шейх Согратлинский глубоко изучал 
все науки, знал наизусть Коран. Он был богобоязненным челове-
ком и аскетом» [16, c. 113]. 

Основными занятиями шейха были преподавание наук на араб-
ском языке и духовное руководство многочисленными мюрида-
ми накшбандийского тариката. Он обучал, наставлял, направлял 
людей по пути шариата и тариката. Современники характеризо-
вали его как «человека воздержанного и умеренного. Он обла-
дал большим талантом ораторско-проповеднического искусства 
и порою заставлял аудиторию плакать» [8, л. 70]. Говорили, что  
Абдурахман-Хаджи утром заходил в мечеть и преподавал до ве-
черней молитвы все науки, в том числе философию и астрономию.  
А вечером дома принимал мюридов до поздних часов и зани- 
мался их духовным образованием [8, л. 74]. 

Не последнюю роль он сыграл и в политической жизни Даге-
стана. Об этом свидетельствует восстание горцев 1877 г., духов-



193

ным знаменем которого он стал. С самого начала шейх был про-
тив восстания и убеждал народ в несвоевременности выступле-
ния. Но его не послушали. Восставшие просили пожилого шейха 
возглавить восстание, но Абдурахман-Хаджи отказался, ссылаясь 
на преклонный возраст. Тогда повстанцы потребовали, чтобы 
сын Абдурахмана-Хаджи – Гаджи-Магомед возглавил восстание, 
которое впоследствии было жестоко подавлено. Его руководите-
ли во главе с сыном Абдурахмана-Хаджи были казнены. Князь  
Меликов, руководивший русскими войсками, собирался подверг-
нуть наказанию и Абдурахмана-Хаджи, который был настолько 
стар, что не мог ходить самостоятельно. Поэтому его принесли к 
князю на носилках. Меликов обвинил шейха в том, что он поднял 
бунт и приказал арестовать и отправить его в Гуниб, а оттуда на 
арбе он был перевезён в Темир-Хан-Шуру. С просьбой простить 
шейха к Меликову обратилась мать его переводчика Абдулкадыра 
Даитбекова из с. Нижнее Казанище. Переводчики считались ува-
жаемыми людьми, к мнению которых прислушивались, и поэтому 
князь удовлетворил просьбу матери Абдулкадыра, и шейха отпра-
вили к ней, в Нижнее Казанище, где он и оставался до смерти,  
т.е. до 1881/82 г. [14, c. 154]. 

Все три личности, описанные в статье, – Мухаммад-Эфенди 
Ярагский, Джамалуддин Казикумухский и Абдурахман-Хаджи 
Согратлинский – являлись почитаемыми суфийскими шейхами, 
яркими политическими деятелями и известными учеными не 
только в Дагестане, но и за его пределами. 

Список источников и литературы

1. Абдуллаев М.А. Деятельность и воззрения шейха Абдурах-
мана-Хаджи и его родословная. – Махачкала: Юпитер, 1998. –  
288 с. 

2. Абдурахман из Газикумуха. Книга воспоминаний / пер.  
с араб. М.-С. Саидова; ред. перевода, подготовка факсимиль- 
ного издания, коммент., указатели А.Р. Шихсаидова, Х.А. Омаро-
ва. – Махачкала: Дагестанское книжное издательство, 1997. – 315 с.

3. Агаев А.Г. Магомед Ярагский. Мусульманский философ.  
Духовный вождь дагестанского освободительного движения 
XIX века. – Махачкала: Издательско-полиграфический центр 
ДГУ, 1996. – 212 с.

4. Ал-Багини. Табакат ал-Хаваджиган. – Дамаск: Даруль Нуъ-
ман лиль-Улюм, 1996. – 234 с. (пер. с араб. языка автора настоя-
щей статьи).



194

5. Бертельс Е.Э. Суфизм и суфийская литература. – Т. 3. – М.: 
Наука, 1956. – 524 с.

6. Боденштедт Ф. Народы Кавказа и их освободительные  
войны против русских. – Махачкала: Дагкнигоиздат, 1996. – 39 с.

7. Волконский Н.А. Война на Восточном Кавказе с 1824 по 
1834 гг. в связи с мюридизмом // Кавказский сборник. – 1886. –  
Т. 10. – 230 с.

8. Гайдарбеков М. Антология дагестанской поэзии на арабском 
языке. – Махачкала: Дагучпедгиз, 1965. – 160 с.

9. Гусейнов Г.К. Магомед-Убри. Дагестан: время судьбы. –  
Махачкала: Дагест. кн. издательство, 1992. – 198 с.

10. Дегоев В.В. Имам Шамиль: пророк, властитель, воин. – М.: 
Русская панорама, 2000. – 374 с.

11. Дневник Руновского за июль 1861 г. // Акты Кавказской  
археографической комиссии. – 1904. – Т. V. – Вып. 1. – 278 с.

12. Ибрагимова З.Б. Мухаммад-Хаджи и Шарапуддин Кику-
нинские – шейхи братства Накшбандийа (биографический очерк) 
// Научное обозрение. – 2004. – № 3. – С.71–74.

13. Кемпер М. К вопросу о суфийской основе джихада в Да-
гестане // Подвижники ислама: культ святых и суфизм в Цен-
тральной Азии и на Кавказе. – М.: Восточная литература,  
2003. – 284 с.

14. Магдиев С.Я. «Правила достодолжных приличий» шейха 
Джамалуддина Казикумухского // Материалы региональной на-
учно-практической конференции «Молодежь и наука Дагестана» 
(24–25 сентября 2002 г.). – Махачкала: Дагестанский государ-
ственный университет, 2002. – С. 35–40.

15. Магомеддадаев А.М. Магомед-Амин – наиб Шамиля в стра-
не адыгов // Информационно-аналитический вестник. – 2002. – 
Вып. 5. – С. 45–56.

16. Назир из Дургели. Нузхат ал-Азхан фи тараджим уламаи 
Дагистан // Рук. фонд ИИАЭ ДНЦ РАН. Фонд Магомедсаида  
Саидова. № 95. (пер. с арабского языка автора настоящей статьи). 

17. Покровский Н.И. Кавказские войны и имамат Шамиля. – 
М.: РОССПЭН, 2000. – 511 с.

18. Потто В. Кавказская война. – Т. V. – Вып. 1. – Тифлис, 
1889.– 672 с.

19. Рамазанов Х.Х., Рамазанов А.Х. Мухаммад Ярагский – 
идейный вождь освободительной борьбы народов Кавказа. –  
Махачкала: ИПЦ ДГУ, 1996. – 198 с.

20. Ханбабаев К.М. Мюридизм в Дагестане в XIX – начале XX вв. 
// Ислам в Дагестане. Сборник научных статей. – Махачкала:  



195

ИПЦ ДГУ, 1994. – С. 65–76.
21. Хашаев Х.-М. Движущие силы мюридизма в Дагестане. – 

Махачкала: б.и., 1956. – 206 с.
22. Хроника Мухаммада Тахира ал-Карахи о дагестанских  

войнах в период Шамиля / пер. с араб. А.М. Барабанова. – М.– 
Л.: Изд-во АН СССР, 1941. – 183 с.



196

Мишучков А.А.
A.A. Mishuchkov

РОЛЬ ВОСКРЕСНЫХ ШКОЛ И ЛЕТНИХ ЛАГЕРЕЙ ПРИ 
МЕЧЕТЯХ В ДУХОВНОМ ВОСПИТАНИИ МОЛОДОГО 

ПОКОЛЕНИЯ ОРЕНБУРЖЬЯ1

THE ROLE OF MOSQUE SUNDAY SCHOOLS AND SUMMER 
CAMPS IN YOUTH SPIRITUAL EDUCATION 

OF THE ORENBURG REGION
Аннотация: В данной статье рассматривается роль примечетских вос-

кресных школ в духовно-нравственном воспитании молодого поколения му-
сульман. Создание таких воскресных школ при мечетях актуально для мно-
гонациональной мусульманской общины Оренбургского края как фактор 
укрепления традиций ислама, противостояния негативным социальным яв-
лениям, религиозному радикализму. На основе выступлений А. Шарипова, 
председателя Регионального Духовного управления мусульман Оренбург-
ской области, показана религиозно-педагогическая позиция данной мусуль-
манской организации по воспитанию молодого поколения. 

Ключевые слова: просвещение, воспитание, исламское образование, 
мусульмане, Оренбуржье, мечеть, примечетские курсы, летние лагеря.

Abstract: The article discusses the role of mosque-based Sunday schools in 
spiritual and moral upbringing of the young Muslim generation. The establish-
ment of such mosque-based Sunday schools is very important for the multiethnic 
Muslim community of the Orenburg region as a factor which helps strengthen 
the Islamic traditions, сounteracting negative social phenomena and religious 
radicalism. Using the public statements made by A. Sharipov, Chairman of the 
Regional Spiritual Muslim Administration of the Orenburg Oblast, it shows reli-
gious and pedagogical principles for upbringing the young generation.

Keywords: education, upbringing, Islamic education, Muslims, Orenburg  
region, mosque, mosque-based courses, summer camps.

В Оренбургской области проживают более трехсот сорока ты-
сяч мусульман, более двух десятков различных национальностей, 
что составляет 16,8 % населения области [1, с. 4]. Самые крупные 
народы – татары (152 тыс.), казахи (120 тыс.), башкиры (47 тыс.), 
азербайджанцы (7, 5 тыс.), узбеки (5 тыс.), таджики (4 тыс.), турки 
(1 тыс.), чеченцы (1 тыс.) и многие другие. Такой полиэтничный  
характер Оренбургского края, в котором соседствует более 120 на-
циональностей, обуславливает и специфику мусульманского обра- 
зования при мечетях. На начало 2017 г. в области насчитываются 
 

1 Публикация подготовлена в рамках поддержанного РГНФ и Правитель- 
ством Оренбургской области научного проекта № 17-11-56002 а(р).



197

15 мухтасибатов, 152 мечети, 13 молельных домов, 100 мест- 
ных мусульманских религиозных организаций (ММРО) и 61 рели- 
гиозная группа. В 60 мечетях ведутся примечетские курсы по 
изучению Корана и арабского языка, в которых преподают 79 пре-
подавателей. 

Руководством Регионального Духовного Управления мусуль-
ман Оренбургской области (ДУМОО) проводится масштабная 
работа по развитию мусульманского начального образования, 
переводу всех религиозных школ на единые стандарты обучения, 
высокоуровневую научно-методическую основу, повышению ква-
лификации преподавательского состава. Начиная с 2015 г. еже-
годно проводятся курсы повышения квалификации для педагогов 
примечетских воскресных школ. Так, 28 сентября 2015 г. на базе 
медресе «Хусаиния» председатель ДУМОО А.А. Шарипов про-
вёл педагогическое совещание для преподавателей воскресных 
курсов всех мечетей г. Оренбурга, где призвал строить процесс 
обучения на основе традиционных ценностей ислама и уделять 
особое внимание вопросам религиозной безопасности от ради-
кальных и деструктивных течений. С 9 по 12 ноября 2015 г. на 
базе медресе «Хусаиния» были развёрнуты консультационные 
курсы для педагогов воскресных школ с целью перевода их на 
единую программу с последующей аттестацией. В ноябре 2017 г. 
курсы повышения квалификации преподавателей воскресных 
школ собрали около 50 педагогов, которые были аттестованы пе-
дагогической комиссией.

3 апреля 2017 г. прошло заседание совета при губернаторе 
Оренбургской области по вопросу о роли религиозных институ-
тов в патриотическом воспитании молодежи. Из слов А.А. Ша-
рипова, председателя ДУМОО: «Сегодняшний день показывает 
необходимость формирования духовно-нравственного просвеще-
ния и воспитания подрастающего поколения. Успешность реали-
зации данного процесса заключается в тесном взаимодействии 
органов власти и религиозных организаций. Ибо только высокая 
нравственность и духовность позволят в дальнейшем взрастить 
нам достойных граждан нашего родного государства – хороших и 
справедливых людей. Молодежь – будущее нашего общества.  Ду-
ховное управление мусульман особый упор делает на нравствен-
ное, патриотическое воспитание молодежи. Не каждый регион 
может похвастаться своим религиозным учебным заведением 
традиционного ислама, которое является кузницей кадров с 
25-летней историей. Медресе «Хусаиния» играет немаловажную 
роль в противостоянии и профилактике распространения идей 



198

радикализма и терроризма.   С 2015 г., началом работы нового, 
обновленного состава ДУМОО, приоритетной стала организа-
ция духовного просвещения молодежи, где исламские догматы 
связываются с реалиями сегодняшнего дня. Ведется постоянная 
работа в воинских частях Оренбургского гарнизона. Стало доброй 
традицией приглашать в мечеть военнослужащих на религиозные 
и государственные праздники. Причем, с обязательным условием:   
половина приглашенных – солдаты-мусульмане, другая половина – 
представители других конфессий. Особым вниманием духовного 
управления пользуются воины-инвалиды, находящиеся на излече-
нии в госпиталях. Детские дома и интернаты, приюты для преста-
релых, паллиативный центр и больницы, индивидуальная, точеч-
ная помощь нуждающимся людям, оказавшимся в трудном поло-
жении, – все это работа нашей социальной службы. Два года под-
ряд Духовным управлением во время каникул проводятся курсы 
для детей в новом ракурсе. Конечно, как и положено, мы органи-
зовали для них занятия по Корану, основам веры, мусульманской 
этики и нравственности. Чтобы научить основам безопасности 
жизни и привить чувство ответственности за свою жизнь и жизнь 
других, приглашали сотрудника ГИБДД; чтобы привить любовь 
к культуре, чтению и искусству и чтобы развить их интеллекту-
ально – не раз посещали театр, краеведческий музей, библио- 
теку; для укрепления дружеских отношений с представителя-
ми всех национальностей – походы в «Национальную деревню»  
г. Оренбурга. А чтобы привить любовь к Родине и желание слу-
жить на ее защите – воспитатели водили детей в военные части, 
на военный аэродром, в дом-музей Ю.А. Гагарина, парк «Салют, 
Победа!», музей участников боевых действий.  Следуя политике 
нашего президента РФ В.В. Путина с целью укрепления традици-
онных духовно-нравственных устоев и ознакомления с культурой 
наших народов, предлагаю ежегодно проводить «День открытых 
дверей» в культовых зданиях Оренбуржья. Подобное мероприя-
тие поможет преодолеть стереотипы и ознакомить жителей регио-
на с этноконфессиональным многообразием Оренбуржья. Только 
общими усилиями и действительно настоящей активной работой 
в сфере духовного просвещения мы добьемся результатов, кото-
рые сможем оставить последующим поколениям» [2, с. 6]. Такая 
деятельная позиция ДУМОО в повышении роли религиозного ду-
ховно-нравственного и гражданско-патриотического воспитания 
молодого поколения приносит свои ожидаемые плоды. За послед-
ние три года в два раза выросло количество примечетских курсов  
для детей, построено несколько новых мечетей.



199

Губернатор Оренбургской области Ю.А. Берг при открытии 
мечети в поселке Караванном 14.09.2016 г. отметил высокую об-
разовательную роль мечетей: «Наша область – пример мира, до-
брососедства и сотрудничества представителей разных конфес-
сий и народов. Мусульмане Оренбуржья активно участвуют в об-
щественной жизни, ведут просветительскую деятельность, про-
должают традиции благотворительности и меценатства, уделяют 
большое внимание укреплению общечеловеческих ценностей, 
поддержанию межрелигиозного и межнационального согласия. Я 
благодарю всех, кто вложил свой труд, свое сердце, для того, что-
бы Божий храм был. Это была поистине народная стройка, неза-
висимо от вероисповедания помогали все. Уверен, мечеть станет 
важным духовным центром поселка, источником просвещения, 
распространения и укрепления идей гуманизма, истинных духов-
ных ценностей ислама». Альфит-хазрат Шарипов, обращаясь к 
собравшимся на этом празднике, сказал: «Пусть эта мечеть своей 
деятельностью вносит вклад в духовное просвещение общества, 
нравственное и патриотическое воспитание подрастающего поко-
ления. Пусть она хранит и передает последующим поколениям 
истинные традиции нашей религии, несет в себе мир и добро» [7, с. 4].

Важным условием эффективности религиозного воспитания 
детей является единство семейного воспитания и мусульманского 
образования при мечетях, а также на базе культурных учрежде-
ний. Так, в Оренбургском государственном татарском драматиче-
ском театре им. М. Файзи для детей и юношества прошел большой 
концерт «Мавлид ан-Наби – 2015», в котором приняли участие го-
сти из Республики Татарстан – молодой исполнитель мунаджатов 
Ильяс Халиков и финалистка телепроекта «Голос. Дети» Саида 
Мухаметзянова.

Одним из примеров общего мероприятия для родителей, де-
тей и педагогов стало 21 июня 2017 г. в Центральной Соборной 
мечети Оренбурга проведение праздника Ночи Предопределения 
«Ляйлят аль-Кадр». Состоялся конкурс среди детей на лучшее 
чтение Корана и конкурса на лучшее сочинение на тему: «На кого 
я хочу быть похож». Лучшие чтецы были отмечены призами, все 
участники получили памятные подарки от Духовного управления 
мусульман. После всех конкурсов состоялось коллективное разго-
вение, вместе была прочитана вечерняя молитва, а после состоял-
ся праздничный ифтар, на котором присутствовало более пятисот 
человек [3, с. 4].

В течение всего учебного года при мечетях Духовного управ-
ления мусульман Оренбургской области проходят воскресные 



200

курсы для детей по основам ислама и арабскому языку. Летом и 
зимой во время каникул также организуются краткосрочные курсы 
дневного пребывания детей, которые в особой форме позволяют 
совместить учебные занятия с мероприятиями досуга и оздоров-
ления детей. 

Так, в дни школьных каникул при мечети поселка Тюльган со-
стоялось обучение основам ислама для мальчиков школьного воз-
раста. На новогодних каникулах ребята днём приходили в молель-
ное помещение поселка Тюльган и с интересом изучали основы 
ислама: пять столпов религии, столпы Имана, чтение намаза, 
произнесение Азана, короткие суры из Корана и некоторые до`а  
(обращения к Аллаху). Каждый день в молебном помещении для 
ребят организовывали уроки, чаепития со сладостями и подвиж-
ные игры на переменах. В воскресенье, 8 января 2017 г., на закры-
тие детских курсов пришли родители – послушать, чему научи-
лись их дети. Валиулла-хазрат Муртазин подарил ребятам подарки и 
пожелал всем здоровья и милости Аллаха в новом году. Каникулы  
у ребят получились познавательными [4, с. 5]. Следующая встре-
ча детей состоялась летом, во время каникул. 

С октября по май в воскресных школах при мечетях области 
ежегодно проходят встречи с детьми по основам ислама, кото-
рые ведут педагоги и имам-хатыбы мечетей. В Оренбургской 
Центральной Соборной мечети 26 апреля состоялся последний 
в этом учебном году урок в воскресной школе, который провел 
её директор А. Шарипов. Он обратился к воспитанницам в свя-
зи с успешным окончанием учебного процесса со следующими 
словами: «Всем известно, какую роль в воспитании подрастаю-
щего поколения играет женщина. От того, как она будет образо-
вана, в том числе и религиозно, зависит, каким вырастет ее сын, 
дочь, внук или внучка. Благодарю вас за то, что, не считаясь со 
временем, вы приходите сюда и получаете знания об исламе, 
это большое дело. Однако без уроков нравственности, уроков доб- 
роты сформировать высокую духовность невозможно. Поэтому 
призываю вас к добру и любви, миру и дружбе. Лишь своим личным 
примером мы сможем достичь желаемого: дать обществу тако-
го человека, который никому не причинит зла и будет совершать 
только благодеяния. Стремитесь к этому, не останавливаясь на 
достигнутом, поступайте в медресе, университеты и помните: 
учиться, от колыбели до последнего вздоха – это Сунна нашего 
Пророка. Лишь познания ислама могут привести нас к истинно-
му пониманию нашего предназначения на этой бренной земле: о 
том, что в этот мир мы приходим лишь для подготовки к вечной 



201

жизни». С такими добрыми словами выпускники примечетских 
школ выходят во взрослую жизнь, и нравственные ориентиры  
ислама помогают принять им правильные жизненные решения. 

Старейшей в Оренбуржье детской летней образовательной  
площадкой является мусульманский детский лагерь «Нур» 
(«Свет») при мечети в поселке Татарская Каргала Сакмарского 
района. С 1998 г. на базе летнего лагеря более 140 детей ежегодно 
получают первоначальные знания об исламе, отдыхают, участву-
ют в спортивных играх, конкурсах, экскурсиях. Так, с 12 по 21 ав-
густа 2014 г. действовал областной мусульманский лагерь на 100 
человек: для 65 девочек – в культурно-образовательном центре 
«Нур» и для 35 мальчиков – на базе мечети «Ас Салям». Дети по-
стигали основы арабского языка, мусульманское богословие (акиду), 
этику (ахляк), историю пророков и жизнеописание Мухаммада, 
читали Коран, заучивали молитвы (дуа), занимались рукоделием, 
участвовали в конкурсах, спортивных играх, театральной поста-
новке, совершили экскурсии в Оренбург [5, с. 2]. 

В Оренбургской Центральной Соборной мечети с 17 по 29 июля 
2017 г. прошли учебные курсы по основам ислама и духовно-
нравственному воспитанию детей и подростков от 5 до 15 лет. 
Прошли обучение 66 детей, которые участвовали в экскурсиях 
по г. Оренбургу, в спартакиаде, в мастер-классах по арабской графи-
ке, мехенди, мусульманскому питанию. Перед открытием курсов 
перед ребятами и родителями выступил председатель РДУМОО 
Альфит-хазрат Шарипов со словами: «Послушный ребенок – это 
тот, кто с первого раза слушается маму и папу, не доставляет им 
огорчения и не заставляет волноваться ни по каким поводам. Ведь 
«довольство родителей в довольстве Всевышнего, а довольство 
Всевышнего в довольстве родителей», говорится в изречении 
пророка Мухаммада. Поэтому ребенок всегда должен помнить 
это, даже если он уже стал взрослым, что необходимо совершать 
только то, что будет радовать маму и папу. На родителях лежит 
большая ответственность за дитя, за его правильное воспитание. 
Если мы с малых лет научим свое чадо уважительно и почтительно 
относиться к родителям, научим его послушанию и тому, что все 
дела необходимо делать только с благословения родителей, тогда 
ни один ребенок не попадет больше ни в ИГИЛ (запрещенное в 
РФ), ни в другие запрещенные группировки. Ведь ни один роди-
тель не даст своего благословения на то, чтобы его дитя, которое 
он растил и лелеял, пылинки с него сдувал, отправилось воевать 
за идеи, которые чужды и нашей религии и всему человечеству. 
Поэтому в изречении пророка Мухаммада сказано: «Лучшее  



202

наследство, которое оставит родитель после себя – это благое вос-
питание ребенка». Ибо благие дети приносят только пользу и от-
цу-матери и всему обществу» [3, с. 4].

20 июля дети из летнего лагеря побывали с экскурсией в воин-
ской части № 33860. На учебном полигоне ребята смогли пройти 
полосу препятствий, посидеть в окопах, подтянуться и отжаться 
на спортивных снарядах. Военные рассказали детям о жизни и 
быте солдат, какой у них распорядок дня, показали военные экс-
понаты. При закрытии курсов каждому из них было вручено бла-
годарственное письмо от председателя РДУМОО Альфит-хазрат 
Шарипова. Ребята исполняли нашид (богословские песнопения) 
и суры на японском и французском языках, показали две сценки 
с поучительными сюжетами. Их слушали наставники, родители и 
гости праздника. Это был настоящий праздник духовного обще-
ния детей и взрослых, сохраняющий и продолжающий традиции 
исламской культуры [6, с. 1]. Красоту и духовную глубину исла-
ма детям показали воспитатели во главе с руководителем курсов  
Ахмад-хазратом Андреевым. 

С 2012 г. в мечети Медногорска под руководством имам-мух-
тасиба Хасан-хазрат Хасанова ежегодно организуется детский 
летний лагерь для юных мусульман. В 2017 г. педагоги лагеря 
разработали специальную программу по интерактивному взаимо-
действию с детьми, где теоретические занятия чередовались со 
спортивными играми и другими культурными мероприятиями. 
Воспитатели в доступной форме рассказывали детям об ислам-
ском вероучении, об основах Корана, а также о естествознании. 
За десять дней пребывания в лагере ребята выучили четыре суры 
Корана, «Аят аль-Курси», молитвы первой необходимости, позна-
комились с мусульманской этикой, изучали историю пророков и 
жизнь пророка Мухаммада. Они  научились совершать тахарат – 
ритуальное омовение. В процессе обучения детям прививалась в 
первую очередь любовь к Богу через познание знамений. Особое 
внимание на уроках нравственности («ахляк») уделялось форми-
рованию у детей знаний о морально-правовой системе ислама, 
благонравию согласно аятам Корана и хадисам пророка Мухам-
мада. Особо следует отметить таких талантливых педагогов, как  
мугалиму Кильдибаеву Лялю (предметы «История пророков» и 
«Ахляк») и Сарию-мугалиму Бикбову («Коран»). В летнем лагере 
придавалось значение всестороннему развитию детей, они уча-
ствовали в походах на природу, в спортивных мероприятиях (на-
стольный теннис, волейбол, футбол, эстафеты), в интеллектуаль-
ных викторинах [6, с. 2]. Главным воспитательным результатом 



203

было понимание детьми высокого нравственного величия ислама. 
Ислам – это мир и ответственность за свои поступки перед Все-
вышним Творцом и всеми окружающими тебя людьми, к какой 
бы вере и убеждениям они ни относились. Искренне верующий 
мусульманин всегда проявит жалость к нуждающемуся, терпение 
в трудные времена и будет глубоко почитать своих родителей. Он 
лишь стремится получить довольство своего Господа, боясь его и 
уповая на него.

Летние курсы в 2017 г. по исламской культуре проходили: в 
мечети села Сарманай Шарлыкского района с 9 по 23 июля; в ме-
чети поселка Полевой Домбаровского района с 16 по 22 июля вы-
пускницей медресе «Хусаиния» Аминой-абыстай Мукановой; в 
мечети села Новомусино Шарлыкского района в начале июля под 
руководством имам-хатыба Фарит-хазрат Зарыпова и педагога Ве-
неры-абыстай Теркуловой [3, с. 2]; в мечети села Плешаново с 
17 по 30 июля под руководством имам-хатыба Габдракип-хазрата 
Райманова. В мечети села Плешаново при изучении основ ислама 
дополнительно к арабскому языку юные мусульмане и мусульман-
ки (25 детей) изучали и алфавит башкирского языка. Это позво-
лило детям еще раз прикоснуться к сокровищнице религиозной и 
национальной культуры. 

С 6 по 20 июля прошел лагерь дневного пребывания детей при 
мечети «Рамазан» г. Оренбурга, в котором приняли участие более 
50 учащихся. Они познали правила благого поведения в обще-
стве и почтительного, уважительного отношения к родителям, к 
старшим, к соседям и ко всем окружающим, научились читать 
короткие суры и совершать молитву. На заключительном празд-
нике к ребятам обратился председатель РДУМОО Альфит-хазрат 
Шарипов со следующими словами: «Слушайтесь своих родите-
лей с первого раза, не доставляйте им огорчения. Будьте для них 
только радостью, чтобы они были довольны вами. Папа и мама 
никогда не пожелают своему сыну или дочке плохого. Они все 
делают ради вашего блага, вот и вы старайтесь приносить только 
положительные плоды от своей жизни, своего поведения для них. 
Не забывайте и о хорошем отношении к окружающим. Мы долж-
ны жить в мире и согласии со всеми людьми. Дети, даже взрос-
лые, обязаны слушать своих родителей с первого раза, говорить 
с отцом и матерью вполголоса». Обращаясь к родителям: «Детей 
нужно начинать воспитывать пока те ещё не родились. Каким об-
разом? Начинать с себя. Говорят: «Маленькие дети – маленькие 
проблемы, взрослые дети – большие проблемы». Совершенно не-
верно смотреть на своих детей как на проблему. Ребёнок – это 



204

подарок Божий. И его нужно любить, относиться как к личности. 
Одеть, обуть, купить что-то – это, конечно, важно. Но куда важнее 
не упустить момент воспитания. Когда люди говорят, что у них не-
послушный ребёнок, тем самым они сами себе ставят «двойку». 
Это только их вина, что ребёнок вырос таким. Говорят, что хо-
роший ребёнок продлевает жизнь своих родителей. А родители 
до конца жизни молятся за своих детей. Считается, что Бог при-
нимает молитвы в первую очередь обиженных людей, путеше-
ственников и родителей, молящихся за своих детей. В изречении 
пророка сказано, что рай находится под ногами ваших матерей». 
От всего Духовного управления мусульман Оренбургской об-
ласти А. Шарипов выразил благодарность за активную много-
летнюю работу с детьми имам-хатыбу мечети «Рамазан» Фаруху- 
хазрату Зиннатуллину, показавшему высокий пример воспитания 
в детях любви к родителям, к ближним, к родной земле, воспиты-
вающему подрастающее поколение на традиционных ценностях, 
которые принесут в будущем пользу людям, обществу и Родине.

20 октября 2017 г. председатель Регионального духовного 
управления мусульман Альфит-хазрат Шарипов принял участие 
в работе X Международной научно-практической конференции 
«Идеалы и ценности ислама в образовательном пространстве XXI 
века» в г. Уфе с докладом на тему «Религиозное образование моло-
дежи – залог спокойного будущего нашей страны», в котором сооб-
щал: «Реалии настоящего времени и опыт прошедших советских 
десятилетий атеизма показывают, что без духовности невозмож-
но воспитание высоконравственной личности. И сейчас как ни-
когда необходимо заниматься духовно-нравственным просвеще- 
нием и воспитанием подрастающего поколения, чтобы вырастить 
добропорядочных, честных, хороших и справедливых людей – 
достойных граждан нашего государства, придерживающихся 
традиционных семейных и духовных ценностей. Современная 
молодежь – это, во-первых, наш потенциал, от гражданской пози-
ции, духовно-нравственных, ценностных установок и социальной 
ответственности которых зависит будущее России, ее устойчивое 
развитие и процветание. От нынешнего подрастающего поколе-
ния зависит будущая национальная безопасность нашей страны. 

Мы видим, что во всех арабских или оранжевых революциях 
используется молодежь от 15 до 40 лет, которую взращивали на 
радикальных идеях с малых лет. Пользуясь тем, что у этой мо-
лодежи нет крепкой духовной основы, нет религиозных знаний, 
нет жизненного опыта, нет знаний, а только  юношеский максима-
лизм и безответственность, ее используют как пушечное мясо, как 



205

массовку. То, что происходит в этих странах, нас настораживает, и 
мы должны учиться на чужих ошибках, чтобы не потерять нашу 
государственность.

В разные времена при разных правительствах принимались, 
принимаются и будут приниматься государственные законы для 
регулирования порядка в стране. Но Божий закон Всевышнего 
Творца миров, который  лежит в основе всех традиционных ре-
лигий (не убей, не укради, уважение и почтительное отношение к 
старшим и родителям, любовь к Родине, семейные, а также дру-
гие нравственные ценности) будет неизменным до конца Судного 
дня. Наши деды и прадеды одержали победу в Великой Отече-
ственной войне, потому что были воспитаны религиозными роди-
телями, которые привили им настоящую любовь к Отчизне, к сво-
ему народу. Это тот самый патриотизм, о котором мы сейчас так 
много говорим. Ведь «Любовь к Родине – это часть веры». Мне 
посчастливилось быть участником открытия в 2016 г. в с. Казанка 
Шарлыкского района Оренбургской области музейно-культурно-
го комплекса им. П.В. Нектова.

Это поистине великий человек, который вернулся с войны без 
обеих ног, но не пал духом, а наоборот, добился таких результа-
тов, которых здоровый человек не достигал – он стал героем со-
циалистического труда. По сути, Нектов повторил подвиг летчика 
Алексея Маресьева, но в мирной жизни. Это благодаря тому, что в 
нем была сильна тяга к жизни, был крепкий духовный стержень. 
Если воспитывать ребенка на таких высоких примерах и служе-
нию Богу и людям с малых лет, то мы сможем и в будущем увидеть 
поколение детей богобоязненных, ответственных, нравственных, 
стремящихся совершать только благо.

В школе мы изучаем предметы, явления, их свойства. Напри-
мер, как образуются дождевые облака, круговорот воды в приро-
де, виды и сорта растений, животный мир. А вот Кто создал все 
это великолепие – забываем сказать. А ведь на самом деле религия 
и наука – это как два весла одной лодки. Они никак не противо-
речат друг другу. Тяга к вере, потребность в ней заложена в чело-
веке с рождения. И ученые доказали, что в головном мозге есть 
часть, которая отвечает за веру. И если ее вовремя не заполнить, 
то ее заполнят тяга к алкоголю, наркотикам, азартным играм. Сви-
детелями чего мы и являемся. То есть от того, какие убеждения 
мы вложим в человека, зависит его дальнейшая судьба. Пойдет ли 
он по пути добра или зла. К сожалению, из-за отсутствия духов-
ности среди подрастающего поколения стали распространяться 
суициды. Частыми стали стрессы, и как следствие различные за-



206

болевания: болезни нервов, сердца, диабет среди детей. К 2030 г. 
медики дают прогнозы, что самой распространенной болезнью 
будет депрессия. Все это исходит от того, что в человеке нет креп-
кой духовной основы и вера слаба. Ибо крепкая вера позволяет 
человеку воспринимать и переносить все жизненные трудности 
более спокойно. Верующий человек знает, что все хорошее и пло-
хое – от Бога.

И наша общая задача – воспитывать подрастающее поколение 
с верой, чтобы оно выросло духовно сильным. Ведь это граждане, 
которые в будущем будут жить и созидать, и в чьих руках на по-
печении мы останемся в старости. Также необходимо учить де-
тей, чтобы они познавали не только свою религию, но и религию 
тех, кто живет рядом. Ибо мы живем в многоконфессиональной и 
многонациональной стране. Слава Всевышнему, у нас никогда не 
было войн и конфликтов на религиозной почве. И тот опыт веков, 
доставшийся нам от предков, мы должны передать своим потом-
кам. Научить жить в мире, согласии, добрососедстве и почтении, 
в дружбе и любви. Только вместе, идя рядом и стараясь каждый на 
своей стезе, мы сможем достичь больших результатов и воспитать 
высоконравственных, верующих людей, искренне любящих свою 
Родину и приносящих ей пользу» [8]. 

Выступая в 2016 г. на этой же конференции, он отмечал: «Рели-
гиозное образование в настоящее время – это вопрос националь-
ной безопасности нашего государства. От того кто, как и чему бу-
дут учить будущих имамов зависит спокойствие и стабильность 
в стране. И история показывает, что наша страна всегда была 
уникальной. В том числе и в плане мусульманского образования. 
Мы не можем применять полностью зарубежную систему ислам-
ского образования у себя. Поскольку необходимо учитывать наши 
российские традиции, культуру и менталитет. Одним словом, со-
храняя неизменные религиозные догмы, надо стремиться адапти-
ровать мусульманские социальные институты к изменившимся 
условиям современного общества с целью преодоления внутри-
конфессиональной замкнутости, успешного встраивания в новые 
социально-экономические отношения и обеспечения комплексно-
го развития уммы на благо стабильности и процветания нашей 
Отчизны» [8, c. 157–158].

Таким образом, развивая отечественные традиции мусульман-
ской педагогики, начальное образование при мечетях может ре-
шить одну из основных своих образовательных задач: привести 
детей к адекватному освоению мусульманской культуры (основ 
Корана и арабского языка) на нравственном примере выдающихся 



207

мусульманских деятелей Оренбургского края; сформировать 
культуру межнационального общения, единства мусульманской 
общины на высоких нормах мусульманской цивилизации в XXI в. 

Список источников и литературы

1. Амелин В.В., Денисов Д.Н., Моргунов К.А. Ислам в кон-
фессиональном пространстве Оренбургского края. – Оренбург: 
ООО ИПК «Университет», 2014. – 304 с. 

2. Мусульмане Оренбуржья. – № 5 (18). – (04.05.17). 
3. Мусульмане Оренбуржья. – № 7 (20). – (12.07.2017).
4. Мусульмане Оренбуржья. – № 15 (15). – (02.02.2017).
5. 10 дней отдыха для юных мусульманок // Оренбургский ми- 

нарет. – 2014. – № 8. (28 августа).
6. Мусульмане Оренбуржья. – № 9 (22). – (12.09.2017).
7. Мусульмане Оренбуржья. – № 11 (11). – (03.10. 2016).
8. Шарипов А.А. 25-летний опыт деятельности современного 

медресе «Хусаиния» и перспективы развития // Идеалы и ценно-
сти ислама в образовательном пространстве XXI века. Материалы 
Международной научно-практической конференции, посвящен-
ной 110-летию медресе «Галия» (г. Уфа, 9–10 ноября 2016 г.) – 
Уфа: Мир печати, 2016. – C. 154– 159.

 



208

Надыршин Т.М.
T.M. Nadyrshin 

ИСЛАМ И ШКОЛА В РОССИИ: ГРАНИЦЫ СВЕТСКОГО 
И РЕЛИГИОЗНОГО

ISLAM AND SCHOOL IN RUSSIA: THE BORDERS 
BETWEEN SECULAR AND RELIGIOUS SPHERES

Аннотация: Рассматривая образование как инструмент трансмиссии 
культуры, в статье проанализировано отношение мусульманского духо-
венства к курсу «Основы религиозных культур и светской этики», а также 
дано объяснение низкой доле модуля «Основы исламской культуры» в ряде 
регионов России. Тем не менее, в некоторых учебных заведениях России  
данный модуль преподается и мы выделяем причины, которые могут пов- 
лиять на доминирование «Основ исламской культуры» в отдельной школе. 
Трансмиссия исламской культуры в зависимости от модуля и ряда 
других факторов на уроке ОРКСЭ бывает двух видов: культуроло- 
гическая и миссионерская. Однако их применение сложно отследить, ввиду 
этого границы светского и религиозного выглядят очень размытыми.

Ключевые слова: трансмиссия культуры, ОРКСЭ, школа, ислам, обра-
зование, мусульманское духовенство.

Abstract: Considering education as an instrument for the transmission of cul-
ture, the article analyzes the attitude of the Muslim clergy to the course “Basics 
of religious cultures and secular ethics, as well as explains the low percentage 
of the module “Foundations of Islamic Culture” in a number of regions of Rus-
sia. Nevertheless, in a number of educational institutions in Russia this module 
is taught and article highlights the reasons that can influence the dominance of 
the “Fundamentals of Islamic Culture” in a separate school. The transmission of 
Islamic culture, depending on the module and a number of other factors in the 
lesson, is of two kinds: culturological and missionary. However, their use is dif-
ficult to track because of this border of the secular and religious look very blurry.

Keywords: transmission of culture, “Basics of religious cultures and secular 
ethics”, school, Islam, education, Muslim clergy.

Процесс возрождения религиозной жизни в России неизбежно 
отражается в образовательном пространстве. Идеи о включении 
религии в систему образования начали обсуждаться еще в СССР, 
в конце 1980-х гг. Несмотря на скептицизм отдельных ученых  
в отношении идеи процесса секуляризации, религия в жизни об-
щества играет заметную роль. Последние три десятилетия она 
увеличивает своё присутствие в сфере образования. Эта инте- 
грация связана в первую очередь с введением предмета «Ос-
новы религиозных культур и светской этики» (далее ОРК-
СЭ). В данной работе рассмотрен механизм вхождения 



209

курса ОРКСЭ в систему современного образования, от- 
ношение мусульманского духовенства к новому курсу и особен-
ности мусульманской культурной трансмиссии в условиях введе-
ния нового предмета.

Религия имеет несколько уровней взаимодействия с образова-
тельным пространством. В большинстве стран мира религия при 
огромном разнообразии подходов изучается в школе. Как отмеча-
ет Ф.Н. Козырев, «Школьное религиозное образование отличается 
тем, что на первый план в нем выходит общеобразовательная за-
дача, задача общего развития личности: овладения обучающими-
ся основами важнейших наук о природе и обществе, расширения 
их интеллектуального кругозора, развития мировоззрения и нрав-
ственно-эстетической культуры. В школе религиозно-образова-
тельный блок неминуемо вступает в то или иное взаимодействие 
с нерелигиозными учебными предметами и, что более важно, с 
той системой идей и принципов (идеологией), которой руковод-
ствуется школа и которая далеко не всегда оказывается совмести-
мой с вероисповедной системой ценностей» [5, с. 20]. Изучение 
взаимодействия двух этих сфер культуры отражено в широком 
спектре научных работ [12; 13]. 

Важное внимание уделялось проблеме религии в педагогике. 
Это связано с тем, что на протяжении многих веков религия и ре-
лигиозное мировоззрение обладали монополией на воспитание 
детей. О непростых отношениях между религией и педагогикиой  
размышляли такие ученые, как К.Д. Ушинский, В.В. Зеньковский. 
О возможности совмещения религии и педагогики говорили  
Г. Флоровский, И. Ильин [5, с. 2]. 

Исходя из существования религии в стенах школы, учеными и 
педагогами разрабатываются методы преподавания нового курса, 
а также оценивается их влияние на духовно-нравственное разви-
тие учащихся. Вышеуказанные вопросы касаются в первую оче-
редь педагогических аспектов введения курса. 

Существует несколько ключевых вопросов, отраженных в исла-
моведении. Одна из главных проблем – это сосуществование веру-
ющего в Бога ученика с учебным материалом, противоречащим 
или не вполне согласующимся с религиозными взглядами. Дос-
таточно подробно рассмотрены отдельные аспекты этой проб-
лемы в работе И.В. Елистратовой [8]. 

В условиях секуляризованного российского общества реализа-
ция социальных норм религии может вступать в конфликт с соци-
альными нормами доминирующего дискурса, когда основное вза-
имодействие происходит с людьми их же национальности, но ко-



210

торые являются представителями религии лишь по этническому 
принципу. Данная проблема касается норм одежды и взаимоотно-
шения с противоположным полом [2, с. 8].

В статье также рассматривается взаимодействие второй по ве-
личине религии в России – ислама – со школой в условиях введе-
ния курса ОРКСЭ.

Цель учебного курса ОРКСЭ – формирование у младшего 
подростка мотиваций к осознанному нравственному поведению, 
основанному на знании и уважении культурных и религиозных  
традиций многонационального народа России, а также к диалогу 
с представителями других культур и мировоззрений [9].	

Каждый вариант программы ОРКСЭ называется модулем. Это 
отдельный цикл со своей структурой, целями и задачами. На ос-
новании поручения главы государства было определено шесть мо-
дулей. Это модули традиционных конфессий России. Среди них 
«Основы православной культуры», «Основы исламской культуры» 
Основы иудейской культуры», «Основы буддийской культуры». 
Для тех учащихся, которые хотят «изучать всё многообразие рос-
сийской религиозной жизни», предусмотрен модуль «Основы 
мировых религиозных культур». Тем, кто не имеет определённых 
религиозных убеждений, у кого они не сформировались, предо-
ставлено право изучать «Основы светской этики».

Предмет «Основы православной культуры» преподавался в 
России еще в 1990-е гг. Основным проводником и инициато-
ром курса была Русская православная церковь. В связи с тем, 
что в России существует несколько крупных мусульманских 
организаций, отношение к курсу у них было различным. Пред-
мет ОРКСЭ был введен в качестве эксперимента с 2010 г. в 19 
регионах России. В их число вошли субъекты всех федеральных 
округов, среди них регионы с преобладанием русского населения, 
а также национальные республики. Из регионов, в которых ком-
пактно проживают мусульмане, была выбрана Чеченская Рес- 
публика. Таким образом, вхождение предмета в образовательное 
пространство продолжается на протяжении более 20 лет.

Итоги эксперимента были положительными. С 2012 г. курс 
преподается на всей территории Российской Федерации. Боль-
шинство родителей в стране выбирают модуль «Основы светской 
этики». Причины выбора данного модуля рассмотрены в отече-
ственной литературе [5]. 

Многие родители опасаются навязывания детям религии в 
школе, поскольку сами с осторожностью, сдержанно относят-
ся к ней. Светская этика кажется им более понятной. Кроме это-
го, родители не заинтересованы в том, чтобы класс разбивался 



211

на группы, так как это нарушит сложившиеся отношения среди  
детей. Модуль «Основы светской этики» воспринимается как не-
кий компромисс, который устраивает всех. Безусловно, присут-
ствует влияние учителей на выбор родителей [5, с. 126–127].

Причины выбора модуля «Основы светской этики» учителями 
также вполне обоснованы:

− нейтральность модуля, которая облегчает задачу педагога;
− простота модуля с методической точки зрения;
− простота усвоения детьми модуля «Основы светской этики»;
− учителю проще выбрать один модуль, чем преподавать все;
− наличие учебников [3, с. 127–128].
Учитывая вышеупомянутые факторы, неудивительно, что мо-

дуль «Основы светской этики» получил наибольшую популяр-
ность в стране.

Выбор модуля «Основы исламской культуры» в долевом соот-
ношении занимает низкое место. В 2015/2016 учебном году выбор 
модуля в России составил 3,7 % (см. Таб. 1).

Таблица 1. Регионы с выбором модуля 
«Основы исламской культуры» свыше 1 %

Регионы с наиболее высокой долей изучающих модуль 
«Основы исламской культуры»

Субъект РФ

Количество 
школьников, 
изучающих 
«Основы 
исламской 
культуры»

Выбор модуля 
«Основы 
исламской 
культуры» 
в %

Республика Ингушетия 6 119 99,51 %
Чеченская Республика 25 449 97,53 %
Республика Дагестан 13 618 39,02 %
Карачаево-Черкесская Республика 821 17,25 %
Астраханская область 478 4,41 %
Республика Крым 736 3,86 %
Ямало-Hенецкий автономный округ 263 3,78 %
Ханты-Мансийский автономный округ – Югра 731 3,71 %
Ульяновская область 272 2,60 %
Ставропольский край 667 2,57 %
Республика Башкортостан 1 084 2,54 %
Саратовская область 370 1,68 %
Пензенская область 188 1,68 %



212

Продолжение Таблицы 1. Регионы с выбором модуля 
«Основы исламской культуры» свыше 1 %

Республика Марий Эл 97 1,42 %
Чувашская Республика 172 1,37 %
Республика Мордовия 81 1,21 %
Оренбургская область 215 1,03 %

В России в семи регионах доля этнических мусульман состав-
ляет более половины населения. К ним относятся Ингушетия (ок. 
98 %), Чечня (ок. 96 %), Дагестан (ок. 94 %), Кабардино-Балкария 
(ок. 70 %), Карачаево-Черкесия  (ок. 63 %), Башкортостан (ок. 54,5 %) 
и Татарстан (ок. 54 %) [7].

Однако в Республике Кабардино-Балкария только у 28 школь-
ников родители выбрали модуль «Основы исламской культуры», 
а в Республике Татарстан вообще на уровне властей региона было 
принято решение не изучать «Основы исламской культуры».

Низкие показатели модуля «Основы исламской культуры» 
также связаны с неоднозначной позицией мусульманского духо-
венства. Мусульманские религиозные организации изначально 
не были заинтересованы в введении курса ОРКСЭ, однако когда 
стало ясно, что данная инициатива неизбежна, присоединились  
к ней с разной степенью вовлеченности.

Совет муфтиев России во главе с Равилем Гайнутдином предла-
гал ввести в школах единый для всех учащихся курс по изучению 
основ сразу всех мировых религиозных культур, не делая выбора 
между православием, исламом или каким-то другим одним веро-
исповеданием. «Последние социологические исследования пока-
зали, что наше общество не готово к введению уроков по основам 
конфессиональных культур, тем более, по основам той или иной 
веры. Мы считаем, для нашего многонационального государства 
оптимален единый курс, знакомящий учеников с многообразием 
религий, которые исповедуют народы Российской Федерации», – 
отметил в интервью РИА Новости муфтий Равиль Гайнутдин [4].

На этапе эксперимента имам Московской мемориальной мече-
ти на Поклонной горе, мусульманский ученый-богослов Шамиль 
Аляутдинов высказал следующую позицию: «Учитывая то, на-
сколько быстро происходит движение науки, нужно поддержи-
вать светское образование. Насильственное навязывание религии 
в школах, с учетом современного научного развития, никак не бу-
дет действовать благоприятно на наше молодое поколение» [15].

Верховный муфтий России Талгат Таджуддин отмечал в своем 



213

интервью, что «сейчас в школах преподаются основы культуры и 
истории традиционных конфессий, и назревает вопрос о препо-
давании нравственности» [14]. 

Центральное духовное управление мусульман России также 
принимало участие в семинарах, посвященных вопросам пре-
подавания предмета ОРКСЭ, и выступило инициатором созда-
ния «горячей линии» по вопросам преподавания, чтобы в случае 
каких-то нарушений, перегибов на местах граждане могли сооб-
щить адресно [11].

Дамир Мухетдинов (Совет муфтиев РФ) отмечал: «Но ситуа-
цию осени 2016 года, когда стало известно, что учебная програм-
ма готовится лишь для одной конфессии, а параллельно с этим  
в ряде регионов проводятся сомнительные эксперименты по од-
нобокому претворению в жизнь предметной области ОДНКНР 
(Основы духовно-нравственной культуры народов России – прим. 
Т.Н.), очень многие жители России, не только мусульмане, вос-
приняли крайне негативно. Восприняли именно как посягатель-
ство на светский характер образования, причем посягательство 
скрытное, кулуарное. Кулуарность, закрытый характер методиче-
ской проработки курса ОРКСЭ мы с сожалением отметили для 
себя и после ознакомления с методическим пособием «Основы 
исламской культуры. Книга для учителя», изданным Московским 
институтом открытого образования. При его разработке не прово-
дилось никаких консультаций с мусульманскими религиозными 
организациями, а в результате пособие обладает рядом серьезных 
изъянов» [6].

Отношение представителей мусульманских организаций к пре- 
подаванию ОРКСЭ выглядит противоречивым. Представители 
духовных управлений выражают определенный скепсис относи-
тельно предмета. Неоднозначное отношение мусульманского ду-
ховенства подтверждается нашими полевыми материалами, полу-
ченными в Республике Башкортостан. Здесь есть представители 
духовенства, которые поддерживают введение курса, готовы к со-
трудничеству и взаимодействию со школой. Однако существуют 
населенные пункты, где духовенство не готово к интеграции ис-
лама и школы в формах, которые предлагает курс ОРКСЭ. В этом 
кроется главное отличие позиции мусульманских религиозных ор- 
ганизаций России от Московского Патриархата. Духовенство Рус-
ской православной церкви едино в своей позиции по продвиже-
нию курса и в особенности модуля «Основы православной культуры».

Мотивация родителей не выбирать религиозные модули связа-
на с тем, что религия в жизни большей части семей не занимает 



214

важного места. Процессы секуляризации затронули жизнь основ-
ной части населения страны. Тем не менее, иногда в некоторых 
школах родители выбирают конфессиональные модули, в частно-
сти «Основы исламской культуры». У этого существует несколько 
причин, на наш взгляд:

1. Конфессиональные модули часто выбирают в школах тех 
населенных пунктов, где компактно проживают представите-
ли одной национальности. Согласно нашим полевым исследо-
ваниям, а также данным Министерства образования Республики 
Башкортостан, выбор модуля «Основы исламской культуры» ха-
рактерен для восточной и юго-восточной части региона в муници-
пальных образованиях, где компактно проживают башкиры.

2. Конфессиональные модули выбирают в школах тех насе-
ленных пунктов, где местный представитель духовенства ак-
тивно участвует в общественной жизни учебного заведения. В 
данном случае взаимодействие духовенства со школой происходит 
на регулярной основе и не обязательно связано с курсом ОРКСЭ. 

3. Выбор конфессиональных модулей может произойти 
по инициативе образовательного учреждения. В данном слу-
чае учитель или руководство школы в силу своего этноконфес-
сионального мировоззрения заинтересован в изучении конфес-
сионального модуля. По итогам наших полевых исследований в 
Республике Башкортостан чаще всего обнаруживалась обратная 
тенденция. Администрация школы заинтересована в изучении  
неконфессиональных модулей курса.

Трансмиссия исламской культуры в условиях ОРКСЭ.
Процесс трансмиссии культуры – это процесс передачи навы-

ков, знаний, устремлений, ценностей и дискретных элементов по-
ведения [16]. Трансмиссия культуры происходит на ОРКСЭ через 
двух основных субъектов образования. Транслятором выступает 
учитель или близкий родственник ученика. 

При рассмотрении процесса трансмиссии культуры необходи-
мо выделить два основных направления, которые различаются 
между собой:

1. Трансмиссия исламской культуры с применением куль-
турологического подхода. Такой формат изучения ислама харак-
терен преимущественно для неконфессиональных модулей кур-
са ОРКСЭ. Ислам в рамках указанного подхода воспринимается 
как часть культуры мусульманских народов России. Школьникам 
разъясняется понятие «традиционная религия». Информация об 
исламе преподносится с позиций академического религиоведе-
ния. Для данного подхода характерно сравнение ислама с дру-



215

гими религиозными учениями. Обрядность рассматривается 
поверхностно. Наибольший акцент делается на таких явлениях 
культуры, как архитектура, этикет, одежда, праздники. Индоктри-
национный эффект не является целью учителя. 

2. Трансмиссия исламской культуры с применением мисси-
онерского подхода. Несмотря на декларативность культурологи-
ческой формы урока, на ОРКСЭ учителями может применяться и 
культурологический миссионерский подход. Чаще всего примене-
ние данного подхода может происходить трансляторами культуры 
неосознанно. Согласно типологизации религиозного образова-
ния, которую разработал Ф.Н. Козырев, при применении первого 
подхода религия рассматривается на уроке как «дар», а в усло- 
виях миссионерского подхода религия воспринимается как «за-
кон» [1]. В данных условиях можно обнаружить индоктринаци-
онный эффект, и соответственно цели и задачи урока преследуют 
проявление определенного религиозного поведения учащихся.

На форму трансмиссии культуры влияют различные факторы: 
этнический, религиозный, урбанистический и образовательная 
среда. Огромное значение имеет модуль преподавания. Реализа-
ция формы трансмиссии культуры – это отражение компромисса 
всех заинтересованных акторов: учителей, родителей, учащихся, 
духовенства, чиновников системы образования. Учитывая вариа-
тивность форм преподавания, границы светского и религиозного 
в школе ввиду введения ОРКСЭ на настоящий момент выглядят 
очень размытыми.

Список источников и литературы

1. Андросенко С. Религия как дар // Свято-Филаретовский пра-
вославно-христианский институт. – URL: https://sfi.ru/sfi-today/
news/religiya-kak-dar.html (дата обращения: 16.10.2017).

2. Балтанова Г.Р. Хиджаб в школе: надо ли будить спящего 
льва? // Высшее образование сегодня. – 2017. – № 5. – С. 56–62. 

3. Воронина А.С., Забияко А.П., Заводская Е.А., Пелевина О.В. 
«Основы религиозных культур и светской этики» в Амурской об-
ласти в контексте общерелигиозной ситуации в России и регионе 
// Религиоведение. – 2013. – № 2. – С. 122–149.

4. Глава СМР предлагает ввести в школах единый курс 
основ религии // РИА Новости. – URL: http://ria.ru/society/ 
20130320/928116666.html#ixzz3mLUr44v1 (дата обращения: 16.10.2017).

5. Гуманитарное религиозное образование / сост. Козырев Ф.Н. – 
Санкт-Петербург: Русская христианская гуманитарная академия, 
2010. – 389 c. 



216

6. Д. Мухетдинов: в духовно-нравственном воспитании уча-
щихся фактор соревновательности между религиями нежелателен 
// Мусульмане России. Официальный сайт духовного управления 
мусульман Российской Федерации. – URL: http://www.dumrf.ru/
upravlenie/speeches/11816 (дата обращения: 16.10.2017).

7. Двадцатка самых исламизированных регионов России // 
Islamtoday. All about Muslim World. – URL: http://islam-today.ru/
islam_v_rossii/dvadczatka_samyx_islamizirovannyx_regionov_ros-
sii/ (дата обращения: 16.10.2017).

8. Елистратова И.В. Учителю об эволюционизме и креациониз-
ме в школьном курсе биологии // Наука и перспективы. – 2016. – 
№ 2. – С. 3–21.

9. Издательство «Просвещение». Об учебном курсе. Комплекс-
ный курс «Основы религиозных культур и светской этики». – 
URL: http://old.prosv.ru/umk/ork/info.aspx?ob_no=20402 (дата об-
ращения: 14.01.2016).

10. Колесниченко М.Б. Социологический взгляд на ношение 
хиджаба // Исторические, философские, политические и юриди-
ческие науки, культурология и искусствоведение. Вопросы тео-
рии и практики. – 2014. – № 10-3 (48). – С. 101–106. 

11. Куликова С. Новый школьный курс в Башкирии поссорил 
Митрополию и Минобразования РБ // Независимая уральская га-
зета. – URL: http://proural.info/news/4610/ (дата обращения: 16.10.2017).

12. Метлик И.В. Религия и образование в светской школе. – М.: 
Планета-2000, 2004. – 384 с.

13. Метлик И.В. Взаимодействие государства, семьи и церкви  
в духовно-нравственном воспитании учащихся российской  
школы. // 1612 год. – URL: http://www.1612god.ru/mpublic/775.
html (дата обращения: 16.10.2017).

14. Муфтий Таджуддин предложил преподавать в школах 
нравственность // Интерфакс. – URL: http://www.interfax.ru/
russia/547829 (дата обращения: 16.10.2017).

15. Хусаинов И. Религия и школа: за и против // Общероссий-
ское информационное агентство мусульман «Инфо-ислам». – 
URL: http://www.info-islam.ru/publ/stati/statji/religija_v_shkole_
za_i_protiv/5-1-0-11224 (дата обращения: 16.10.2017).

16. Spindler G.D. Anthropology and Education: An Overview 
(1955) // Fifty years of anthropology and education, 1950–2000 /  
G.D. Spindler. – Mahwah, N.J: L. Erlbaum Associates, 2000. – P. 53–73.

17. Zine J. Muslim Youth in Canadian Schools: Education and the 
Politics of Religious Identity // Anthropology & Education Quarterly. – 
2001. – 32. № 4. – C. 413–414.



217

Нуруллина Р.В.
R.V. Nurullina 

СОЦИАЛЬНЫЙ АВТОРИТЕТ В ИСЛАМЕ В УСЛОВИЯХ 
СОВРЕМЕННОГО РОССИЙСКОГО ОБЩЕСТВА

SOCIAL PRESTIGEIN ISLAM UNDER CONDITIONS 
OF THE MODERN RUSSIAN SOCIETY

Аннотация: В статье рассматриваются следующие вопросы: привело 
ли религиозное возрождение в России к созданию условий для формиро-
вания нового поколения исламских ученых, способных выдавать авторитет-
ные мнения (улама); каковы критерии, по которым должен выделяться ду-
ховный лидер, обладающий социальным авторитетом; какие современные 
исламские деятели могут претендовать на роль религиозного авторитета? 
Исследование основано на материалах опросов целевых групп мусульман 
в Татарстане.

Ключевые слова: ислам в России, религиозный авторитет, критерии 
духовного лидера, советы улемов. 

Abstract: The paper deals with the following subjects: on whether the recent 
Islamic revival produced a new generation of Islamic scholars capable of issu-
ing authoritative opinions. If so, which Islamic leaders can resume the position 
of religious authority and what criteria should be applied to their selection? This 
presentation uses sociological survey data based on Tatarstan. 

Keywords: Islam in Russia, religious authority, criteria of a spiritual leader, 
councils of ulema.

Одним из религиозных институтов, традиционно обеспечива-
ющих социальный авторитет в исламе, считается институт уле-
мов – авторитетных священнослужителей, обладающих знанием 
священных текстов и способных правильно их комментировать. 
Улама, улемы, алимы (мн. ч. от «алим» – «знающий», «ученый») – 
собирательное название знатоков богословия, историко-религи-
озного предания и этико-правовых норм ислама, как теоретиков, 
так и практических деятелей в области традиционных форм обра-
зования, судопроизводства на основе шариата и исполнения обрядов  
[5, с. 239–240]. Их значимость в жизнедеятельности мусульман- 
ских сообществ различного уровня настолько велика, что данный  
феномен рассматривается многими авторами как цивилизацион-
ная особенность и один из важнейших вкладов ислама в миро-
вую культуру. С самого начала «…именно герменевтика – уме-
ние представлять божественное знание и применять его в жиз- 
ни становится приоритетным в [мусульманском] обществе»  
[8, с. 69].



218

В контексте современных социально-политических и культур-
ных преобразований, которые переживают все без исключения 
мусульманские народы, в том числе в России и Евразии в целом, 
данное обстоятельство признается исключительно важным: «вне-
дрение новых идей в мусульманское сознание зависит от воз-
можностей исламских идеологов привести эти новации в соот-
ветствии с мусульманскими традициями, идеалами. Без серьез- 
ной исламской интерпретации никакие новые идеи или мо- 
дели не могут быть восприняты мусульманским сознанием»  
[7, с. 59].

Вместе с тем отмечается, что социальный авторитет религи-
озных ученых в исламском мире серьезно пострадал в эпоху ко-
лониализма, когда их деятельность была ограничена: «Корень 
проблем, с которыми лицом к лицу столкнулись мусульмане, в по-
тере авторитета священнослужителями и религиозными учеными 
и в отсутствии религиозного согласия в исламском мире в очень 
важный период истории» [1]. В еще большей степени это спра-
ведливо для России ввиду ее атеистического прошлого. В период 
активной борьбы советского государства с религией в конце 1920-х – 
1930-е гг. сотни и тысячи имамов и улемов были раскулачены, 
сосланы, посажены в лагеря или расстреляны. «Мусульманское 
духовенство утратило наиболее активную и образованную часть 
религиозных деятелей» [6, с. 178].

Между тем, существует целый ряд теоретических и практиче-
ских проблем, от решения которых зависит полноценное существо- 
вание российской уммы в современных условиях, а также эффек-
тивное взаимодействие мусульманского права с законами свет-
ского государства. «Может модернизироваться, по-моему, ислам- 
ское образование, шариат, как сам шариат, так и понимание ша-
риата – фикх. Их необходимо приспосабливать к определенному  
времени. Сегодня, в наших условиях, мне кажется, из чисто праг-
матических соображений нужно некоторые шариатские нор-
мы делать более влиятельными, более целенаправленными, более  
соответствующими современному развитию общества» (исла- 
мовед, кандидат наук, татарин, 32 года, практикующий мусуль- 
манин).

Для урегулирования сложных богословских вопросов необхо-
димы усилия компетентных лиц, а законность их решений долж-
ны обеспечивать специальные акты (фетвы), обоснованные авто-
ритетом издающих их улемов. К примеру, наиболее сложной, кон-
цептуальной и трудноразрешимой исследователи считают проб- 
лему легитимности существования мусульманской общины за 



219

пределами мира ислама (Дар аль Ислам), в немусульманской 
стране. «Решение этой проблемы требует концептуальных нова-
ций в исламе, что невозможно без применения иджтихада. Одна-
ко вопрос о правомерности его применения в современных усло-
виях считается одним из спорных в исламском мире. К тому же  
в России этому препятствует то, что преобладающим направ- 
лением ислама здесь является суннизм, для которого характерно 
в целом отрицательное отношение к возрождению практики идж- 
тихада, а также то, что среди российских мусульман отсутству-
ют ученые-правоведы, имеющие необходимую для осуществле-
ния такой практики богословскую квалификацию муджтахидов  
и признание в исламском мире» [3, с. 85].

Другая важная проблема современного общества, впрочем, 
тесно связанная с первой, – это проблема религиозного экстре- 
мизма. Ее решение также возможно только при участии авто- 
ритетных богословов. «Экстремизм – это не только проблема 
государства, но и проблема мусульманской уммы и ее духовных 
лидеров. Не находятся люди, которые смогли бы все ценностные 
установки ислама донести до людей правильно. Наверное, у этих 
экстремистов, которые через ислам добиваются своих целей, 
больше людей, умеющих манипулировать сознанием людей, ис-
пользовать их неграмотность» (исследователь ислама, женщина, 
татарка, 27 лет, высшее образование). «Образованный, грамот-
ный мусульманин никогда не будет выходить на улицу мирных 
людей убивать, никогда. Поэтому этот вопрос решить можно 
только образованием, грамотностью и мудростью. А этого не 
будет, пока не будет учебных заведений специальных, грамотных 
ученых, которые будут авторитетны» (имам, татарин, 50 лет, 
высшее образование – религиозное и светское). «И вообще, мы 
сколько думали, скажем так: радикальный ислам можно уничто-
жить, т.е достаточно пригласить сюда авторитетных ученых, 
допустим, с того же египетского Аль-Азхара. И они по частям 
разберут вот это все радикальное, основываясь на всех доказа-
тельствах… конечно, это должно помочь, многих бы спасли тем 
самым… нужно преподнести для них авторитетов. Потому что 
они следуют за своими авторитетами» (муэдзин, татарин, 28 лет, 
среднее образование).

Точка зрения о том, что интеллектуальный потенциал россий-
ской уммы еще недостаточно высок для решения сколь-нибудь 
сложных теоретических и практических проблем, весьма распро-
странена. «Я больше всего читаю зарубежные, из арабских стран 
ученых книги, потому что у них знания очень большие» (мужчина, 



220

студент светского вуза, 23 года, практикующий мусульманин). 
«Нет специалистов, которые могут объяснить суть ислама. 
Что такое ислам невозможно понять за 2-3-5 лет. Раньше учи-
лись у шейхов по 30–40 лет. Учиться нужно всю жизнь, чтобы 
потом суметь что-то объяснить людям. На сегодняшний день 
знания, которые получают в медресе, они поверхностные» (имам, 
татарин, 30 лет, высшее образование – религиозное).

Вместе с тем, существует и противоположная точка зрения, сог- 
ласно которой в настоящее время у нас «уже имеется ряд улемов, 
чей практический опыт и теоретические знания могли бы быть 
использованы для вынесения правовых актов-фетв» [2]. Но кто 
именно может претендовать на эту роль, и какие объективные 
критерии позволяют выделить подлинных духовных лидеров? 
Центром исламоведческих исследований АН РТ при сотрудниче-
стве с Российским исламским институтом в 2012–2016 гг. прово-
дился анкетный опрос среди служителей мечетей регионов По-
волжья из числа обучавшихся на двухнедельных курсах в Центре 
повышения квалификации работников религиозных организаций 
и преподавателей учебных заведений при Российском исламском 
институте (n=750). В числе прочих, респонденты отвечали на сле-
дующие открытые вопросы: 

Каковы критерии, по которым должен выделяться духовный 
лидер, обладающий социальным авторитетом (улама)?

Существуют ли в настоящее время в Татарстане (России)  
условия для формирования у мусульман таких лидеров? 

Укажите, пожалуйста, пять наиболее авторитетных  
с Вашей точки зрения мусульманских деятелей современ- 
ности. 

На вопрос о критериях, по которым должен выделяться духов-
ный лидер, обладающий социальным авторитетом, затруднились 
ответить более половины опрошенных нами имамов (50,2 %), 
что само по себе свидетельствует о сложности и неоднозначно-
сти исследуемой проблемы. Респонденты, ответившие на вопрос, 
среди качеств, необходимых для мусульманского духовного ли-
дера, в первую очередь выделяют: наличие религиозного обра-
зования (16,1 %), глубоких религиозных знаний (9,3 %), а также 
веры (иман), благочестия, проповедческого дара и организатор-
ских способностей (вместе – 9,8 %). Улем, по их мнению, должен 
быть примером истинного мусульманина, деятельного, способно-
го претворить свои знания в жизнь. Помимо, так сказать, «про-
фессиональных» характеристик, не меньшее значение придается 
личностным качествам потенциальных лидеров (30,2 %). Пред-



221

ставлен широкий спектр положительных свойств личности, вклю-
чающий более 30 наименований, по частоте упоминания список 
возглавляют нравственность, терпение, честность, порядочность, 
доброжелательность, общительность, духовность, мудрость. Во-
прос о существовании в настоящее время в Татарстане (России) 
условий для формирования у мусульман духовных лидеров вы-
звал затруднения у 35,6 %; считают, что такие условия сущест-
вуют в полной мере – 47,3 %; полагают, что условия существуют 
частично – 15,1 %; категорически не согласны с этим – 2 %. 

В качестве наиболее авторитетных мусульманских деятелей 
настоящего времени в анкетах чаще всего фигурируют местные 
и региональные лидеры (представляющие Татарстан либо другие 
регионы Поволжья), гораздо реже – религиозные деятели обще-
российского уровня, и практически совсем нет в списке зарубеж-
ных имен. Из последних упоминаются, например, влиятельный 
египетский богослов Юсуф Кардави, имам мусульманской общи-
ны Финляндии Абдрахман Кайа. Это можно рассматривать как 
свидетельство низкого уровня вовлеченности рядовых россий-
ских имамов в интеллектуальную жизнь мировой мусульманской 
уммы, что отличает их от предшественников дореволюционной 
эпохи. В большей степени они интересуются проблемами россий-
ских мусульман и в своей деятельности ориентируются, прежде 
всего, на российские религиозные авторитеты. Среди таковых 
российский исламский общественный деятель Гейдар Джемаль, 
председатель Центрального духовного управления мусульман, 
верховный муфтий России Талгат Таджуддин, председатель Со-
вета муфтиев России Равиль Гайнутдин, глава Совета улемов Рос-
сийской ассоциации исламского согласия, муфтий Ямало-Ненец-
кого автономного округа Фарит Салман, Сопредседатель Совета 
муфтиев России, муфтий Саратовской области Мукаддас Бибар-
сов, Муфтий Духовного управления мусульман г. Москвы и пред-
седатель ДУМ Чувашской Республики Альбир Крганов, главный 
имам Московской соборной мечети Ильдар Аляутдинов, имам-
хатыб московской Мемориальной мечети Шамиль Аляутдинов, 
председатель Регионального Духовного управления мусульман 
Самарской области Вагиз Яруллин и др. Многие из них также ак-
тивно трудятся в качестве богословов и проповедников, являют-
ся авторами книг по исламскому богословию и исламоведению, 
блогерами и действительно считаются многими весьма влия-
тельными российскими религиозными деятелями. Единственная  
женщина в этом списке – Валерия Порохова – известный автор 
смыслового перевода Корана на русский язык. 



222

Поскольку подавляющее большинство обучавшихся на курсах 
имамов (более 90 %) живут и работают в Татарстане, именно та-
тарстанские лидеры наиболее широко представлены в материа-
лах исследования. Всего в списке около трех десятков имен, среди 
которых имена муфтиев Республики Татарстан (Гусман Исхаков, 
Ильдус Файзов, Камиль Самигуллин), их заместителей, бывших 
и нынешних (Абдулла Адыгамов, Рустам Батров, Рустам Хай-
руллин, Рафик Мухаметшин). Неоднократно упоминаются также 
некоторые бывшие и действующие казыи во главе с главным ка-
зыем Татарстана Джалилем Фазлыевым, имамы-мухтасибы, ру-
ководители и преподаватели мусульманских учебных заведений, 
редакторы мусульманских газет и журналов, наиболее популяр-
ные имам-хатыбы, пользующиеся уважением среди своих коллег  
(см. Таб. 1). Часть из них стояла у истоков исламского возрожде-
ния в республике, как, например, Гильмулла Халиуллин, которого 
считают одним их самых авторитетных и самых деятельных има-
мов Татарстана, открывшего казанскую мечеть «Мадина», Джа-
лиль Фазлыев – организатор одного из первых районных мухтаси-
батов в Татарстане, или Гусман Исхаков – первый ректор Россий-
ского исламского университета и др. В списке есть и достаточно 
молодые люди, и в том числе – самый молодой муфтий в истории 
Татарстана Камиль Самигуллин. Потенциальные алимы часто сов-
мещают активную общественную деятельность с преподаванием 
в религиозных и светских вузах, при этом занимаются наукой, в 
том числе исламской теологией и богословием. Авторами широ-
ко известных религиозных книг и одновременно популярными 
проповедниками являются Джалил Фазлыев, Рамиль Юнусов, 
Махмуд Шарафутдин и некоторые другие. Есть несколько исла-
моведов, в том числе имеющих ученые степени, и наиболее титу-
лованный среди них – Рафик Мухаметшин – доктор политичес- 
ких наук, профессор, действительный член Академии наук Рес-
публики Татарстан, ректор Российского исламского универ- 
ситета, ректор Болгарской исламской академии, заместитель  
муфтия. 



223

Таблица 1. Количество упоминаний мусульманских лидеров 
согласно анкетному опросу среди служителей мечетей 

регионов Поволжья

Имя Должность
Коли-
чество
 упоми- 
наний

%

1 Джалиль Фазлыев Главный казый Татарстана 196 26,1
2 Камиль Самигуллин Муфтий Татарстана 127 16,9

3 Рамиль Юнусов Бывший имам мечети 
«Кул Шариф» 113 15

4 Махмуд 
Шарафутдин

Имам-хатыб казанской 
мечети «Шамиль» 60 8

5 Талгат Таджуддин Муфтий ЦДУМ 55 7,3
6 Равиль Гайнутдин Председатель Совета муфтиев РФ 52 6,9
7 Валиулла Якубов Бывший заместитель муфтия РТ 48 6,4
8 Ильдус Файзов Бывший муфтий РТ 45 6
9 Гусман Исхаков  Бывший муфтий РТ 40 5,3

10 Абдулла (Рамиль) 
Адгамов Бывший заместитель муфтия РТ 35 4,7

11 Рафик 
Мухаметшин

Ректор РИУ, ректор Болгарской
исламской академии 24 3,2

12 Юсуф Давлетшин Имам-мухтасиб (Татарстан) 18 2,4

13 Ильдар Галяветдин
(Аляутдинов)

Главный имам Московской 
соборной мечети 17 2,3

14 Идрис Галяветдин Имам мечети Тауба, 
Набережные Челны 17 2,3

15 Фарид Салман Муфтий Ямало-Ненецкого АО 12 1,6
16 Рустам Батров Бывший заместитель муфтия РТ 10 1.3

17 Шамиль Галявет-
дин (Аляутдинов)

Имам-хатыб московской
Мемориальной мечети 9 1,2

Из 29 человек, которых наши респонденты выбрали в качестве 
авторитетных для себя, 12 были раньше либо являются в настоя-
щее время членами Совета улемов ДУМ РТ. Совет улемов ДУМ 
РТ – это совещательный орган, созданный в 1994 г. с целью реше-
ния научно-богословских вопросов. Основные функции Совета 
улемов ДУМ РТ связаны с подготовкой богословских заключений 
(фетв), разъяснений традиционного положения мусульманской 



224

религии, с деятельностью по разработке типовых проповедей и 
материалов проповедей для имам-хатыбов ДУМ РТ [4]. Подоб-
ные институты существуют у ряда других мусульманских орга-
низаций России (при ДУМ Чечни, Кабардино-Балкарии, Ингуше-
тии, Дагестана, Нижегородской области, Башкирии, Центральном 
духовном управлении мусульман России). Их появление связано 
с попыткой возродить традиционные для ислама совещательные 
формы решения актуальных для уммы вопросов, такие как Шура – 
совет наиболее авторитетных и знающих мусульманских дея- 
телей, ученых, богословов. Уже многие годы обсуждается вопрос  
о создании общероссийского совещательного органа [2]. 

Однако если северо-кавказские Советы улемов считаются 
весьма влиятельными в своих регионах, то татарстанский, по всей 
видимости, еще не стал достаточно авторитетным. Одни эксперты 
считают причиной этого недостаточную централизацию всей ор-
ганизационной системы ДУМ РТ. «Фактически не налажен меха-
низм исполнения решений Совета на местах… Статус его кажется 
немного подвешенным» [2]. С другой стороны, существуют пря-
мые и косвенные свидетельства того, что авторитет официальных 
религиозных деятелей все же не является абсолютным. В экс-
пертных интервью неоднократно озвучивалась прямо противопо-
ложная точка зрения. «‘‘Там, где-то наверху, проводят какие-то 
конференции, собрания, акции, а мы вот здесь простые мусульма-
не со своими проблемами сами по себе живем’’, – говорят люди. 
Происходит примерно такое: чем выше занимаемый пост у религи-
озного деятеля, тем дальше он от народа» (имам, преподаватель 
в религиозном учебном заведении, татарин, 40 лет, высшее обра-
зование – религиозное и светское). «...Муфтий должен быть ав-
торитетным ученым, не просто ученым, а примером для мусуль-
ман, про которого... вот сказали бы: “Я хочу... я доверяю этому 
человеку, я ответ хочу получить от него”. Такого нет» (имам, 
татарин, 50 лет, высшее образование – религиозное и светское).  
В свете этого также неоднозначной представляется позиция  
почти половины респондентов, затруднившихся ответить на соот- 
вествующие вопросы в анкете, либо отказавшихся отвечать на них. 
     Еще одной причиной, затрудняющей формирование подлин-
ной духовной элиты у российских мусульман, по мнению некото-
рых экспертов, может стать излишняя опека со стороны органов 
государственной власти. Признавая необходимость сотрудниче-
ства религиозных организаций с государственными структурами 
для решения многих значимых для всего российского общества 
проблем, тем не менее в случае недостаточной гибкости они пред-



225

видят последствия, нежелательные для обеих сторон. «Если так 
пойдет, то в религии останутся “неживые” чиновники-имамы. 
Потеряется связь с народом, и влиять на массы станет еще 
труднее. Молодежь уйдет в подполье, разойдутся по квартирам, 
их будут преследовать. А это, соответственно, создаст еще 
один виток напряженности» (имам, преподаватель в религиоз-
ном учебном заведении, татарин, 40 лет, высшее образование – 
религиозное и светское).

***
Таким образом, в контексте современных социально-полити-

ческих и культурных реалий возникает целый ряд проблем, от ре-
шения которых зависит полноценное существование российской 
уммы, в частности, эффективное взаимодействие мусульманского 
права с законами светского государства. Одним из способов ре-
шения актуальных вопросов может стать возрождение традици-
онного для ислама института улемов – авторитетных священно- 
служителей, обладающих знанием священных текстов, способ-
ных правильно их комментировать и выносить правовые акты-
фетвы, легитимные с точки зрения уммы и в то же время прием-
лемые для российского общества в целом. В России (в частности, 
в Татарстане) в настоящее время существуют как благоприятные  
условия для формирования подобных институтов, так и фак- 
торы, сдерживающие этот процесс. В их числе эксперты отме- 
чают недостаточно высокий интеллектуальный потенциал рос-
сийской мусульманской уммы в целом, обусловленный атеис- 
тическим прошлым страны, а также недостаточную сбалансиро-
ванность государственно-религиозных отношений в настоящее 
время.

Список источников и литературы

1. Базиан Х. Религиозные авторитеты, государство и револю- 
ции // Исламский портал. – URL: http://www.islam-portal.ru/novosti/ 
105/4456/ (дата обращения: 23.02.2016).

3. Гараев Д. Советы улемов в России: назад в будущее? // Ислам-
ский портал. – URL: http://www.islam-portal.ru/novosti/104/2251/ 
(дата обращения: 13.02.2016).

4. Гибадуллин Р.М. Возрождение ислама в России как проб-
лема политического мировоззрения мусульман // Ислам в муль-
тикультурном мире – 2012: Сборник материалов и тезисов 2-го 
Казанского международного научного форума. 29–31 октября 



226

2012 г. – Казань: Арт-Лоджик, 2012. – С. 84–85.
5. Духовное управление мусульман Республики Татарстан. 

Официальный сайт. – URL: http://darulifta.tatar/ (дата обращения: 
9.04.2016).

6. Ислам: Энциклопедический словарь. – М.: «Наука» Главная 
редакция восточной литературы, 1991. – 315 с.

7. Миннуллин И.Р. Мусульманские общины и власть в Мор-
довии в 1945–1980-е годы // Мордовский народ в составе рос-
сийской государственности: история и современность. Матери-
алы межрегиональной научно-практической конференции / отв. 
ред. Т.Д. Надькин. – Саранск: ФГБОУ ВПО «Мордовский госу-
дарственный педагогический институт имени М.Е. Евсевьева»,  
2011. – С. 178–182.

8. Мусхаджиев С.Х. Политико-правовая доктрина ислама: те- 
оретический аспект // Вестник Майкопского государственного 
технологического университета. – 2011. – Bыпуск 2. – С. 54–59.

9. Нурулла-Ходжаева Н.Т. Община в мусульманской традиции 
Центральной Азии // Вестник МГУКИ. – 2012. – № 4 (48) июль-
август. – С. 67–71.



227

Сызранов А.В.
A.V. Syzranov 

РОССИЙСКОЕ ГОСУДАРСТВО И МУСУЛЬМАНСКИЕ 
ОРГАНИЗАЦИИ ПОВОЛЖЬЯ В КОНЦЕ XX – НАЧАЛЕ XXI ВВ.

THE RUSSIAN STATE AND MUSLIM ORGANIZATIONS 
OF THE VOLGA REGION IN THE LATE 20th 

AND EARLY 21st CENTURIES

Аннотация: В статье рассматривается процесс «мусульманского возрож-
дения» в регионах Поволжья в контексте государственной политики России 
по отношению к мусульманским организациям. История взаимоотноше-
ний российского государства и российского ислама и важнейшего аспекта 
этих взаимоотношений – государственной политики России по отноше-
нию к мусульманскому населению, анализ позитивного опыта и ошибок – 
одна из важнейших задач отечественной истории. Мусульманское сообще-
ство Поволжья является наиболее многочисленным и организованным сре-
ди других «мусульманских» регионов России. Самые исламизированные 
регионы Поволжья – Республики Татарстан и Башкортостан – притягивают 
к себе большинство региональных мусульманских сообществ. Активный 
процесс «возрождения» ислама затронул также Астраханскую, Саратовскую  
и Самарскую области.

Ключевые слова: духовное управление, ислам, мусульманские орга-
низации, Поволжье, политика, Российское государство.

Abstract: In article process of ‘Muslim revival’ in regions of the Volga re-
gion in a context of a state policy of Russia in relation to the Muslim organi-
zations is considered. History of relationship of the Russian state and the Rus-
sian Islam and the most important aspect of this relationship – a state policy 
of Russia in relation to the Muslim population, the analysis of positive expe-
rience and mistakes – оne of the most important problems of national history. 
The Muslim community of the Volga region is the most numerous and orga-
nized among other "Muslim" regions of Russia. The most Islam regions of the 
Volga region – the Republic of Tatarstan and Bashkortostan, draw to themsel- 
ves the majority of regional Muslim communities. Active process of ‘revival’ of 
Islam mentioned also Astrakhan, Saratov and Samara areas.

Keywords: Muslim spiritual boards, Islam, Muslims organizations, Volga re-
gion, policy, Russian state.

Изучение эволюции государственной политики России 
по отношению к мусульманским организациям в конце XX – 
начале XXI вв. имеет большое теоретическое и практическое 
значение в связи с так называемым «мусульманским ренес-
сансом», когда в исламских районах страны в указанный пе-
риод шло бурное возрождение исповедуемой религии. Ислам 
продолжает играть всё более заметную роль в общественно- 



228

политической жизни современной России. Будучи фактором 
формирования общественного сознания и поведенческих сте-
реотипов мусульманского населения, ислам оказывает су-
щественное воздействие на ход исторических событий в на- 
шей стране.

По мнению известного российского исламоведа А.В. Мала-
шенко, обозначив секулярный характер государства, равенство 
всех религий, соблюдение прав верующих, власть в постсовет-
ской России сделала своей приоритетной задачей в отношении 
ислама установление контроля над ним. На практике этот кон-
троль означал: требование от мусульман лояльности государству; 
подотчетность мусульманского духовенства; надзор за деятельно-
стью всех религиозных и религиозно-политических организаций, 
включая религиозные учебные заведения; контроль над зарубеж-
ными контактами с целью предотвратить влияние извне. Чтобы 
«дирижировать» мусульманством, власти было необходимо, во-
первых, определить степень своей заинтересованности в его ор-
ганизационном единстве; во-вторых, уяснить, требуется ли для 
этого создание специального органа, посредством которого она 
может отслеживать ситуацию в среде верующих и контактировать 
с их лидерами; в-третьих, выработать подход к фактической поли-
тизации ислама и созданию на религиозно-политической основе 
тех или иных партий и движений. Кроме того, правящему ныне 
режиму предстояло сформулировать свое отношение к «нетради-
ционному исламу», к исламской оппозиции, открыто противопо-
ставившей себя государству [9, с. 92].

Мусульманское сообщество Поволжья является наиболее мно-
гочисленным и организованным среди других «мусульманских» 
регионов России. В нем проживали в исследуемый период (по 
переписи 2002 г.) 5850 тыс. этнических мусульман (18,7 % всего 
населения), что составляет 40,4 % от числа всех российских  
приверженцев ислама. В двух поволжских регионах – Татарста-
не и Башкортостане – этнические мусульмане составляют боль-
шинство населения. Мусульмане региона объединены в более чем 
2000 религиозных организаций, среди которых 25 имеют статус 
централизованных. Собственные Духовные управления мусуль-
ман (ДУМы) созданы в каждом из поволжских субъектов, причем 
в Башкортостане, Оренбургской и Ульяновской областях суще-
ствуют сразу по три таких структуры, а в Татарстане, Мордовии, 
Чувашии, Пермском крае и Пензенской области – по две. Среди 
мусульман региона доминируют народы Поволжья, доля которых 
достигает 96,5 % (5600 тыс.), также выходцы с Кавказа (2,5 % 



229

приволжских мусульман – 140 тыс.) и из Средней Азии (0,9 % – 
53 тыс.). Самыми крупными этническими группами являются  
татары (4000 тыс.), башкиры (1350 тыс.) и казахи (228 тыс.) [13, с. 191].

Самые исламизированные регионы Поволжья – республики 
Татарстан и Башкортостан – притягивают к себе большинство ре-
гиональных мусульманских сообществ округа. В зоны их влия- 
ния не входят только тяготеющая к Москве Нижегородская об-
ласть и географически отдаленная от Казани и Уфы Саратовская. 
Татарстан и Башкортостан являются единственными регионами 
Поволжья, в которых этнические мусульмане составляют боль-
шинство населения.

У высшей администрации Татарстана и Башкортостана время 
от времени обнаруживались амбиции превратить свои республи-
ки в «столицу» российского ислама. На это неформальное звание 
претендовала Казань, которая, по выражению муфтия республи-
ки, «приобретает облик влиятельного мусульманского центра в 
обширном евразийском регионе» [5, с. 24]. В 1992 г., когда впер-
вые было образовано Духовное управление мусульман Татар-
стана, именно оно по замыслу местных руководителей должно 
было стать главным исламским центром России. К этому же стре-
мились и лидеры набиравшего в то время силу «Татарского обще-
ственного центра», предлагавшие перевести в Казань Духовное 
управление мусульман европейской части России.

В свою очередь, в Башкортостане полагали, что «единствен-
ным органом, который реально может объединить всех россий-
ских мусульман, остается уфимское ЦДУМ» [19, с. 296]. Те, кто 
выступал за формирование «главных» центров российского ис-
лама в Башкирии или в Татарстане, отнюдь не претендовали на  
влияние на Северном Кавказе.

Муфтият Татарстана – фактически государственный, и создан 
он был при непосредственном участии и поддержке республи-
канских властей. На протяжении 1990-х гг. вокруг формирования 
местной религиозной структуры велась борьба, непосредственное 
участие в которой принимали светские власти Татарстана, в том 
числе его президент. В итоге ДУМ республики оказался встроенным в 
систему власти. Строгий надзор администрации над исламом объяс-
няется высокой степенью влияния религии на общество [7, с. 102].

В Астраханской области до 1991 г. существовало 7 мусуль-
манских общин [1], к 2008 г. их стало уже свыше 60 [2, с.  45]. 
В 1990-е – начале 2000-х гг. восстанавливаются старые и стро-
ятся новые мечети. Строительство новых культовых зданий ста-
ло одним из приоритетных направлений деятельности местной 



230

мусульманской общественности. В настоящее время в г. Астра- 
хани действуют 13 мечетей (в т.ч. 11 каменных, 2 деревянных).

Произошли изменения и во внутренней структуре объедине-
ний мусульман Астраханской области. В январе 1991 г. был создан 
Астраханский мухтасибат, который возглавил имам Центральной 
мечети № 1 Назымбек-хазрат (Ильязов, 1951 г.р.). В мае 1994 г. мух-
тасибат был преобразован в муфтият [2, с. 46–47; 13, с. 351–352]. 
Официально он стал называться «Духовное управление мусуль-
ман Астраханской области» (ДУМАО) или «Региональное духов-
ное управление мусульман Астраханской области» (РДУМ АО), а 
после государственной регистрации 6 июня 1999 г. получил наи-
менование «Астраханское региональное духовное управление 
мусульман» (АРДУМ). Муфтият возглавил все тот же Назымбек-
хазрат. АРДУМ подчиняется Центральному Духовному управле-
нию мусульман России и европейских стран СНГ (ЦДУМ) с цен-
тром в Уфе, во многом потому, что ЦДУМ является историческим 
преемником Оренбургского магометанского духовного собрания, 
которому подчинялись мусульманские «приходы» Астраханской 
губернии до революции.

Руководство АРДУМ проводит достаточно результативную 
деятельность в области просвещения, образования и благотвори-
тельности. Большое внимание АРДУМ уделяет участию в меро-
приятиях, посвященных социальным проблемам, а также вопро-
сам мира и взаимопонимания в стране в целом и в нашем регио-
не в частности. Муфтий Назымбек-хазрат принимает деятельное 
участие в миротворческой деятельности и межконфессиональном 
диалоге, выступает на местных, всероссийских и международных 
форумах и конференциях с призывами сохранения мира и согла-
сия между представителями всех конфессий и национальностей. 
В частности, в ноябре 2000 г. в Астрахани состоялся Миротвор-
ческий форум муфтиев Юга России, в работе которого приняли 
участие духовные лидеры мусульман Северного Кавказа и Ниж-
него Поволжья, председатель ЦДУМ муфтий Талгат Таджуддин, 
а также полномочный представитель президента РФ по Южному 
федеральному округу В.Г. Казанцев. По результатам форума было 
принято заявление, в котором содержался призыв к упрочению 
мира и согласия, искоренению терроризма, предотвращению меж-
национальных и гражданских конфликтов на Юге России [4, с. 7].

Из 135 народов, представители которых проживали в Саратов-
ской области согласно Всероссийской переписи населения 2002 г., 
45 относятся к традиционно мусульманским народам. Из них в 
наибольшей степени представлены (в порядке убывания): казахи – 



231

78 320 чел., татары – 57 577 чел., азербайджанцы – 16 417 чел., че–
ченцы – 8 515 чел., лезгины – 5 308 чел., башкиры – 3 988 чел., 
курды – 2 268 чел., узбеки – 2 140 чел., таджики – 1 468 чел., авар-
цы – 1 445 чел., табасаранцы – 1 276 чел. [12, с. 7].

В годы перестройки началось возрождение религиозной жизни 
в саратовской мусульманской общине. Имам-хатыб единственной 
на тот момент саратовской мечети М.А. Бибарсов и председатель 
Саратовского общества «Ислам» А.В. Бахтеев обратились в Са-
ратовский горком КПСС с просьбой вернуть верующим здание 
исторической саратовской мечети на ул. Татарской. В 1989 г., ког-
да мусульмане отмечали 1100-летие принятия ислама народами 
Поволжья, Саратовский горисполком принял решение о передаче 
здания мечети мусульманской общине города [10, с. 17]. В том  
же году началось издание в Саратове мусульманской прессы, 
сначала в виде разовых приложений к различным местным изда- 
ниям. В мае 1990 г. был напечатан выпуск специального приложе-
ния «Мусульманский вестник» к газете «Анонс».

В январе 1991 г. на базе мусульманских общин Саратов-
ской области был образован Саратовский мухтасибат Духовного 
управления мусульман Европейской части России и Сибири, ли-
дером которого стал Мукаддас Бибарсов. В апреле 1991 г. была 
зарегистрирована саратовская газета «Мусульманский вестник» 
[11, с. 69]. Саратовский имам постепенно стал известен в широ-
ких кругах российской общественности.

В сентябре 1992 г. М. Бибарсов объявил о создании независи-
мого от ДУМЕС Межрегионального ДУМ Саратовской, Пензен-
ской и Волгоградской областей, впоследствии переименованно-
го в ДУМ Поволжья. 7 октября 1992 г. новая централизованная 
структура прошла регистрацию, а 15 августа 1993 г. вошла во 
Всероссийский Координационный Центр Духовных управлений  
мусульман России [11, с. 70].

В 1992 г. были созданы Исламский благотворительный фонд 
духовного возрождения и социальной защиты и просветитель-
ский Исламский Центр Поволжья «Да'ва» и тогда же на Сара-
товском телерадиоцентре стал действовать мусульманский канал 
«Аллаху акбар». Передачи этого канала информировали слушате-
лей об истории ислама, традициях и обычаях мусульман; вклю-
чали в себя проведение уроков нравственности и освещение важ-
ных событий, происходящих в саратовском регионе. Исламским 
Центром Поволжья «Да'ва» в летний период 1993 г. была впервые 
проведена просветительская работа в некоторых селах Саратов-
ской, Волгоградской и Пензенской областей. Студенты-мусульма-



232

не, обучающиеся в Саратовском медицинском институте, во вре-
мя летних студенческих каникул набирали на местах группы из 
сельских жителей и обучали их основам ислама [15].

Впервые летом 1993 г. в рамках деятельности Исламского Цент-
ра Поволжья «Да'ва» работали три мусульманских оздоровитель-
ных лагеря, в которых побывало 280 детей из городов и сел Са-
ратовской, Пензенской и Волгоградской областей. В этих лагерях 
имелись временные мечети, где дети совершали пятикратный на-
маз. С ними также проводились занятия по основам ислама. С тех 
пор организация летнего отдыха детей в мусульманских лагерях 
стала традиционной.

29–30 октября 1994 г. на I съезде мусульман Поволжья, про-
ходившем в Саратове, решением делегатов мусульманской обще-
ственности 8 субъектов Федерации главой вновь образованного 
ДУМП был избран М. Бибарсов. ДУМП обозначило зоной сво-
его влияния Саратовскую, Пензенскую, Волгоградскую, Астра-
ханскую, Ульяновскую и Самарскую области, а также рес
публики Чувашию, Мордовию и Калмыкию. К этому времени в 
большинстве перечисленных регионов проходило (или уже про-
шло) становление собственных духовных управлений мусульман 
при поддержке местных властей, делающих ставку на «своих» 
имамов и муфтиев.

В сентябре 1995 г. М. Бибарсов был избран спикером съезда 
мусульман России в Москве, а затем и генеральным секретарем 
Союза мусульман России.

13–14 апреля 1996 г. в Саратове состоялся учредительный 
съезд общественно-политического движения «Мусульмане Рос-
сии». Основной целью новой организации стала защита прав 
мусульман в нашей стране. В работе съезда приняли участие 72 
делегата из 38 регионов России. Съезд сформировал Совет и вы-
брал председателя – имама ДУМП М. Бибарсова. В июле 1996 г. 
ДУМП выступило соучредителем Совета муфтиев России,  
а М. Бибарсов стал его сопредседателем [11, с. 70]. 

После принятия Федерального закона «О свободе совести и ре-
лигиозных объединениях» в 1997 г. все религиозные организации 
были обязаны перерегистрироваться в соответствии с новыми 
правилами. В 1999 г. ДУМ Поволжья было перерегистрировано в 
органах юстиции под названием «ДУМ Саратовской области», но 
оговорило себе право продолжать использовать уже ставшее при-
вычным прежнее название.

В 1999 г. при ДУМП был создан Департамент социальной 
поддержки и благотворительности. Духовное управление и пре-



233

жде занималось благотворительностью, но именно в это время в 
область стала прибывать новая волна беженцев и вынужденных 
переселенцев. Сотрудники департамента договаривались с боль-
ницами и другими учреждениями о приеме и оказании необходи-
мой помощи больным из числа беженцев, помогали продуктами 
питания, теплыми вещами, медикаментами [15].

В конце 1990-х – начале 2000-х гг. сложились устойчивые фор-
мы участия ДУМП в общественной жизни Саратовской области. 
Делегации ДУМП обязательно участвовали в заседаниях актива 
области, во всех торжественных собраниях, митингах и демон-
страциях по поводу государственных праздников России, во всех 
международных, всероссийских и региональных форумах, встре-
чах с официальными делегациями из-за рубежа и из субъектов 
Федерации. 

М.А. Бибарсов стал одним из наиболее популярных людей 
области с очень высокими позициями в рейтингах доверия. Его 
постоянно приглашали на встречи в вузы, учреждения культуры, 
другие организации, воинские части, на муниципальные праздне-
ства по всей области.

ДУМП ежегодно проводило съезды мусульманской молодежи, 
фестивали культур мусульманских народов. В этих мероприяти-
ях всегда участвовали представители высших эшелонов местной 
власти, традиционных конфессий и общественных организаций, 
гости из других регионов и из-за рубежа. 

Одним из главных дел саратовской мусульманской общины в 
течение целого десятилетия было строительство новой мечети на 
историческом месте – на ул. Татарской. Новая мечеть фактически 
начала работать в 2003 г. Но ее официальное открытие состоялось 
только в 2005 г., после возведения минарета и установки на нем 
шпиля с полумесяцем.

В 2006 г. в Саратовском исламском центре открылось медресе 
со сроком обучения 4 года [11, с. 71].

Отношения исламских структур Саратовской области с власт-
ными структурами области можно условно поделить на два этапа. 
Первый из них – с конца 1980-х по вторую половину 1990-х гг. – 
можно оценить как период становления отношений, когда мусуль-
манская организация и ее руководство набирали авторитет своими 
делами. Второй этап – с конца 1990-х гг. – характеризуется соз-
данием устойчивых форм сотрудничества власти с традиционны-
ми исламскими структурами. Это проявлялось и на федеральном, 
и на региональном уровнях, что отчасти отразилось в принятии  
нового законодательства о религии.



234

По мере формирования в области национальных обществен-
ных организаций народов, традиционно исповедующих ислам, у 
них складывались связи с ДУМП. Руководители обществ входили 
в актив мечети, а имамы принимали участие в собраниях и празд-
никах национальных обществ. Поскольку в отношениях данных 
обществ с властями проявлялось много общих требований и по-
желаний, они стали стремиться к консолидации. Одним из цен-
тров такой консолидации стало ДУМ Поволжья.

Во второй половине 1990-х гг. в Саратовской области значи-
тельно усилилось стремление властей к взаимодействию с обще-
ственностью и даже к опоре на нее. Именно в этих условиях стала 
заметной роль мусульман области, относительно общей числен-
ности населения немногочисленных, но организованных и выдви-
нувших из своих рядов заметные фигуры. Специфическими фор-
мами консолидации общественности, позволившими проявиться 
ее мусульманской составляющей, в Саратовской области стали 
«Договор об общественном согласии» и Общественная палата. По 
совместной инициативе органов власти и общественных органи-
заций в мае 1996 г. был открыт к подписанию «Договор об обще-
ственном согласии в Саратовской области». Участники Догово-
ра обязались «воспитывать уважительное отношение к религии, 
религиозным конфессиям как составной части культуры каждо-
го народа». Текст Договора был широко распространен, списки 
подписавших его юридических лиц публиковались в СМИ. Под-
писали договор большинство религиозных объединений обла-
сти, вне зависимости от их конфессиональной принадлежности, 
численности и времени регистрации. Для обеспечения реализации 
Договора (наряду с другими задачами) в феврале 1997 г. в Сара-
товской области была создана Общественная палата Саратовской 
области. Во все составы президиума Палаты избирался имам Духов-
ного управления мусульман Поволжья М.А. Бибарсов и неоднократ-
но – председатель Саратовского регионального отделения ООД 
«Мусульмане России» К.Т. Тугушев. В президиум Общественной 
палаты и в руководство профильных комиссий входили руководи-
тели национальных общественных организаций мусульманских 
народов: К.А. Аблязов от «Татарской национально-культурной 
автономии», З.Ш. Хакимов от «Башкирской национально-куль-
турной автономии», В.А. Ташпеков от «Ассоциации поволжских 
казахов» и др. Заседания Общественной палаты широко освеща-
лись в СМИ [11, с. 73].

В отчетном докладе за первый год работы 30 мая 1998 г. пред-
седатель Общественной палаты, вице-губернатор области  



235

В.В. Володин высоко оценил социальную активность мусульман 
региона.

Религиозные объединения Саратовской области, в т.ч. ДУМ 
Поволжья, самым активным образом принимали участие в раз-
работке областных законов «О благотворительной деятельности в 
Саратовской области», «О государственной поддержке молодеж-
ных и детских общественных объединений», «О государственной 
поддержке общественных объединений в Саратовской области».

С 2000 г. во всех районах области были созданы общественные 
советы при главах администраций муниципальных образований, 
куда обязательно входили православные священники и мусульман- 
ские имамы. Эти общественные советы стали считаться отделения-
ми Общественной палаты и направляли делегатов на ее собрания.

Национальные общественные организации мусульманских 
народов и ДУМП приняли участие в подготовке Областной целе-
вой программы национально-культурного развития народов Са-
ратовской области на 2003–2006 гг.

В 2003 г. был учрежден Фонд поддержки Общественной пала-
ты для финансирования деятельности Палаты и социально-зна-
чимых проектов. В Палате появились новые рабочие группы и 
комиссии, в том числе комиссия по вопросам религиозных кон-
фессий и межконфессиональных отношений, в которую входили 
как представители религиозных объединений, так и нерелигиоз-
ных общественных организаций. В сентябре 2004 г., когда было 
принято решение о создании Общественной палаты Российской 
Федерации, в рабочую группу по ее подготовке из Саратова был 
направлен значительный систематизированный материал о раз-
личных направлениях деятельности Общественной палаты Сара-
товской области, в том числе по вопросам укрепления межрели-
гиозной толерантности.

В апреле 2005 г. делегация Общественной палаты Саратовской 
области во главе с М.А. Бибарсовым выезжала на Северный Кавказ, 
где на специально организованных встречах с общественностью 
Ставропольского края, Карачаево-Черкесии, Кабардино-Балкарии 
и Северной Осетии-Алании делилась опытом работы по укрепле-
нию межнационального и межконфессионального согласия [15].

Руководство и актив ДУМП часто приглашались на официаль-
ные встречи руководства области с делегациями из мусульман-
ских стран и из национальных республик РФ, где титульными яв-
ляются народы, традиционно исповедующие ислам. Как правило, 
в программу пребывания таких делегаций входило посещение 
мечети.



236

В январе 2007 г. в Саратове состоялась встреча губернатора 
Саратовской области П.Л. Ипатова с главами региональных ду-
ховных управлений мусульман РФ в рамках выездного заседания 
Совета муфтиев России. На встрече речь шла о диалоге власти 
и религиозной общественности. В частности, мусульмане обла-
сти высказались за преподавание в рамках школьной программы 
истории христианства, ислама и иудаизма, за равноправие тради-
ционных мировых религий в Вооруженных силах страны [15].

В феврале 2007 г. сопредседатель Совета муфтиев России, ру-
ководитель Духовного управления мусульман Поволжья М. Би-
барсов посетил Саудовскую Аравию, Катар и Иорданию в составе 
делегации во главе с Президентом России В.В. Путиным.

Возрождение ислама в самарской умме началось относитель-
но рано. События «перестройки» позволили значительной части 
татарского населения открыто заявить о необходимости возрож-
дения мечетей как духовных центров. В 1989–1990 гг. было за-
регистрировано 26 религиозных обществ мусульман (при них – 
52 служителя культа) [18, л. 2]. В Самаре с 1967 г. действовала  
небольшая мечеть, которая могла вместить максимум 270 чел.  
[3, с. 75].

В 1990 г. в пользование мусульманских общин области было 
передано 9 зданий сохранившихся мечетей [17, л. 36]. К началу 
1991 г. действовало уже 30 мусульманских обществ [3, с. 76]. По-
степенно росло количество прихожан городской мечети: в 1990 г. 
ее посещало уже в среднем 200–250 человек, а в праздники – до 
8003 [17, л.  36]. Потому вопрос о строительстве нового здания 
становился еще более актуальным.

В 1989 г. городские власти пошли навстречу пожеланиям ве-
рующих и выделили место под строительство новой Соборной 
мечети, которая была заложена 17 сентября 1989 г. [8]. На про-
тяжении 1990-х гг. деятельность мусульманских лидеров Самары 
(и самарского муфтията в целом) была сосредоточена на вопросе 
строительства Самарской соборной мечети. Процесс ее строитель-
ства был растянут во времени, в финансовом и организационном 
плане был весьма сложен. Мечеть занимает площадь 1200 кв. м., 
высота минарета от основания здания до верхней точки полумеся-
ца – 60 метров. Большой зал и два яруса могут одновременно вме-
стить более тысячи человек. Мечеть была торжественно открыта 
в ноябре 1999 г., став одной из крупнейших мечетей в Европе [8]. 
Осенью 1998 г. строительство Соборной мечети было начато так-
же в Тольятти.

Строительство районных и сельских мечетей велось по иници-



237

ативе отдельных активистов, как правило, на средства, выделяе-
мые руководством предприятий, администраций, спонсоров-вы-
ходцев из данного селения, пожертвования местных жителей. Ре-
гиональное духовное управление мусульман Самарской области 
(далее – РДУМ СО) также активно помогало строительству мече-
тей в районах, получая на это средства в том числе из областного 
бюджета. В конце XX – начале XXI вв. постепенно возвращались 
мусульманам и отстраивались заново мечети в городах области и 
сельской местности. В период 1991–2007 гг. они появились и воз-
родились во всех крупных областных городах (Сызрань, Тольятти), 
районных центрах, во многих татарских селениях Самарской  
области [3, с. 79].

В конце 1999 г. в области было зарегистрировано 64 мечети, а 
в 2003 г. их число достигло 78. Однако существует проблема без-
мечетных приходов. По состоянию на 2005 г. и до настоящего вре-
мени в Самарской области работает около 80 зарегистрированных 
мусульманских религиозных организаций [3, с. 81].

В январе 1991 г. на базе самарских махалля был образован Куй-
бышевский мухтасибат ДУМЕС, который возглавил имам-хатыб 
куйбышевской Соборной мечети Вагиз Яруллин. К этому време-
ни процесс реисламизации затронул уже и большинство татар-
ских сел, в которых десятками стали открываться новые мечети. 
В 1992 г. в селе Алькино Похвистневского района области было 
открыто среднее медресе «Гали», вскоре получившее статус фи-
лиала уфимского Исламского университета им. Р. Фахретдина  
[14, с. 255].

В мае 1994 г. на первом съезде мусульман Самарской области 
Куйбышевский мухтасибат был преобразован в Региональное 
ДУМ Самарской области (РДУМ СО) в составе Центрального 
духовного управления мусульман России и европейских стран 
СНГ (ЦДУМ), а имам-мухтасиб Вагиз Яруллин стал его муфтием  
[13, с. 214; 14, с. 255].

В начале 1998 г. самарская умма встала перед угрозой раскола: 
группа мусульманских активистов во главе с лидером местного 
отделения Всемирного конгресса татар Равилем Ягудиным созва-
ла чрезвычайный съезд, попытавшийся сместить муфтия Вагиза 
Яруллина и выбрать новым председателем РДУМ СО имам-хаты-
ба самарской Соборной мечети Аухатдина Канюкаева. Впрочем, 
благодаря усилиям Вагиза Яруллина, поддержке Т. Таджуддина и 
жесткой позиции администрации области ситуацию удалось нор-
мализовать и даже примирить оппонентов.

1 июля 1999 г. в Самаре прошел второй съезд РДУМ СО, ко-



238

торый продлил полномочия муфтия Вагиза Яруллина и назначил  
А. Канюкаева его заместителем. Кроме того, при Самарском 
муфтияте был образован специальный отдел по осуществлению 
хозяйственной деятельности с целью изыскания средств на прог- 
раммы РДУМ СО [16].

20 ноября 2004 г. прошел третий съезд самарских мусульман. 
Он был посвящен организационным вопросам и отчету РДУМ СО 
о работе за прошедший период. На этом представительном ме-
роприятии присутствовали и губернатор К.А. Титов, и председа-
тель Губернской Думы В.Ф. Сазонов. Кроме прочего это свиде-
тельствовало о партнерских и дружественных отношениях между 
властью и РДУМ СО [3, с. 91].

В деятельности РДУМ СО можно выделить ряд основных на-
правлений. Прежде всего, это вопросы открытия, реконструкции 
и функционирования мечетей и махалля города и области; орга-
низация и финансирование издательских, образовательных про-
грамм; проведение общественных мероприятий (семинаров, кон-
ференций). РДУМ СО проводит большую работу по возвращению 
и реконструкции молитвенных помещений общинам города и об-
ласти. Частично об этом было сказано в разделе о современной 
жизни самарских мусульман. РДУМ СО также активно помогало 
и помогает строительству мечетей в районах, получая на это сред-
ства, в том числе из областного бюджета [8].

В октябре 2002 г. при самарской Соборной мечети открылось 
медресе «Нур» («Свет»), ставшее третьим в области, а за два года 
до этого в с. Кинель-Черкассы начало свою работу медресе «Ша-
рафутдин» [3, с. 256]. 14 сентября 2004 г. открылась третья в Са-
маре мечеть.

В 1996 г. в Самаре начала выходить национальная народная га-
зета «Азан». Она была создана по инициативе предпринимателя 
Зульфата Салахова – инициатора создания попечительского со-
вета по строительству Самарской соборной мечети. Вначале га-
зета выходила один раз в месяц, но с 1998 г. редакции (редактор  
Шамиль Галимов) удалось наладить двухразовый выпуск, а с 
июня 1999 г. «Азан» выходит еженедельно. Публикуя свои мате-
риалы главным образом на русском языке, газета рассказывает об 
истории и культуре мусульманских народов, философии ислама. 
Постоянный тираж газеты «Азан» – 1000 экз. Однако в последнее 
время издание испытывает большие материальные затруднения 
вследствие сокращения финансирования из областного бюджета [8].

В начале июля 2002 г. в Сызрани вышел в свет первый номер 
мусульманской газеты «Булгар». Печатный орган Сызранского 



239

мухтасибата призван вести религиозно-культурную просвети-
тельскую работу в городе, где сегодня проживает около 11 тысяч 
мусульман. Редакторские обязанности выполняет имам мечети 
Ильгизар Сагдеев. Тираж составляет 1000 экз., а выходит газета 
2 раза в месяц. На базе Самарской соборной мечети и по инициа-
тиве имама И. Сафина с 2007 г. выходит газета духовно-просвети-
тельского содержания «Салям». В основном она содержит бого-
словские материалы, статьи о жизни мусульман в разных уголках 
земного шара [3, с. 86]. В 2002 г. заработал официальный сайт Ду-
ховного управления мусульман Самарской области. На нем пред-
ставлена большая часть подготовленных материалов, появляются 
новости и объявления, касающиеся жизни самарской уммы. Кро-
ме этого, на сайте размещены основные сведения о РДУМ Самар-
ской области, современном положении ислама в регионе, Закон 
о свободе совести, статьи, направленные на разъяснение основ 
религии [8].

По данным переписи 2002 г., общая численность мусульман-
ского населения (городского и сельского) Самарской области со-
ставляет 183 717 чел. (его доля – 5,6 %). Городское мусульманское 
население представлено татарами (89 621), азербайджанцами  
(13 016), узбеками (4 695), башкирами (4 092), таджиками (3 983), 
казахами (3 273). Картину дополняет наличие незначительного 
(менее 1 000 человек) числа представителей киргизской, чечен-
ской, туркменской диаспор. В сельской местности также преоб-
ладают татары (42 326), за ними следуют казахи (11 971) и баш-
киры (4 020), остальные же мусульманские общины весьма мало-
численны [9, с. 14 и др.]. Таким образом, ядром мусульманской  
Самары и области были и продолжают оставаться татары. Все  
они – приверженцы суннитского мазхаба.

На сегодняшний день в составе РДУМ СО – единственного в 
области централизованного религиозного управления, объединя-
ющего все существующие в Самарской области мусульманские 
религиозные организации, – находится около 80 религиозных 
объединений. На территории области действуют 71 мечеть, 6 без-
мечетных приходов, 5 воскресных школ (в гг. Самара, Тольятти, 
Сызрань, сс. Камышла и Шентала), а также 2 медресе (в с. Алькино и 
в г. Самара) [3, с. 11; 14, с. 256]. Большинство мусульманских об-
щин области сосредоточено в Похвистневском, Шенталинском, 
Камышлинском, Красноярском и Кинель-Черкасском районах,  
а также в Самаре, Тольятти, Сызрани и Новокуйбышевске.

В отличие от большинства других централизованных струк-
тур Поволжья РДУМ СО смогло избежать раскола, что позволило 



240

ему целиком сосредоточиться на процессе «возрождения» ислама 
в своем регионе. В настоящее время Самарский муфтият ведет 
множество программ в просветительской, социальной, информа-
ционной и гуманитарной сферах.

В Самарской области не было отмечено особо активной дея-
тельности радикальных салафитов, хотя некоторые мусульманские 
лидеры и чиновники обвиняют в причастности к этому течению 
имам-хатыба самарской Соборной мечети А. Канюкаева и его не-
большую общину «русских мусульман». Следует также отметить, 
что правоохранительные органы области неоднократно выявляли 
на ее территории миссионеров «чистого ислама». Так, 24 ноября 
2004 г. около самарской Соборной мечети за распространение 
экстремистской литературы были задержаны два активиста ради-
кальной исламистской организации «Хизб ут-Тахрир», а впослед-
ствии аресту подверглись и двое их сообщников. 11 ноября 2005 г. 
они были осуждены на различные сроки лишения свободы [6].

Список источников и литературы

1. Булатов Г.Ш. Ислам в Астраханском крае // Идель (Газета 
Астраханского областного общества татарской национальной 
культуры «Дуслык»). – 1998. – 27 января.

2. Викторин В.М. Ислам в Астраханском регионе. – М.: Логос, 
2008. – 96 с.

3. Гусева Ю.Н. Ислам в Самарской области. – М.: Логос,  
2007. – 112 с.

4. Информационно-аналитический бюллетень (общественно-
политическая ситуация в Астраханской области). – Вып. № 4 (12). – 
Астрахань, 2000.

5. Исхаков Г. Ислам в Татарстане: история и современность // 
Мир ислама. – 1999. – № 1. – С. 22–25.

6. Киселева М. Листовки у стен мечети // Пульс Поволжья. – 
2005. – 13 октября.

7. Малашенко А.В. Государство и ислам в постсоветское время // 
Свободная мысль. – 2007. – № 3. – С. 92–104.

8. Материалы официального сайта Регионального духовно-
го управления мусульман Самарской области при Центральном 
духовном управлении мусульман России. – URL: http://www.
islamsamara.ru (дата обращения: 23.09.2017).

9. Национальный состав населения Самарской области (по 
данным Всероссийской переписи населения 2002 г.). Статистиче-
ский сборник. – Самара, 2004. – 20 с.



241

10. Песиков Ю.В. Мечеть на Татарской улице. – Саратов: Из-
дательство «Слово», 1997. – 54 с.

11. Семенов В.В. Мусульмане в общественной жизни Саратов-
ской области // Ислам на Юге России: Сборник статей / сост. и 
отв. ред. А.В. Сызранов. – Астрахань: Аф ВАГС, 2007. – С. 67–76.

12. Саратовская область в цифрах и фактах. – Саратов, 2004.
13. Силантьев Р.А. Новейшая история исламского сообщества 

России. – М.: Информационно-издательская продюсерская ком-
пания «ИХТИОС», 2006. – 632 с.

14. Силантьев, Р.А. Ислам в современной России. Энциклопе-
дия. – М.: Алгоритм, 2008. – 576 с.

15. Текущий архив Духовного управления мусульман Поволжья.
16. Текущий архив Регионального духовного управления мусуль- 

ман Самарской области.
17. ЦГАСО (Центральный государственный архив Самарской 

области). – Ф. Р3219. – Оп. 2. – Д. 57.
18. ЦГАСО. – Ф. Р3219. – Оп. 2. – Д. 88.
19. Юнусова А.Б. Ислам в Башкирии. – Уфа: Уфимский поли-

графкомбинат, 1999. – 352 с.



242

Хабибуллина З.Р.
Z.R. Khabibullina 

ПАЛОМНИЧЕСТВО (ХАДЖ) 
В СИСТЕМЕ МЕЖДУНАРОДНЫХ СВЯЗЕЙ 

МУСУЛЬМАНСКИХ ОРГАНИЗАЦИЙ РОССИИ

THE PILGRIMAGE (HAJJ) IN TERMS OF INTERNATIONAL 
RELATIONS OF MUSLIM ORGANIZATIONS IN RUSSIA

Аннотация: Активность международных контактов российских му-
сульман с каждым годом растет, их налаживание и развитие является одной 
из главных уставных задач современных религиозных организаций. В ста-
тье рассматриваются вопросы организации паломничества мусульман (хад-
жа) в системе международных контактов России и внутреннего управления 
религиозных объединений мусульман. На основе программных заявлений 
и уставных документов религиозных организаций мусульман европейской 
части России анализируются их позиции в вопросе установления и разви-
тия международных связей.

Ключевые слова: ислам, хадж, Мекка, религиозные организации, Рос-
сия, Саудовская Аравия.

Abstract: International contacts of Russian Muslims become more active 
from year to year. Their establishment and development are among the main statu- 
tory objectives of today’s religious organizations. The article examines issues on 
the organization of Muslim pilgrimage (Hajj) in terms of Russia’s international 
contacts and internal management of Muslim religious associations. Using mis-
sion statements and statutory documents of Muslim religious organizations in 
European Russia, it analyzes opinions on establishing and developing interna-
tional relations.

Keywords: Islam, Hajj, Mecca, religious organizations, Russia, Saudi Arabia.

Современный период развития ислама в России характеризу-
ется расширением международных религиозных связей мусуль-
ман, деятельностью духовных управлений в данном направлении, 
участием религиозных деятелей в международных переговорных 
процессах, затрагивающих интересы верующих, увеличением 
числа мусульман, совершающих паломничество в Мекку, выез-
дом мусульман на учебу в страны исламского мира, установлени-
ем личных контактов граждан-мусульман Российской Федерации 
с единоверцами из других стран.

Международные связи России со странами исламского мира 
в настоящее время находятся на стадии активного развития, они 
охватывают экономические, политические, правовые, гуманитар-
ные и другие направления. Неизбежность и естественность это-



243

го процесса в первую очередь связана с действием следующих 
трех основных факторов. Во-первых, это исторические и циви-
лизационные связи с исламским миром. Во-вторых, растущая 
роль российских мусульман, являющихся частью мировой ислам-
ской уммы, в общественно-политической жизни нашей страны. 
В-третьих, это целый комплекс геополитических обстоятельств, 
предопределяющих взаимную заинтересованность России и ис-
ламского мира друг в друге [4, c. 551].

Ежегодное паломничество мусульман (хадж) – одна из глав-
ных форм международных контактов России с рядом государств 
исламского мира, способствующая совершенствованию междуна-
родных отношений в условиях нарастания процессов глобализа-
ции и интенсификации межцивилизационного взаимодействия. 

С 1924 г. Саудовская Аравия (КСА) является хранительни-
цей главных мусульманских святынь – священных территорий 
Мекки и Медины. Ритуальное паломничество в Мекку – пятый 
столп ислама, который обязан выполнить каждый мусульманин 
хотя бы раз в жизни, если ему позволяют здоровье и средства. 
Ежегодно 2 миллиона и более единоверцев со всех уголков мира 
встречаются здесь, чтобы выразить свое почтение Аллаху и вер-
нуться на свою родину с божественной благодатью. Несмотря на 
то, что в стране господствует суннизм строгого толка, огромное 
количество мусульман самых разных течений непрерывным по-
током посещают Саудовскую Аравию. Нахождение на ее терри-
тории главных святынь придает ей международную значимость 
и значимость в мировой умме мусульман. Существует негласное 
правило: тот, кто владеет Меккой и Мединой, считается носи-
телем верховной власти в мировой исламской общине. Саудиты 
умело используют фактор паломничества к святыням для подня-
тия религиозного авторитета Королевства – в частности, во время 
хаджа перед паломниками всегда выступает саудовский монарх  
с речами скорее политического, чем религиозного характера. 

В этой связи проблема организации массового выезда-въезда 
российских паломников на умру и хадж, соблюдение ими нацио-
нального законодательства России и зарубежных стран, а также 
норм, принципов международного права и обязательств России 
перед страной, принимающей паломников, остаются одними из 
актуальных в развивающихся международных религиозных свя-
зях исламских организаций страны.

В течение длительного времени (с конца 1930-х до начала 
1990-х гг.) отсутствовали прямые дипломатические связи между 
Россией и Саудовской Аравией. Идеологические причины, в том 



244

числе и религиозные, стали причиной замораживания отноше-
ний. Мусульмане из СССР, лишь за редким исключением, не по-
сещали Мекку в сезон хаджа, что являлось еще одним фактором, 
способствующим взаимному отчуждению. Изменения во внут-
ренней политике СССР, начавшиеся во второй половине 1980-х гг. 
и связанные с пересмотром принципов отношения государства  
к религиозным конфессиям, способствовали восстановлению рос- 
сийско-саудовских контактов. 

В 1989 г. после десятилетий запрета хадж был впервые офици-
ально разрешен для российских мусульман. В 1990 г. отправилась 
первая многочисленная группа паломников из СССР (около 1,5 
тысяч человек). Все они были объявлены гостями саудовского ко-
роля и визит оплачен принимающей стороной. Саудовская Аравия 
ежегодно выделяет бесплатные путевки для ряда государств, где 
проживают мусульмане. Например, в 2014 г. по распоряжению ко-
роля Саудовской Аравии Абдаллы ибн Адель Азиза 1400 человек 
из 70 стран мира получили бесплатные путевки для совершения 
хаджа [8]. Несколько лет их получали и российские мусульмане.  
В 1992 г. Королевство выделило более 35 миллионов долларов, 
чтобы смогли совершить хадж 17 тысяч паломников из стран СНГ. 
В настоящее время российским паломникам также оказывается 
материальная помощь в совершении хаджа как зарубежными,  
так и отечественными спонсорами. 

Организация паломничества, создание верующим необходи-
мых условий для его выполнения со стороны государства акту-
альна для всех стран, где мусульмане составляют весомую цифру.  
У каждой страны выделяются свои наиболее важные стороны 
этой задачи. Стремление к вере и тяга к ритуалу, ставшие одной 
из составляющих постсоветского социального репертуара [3, с. 7], 
в значительной степени повлияли на формирование государствен-
ной политики в сфере свободы совести в нашей стране. В Россий-
ской Федерации ислам занимает вторую ступень по численности 
своих приверженцев после православия. Количество мусульман 
в стране по разным оценкам составляет от 10 до 14 % населения. 
Большинство из них – коренные жители, и власти вынуждены 
учитывать этот факт в своей политике. 22 апреля 2005 г. в интер-
вью израильскому телевидению Президент России В.В. Путин 
отнес ислам наряду с иудаизмом и православием к числу тради-
ционных религий, которые пользуются поддержкой государства 
[14, c. 158]. 

К началу XXI в. хадж из России стал фактором доверия между 
властью и общиной мусульман, был признан неотъемлемым стол-



245

пом ислама и важным элементом международных религиозных 
связей. Ежегодно мусульманские святыни в Мекке и Медине мас-
сово посещает более 20 тыс. паломников из России. Государство 
активно участвует в организации хаджа и обеспечении безопас-
ности российских граждан. 

При правительстве Российской Федерации с 2002 г. действует 
Совет по Хаджу – незарегистрированное общественное объеди-
нение, координационный орган духовных управлений мусульман.  
В нем представлены руководители крупнейших централизован-
ных организаций мусульман России и представители государ-
ственных органов. В 2003 г. было утверждено положение о рос-
сийской Хадж-миссии. Она состоит из руководителей групп, ги-
дов, переводчиков, врачей (всего около 200 человек) и оказывает 
содействие российским паломникам на территории Саудовской 
Аравии в сезон хаджа.

Основные задачи Совета по Хаджу: ведение переговоров с 
Министерством по делам Хаджа КСА по вопросам определе-
ния квоты для российских мусульман, условий их пребыва-
ния, транспортировки, проживания, питания, оплаты пошлин 
и сборов; формирование Хадж-миссии; распределение кво-
ты по российским регионам, отбор туристических фирм, обе-
спечивающих паломничество, согласование их деятельности  
с посольством КСА; взаимодействие с органами власти в России; 
обмен информацией между духовными управлениями [13].

Создание Хадж-миссии положило начало упорядочению про-
цесса организации хаджа и развитию культуры совершения па-
ломничества среди российских мусульман. Как указано на офи-
циальном сайте Совета по Хаджу РФ, Хадж-миссия отвечает за 
осуществление взаимодействия между Духовными управлениями 
мусульман, туристическими фирмами, организующими хадж, ор-
ганами власти и саудовской стороной, контролирует выполнение 
решений Совета по хаджу и всех условий, указанных в российско-
саудовском Протоколе о приеме российских паломников. Хадж-
миссия России взаимодействует с Генеральным консульством 
России в Джидде. На сезон хаджа в Королевстве Саудовская Ара-
вия в круглосуточном режиме функционирует офис оперативного 
штаба Хадж-миссии России и медицинской группы. Ее предста-
вители дежурят в период прибытия российских паломников в аэ-
ропортах Королевства, а также в офисах саудовских организаций, 
которые занимаются приемом российских паломников, проверя-
ют наличие вакцинации у паломников, контролируют, имеют ли 
паломники единую форму одежды и индивидуальные удостове-



246

рения, в которых помимо данных паломника указаны дежурные 
телефоны Хадж-миссии. Особое внимание уделяется транспорти-
ровке и размещению паломников в местах совершения ритуалов 
хаджа – долине Мина, Муздалифа, горы Арафат, организованно-
му походу к столбам Джамарат для совершения ритуала «побива-
ния камнями шайтана» [13].

В целом, организация паломничества мусульман со стороны 
российского государства сосредоточена на следующих аспектах: 

1. обеспечение международного сопровождения в контактах 
религиозных организаций мусульман с Саудовской Аравией и 
другими странами-транзитерами; 

2. обеспечение физической и духовной безопасности палом-
ников;

3. контроль медико-санитарных норм, способствующих воз-
вращению паломников в благополучном состоянии; 

4. координация процесса организации паломничества путем 
участия в консультативном органе – Совете по хаджу.

Как отмечают дагестанские коллеги, современная организация 
паломничества мусульман в России отражает опыт взаимодей-
ствия и сотрудничества государства с мусульманской общиной 
через диалог культур и цивилизаций, гуманитарные принципы 
национальных и религиозных традиций. Россия берет на себя 
историческую ответственность обеспечения внутренних и меж-
дународных условий для развития их общественной, культурной, 
национальной и религиозной самобытности [2, с. 8–13.].

За двадцать лет практики выезда мусульман в хадж в современ-
ной России сложилась единая централизованная система его ор-
ганизации, налажено взаимодействие с иностранными диплома-
тическими миссиями, решены визовые вопросы. За исключением 
таких внутренних проблем, как распределение квот, стандарти-
зация организации хаджа, единый уровень качества предостав-
ляемых услуг туроператорами, международные аспекты выезда 
паломников в целом урегулированы.

Исламский фактор в значительной степени способствует раз-
витию российско-арабских отношений. В настоящее время для 
России важно сохранить и упрочить ее традиционные связи  
с арабскими странами. Паломничество в Мекку занимает важное  
место в структуре межцивилизационного взаимодействия России 
и арабского мира и тем самым – в системе внутреннего управле-
ния религиозных объединений мусульман.

Согласно ст. 20 Федерального закона «О свободе совести и о 
религиозных объединениях», религиозные организации вправе 



247

устанавливать и поддерживать международные связи и контак-
ты, в том числе в целях паломничества, участия в собраниях и 
других мероприятиях, для получения религиозного образова- 
ния, а также приглашать для этих целей иностранных граж- 
дан [12].

Программные заявления мусульманских организаций европей-
ской части России гласят, что российская умма участвует в меж-
дународных контактах в рамках международного права и россий-
ского законодательства, ведет активную деятельность по укрепле-
нию связей с правительствами исламских государств и неправи-
тельственными исламскими структурами. Исключаются из кон-
тактов радикальные исламские организации террористической и 
экстремистской направленности. Составителями программы вы-
деляется, что международные контакты способствуют возрожде-
нию исламского духовного образования в стране и строительству 
мечетей, созданию фондов, широкой благотворительной работе, 
духовному и культурному росту российских мусульман, выпуску 
качественной религиозной литературы [5].

В уставных документах религиозных организаций различно-
го уровня, от централизованных до местных, отдельным пунктом 
прописывается установление и поддержание международных 
связей и контактов [см., например, 9–11].

Так, в уставе Центрального духовного управления мусуль-
ман России (ЦДУМ) указаны следующие виды международной 
деятельности: организация паломничества в священные места 
мусульман, прием представителей различных религиозных орга-
низаций и конфессий, проведение национальных или междуна-
родных религиозных совещаний, съездов, семинаров, открытие 
представительств ЦДУМ, его председателя и муфтия в Россий-
ской Федерации и за рубежом, а также при духовном управлении 
представительств иностранных религиозных организаций [11]. 
Поддержание связей с зарубежными и международными орга-
низациями находится в прерогативе Президиума ЦДУМ. Связи 
местных религиозных организаций с религиозными организаци-
ями, функционирующими за пределами Российской Федерации, 
осуществляются по согласованию с централизованной организа-
цией. Например, в Духовном управлении Республики Башкорто-
стан работает специальная группа по международным контактам. 
Согласно уставу, она действует в соответствии с действующим за-
конодательством, во взаимодействии с органами государственной 
власти. Группа организует обмен делегациями, представителями, 
священнослужителями, информацией, литературой и предметами 



248

религиозного назначения с другими религиозными организация-
ми Российской Федераций и зарубежных стран [9].

Наиболее тесные контакты у российских мусульман сложились 
с Королевством Саудовская Аравия, Кувейтом, Турцией, Ираном, 
Египтом, Организацией Исламского сотрудничества, благотво-
рительными фондами из Катара, Саудовской Аравии, Турции, 
Кувейта. Представители крупнейших централизованных органи-
заций мусульман России: Центрального духовного управления 
мусульман России, Совета муфтиев России, Духовного управле-
ния мусульман Республики Татарстан, Духовного управления му-
сульман Республики Дагестан, Духовного управления мусульман 
Чеченской Республики, Духовного управления мусульман Респу-
блики Ингушетия, Координационного центра мусульман Север-
ного Кавказа входят в Совет по Хаджу.

Год хаджа начинается с переговоров между делегацией Совета 
по Хаджу Комиссии по вопросам религиозных объединений при 
Правительстве Российской Федерации и Министерством Хаджа 
Королевства Саудовская Аравия, которые завершаются приняти-
ем Соглашения об организации хаджа и условиях приема россий-
ских паломников. На совещании решается вопрос о квоте заинте-
ресованной страны на хадж. Решением министров иностранных 
дел Организации Исламская конференция от 1987 г. квота фор-
мируется из расчета одной тысячи человек от каждого миллиона 
мусульманского населения. Российская сторона в последние не-
сколько лет на совещании запрашивает цифру в 20,5 тыс. палом-
ников. По просьбе того или иного государства квота может быть 
увеличена саудовской стороной. Так, в 2011 г. для России она была 
доведена до 25 500 человек [7]. Полученную квоту российский 
Совет по Хаджу распределяет внутри страны по региональным 
духовным управлениям мусульман и координационным центрам, 
а те, в свою очередь, передают ее выбранным и аккредитованным 
туроператорам. В основу распределения квоты ставится фактиче-
ское количество паломников, направленное в хадж в предыдущем 
году, в разрезе координационных центров, духовных управлений  
республик, краев, областей [6].

Главная роль духовных управлений в организации хаджа со-
стоит в представлении интересов своих приходов, справедливом 
распределении квоты между верующими, проведении организа-
ционно-разъяснительной работы среди тех, кто выезжает в хадж. 
Религиозные объединения формируют списки паломников, перво-
очередность предоставляется тем, кто совершает хадж впервые 
и людям пожилого возраста, лишенным возможности выезда из 



249

СССР. В некоторых приходах практикуется публичное, открытое 
обсуждение кандидатур в мечетях и на сходах верующих. В настоя-
щее время ведется работа по формированию общефедеральной базы 
данных паломников. 

Вопрос распределения квоты в регионах является принципи-
альным, и существующее его состояние служит ярким примером 
развития религиозной жизни мусульман в регионах России. Основ-
ная масса паломников в России с Северного Кавказа (см. Таб. 1). 
Если регион не покрывает выделенную квоту, из свободных мест 
образуется резервная квота, которая распределяется по другим ду-
ховным управлениям с большим количеством желающих.

Позитивный резонанс среди мусульман получила многолетняя 
благотворительная программа хаджа, в рамках которой Главой Че- 
ченской Республики Р.А. Кадыровым, бывшим членом Совета 
Федерации С.А. Керимовым, а также другими спонсорами финан-
сировались до 5 тысяч паломников, преимущественно с Северно-
го Кавказа. Благотворительные программы предназначались для 
представителей малоимущих и социально незащищенных катего-
рий населения. 

Таблица 1. Распределение квоты между 
Духовными управлениями мусульман (2009–2016 гг.)1

Централизованные 
структуры мусульман 2009 г. 2010 г. 2011 г. 2012 г. 2013 г. 2016 г.

ДУМ Республики Дагестан 6000 8000 10000 8000 8000 6000
ДУМ Чеченской Республики 3000 3000 3000 4000 3600 2600
Совет муфтиев России 3750 3000 2500 2000 3000 2500
ДУМ Республики Татарстан 3000 2000 2000 1500 1500 1200
Центральное духовное 
управление России 2000 2000 1300 1200 1300 1100

ДУМ Республики Ингушетия 1500 1500 1500 1500 1800 1400
Координационный центр 
мусульман Северного Кавказа 1250 1000 1220 1200 1300 1100

Проблема сбалансированного распределения квоты, которое бы 
учитывало возможность равного представительства для всех ре-
гионов, муниципальных образований, национальностей, активно 
обсуждается мусульманами на различных информационных пло-
щадках, вызывает рост взаимных претензий, зачастую демон-
стрирует недоверие централизованным структурам и их лидерам 
в защите интересов своих мусульман. Часть духовных деятелей  

1 Таблица составлена по данным Хадж-миссии России.



250

Урало-Поволжья считает, что «российских хадж в руках Дагеста-
на», несмотря на то, что мусульмане Северного Кавказа в действи-
тельности проявляют высокую активность в отношении паломни-
чества с момента его легализации. Тем не менее, в распределении 
квоты имеют место такие негативные моменты, как коммерциа-
лизация, деятельность посредников, несоответствие между фор-
мально выделяемой квотой Духовных управлений и фактически 
выехавшими паломниками. Создание единой базы паломников, 
которое ведется с 2013 г., возможно, решит эти проблемы. Тем бо-
лее, что Совет по хаджу в соответствии с требованиями Организа-
ции Исламского сотрудничества признает оправданной практику 
крупнейших мусульманских государств, ограничивающих совер-
шение хаджа чаще 1 раза в пять лет [6].

В целях информирования широких слоев верующих об усло-
виях, требованиях и сроках совершения хаджа широко использу-
ются средства массовой информации, Интернет, проводятся об-
щероссийские конференции и семинары по вопросам совершен-
ствования организации хаджа. Наиболее положительным опытом 
подготовки и осуществления паломничества Советом по хаджу 
Министерством иностранных дел РФ признан опыт Духовного 
управления Республики Дагестан [1].

Результатом деятельности духовных управлений стало значи-
тельное расширение географии представительства паломников и 
количества мусульман, впервые совершивших хадж. В регионах 
постоянного проживания мусульман России имеется тенденция 
к увеличению числа паломников, сдерживающими моментами 
являются ограничения по квоте и высокая стоимость путевок.  
В планах Совета по хаджу продолжить работу с саудовскими  
властями с целью увеличения российской квоты на хадж. 

Таким образом, паломничество мусульман занимает важное 
место как в международных отношениях, так и в отношениях 
между государством и исламскими объединениями в России, в 
функционировании религиозных организаций мусульман. Нали- 
чие условий для его выполнения в стране является одним из 
факторов позитивного взаимодействия с рядом восточных госу-
дарств, свидетельством соблюдения свободы совести в стране, 
наличия связи между верующими и представляющими их лиде-
рами, главами духовных управлений.

Список источников литературы
1. Актуальные вопросы паломничества мусульман России 

(практическое пособие для организаторов и участников Умры и 
Хаджа) // Министерство иностранных дел Российской Федера-



251

ции. Официальный сайт. – URL: http://www.mid.ru/foreign_policy/
news/-/asset_publisher/cKNonkJE02Bw/content/id/490458 (дата об-
ращения: 22.12.2017).

2. Бекмурзаев Б.А. Хадж из России: Опыт и проблемы госу-
дарственно-конфессиональных отношений // Исламоведение – 
2011. – № 3. – С. 8–13.

3. Головнев А.В. Антропология движения (древности Север-
ной Евразии). – Екатеринбург: УрО РАН; «Волот», 2009. – 496 с.

4. Наумкин В.В. Ислам и мусульмане культура и политика. 
Статьи, очерки, доклады разных лет. – М.–Новгород: ИД «Меди-
на», 2008. – 768 с.

5. Основные положения социальной программы российских 
мусульман / Совет муфтиев России. – Ярославль: ДИАПРЕСС, 
2000. – 43 с.

6. Протокол расширенного совещания по вопросам организации 
хаджа в 2011 г. от 19 мая 2011 г. № 1. // Текущий архив ЦДУМ России.

7. Протокол соглашения между делегацией Совета по хаджу 
Комиссии по вопросам религиозных объединений при Правитель-
стве Российской Федерации и Министерством хаджа Королевства 
Саудовская Аравия об организации хаджа и условиях приема 
российских паломников в сезон 1432 г.х., соответствует 2011 г. //  
Текущий архив ЦДУМ России.

8. Саудовский король пригласил 1400 гостей совершить хадж // 
Информационно-аналитический портал Islam News. – URL: http:// 
www.islamnews.ru/news-432364.html (дата обращения: 25.10.2017).

9. Устав Духовного управления мусульман Республики Баш-
кортостан // Текущий архив ДУМ РБ.

10. Устав Мусульманской религиозной организации Киров-
ского района г. Уфы «Ихлас» // Текущий архив ДУМ РБ.

11. Устав Религиозной организации Центральное духовное уп- 
равление мусульман России // Текущий архив ЦДУМ России.

12. Федеральный закон от 26.09.1997 г. № 125-ФЗ (ред. от 
06.07.2016 г.) «О свободе совести и о религиозных объединениях». – 
URL: http://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_16218/ (дата 
обращения: 20.12.2017).

13. Хадж-миссия // Хадж-миссия России. Официальный сайт.  –   
URL: https://hajjmission.ru/mission/aboutmission (дата обращения: 
25.10.2014).

14. Ярлыкапов А.А. Основные проблемы взаимоотношений 
ислама и власти на Центральном и Северо-Западном Кавказе // 
Ислам и государство: сборник научных статей. – М.–Уфа: Ин-
формреклама. – 2007. – С. 158–176.



252

Чермухамбетов Е.Н.
E.N. Chermukhambetov 

ПРОЦЕСС ВОЗРОЖДЕНИЯ ИСЛАМА  
И ФОРМИРОВАНИЕ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  

В НЕЗАВИСИМОМ КАЗАХСТАНЕ

THE REGENERATION OF ISLAM AND FORMATION OF THE 
RELIGIOUS IDENTITY IN INDEPENDENT KAZAKHSTAN

Аннотация: В статье рассматриваются актуальные проблемы мусуль-
манского сообщества и формирование религиозной идентичности в услови-
ях политических, социально-экономических и культурных трансформаций 
в Казахстане на рубеже XX–XXI веков. Так же освещается взаимодействие 
и связь ислама с национальными традициями и культурой, влияние госу-
дарственной политики на внутриисламские процессы и течения, секуляри-
зации на исламское сообщество в Казахстане.

Ключевые слова: ислам, религиозная идентификация, ревитализация, 
секуляризация, модернизация, возрождение.

Abstract: The article considers topical issues of the Muslim community and 
the formation of religious identity under socio-economic and cultural transfor-
mations in Kazakhstan at the turn of the 21st century and shows interactions and 
relations between Islam and national traditions and culture and the influence of 
the state policy on intra-Islamic processes and trends as well as the influence of 
secularization in the Islamic community in Kazakhstan.

Keywords: Islam, religious identification, revitalization, secularization,  
updating, revival. 

В конце 1980-х – начале 1990-х гг. отмечается взлет того, что 
и было впоследствии названо «исламским возрождением» в Цен-
тральной Азии (по нашему мнению, правильнее было бы исполь-
зовать термин «ревитализация религии», т.е. возвращение жизни 
религии). Исламская вера и связанные с ней традиции как важные 
элементы национальной идентичности начали свое возрожде-
ние на Северном Кавказе, в Азербайджане, в Поволжье, Крыму, 
в Татарстане и других регионах бывшего СССР [1, c. 147–148]. 
Сформировалась целая совокупность теоретических концепций  
[2, с. 16–17]. Исследователи указывали, что общей предпосыл- 
кой, подготавливавшей этот взлет интереса к религии, явились 
мощные общественно-политические процессы, которые повлияли 
на многие стороны жизни общества [5, c. 8]. Немаловажную роль 
здесь сыграли годы перестройки и последствия распада СССР  
вкупе с обретением независимости бывших союзных республик, 
позволившей через короткий промежуток времени соединить  



253

духовно-культурные ценности со своим народом, формируя посте-
пенно в новых условиях этническое и религиозное самосознание.  
В этот период религиозные деятели поддержали перемены, по-
рожденные инициативами М.С. Горбачева по перестройке обще-
ства. Стали возрождаться мечети и храмы. Число верующих стало 
постепенно расти. Особенно возросло их количество после при-
нятия 15 января 1992 г. Закона Республики Казахстан «О свободе 
вероисповедания и религиозных объединениях», в котором было 
гарантировано право на свободу вероисповедания (ст. 1), равен-
ство граждан Республики Казахстан, независимо от их отношения  
к религии (ст. 3), запрет на организацию политических органи-
заций религиозного характера и т.д. [3, c. 161–162]. Данный За-
кон отразил значительные перемены в государственном регули-
ровании религиозной сферы в новых социально-экономических и 
общественно-политических условиях. Новое законодательство ус- 
танавливало равенство всех религий перед законом, право граж-
дан определять свое отношение к религии. Провозглашался принцип 
невмешательства государства в дела религиозных объединений. 

На этом фоне примечательна тенденция упрочения деятель-
ности официальных мусульманских религиозных объединений 
(«Всемирная ассамблея исламской молодежи», международные 
фонды «Абу Даби ал-Хайрийа», «Ахмед Яссави», Благотвори-
тельный фонд «Вакф ал-Исламия», «Берекет», «Каганат», Центр 
милосердия «Ахмедин», центр «Харун Яхья»), а также религи-
озных обществ (Лига женщин-мусульманок, Ассоциация «Фа-
тима», движение «Рифах», «Суфийское братство», культурный 
центр русских мусульман «Ихлас»).

С середины 1990-х гг. активизировалась деятельность и закры-
тых религиозных обществ, а также нетрадиционных исламских 
движений и течений [5]. Начали проявлять свою активность по-
следователи пира Исматуллы, члены турецких религиозных групп 
«Нурджулар» и «Сулейманийа», пакистанского религиозно-про-
светительского движения «Таблиги джамаат», накшбандийской 
группы «Хазрат Ибрахим», суфийской группы «Тарикатшылар», 
а также миссионерские организации и движения «Исламская ор- 
ганизация спасения», «Всемирная исламская помощь» и другие.

В Казахстане была создана сеть исламского образования, куда 
вошли Исламский университет (впоследствии переименован в 
Египетский университет исламской культуры «Нур-Мубарак», в 
котором за период с 2001 по 2007 гг. получили религиозное об-
разование 145 студентов), исламский институт по повышению ква- 
лификации религиозных деятелей при Духовном управлении  



254

мусульман Казахстана. Кроме того, были открыты Казахско-Кувейт-
ский университет (ныне Южно-Казахстанская гуманитарная ака- 
демия), международный Казахско-Арабский университет, между-
народный Казахско-Турецкий университет. Эти высшие учебные 
заведения функционируют вне системы ДУМК и были открыты при 
финансовой помощи зарубежных государств. В 2003 г. – Центр Ис-
ламоведения при Институте востоковедения им. Р.Б. Сулейменова 
Комитета науки Министерства образования и науки Республики 
Казахстан. В 2006 г. при Казахском гуманитарно-юридическом 
университете был основан Центр исламской экономики и права 
(ЦИЭиП), образовался Союз мусульман Казахстана.

С 1997 г. выпускается религиозно-познавательный журнал 
«Мир ислама» («Ислам Әлемi»), журнал «Шапагат-Нур» (издается 
с 1998 г.), журнал «Ислам» (издается с 2003 г.), религиозно-по-
знавательная газета «Ислам жєне өркениет» («Ислам и цивилиза-
ция»), газета «Иман» («Вера»), независимая газета «Рухани омiр» 
(«Духовная жизнь»), независимая республиканская информаци-
онная газета «Ислам».

По нашим оценкам, уровень религиозности населения страны 
до 1997 г. имел положительную динамику. Доля лиц из числа ве-
рующих достигла к середине 1990-х гг. около 80 %. Однако этот 
показатель к концу 1990-х гг. стал постепенно снижаться. В 2004 г. 
74,3 % респондентов считали себя верующими, 20,1 % – нерели- 
гиозными. Продолжала сохраняться тенденция востребованности 
религиозных ценностей. К концу 1990-х гг. пост (ораза) соблю-
дали более 70 % мусульман Казахстана.

Увеличилась и степень отчетливости религиозной идентифи-
кации населения республики, повысился статусный уровень ре-
лигии. Результаты опроса показали, что свыше 70 % опрошенных 
ответили, что их роднит со своим народом язык, свыше 60 % на-
звали обычаи и обряды, до 40 % и более считали, что их связы-
вают религия, духовная культура.

Социологический опрос проводился в разных регионах Казах-
стана в рамках научной экспедиции в 2015 г. Данные исследова-
ния были отражены в отчете З.Г. Залилова. Среди опрошенных не 
было имеющих специфические интересы представителей духо-
венства, религиозных институтов и различных звеньев админи-
страции. Респондентами были обычные, живущие в сегодняш-
них непростых условиях люди, мнение которых в определенной 
степени отражает интересы, потребности и настроения основной 
массы населения. 

Развитие самосознания стало проявляться у мусульманских 



255

народов в укреплении ислама как образа жизни. Несмотря на от-
деление ислама от государства, новая интеллигенция считала себя 
принадлежащей к мусульманской культуре. Религиозная иденти-
фикация происходит путем воссоздания трех основных пластов 
традиций:

а) арабо-мусульманский пласт (вера в единобожие, выполне-
ние всех необходимых обрядов, особый образ жизни, отвечаю-
щий канонам ислама);

б) принадлежность к сообществу мусульманских народов;
в) местные религиозные традиции, в том числе принадлеж-

ность к суфийскому братству.
Данной цели (религиозной самоидентификации) служит спе-

циальная литература (публикация коранических сказаний, хади-
сов, перевод и издание Корана, выход в свет книг, посвященных 
возникновению и развитию ислама), изданная официально, а так-
же различные формы религиозного самиздата. Ту же задачу ре-
шают многие религиозные учебные заведения и различные курсы 
при мечетях. Постоянный и значительный интерес населения к 
исламской религии, особенно в первой половине 1990-х гг., вы-
звал к активности другое явление, связанное с организацией и из-
учением Корана, Сунны, а также трудов известных богословов. 
Согласно исследованиям, около 73 % из числа опрошенных вы-
разили интерес к арабо-мусульманскому исламу и свыше 15 % 
читали или читают Коран. Более 40 % респондентов ответили,  
что их роднит со своим народом духовная культура и исламская 
религия [4].

Традиционная религия не потеряла своей функциональной 
связанности с национальными традициями и обычаями, и не ут-
ратила качества интегрального и необходимого элемента всей 
системы духовной культуры. Для большинства мусульманского 
населения Казахстана ислам выступает скорее как духовно-нрав-
ственный фактор.

В Казахстане руководство осознало необходимость не только 
провозглашения Закона, но и принятия мер по проведению его в 
жизнь. Был организован ряд массовых кампаний с целью озна-
комить население страны с новыми законами. Практически все 
религиозные организации получили легальный статус. Они ста-
ли свободно издавать и покупать религиозную литературу, вести 
разъяснительную работу среди верующих, заниматься благотво-
рительной деятельностью. Как отмечает С. Пейруз, глубинного 
разрыва с религией, на который надеялась советская власть, не 
произошло: религия осталась само собой разумеющейся даже 



256

после семидесяти лет атеистического режима [7, c. 145]. Несмо-
тря на то, что КПСС бдительно следила за тем, чтобы никакая 
религиозная традиция не могла сравниться с ней по степени ор-
ганизованности, пока советские идеологи и философы отверга-
ли религию или преобразовывали ее в более абстрактные идеи, 
многие по-прежнему совершали религиозные ритуалы и обряды. 
Кстати сказать, вряд ли правы те авторы, которые считают, что 
после «ухода» коммунистической идеологии наступил вакуум, 
который стал заполняться религиозным мировоззрением. Ваку-
ум является фундаментальным видом объективной реальности 
и основным способом его существования – «потенциальное бы-
тие». Он потенциально содержал в себе религиозные традиции 
и религиозное состояние, которые в новых условиях раскрылись 
и стали служить источником самых различных религиозных яв-
лений, в том числе взаимно противоречащих друг другу. Как  
отмечает С.М. Акимбеков, «со снятием в СССР официальных за-
претов ислам в Центральной Азии «неожиданно возродился» и 
само по себе «возрождение из небытия» мусульманских структур 
позволяет утверждать, что межцивилизационное взаимодействие 
происходило здесь не по линии замещения одной цивилизации 
другой, а в форме сосуществования, частичного смыкания без 
разрушения основных системных связей. Естественно, что после 
исчезновения давления со стороны союзного центра мусульман-
ские общины Центральной Азии быстро стали восстанавливать 
привычные связи и взаимодействия» [1, с. 148]. 

Одновременно в те же 1990-е гг. в постсоветских странах Цен-
тральной Азии начался весьма интенсивный процесс либерализа-
ции духовной жизни, который вызвал существенные структурные 
сдвиги в системе религиозного образования и рост числа при-
верженцев мировых традиционных и нетрадиционных религий. 
Способствовала религиозной активности, безусловно, и государ-
ственная политика в религиозной сфере, на которую в тот период 
обратили более пристальное внимание. Эти и другие условия и 
повлияли на своеобразный всплеск интереса к исламским исто-
кам. В отличие от традиционных исламских обществ, в которых 
под «исламским возрождением» подразумевалось восстановление 
ценностей первоначальной мусульманской общины, в Казахстане 
основной упор был сделан на возрождение ценностей «народного 
ислама», связанных с национальными традициями и обычаями.

Примерно в тот же период, когда стал вновь возникать интерес 
к «классической» или «теоретической» форме религии («боль-
шой традиции»), в регионе стали активно выделять «малую тра-



257

дицию» – народную религию, некодифицированные религиозные 
верования и практику простых людей в традиционном обществе.

Поддержка со стороны официальной власти процесса возрож-
дения ислама не была случайной: исламская религия, являясь 
наследием национальной культуры, сохранила свое влияние на 
определенные слои населения, отчасти даже на лидеров обще-
ственных движений; она сохранила частично и свой характер «на-
родной премудрости». Ее функциональные каноны согласуются 
с теми идеями и концепциями, которые стали провозглашать и 
выдвигать руководители молодых независимых государств; прин-
цип радения о подъеме духовности народа не противоречит ставке 
официальной власти на изучение культурного наследия; принцип 
гуманного, справедливого отношения к людям не противоречит 
политике усиления нравственных начал в обществе; исламский 
постулат развития культуры взаимоотношений между людьми и 
знаний согласуется с политикой гармонизации в обществе межэт-
нических и межрелигиозных отношений. Официальные власти 
стремились увязать исламские ценности с национальной тра-
дицией, представить религию в качестве важной составляющей  
в истории народа. Поддержка религиозного возрождения при-
звана была идеологически обеспечивать политику расширения 
межгосударственных связей, столь важных для перспектив эконо-
мического развития, способствовать укреплению сотрудничества 
с мусульманскими странами. Нельзя не признать, что в опреде-
ленной мере в этом проявилась гибкость политических методов, 
умение казахстанского руководства приспособиться к требова- 
ниям времени, возродив традиции прошлого и утверждая новую 
политическую систему, новое видение мира.

Коренные изменения в социально-экономической и обществен-
но-политической ситуации в независимом Казахстане обуслови-
ли возрастающую роль тенденций изменчивости в развитии рели-
гиозной сферы, создали не только совершенно новое социальное 
поле, но и новые условия, и новые возможности для возрождения 
религии. Как отмечает Л.Г. Ерекешева, с распадом Советского  
Союза трансформации подверглась не только политически-право-
вая и экономическая структуры (относящиеся к социальной систе-
ме), но, что более значительно, культурно-ценностная система, за-
нимающая более высокое положение в системе иерархии и потому 
оказывающая более углубленное влияние и на характер изменений, 
происходящих в социальной и личностной системах [2, c. 34]. 
Данный процесс прокладывал себе путь в обществе, прежде все-
го, через трансформацию мировоззрений, что в итоге находит свое 



258

выражение в изменении форм религиозности. Причинами дан-
ной трансформации являлись достижения определенного этапа 
социально-экономического развития, специфика исторической  
и политической обстановки, изменения в окружающей среде  
(т.е., в конечном счете, потребность в скорейшей адаптации к из-
менившимся условиям). Системой всего комплекса особенностей, 
обеспечивающих нормальную деятельность религиозных органи-
заций и надежность их адаптации к новым общественно-полити-
ческим условиям, задается, как известно, специфика трансфор-
мации, которую можно подразделить на спонтанные изменения, 
возникающие в процессе внутреннего развития той или иной рели-
гии, на стимулированные извне перемены и, наконец, на заим-
ствования. Особенности внедрения инноваций, восприятие и ис-
пользование их религиозной общиной зависят от вышеуказанных 
факторов, выступающих в системном единстве, и от специфики 
внутренней жизни религиозной группы, ее параметров, стойко-
сти внутренних взаимосвязей, характера взаимодействия с окру-
жающими социальными институтами. Во многом скорость внед-
рения, степень усвоения и распространения инноваций опреде-
ляется тем, в какие из сфер религии она проникает. Сам процесс 
усвоения инновации подразделяется на несколько фаз. Это селек-
ция, отбор информации по степени ее соответствия общим догма-
там религии; воспроизведение инноваций в форме простого копи- 
рования; модификация, приспособление их к специфике религиоз- 
ного мировоззрения. Решающая роль в процессе утверждения инно- 
ваций в религиозной общине принадлежит, несомненно, той рели- 
гиозной идеологии, которую проповедует община. Однако значи-
тельные различия в формах усвоения вызываются также утили-
тарным или престижно-знаковым характером самих инноваций.

 По нашему мнению, в Казахстане процесс религиозного воз-
рождения потребовал перехода по трем основным линиям. Пер-
вая – это переход от семейно-бытовых форм к традиционным 
формам религии. Вторая линия перехода – это переход от тради-
ционных форм к теоретическим формам, что, в конечном счете, 
вызывает интерес к классическим основам религии; третий переход 
– это переход от местных религиозных форм к другим формам 
и направлениям, существующим в религиозной системе в целом, 
что предполагает более расширенное и углубленное знание соот-
ветствующих догматов и идеологии. Конечно, деление это в до-
статочной мере условно, ибо возрождение религии – это единый 
процесс. Взятые вместе, они составляют исторический этап в 
развитии общества, однако в Казахстане каждый из них не мо-



259

жет быть окончательно завершенным. Здесь сказываются каче-
ственно иные, отличные от других стран особенности протекания 
процессов в религиозной сфере. В стране сложился и продолжает 
существовать дуализм в религиозной системе, который, в свою 
очередь, выступает как один из решающих факторов во всей про-
блеме возрождения религии.

Необходимо подчеркнуть, что современная религиозная жизнь 
в стране являет собой внутренне разнородное, вплоть до противо-
положных значений, целостное образование. С одной стороны, 
это определяется тем, что процесс религиозного возрождения 
совместился по времени с такими социально-экономическими и 
политическими реформами, которые способствовали формиро-
ванию нетрадиционной для казахстанского общества социаль-
ной структуры и мировоззрения. С другой стороны, изменение 
информационного режима, плоды «гласности» и первые шаги по 
направлению к духовной свободе общества заставили людей по-
новому оценить культурное наследие прошлого. Все эти измене-
ния в социальной и духовной жизни общества повлияли на рели-
гиозную ориентацию людей. На каждом из уровней религиозной 
ориентации идет выдвижение различных критериев и оценок, 
происходит селекция и отбор ценностей, картин религиозного 
миропонимания. Процессы религиозного возрождения во многом 
стали для Казахстана как бы базисными и в проблеме религиозно-
сти населения. Они в определенной степени определяют как глу- 
бину этой проблемы, так и ее содержание. 

Возрождение религии – сложный и не лишенный внутренних 
противоречий процесс. Его развитие в недрах отдельных стран и 
мусульманских общин имеет свои специфические черты и осо-
бенности. Ход этого процесса в одних странах в настоящее время 
ведет к усилению разобщенности (например, Афганистан), в дру-
гих – к консолидации существующего государственного устрой-
ства (Индонезия), в-третьих – продолжает угрожать секулярист-
ской политической системе (Турция, Египет). Конечно, в разных 
странах процесс возрождения религии имел и имеет разные фор-
му и содержание. По нашему мнению, он зависит от следующих 
основных факторов:

− демографический и национальный состав населения;
− историческая традиция, выражающаяся в характерном для 

данной страны в целом и для населяющих ее народов в част- 
ности этнокультурном комплексе;

− уровень социально-экономического развития, характер и на-
правление экономических процессов в данный период;



260

− особенности социально-политического устройства общества 
и динамика его развития;

− господствующий идеологический «климат» и в особенно-
сти состояние и функционирование традиционных религиозных  
систем;

− международная обстановка как на мировой арене, так и в из-
учаемом регионе.

Все перечисленные факторы могут рассматриваться только  
в тесном взаимодействии и взаимовлиянии, как это и происходит  
в реальной жизни.

Одной из отличительных черт религиозного возрождения в Ка-
захстане была, как нам кажется, его распространенность. Факти-
чески в каждом из регионов республики, независимо от их разме-
ра или экономического, политического и культурного окружения, 
можно было видеть тенденцию к поиску религиозных ценностей. 
В целом, обретение независимости Казахстаном дало новый тол-
чок возвышению роли и статуса религии в обществе. При этом 
хотелось бы отметить, во-первых, что возвышение статуса рели-
гии в новых условиях явилось результатом организованного дви-
жения, а не стихийного процесса. Во-вторых, рамки этого дви-
жения расширились от ограниченного круга людей до многочис-
ленного отряда из самых разных слоев населения. Религиозные 
объединения и организации, широко привлекавшие население  
в свои ряды, преследовали целый спектр разнообразных целей, но 
в любом случае их прямой или косвенной функцией была борьба 
за рост влияния и авторитета религии; они играли роль институтов  
«формально организованной борьбы» за изменение статуса рели-
гии в общественной жизни. В свою очередь, и в этом согласны 
многие авторы, разработанный местными властями реформист-
ско-централизаторский курс в религиозной сфере отражал как 
интересы религиозно-общинных традиций, так и их стремление 
удержать в разумных рамках нарастающий процесс по возрожде-
нию религиозных традиций, имеющих глубокую историческую  
и этнокультурную подоплеку.

Нельзя не отметить, что в отличие от других развивающихся 
стран политическое развитие Казахстана в 1990-х гг. не привело 
к отстранению духовенства от общественной жизни, но дало ему 
возможность проявить себя в изменившихся экономических и ин-
теллектуальных обстоятельствах и продолжить исполнение своей 
роли. Возможно, именно этот шаг руководства страны в новых 
политических условиях является отличительной чертой Казахста-
на, сравнительно с некоторыми иными государствами. Хотелось 



261

бы обратить внимание еще на одну из особенностей «религиоз-
ного возрождения» в Казахстане. Она заключается в том, что этот 
процесс стал развиваться в условиях сосуществования разнои-
споведных общин с доминирующими религиозными ценностями.

С культурологической точки зрения движение народов Цент-
ральной Азии за возрождение мусульманских ценностей пред-
ставляет собой процесс самоидентификации, необходимое усло-
вие возврата к духовному наследию. В значительной степени дви-
жение к возрождению исламских традиций является как бы одной 
из сторон процесса возрождения культурного наследия. Немало 
представителей творческой интеллигенции видят в возрождении 
и развитии религии основное условие разрешения многих наци-
ональных и социальных проблем казахстанского общества. Их 
видение в обобщенной форме выглядит следующим образом. Ис-
лам – это религия народа. Современная эпоха в Казахстане – это 
эпоха национального возрождения. Национальное возрождение, 
по существу, должно быть возрождением национальной культуры 
и религии. Если религия не получит новой перспективы, нового 
развития, их не получит и национальная культура. Таким обра-
зом, развитие национальной культуры, по их мнению, возможно 
на основе национальных духовных ценностей, духовная система 
зарубежного происхождения не в состоянии занять в казахстан-
ском обществе место традиционной религии. На психологиче-
ском уровне подобное движение создает предпосылки для наци-
ональной идентификации личности, позволяющей приобщение 
к своей культуре. Практически же речь идет о том, чтобы через 
возрождение исламских ценностей воссоздать историю и куль-
туру, самобытность и традиции, восстановить традиционный об-
раз жизни. Религия – это формы продолжающихся и развиваю- 
щихся отношений, другими словами, это область сосредоточения 
истории, культуры, традиций и обычаев. Религия, будучи свое-
образным духовным феноменом, отражается в процессе своего  
развития в определенных сторонах и уровнях этнического разви-
тия. Религия – это форма духовной культуры народов, выступаю-
щая как целостное образование. Она является одним из важней-
ших параметров национального бытия, отражающих специфику 
экономической, политической и культурной жизни. 

Таким образом, в условиях независимости страны стала вы-
рисовываться следующая тактика официального руководства по 
отношению к исламу: не отрицая его влияния на широкие массы 
населения, использовать в своей деятельности все ценности ис-
ламской цивилизации и в то же время не дать радикальным си-



262

лам возможности прибегнуть к исламу в политических целях, как  
это было в Индонезии, Иране и других странах Востока.

Список источников и литературы

1. Акимбеков С.М. Афганский узел и проблемы безопасности 
Центральной Азии. Издание 2-е, испр. и доп. – Алматы: Конти-
ненТ, 2003. – 400 с.

2. Ерекешева Л.Г. Религия и социо-культурные системы в истории 
Центральной Азии. Автореферат дис. … д-ра ист. наук: 07.00.03. – 
Алматы: Институт востоковедения им. Р.Б. Сулейменова КН МОН 
РК, 2008. – 49 с.

3. Закон Республики Казахстан от 15 января 1992 г. «О сво-
боде вероисповедания и религиозных объединениях» // Религия 
и право. Информационный бюллетень. – Астана: Комитет по  
делам религий Министерства юстиции Республики Казахстан,  
2007. – С. 161–171.

4. Залилов З.Г. Мусульманская умма Казахстана в контексте  
этнической и культурно-конфессиональной идентичности. Ана-
литический отчет. – Алматы: ИФиП МОН РК, 2015.

5. Исламское возрождение в республиках Центральной Азии 
(по материалам зарубежных исследований). – URL: http: //revolion.
allbest.ru / religion /000282470.Html (дата обращения: 17.09.2017).

6. Марзиев И.З. Исламский фактор на Северном Кавказе: при-
зрак «исламизма» добрался до России? // Казахстан-Спектр. – 
2005. – № 2. – С. 8–15.

7. Пейруз С. Изменение религиозного спектра в Центральной 
Азии: союз между исламом и православным христианством //  
Казанский федералист. Специальный выпуск. – 2005. – № 1 (13). – 
С. 142–161.



263

Yakupov Rif
Р.И. Якупов 

THEOLOGY AS A DOMAIN OF SCIENCE AND 
THE EDUCATIONAL SUBJECT: HISTORICAL, CULTURAL 

AND SCIENCE-STUDY ANALYSIS

ТЕОЛОГИЯ КАК НАУЧНОЕ НАПРАВЛЕНИЕ И УЧЕБНАЯ 
ДИСЦИПЛИНА: ИСТОРИКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ 

И НАУКОВЕДЧЕСКИЙ АНАЛИЗ

Abstract: Today Russia sees the revival of the system of religious educa-
tion. Hence this raises the issue about the content of “Theology” as a new area of 
specialization. There already is a program and a standard on “Religious Studies”. 
At the same time, the concept of spiritual education does not fully fit into the 
semantic content of the standard on “Theology”. This article is devoted to the 
analysis of all these contradictions at the level of terminology, methodology of 
sciences and logic.

Keywords: science, religion, Islam, Christianity, theology, standard, acade-
mic degree, spiritual rank, logic.

Аннотация: В современной России возрождается система религиозного 
образования. В связи с этим возникает вопрос о содержании новой области 
специализации – «Теология». Уже есть программа и стандарт – «Религио-
ведение». В то же время концепция духовного воспитания не полностью 
вписывается в смысловое содержание стандарта «Богословие». Эта статья 
посвящена анализу всех этих противоречий на уровне терминологии, мето-
дологии наук и логики.

Ключевые слова: наука, религия, ислам, христианство, теология, стан-
дарт, ученая степень, духовный ранг, логика.

This article requires a short preface, both logically and for the sake 
of historiography. After all, everything that is being analyzed as a mat-
ter of current importance (leave out self-reflection) mediates the ap-
peal to future readers [21; 22]. Thus, it is necessary to say some words 
about the background of this analysis.

First. The revival of the position, status and institutions of all the 
confessions, unconventional in the past, began in the early 1990s due 
to a definitive breaking point in Russian history. In this regard, the sys-
tem of Judaic, Islamic and Orthodox Christian clerical education was 
also restored. Our main focus lies on Islamic education.

Second. At the first stage of this restoration process in the “new 
Russia” the development of the system of Muslim education was quite 



264

spontaneous1. Above all, Muslim education was absolutely indepen-
dent from secular education and financed by Russian Muslim Ummah 
(community). In other words, it was based on donations. Although the 
process was quite dynamic and positive, it had several negative as-
pects. The most important among them was the emergence of “teach-
ers” in various unconventional branches of Islam, including those we 
might call “unofficial” and “pseudo-spiritual”. Consequently, since the 
early the 2000s the government started paying more and more atten-
tion to clerical education.

Central and regional Muslim spiritual boards were concerned by 
the situation as well. In short, the political concerns of the government 
and religion in that area were the same.

Third. By the middle of the first decade of the 21st century the basis 
of the system of Islamic education had been already established. There 
were thousands of Muslim Sunday schools, evening classes, courses, 
dozens of secondary-education institutions (“madrasahs”) and several 
institutions of higher education which applied for the status of univer-
sities (or at any rate were licensed to provide higher education in such 
status). Those were the universities in Moscow, Ufa, Kazan, Makhach-
kala, Nalchik and Grozny. In 2006 the Government of the Russian 
Federation adopted a decision to run the federal “Clerical Education 
Support” program and charged the Ministry of Education and Science 
of the Russian Federation with overseeing its execution. The Ministry 
of Education initiated the creation of a “Consortium” of Islamic uni-
versities intended to support and develop Islamic higher and secondary 
education. Regional “pairs” of universities – secular and religious – 
were formed within the Consortium. In Ufa such a pair is Russian Is- 
lamic University CSBM and M. Akmullah Bashkir State Pedagogical 
University.

Fourth. The functioning of this support program, activity of the part-
ner universities and additional support of the previously established 
Muslim Education Support Foundation was quite fruitful. During the 

1 The research on the periods of the recent history of Islamic education and the analysis 
of the stages of its development are given in: R. Yakupov. History and religion: Essential 
issues of theology and education. Islamic ideals and values in the educational domain 
of the 21st century. Proceedings of the 3rd International Scientific Conference’s plenary 
meeting. Ufa, December 16-17, 2010. Ufa, BSPU Publ., 2010, pp. 26–31; R. Yakupov. 
Today's world and the problems of clerical education: From the history of the Russian 
Islamic University of CSBM Russia. Islamic ideals and values in the educational domain 
of the 21st century. The 4th International Scientific Conference. Ufa, 2011, pp. 19–24;  
R. Yakupov. On the history and contemporary strategies of clerical education. Innovative 
resources of Islamic education and culture. Collection of proceedings of the 2nd All-Rus-
sian Scientific Conference. Ufa, March 2011, pp. 147–149; R. Raev, R. Yakupov. Historic 
traditions and innovations in clerical education. Plenary lecture. Islamic ideals and values 
in the educational domain of the 21st century. The 5th International Scientific Conference. 
Ufa, 2012.



265

ten-year work of the support program the Islamic education made  
a huge step in its development approaching the standards of public  
(i.e. secular) education while remaining autonomous and characteristic 
as a system of clerical education 

Under such conditions the governmental control over the domain 
of clerical education increases. A new standard of such an academic 
subject as “Theology” is being introduced to the educational process 
of secular universities. The reason is most probably the introduction  
of that subject in several private universities, mostly Orthodox-Chris-
tian and Judaic, developed quite successfully within the confessional 
traditions. In this regard the trend towards forming the departments  
of religious studies in secular universities which made its appearance 
in the mid-1990s is now intensifying. 

Now, even the whole divisions of theological education are be-
ing formed in public universities due to the introduction of the new 
national standard. As reported in 2008 and 2009, 38 Russian higher-
education institutions (of which 23 were public universities) provided 
theological education. They become (or aspire to) the footholds for 
further development of the government’s plans on clerical education 
[24; 14].

Moreover, dozens of scientific and educational institutions (centres, 
laboratories and departments) are being established responding to the 
current situation or having actual purpose of supporting clerical edu-
cation.

Fifth. In October 2013 President of the Russian Federation directly 
addressed the Muslim Ummah encouraging it to pay more attention to 
such an issue as the revival of the “traditional theological high school” 
of Islam in Russia [17]. Two years later in September 2015 he empha-
sized this statement once again in his speech at the opening ceremony 
of the reconstructed Moscow Cathedral Mosque [10]. 

Consequently, scientific research institutions also join the process. 
The concept of Muslim clerical education is rapidly being developed. 
It had undergone an accelerated discussion and was finally approved 
by the Ministry of Education in late 2015. At the same time, the High-
er Attestation Commission of the Russian Federation announced the  
institutionalization of theology, now as a scientific specialty (which 
includes the possibility of getting a degree) [13]. 

In this regard, additional (considering the scale of the ingoing pro-
cess, they are not the only ones) controversies arise in relation to Is-
lamic education and secular education as well. Particularly, there is 
the problem concerning the contents of a newly established theology 
course, given the fact that secular education programs already includes 



266

such a subject as “Religion Studies”, while the concept of Muslim 
clerical education does not exactly fit the subject matter of this course. 

In view of this, in the beginning of 2016 the Ministry of Education 
and the academic institutions working in the field of Islamic studies 
announced a debate aimed to discuss that matter and other important 
issues of standardizing clerical education, increasing its quality, devel-
oping a multilevel system etc. 

The categorical comprehension of such notions as “theology”, “re-
ligion studies”, “Islamic studies” and some corresponding terms was 
notably discussed within a special meeting held in May 2016 in Mos-
cow. The meeting organized by the Ministry of Education assembled 
the experts of all the chief profile institutions of the Academy of Sci-
ence, leading universities of Russia and, naturally, Islamic higher-ed-
ucation institutions – members of the above-mentioned Consortium. 

Sixth. The aforesaid problem of terminology and content of the new 
scientific and educational “specialties” and “subjects” goes beyond the 
sphere of clerical education. It affects education in general and also the 
domain of science and scientific knowledge. In that sense it becomes  
a problem of science studies. 

Since we have already done some research in that field we now 
consider it proper initially referring the reader to a series of previous 
works to give essential remarks on these seemingly well-known and 
familiar definitions.

Seventh. For the sake of better understanding and apprehension of 
the essence of our analysis we quote below the extract from the agenda 
of the above-mentioned Ministry of Education meeting: “The Higher 
Attestation Commission under the Ministry of Science and Education 
of the Russian Federation reports the arrangement of public debates 
on the formation of such scientific branch as “theology” and its adop-
tion in the nomenclature of scientific specialties. The programme of 
the debates involves the discussion of such issues as: the necessity to 
single “theology” out as a separate scientific branch; the equation of 
the scientific degrees in theology conferred by institutions of clerical 
education to those of the state scientific attestation” [9]. 

We believe that this preface, despite its substantial size, would be 
useful for those who are or will be interested in the problems and his-
tory of education and particularly clerical education in Russia and all 
over the world for now this matter is much likely to be a key factor in 
further development of the society. It will highly depend on the quality, 
vectors and, what is the most important, of the content of the educa-
tional process. Though this thought seems quite trivial nowadays, any 
reasonable person would be concerned whether he considers properly 



267

the ongoing global processes. Everyone, each at his own level and in 
his own place, should make certain efforts to struggle against negative 
or even dangerous tendencies in the development of modern society. 
And now let us proceed to the topic of our analysis.

Studying this matter (see the letter cited above), it is important to 
look first at it at the dictionary level. If we follow the exact meaning of 
the notion of “theology”, we must admit that this in fact is the “study 
of God”. Some theologists protest such an interpretation proclaiming 
“theology” a complex of scientific (or academic, such as dogmatics, 
exegetics and hermeneutics) disciplines. There are two simple objec-
tions to this thesis. First, all the notions in brackets reveal but a section 
of the whole field of study and are essentially utilized in different sci-
entific disciplines (e.g. historiology). 

Second, within theology they are united for the single purpose of 
studying its central object. In this case it is the study of God (Allah) 
and human being as a spiritual creation.

Besides, if we recognize each of these disciplines as a separate sci-
ence (since there is a "complex of scientific disciplines"), how should 
we qualify the specialty and confer a degree: in theology or in any 
other more narrow discipline? We shall return to this question later in 
our analysis.

Thus, all the above-mentioned disciplines may be (and must be) ac-
knowledged as the branches of theological science, similar to, for ex-
ample, physics that includes the history of science, methodology and 
other branches such as macrophysics and microphysics1. Philosophy 
is even better (and closer to theology) as an example of such division: 
it includes its own history, physics, logic, ethics, aesthetics and so on.

Thus, “theology” should be determined as a science of studying 
God. But considering the fact that there are at least three main con-
fessions in Russia (for obvious reasons we do not include Buddhism  
in this list) we must raise a question of dividing theology into three  
branches at least. These are Islamic, Judaic and Christian theologies. 
But even that would be insufficient to acknowledge theology as a sci-
ence and educational subject. 

Within these three branches and within theology in a broad sense 
(if we admit the validity of general theology) we must point out vi- 

1 The major branches of physics are subdivided in their turn into lesser branches which 
are also diversified. Macrophysics is divided into mechanics, thermodynamics, electrodyna- 
mics etc., microphysics is divided into atomic, statistic, quantum and nuclear physics. Me-
chanics, for example, is divided into statics and kinematics. The most important fact here is that 
some branches of physics are as much far away from each other as dogmatics and aesthetics in 
theology. While the object is the same, one could understand the separate branches of physics 
only through studying physics step by step from the basics to the highest notions and laws.



268

vidly their subject matter. Also, we most certainly have to thoroughly 
consider the content of this science (scientific apparatus, terminology, 
laws and methodologies). Assuming the dictionary meaning of theo-
logy previously mentioned and considering the confessional specific-
ity of the world's religions the question of the discipline content is 
much easier to be answered. It means that theology is recognized as  
an exceptionally irrational science.

But today it is not true. Moreover, the subject matter of theology 
and that of religion studies are much similar despite the efforts of some 
managers in educational system to hide the similarities behind the  
variety of notions.

We should remember that the notion of theology as an educational 
subject along with the “Bologna model” came to Russia from Europe 
where universities have had their theological departments for cen- 
turies.

But we should note that, even considering the well-known Euro-
pean “multiculturalism”, theology in European universities (at least 
in the recent past) evolved within the unified Catholic tradition. Thus, 
it is essentially the theology of Catholicism, no matter traditional or 
Lutheran, for despite some differences in these teachings they all bear 
markings of a common historic and cultural tradition [2]. Let alone the 
fact that the leading European universities have their “microconfes-
sional” theological departments, e.g., separate departments of “Catho-
lic” and “Lutheran” theologies in the Munich University.

The situation in Russia is quite the opposite: it is indeed the poly-
confessional state where the world’s religions function simultaneously. 
However, there is an idea of implementing “general theology” into the 
Russian educational system seemingly belonging to Russian Ortho-
dox Church1. At the very least, the first theological departments were 
created within the Orthodox Christian tradition. Moreover, Orthodox  
theologists headed the theological departments in secular universities. 
But these are generally the people who had acquired good secular edu-
cation, received scientific degrees and went through all the steps of 
state (secular, in fact) educational process with their work on theses  
in  various  branches  of  science  (including  the  religion  studies).

We should give even more thought to the content of “theology” as 
an academic subject. And those are different areas with different goals. 
A science is a process of obtaining knowledge while an academic sub-
ject is a process of studying the knowledge that is already obtained.  

1 Some members of academic institutions do not think it is right. See,  
for example: Andreeva 2016 [1].



269

So there is the question of the contents of this new academic subject. 
The secular scientific community must at least be aware of the fact 
that there is no unanimity concerning the content of clerical education 
in Russian Muslim Ummah, even among its theologists. The process  
of understanding this matter is still ongoing.

The problem of implementing theology as a subject (and the notion 
itself) is a discussion, among other things, over a unified educational 
standard. This is already a question of curriculum for bachelors and 
masters. A curriculum does not consist of one subject but of a complex 
of subjects. So the temptation arises to call it a complex of sciences 
instead of a separate discipline.

But we believe that in fact we should make a distinction between 
such notions as “science” and “field of specialization”.

But even outside the questions of standardization (we must once 
again mention that Islamic theology in Russia will require standardiza-
tion for the sake of avoiding a confrontation between different theolog-
ical schools) and even if we leave this problem out the subject matter 
of “general theology” as a science and as an academic subject is not 
clearly defined. It could be defined only with the division of theol-
ogy into Islamic, Judaic and Christian (and even Buddhist, though it  
is more likely to be considered a philosophy) theologies.

While “secular theology” in its present state is unlikely to be in-
troduced to the university educational process, many Islamic higher-
education institutions are forced to go through the accreditation of 
the “theology course” (as an academic course and specialty, not as a 
branch of science or a particular academic subject). It is not a secret 
that they make use of certain “tactical actions” either making the pro-
cess a formality or combining the courses of “secular theology” and 
purely religious courses (Sharia).

Why are we so persistent in repeating this idea? This is because 
when it comes to conferring a degree it is always about a particular and 
well-defined scientific field (or science). Otherwise, must it be a degree 
in Fiqh, Aqaid, Aliyah, Quran studies or Arabic language (sciences of 
Shariah)? Or a little bit of everything? Or in “Islamc theology” after 
all? Then we should need a suitable definition of its subject matter 
(distinguishing it from other theologies) and create a certain standard 
of training specialists in that field. It is again a question to meditate on. 

Now let us speculate on the already mentioned idea of equating 
degrees conferred by religious institutions with scientific degrees. We 
consider this inappropriate at best or even harmful for it would raise 
neither quality nor level of Islamic education. It would be a formal act 
which different people and forces could take advantage of with all the 



270

consequences and processes it entails. Moreover, it might devaluate 
religious ranks and scientific degrees in the system of secular sciences 
which are a sole standard of defining the degree of one’s scholarship.

Thus, if we are to discuss conferring scientific degrees on theolo-
gists it is obligatory that they go through a full process of training 
and specialization in a particular science (say the religious studies, or 
linguistics, or history) combining it with the whole course of Shariah 
sciences – branches of “Islamic theology”1. It is the only way, in our 
opinion.

In short, it would probably be fruitful if theology was assigned en-
tirely to the domain of clerical education and theology in a narrow 
sense to the domain of Islamic education. As for the degrees, we be-
lieve that they should be conferred in secular and religious institutions 
separately within the system of regulations that exist in secular sci-
ence and education. It would certainly make things more difficult for 
Islamic universities, but it would also raise the quality of education 
they provide.

Thus, we have presented the main theses and arguments concerning 
the interpretation of such notion as “theology” and the question of con-
ferring the scientific degrees in theology on those who acquire purely 
clerical education. It is possible that these arguments are not entirely 
obvious and some aspects need certain clarification.

We addressed only those two problems that became a subject for 
the debate on the Ministry of Education's forum. But they could not be 
fully understood without thorough analysis of such notions as “clerical 
education”, “professional” and “basic education”, “science”, “know- 
ledge” and “cognition” from the viewpoint of science studies. To solve 
the problem concerning the order of conferring scientific degrees on 
clergy members and the problem of correlation between clerical and 
scientific ranks it is important to deal with the notion of "scholarship" 
in religious and secular public conscience using scientific logic and 
the merits of modern science in the field of methodology and analysis. 

1 It needs to be explained. By using the phrase “Shariah sciences” we sim-
ply follow the tradition developed in literature of Islamic studies. Besides, though  
it is a separate issue, we believe that these divisions of “Islamic theology” might 
actually become independent, if the science in general is in development. For ex-
ample, we believe that today one of the important matters is the development 
of Islamic law, which is equal to the notion of Fiqh (Arab.) that includes prima- 
rily the “canon” (rules of worship) and then the law itself. Even more so, the Ar-
abic language should become an independent discipline for in the system of 
“Shariah sciences” it is considered to be conditional to master other academ-
ic subjects. From the viewpoint of modern science, it also makes sense to ac-
knowledge “Islamic source studies” as a separate discipline. But it is a matter of  
future discussion for Islamic theologists.



271

Anticipating further speculations we can state that the public con-
ception of this question is quite diverse and is far from being defini-
tive, despite its apparent simplicity. Any specific questions addressed 
to potential experts (such attempts were indeed made) reveal this un-
certainty. Besides, as for the question of “scholarship” the lack of un-
derstanding or misunderstanding is equally characteristic of both or-
dinary people and certain members of the scientific community and 
all the more for clergy which discusses dogmatic questions and easily 
calls any member of alternative doctrines “ignoramuses” At best, at 
worst, and this is the primary danger of “philosophical poverty”, those 
dogmatic debates lead to social controversies and collisions and some-
times wars. It has to be kept in mind. 

The interpretations of such notions as “science”, “branch”, “field”, 
“discipline” and “degree” correlations are in their turn associated with 
such notions as “specialty”, “specialization”, “qualification” and even 
“profession”, and those could be interpreted, as the analysis shows, 
quite differently in legal documents, scientific literature, and every-
day vocabulary. Retrospectively and in perspective, these interpreta-
tions tend to grow even more diverse and to be utilized without proper  
understanding and consideration.

That is probably the reason why discussions concerning “theo- 
logy” are often non-constructive, and each time there are more ques-
tions than answers. The agenda of the Ministry of Education’s meeting  
cited above serves as a good example: there is no clear indication 
of the status of theology whether it is “science”, “set of sciences”, 
“discipline” or “specialty”. These questions are very important. As  
long as the interpretations of the above-mentioned notions remain  
diverse, there is no sense in discussing theology itself (as an abstract 
matter).

It is important to know that all those questions are indeed the mat-
ter of an innovative and exceptionally relevant science called “science 
of science” or “science studies”. Sadly, part of the scientific commu-
nity still refuses to acknowledge this science, especially the socalled 
“professional” philosophers. This is strange enough for they should 
probably be the first to understand its relevance and practicability in 
today’s world. Although the development of science was always quite 
controversial (“per aspera”), there is probably some inner logic and 
higher purpose in it. By this, we mean that higher challenge results 
in more accurate selection. That is why “science of science”, despite 
all the opposition it faces, has not only survived, but strengthened its 
influence on the scientific community. The number of those who sup-
port its recognition as science keeps on growing. We have already  



272

addressed this problem in a number of articles [22; 23] and think it 
useful to present some ideas below. 

Modern society becomes “globalized”, and one of the significant 
features of globalization is “informatization”. So in that sense modern 
society also becomes “informational”. Information itself becomes a 
crucial resource in that global society. In fact, we believe that it has 
already become like this.

Science in its essence is information – information that is being 
sought, organized and transmitted. Thus, science is a crucial factor in 
social development – its “effector” according to B. Leontiev [5–8] and 
its resource. Obviously, the rethinking (or rather a total revision) of 
the achievements and development of science in general is one of the 
most important tasks of science itself. So, there is a particular object 
of analysis and a particular subject. Of course, there are patterns, regu-
larities and controversies in the development of science to be discov-
ered (in fact most of them are probably already obvious). There is also 
a proper nomenclature (language) and many other things necessary to 
form any scientific field (science in a narrow sense). Finally and most 
importantly, there are perceivable problematics in the logic of the de-
velopment of science in the past and especially in the future. And the 
range of such problematics is constantly widening. 

This is neither gnoseology nor philosophy and history of science, as 
many skeptics believe. This is a completely different field of analysis, 
a question of the aim of science which was not as relevant in the age 
of empiric outlook and pre-industrial world (i.e. before the 20th cen-
tury) as today. But now that science becomes a factor and a resource, 
the question of science as means of production arises. This entails the 
questions concerning priorities of its development, intellectual proper-
ty, planning and many other interwoven and complex things important 
as they are and stipulates the necessity of recognizing "science studies" 
as an independent science.

Is it related to the specific questions discussed above in this article? 
Surely, it is. All the questions we have originally brought up, includ-
ing the question concerning theology, are the matter of the analysis of 
science studies. The reviews of experts in “Islamic studies” (mostly 
linguists specializing in Arabic) on the one hand and clerics on the 
other hand would be insufficient without such analysis. This analysis 
will probably be “corporate” which will influence its quality. 

Thus, summarizing our research, we believe that there is a neces-
sity to study thoroughly the issue concerning the content of theology 
as an academic subject at each level of Islamic education (especially 
doctorate). After dealing with this issue we may raise the question of 



273

accredited scientific degrees in Islamic education. The only condition 
is that the degrees should be conferred on those who have undergone 
the whole complex of obligatory procedures, no matter how difficult 
they are. Equating clerical ranks to scientific degrees automatically is 
absolutely unacceptable. It would be a disservice to Islamic education, 
as well as to Islamic science, culture and simply to Muslim society, i.e. 
Ummah. This could also be damaging to secular education and scien-
tific training as a bad example.

Modern times, including the return of religiousness or, in other 
words, “religious conscience” which grows even more influential ev-
ery day, will undoubtedly call for the revision of the correlation be-
tween the notions of “secular” and “religious” sciences, “knowledge”, 
“cognition” and “scholarship”. Solving this problem will certainly 
help the development of education, clerical education in particular.

To support this idea, we can bring up a simple model. The idea of 
separation of secular and religious sciences and the idea of their in-
compatibility within secular and clerical education affects directly the 
determination of the content of such education and hence its quality 
and level. We believe this separation to be unjustified and harmful. It 
can impoverish science and those who try to separate it. It is indeed  
the “philosophical poverty”. The incompatibility here is nothing more 
than a false idea, regardless of the ideology, for science is just the 
process of studying the world. That is why the question of secular and 
religious sciences is the question of the adjustment of science into the 
system of religious or secular education. Thus, it is a question of inter-
pretation of science in a religious or an atheistic mind in all its different 
variations, either confessions or ideologies. 

“General theology” is particularly impossible nowadays, even con-
sidering the existence of such a notion as monotheism. “General theo-
logy” might exist as a unified science only for a person free of all 
confessional boundaries and doctrines. Otherwise, a person would be 
forced to study and transmit only a certain system of views. Theology 
is always, or at least today, is “confessional”. Knowledge (and cogni-
tion), on the other hand, is solid and inseparable. As for the general 
study of different theological systems, history and culture, including 
dogmatics and exegetics, ethics, hermeneutics and canons, it is the 
matter of religious studies focused on the world’s religions (polythe-
istic as well).

This is also a problem of science studies. It will become more and mo- 
re pressing and demand certain efforts of the intellectual community.

There is also a question of correlation between the notions of  
“Islamic theology” and “Islamic studies”. The interpretation of these 



274

notions is of particular importance given the fact that even the concept 
of clerical education is called “The concept of specialist training with 
profound studying the history and culture of Islam”. The situation is 
similar to that with the title of the above-mentioned “Clerical Educa-
tion Support Program”.

In our opinion, it is the original inaccuracy that leads to further 
uncertainties in determining the tasks of clerical education support and 
all other difficulties and controversies in the implementation of the 
federal program.

There is again an obvious lack of clarity as for whom we should 
consider “specialists with profound knowledge of Islam”. Are they 
theologists, clerics who can also have different levels of training, i.e. 
competence or experts in history and culture, including the scholars of 
religion and Islam? We may add that “Islamic studies” as a science has 
yet to find its footing. And in the realm of this science linguists (ex-
perts in Arabic studies, turcologists, Semiticists etc.) hold a privileged 
status compared to non-professionals, which might be true but only  
in part.

We believe that “Islamic studies” and “Islamic theology” each have 
their own particular object and particular subject and so must be con-
sidered independent branches of science, though they probably may 
not yet have a status. As for their object and subject it is obvious that 
they are different in each case. Theology is the “studying of God”. 
“Islamic theology” is the study of God based on Islamic doctrine and 
dogmatics. As for “Islamic studies”, it is the study of Islamic history 
and culture from the outside. It does not mean that there should be an 
impenetrable border between those fields. Any expert in “Islamic stud-
ies” can become “Islamic theologist” and vice versa. It is not so im-
portant to strictly set borders as to understand the differences between 
secular and religious sciences in the subject and object matter that oc-
cur not as insurmountable barriers, but as instruments of the general 
process of studying and cognizing. 

Thus, a simple question of the notion of “theology” leads us to a 
whole bundle of key questions needed to be analyzed and answered, 
or at least receive some attention. In conclusion, we must emphasize 
once again that all the ideas presented above are not simply the results 
of "reflection", but the conclusions based on a thoroughly analyzed 
sociological, statistical, terminological, encyclopedic, linguistic and 
historiological materials. As for the subject of analysis, we believe that 
the discussion on “theology”, standard, specialization etc. is far from 
being over [3; 24; 17; 4; 11] and further debates will certainly con-
tinue. Unfortunately, the range of problems under discussion is mixed 



275

up with politics and conjuncture entailing difficulties in its scientific 
analysis. That is exactly the viewpoint of most secular and religious 
scientists, regardless of their confession, who analyze these problems 
seriously.

List of references

1. Andreeva 2016. Андреева Л., Элбакян Е. Теология и рели- 
гиоведение в современной России. Новые «научные и образо-
вательные специальности» носят характер жесткой конфессио-
нальной ориентации. – URL: http://ateism.ru/articles/education.html 
(дата обращения 15.06.2016).

2. Barsegyan 2012. Барсегян Н. Кафедра теологии: годится ли 
нам немецкий рецепт. – URL: http://polit.ru/article/2012/11/02/
germ_teologia/ (дата обращения:15.06.2016).

3. Gorbunov 2015. Горбунов С. Университеты и теология: опыт 
современной Европы. – URL: http://trv-science.ru/2015/01/24/univer-
sitety-i-teologiya-opyt-sovremennojj-evropy/ (дата обращения: 10.06.16).

4. Kotlyar 2015. Котляр П. Чем грозит введение ВАК спе- 
циальности «теология». – URL: http://www.gazeta.ru/science/ 2015/ 
10/13_a_7816751.shtml13.10.2015. (дата обращения: 15.06.16).

5. Leontiev 2002. Леонтьев Б.Б. Цена интеллекта: Интеллек- 
туальный капитал в российском бизнесе: Оценка, ориентирование, 
моделирование, защита прав. – Москва: «Акционер», 2002. – 196 с.

6. Leontiev 2005. Леонтьев Б.Б. Эффектор как новый системо-
образующий фактор в оценке и управлении бизнесом // Имущест-
венные отношения в Российской Федерации. – 2005. – № 4. – С. 36–50.

7. Leontiev 2013. Леонтьев Б.Б., Мамаджанов Х.А. Инвентари-
зация интеллектуальных прав на результаты интеллектуальной 
деятельности. – Москва: Патент, 2013. – 267 с.: ил.

8. Leontiev. 1999. Леонтьев Б.Б. Введение в теорию обновления 
общества. Москва: «РИНФО», 1999. – 122 c.

9. Letter 2016. Официальное письмо Министерства образова-
ния Российской Федерации от 20.05.2016. «Об общественном об-
суждений научной отрасли “Теология”» № 62/01.

10. Moscow cathedral mosque 2015. Московская соборная ме-
четь открыта после реконструкции / Официальные сетевые ресур-
сы Президента России. – URL: http://kremlin.ru/events/ president/ 
news (дата обращения: 15.06.16.).

11. Philipov 2010. Филипов А. Теологическое образование во 
Франции и России: по следам Круглого стола в ПСТГУ. – URL: 
http://www.pravmir.ru/filosofiya-spaset-mir-po-sledam-kruglogo-sto-
la-v-pstgu/ (дата обращения: 10.06.16).



276

12. Raev 2012. Раев Р.А., Якупов Р.И. Исторические традиции и 
новации в духовном образовании. Пленарный доклад. // Идеалы 
и ценности ислама в образовательном пространстве XXI века.  
V Международная научно-практическая конференция. – Уфа: 
Изд-во БГПУ. – 2012. С. 24–31. 

13. Solodovnik 2015. Солодовник С. Теология в светских ву- 
зах / The Owl.  Information Analysis Center/ – URL: http://www.so-
va-center.ru/religion/publications/2015/10/d33126/ (дата обращения: 
15.06.16.).

14. Theology 2008. Теология в научной и образовательной 
системе. Материалы слушаний в Общественной па палате Рос-
сийской Федерации. – М.: Изд. Общественной палаты Россий-
ской Федерации. – 2008. / Блог В.А. Тишкова. – URL: http://www.
valerytishkov.ru/cntnt/publikacii3/kollektivn/teologiya_.html (дата 
обращения: 05.05.2016.).

15. Vladimir Putin 2013. В.В. Путин назвал ислам «ярким эле-
ментом российского культурного кода» / Религия и общество, 
2013. – URL: http://newsru.com/religy/22oct2013/ufa.html (дата об-
ращения 30.05.16).

16. Vorobiev (archpriest) 2013. Воробьев В. (Протоиерей), Ко-
лотвин С. Приближается трагедия религиозного образования в 
России. – URL: http://www.pravmir.ru/chto-zhdet-teologiyu-v-rossii 
(дата обращения:10.06.16).

17. Yakupov 2010. Якупов Р.И. История и религия: актуаль- 
ные вопросы теологии и образования // Идеалы и ценности Ислама  
в образовательном пространстве XXI века. Материалы III 
Международной научно-практической конференции. Уфа, 16–17 
декабря 2010 г. – Уфа: Изд-во БГПУ, 2010. – С. 26–31.

18. Yakupov 2011. Якупов Р.И. К вопросу об истории и со-
временных концепциях духовного образования» // Инновацион-
ные ресурсы мусульманского образования и культуры: Вторые 
Фахретдиновские чтения. Сборник материалов Всероссийской  
научно-практической конференции. – Уфа: Медина, 2011. –  
С. 147–149.

19. Yakupov 2011. Якупов Р.И. Современный мир и проблемы 
духовного образования: из истории Российского исламского уни-
верситета ЦДУМ РФ // Идеалы и ценности ислама в образова-
тельном пространстве XXI века. IV Международная научно-прак-
тическая конференция. – Уфа: Изд-во БГПУ, 2011. – С. 19–23.

20. Yakupov 2012. Якупов Р.И. Науковедение, гуманитарные  
науки и историография // Вестник ВЭГУ. – 2012. – № 3 (64). – С. 
217–224. 



277

21. Yakupov 2013. Якупов Р.И. К вопросу о канонической ис-
тории России // Вестник ВЭГУ. – 2013. – № 3 (65). – С. 145–155. 

22. Yakupov 2015. Якупов Р.И. Науковедение и культурология 
как науки глобального общества // Вестник ВЭГУ. – 2015. – № 4 
(78). – С. 175–186.

23. Yakupov 2015, Kuzeev 2015. Якупов Р.И., Кузеев И.Э. Ин-
тернет и социология: историко-культурологический анализ // 
Вестник ВЭГУ. – 2015. – № 6 (80). – С. 152–161.

24. Zubanova 2007. Зубанова С.Г. Теологам не в чем оправды-
ваться, просто академик В. Гинзбург не знает ситуации на кафед-
рах теологии в высшей школе / Сайт Московского Патриархата. – 
URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/274983.html (дата обращения: 
30.05.16).



278

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

Амелин Веналий Владимирович, доктор исторических наук, про-
фессор, директор Научно-исследовательского института истории и 
этнографии Южного Урала Оренбургского государственного уни-
верситета, г. Оренбург.

Ахунов Азат Марсович, кандидат филологических наук, до-
цент кафедры востоковедения, африканистики и исламоведения 
Института международных отношений, истории и востоковедения 
Казанского (Приволжского) федерального университета, г. Казань.

Баимов Айрат Гайсарович, младший научный сотрудник Ин- 
ститута этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева Уфимского 
научного центра Российской академии наук, г. Уфа.

Баймолдина Светлана Маликовна, кандидат юридических 
наук, доцент кафедры уголовно-правовых дисциплин Евразийско-
го национального университета им. Л.Н. Гумилева, член Россий- 
ской криминологической ассоциации, Республика Казахстан,  
г. Астана. 

Беккин Ренат Ирикович, доктор экономических наук, канди-
дат юридических наук, профессор Российской академии наук,  
г. Москва.

Белоруссова Светлана Юрьевна, кандидат исторических наук, 
научный сотрудник Института истории и археологии Уральского 
отделения Российской академии наук, г. Екатеринбург.

Булатов Айдер Аметович, кандидат философских наук, дирек-
тор Крымского научного центра исламоведения, г. Симферополь.

Буранчин Азамат Мажитович, кандидат исторических наук, 
ведущий научный сотрудник Центра гуманитарных исследований 
Министерства культуры Республики Башкортостан, г. Уфа.

Гибадуллин Рустам Марсельевич, кандидат исторических 
наук, доцент кафедры социально-гуманитарных наук Набереж-
ночелнинского института (филиал) Казанского (Приволжского)  
федерального университета, г. Набережные Челны.

Денисов Денис Николаевич, кандидат исторических наук, 
старший научный сотрудник Научно-исследовательского института 
истории и этнографии Южного Урала Оренбургского государствен-
ного университета, г. Оренбург.

Исхаков Рафаиль Лутфуллович, кандидат филологических 
наук, доцент кафедры периодической печати и сетевых изданий 
Уральского гуманитарного института Уральского федерального 
университета им. первого Президента России Б.Н. Ельцина,  
г. Екатеринбург.

Касимов Рустам Нуруллович, кандидат исторических наук, 
старший научный сотрудник Удмуртского института истории, языка 



279

и литературы Уральского отделения Российской академии наук,  
г. Ижевск.

Кузина Наталья Владимировна, кандидат филологических 
наук, доцент, ведущий научный сотрудник Российской медицинской 
академии непрерывного профессионального образования, г. Москва.

Лойко Лидия Михайловна, ведущий научный сотрудник от-
дела этнографии Поволжья и Приуралья, Российский Этногра- 
фический музей, г. Санкт-Петербург.

Магомедова Зейнаб Ахмеддибировна, кандидат исторических 
наук, научный сотрудник отдела востоковедения Института исто-
рии, археологии и этнографии Дагестанского научного центра Рос-
сийской академии наук, г. Махачкала.

Мишучков Андрей Александрович, кандидат философских 
наук, доцент, научный сотрудник Оренбургской Духовной семина-
рии, г. Оренбург.

Моргунов Константин Алексеевич, кандидат исторических 
наук, старший научный сотрудник Научно-исследовательского ин-
ститута истории и этнографии Южного Урала Оренбургского госу-
дарственного университета, г. Оренбург.

Надыршин Тимур Маратович, младший научный сотруд- 
ник, ученый секретарь Института этнологических исследований 
им. Р.Г. Кузеева Уфимского научного центра Российской академии 
наук, г. Уфа.

Нуруллина Роза Вагизовна, кандидат социологических наук, ве- 
дущий научный сотрудник Центра исламоведческих исследо- 
ваний Академии наук Республики Татарстан, г. Казань.

Поздеев Игорь Леонидович, кандидат исторических наук, врио 
директора Удмуртского института истории, языка и литературы 
Уральского отделения Российской академии наук, г. Ижевск.

Сызранов Андрей Вячеславович, кандидат исторических наук, 
доцент кафедры истории России Астраханского государственного 
университета, г. Астрахань.

Хабибуллина Зиля Рашитовна, кандидат исторических наук, 
научный сотрудник отдела религиоведения Института этнологичес- 
ких исследований им. Р.Г. Кузеева Уфимского научного центра 
Российской академии наук, г. Уфа.

Чермухамбетов Ерлан Нурмухаметович, магистр филосо- 
фии, стажер Московского государственного университета им.  
М.В. Ломоносова, г. Москва.

Якупов Риф Исмагилович, доктор исторических наук, профес-
сор, ведущий научный сотрудник Института истории, языка и ли-
тературы Уфимского научного центра Российской академии наук, 
проректор Российского исламского университета Центрального  
духовного управления России по научной работе, г. Уфа.



	
       Знак информационной продукции 16+

Научное издание

РОССИЙСКИЙ ИСЛАМ В ТРАНСФОРМАЦИОННЫХ 
ПРОЦЕССАХ СОВРЕМЕННОСТИ: НОВЫЕ ВЫЗОВЫ  

И ТЕНДЕНЦИИ РАЗВИТИЯ В XXI ВЕКЕ

Сборник научных статей

Отв. редактор 
З.Р. Хабибуллина

Комп. верстка – Зеленова Татьяна
Корректор – Саитбатталова Юлия

На первой стороне обложки: строящаяся в Уфе мечеть «Ар-Рахим» 
(фото О. Менькова) 

Дизайн обложки – М.А. Кузьмин

Подписано в печать 25.12.2017. Формат 60х841/16. Бумага «Офсетная». 
Гарнитура Times New Roman. Тираж 500 экз. Заказ № 5990.

Верстка и печать в ООО «Издательство «Диалог»
450076, г. Уфа, ул. Гафури, 54. Тел./факс: (347) 251-78-29. 

E-mail: dialogufa@mail.ru
Сайт: elasgroup.ru  




