


Тинлей Норбу Ринпоче

Волшебный танец
Проявление внутренней природы

пяти дакини мудрости

Перевод с английского 
Ларисы Стариковой

Thinley Norbu

Magic Dance
The Display of the Self-Nature

of the Five Wisdom Dakinis

Москва, 2011
SHAMBHALA

Boston & London 1999



Издательство «Ганга» представляет 
серию «Самадхи», 

в рамках которой издаются книги по медитации, 
философии и этике буддизма, 

готовятся к публикации переводы с тибетского языка 
классических трактатов буддизма Махаяны, 

работы индийских, тибетских 
и современных западных авторов.

By arrangement with Shambhala Publications, Inc.,
P. O. Box 308, Boston, Massachusetts, 02115, USA

www.shambhala.com

Публикуется по согласованию 
с Издательством «Шамбала Пабликейшнз», 

Бостон, Массачусетс, США, 
и Агентством Александра Корженевского

Издательство выражает глубокую признательность 
Ирине Мащицкой, президенту и основателю Фонда 

«GRANY ART-CRYSTAL-BRUT» (www.artcrystalbrut.org) 
за бескорыстную помощь в издании этой книги.

Перевод с английского Ларисы Стариковой

	 Тинлей Норбу Ринпоче
Н 82 		   Норбу Ринпоче, Тинлей. Волшебный танец. Прояв-

ление внутренней природы пяти дакини мудрости /   
пер. с англ. Л. Стариковой — М. : Издательство Ганга, 
2011. — 192 с. — (Серия «Самадхи»).

     ISBN 978-5-98882-143-4

Это уникальное и компетентное изложение учений ти-
бетского буддизма о пяти элементах: земле, воде, воз-
духе, огне и пространстве. Соединяясь в своих грубых 
и тонких формах, элементы дают начало бесконечной 
иллюзорной игре явлений феноменального мира.

© Shambhala, 1999
© Л. Старикова, перевод, 2010

© ООО «Издательство Ганга», 2011

УДК 294.3
ББК 86.35
Н 82



Содержание

Посвящение 	 9
Введение 	 16
Личные и общие явления 	 29
Две крайности и выход за их пределы 	 41
Линия передачи 	 52
Привычки, сны и время 	 61
Игра ума 	 73
Волшебство и непостижимость 	 82
Исцеление 	 96
Энергия и сила 	111
Уважение 	119
Традиция 	129
Искусство 	140
Уединение 	151
Практика медитации 	159
Послесловие 	187
Как обращаться с буддийскими книгами 	188



9

Посвящение

Эта книга не написана в русле какой‑либо тради-
ции. Бесчисленные традиции, в русле которых 
пишутся книги, опираются либо на бесконеч-

ные обыденные двойственные представления, либо 
на возвышенное разумное сострадание, либо на не-
двойственную всеобъемлющую мудрость, так что чи-
татели могут сами выбирать ту традицию, которая 
им нравится.

Одни любят собирать цветы и ставить их в краси-
вой вазе на алтарь, дабы преподнести богам. Другие 
любят, собрав цветы, ставить их в красивую вазу, чтобы 
украсить свой дом. Третьим нравится плести из цве-
тов гирлянды, чтобы носить на их шее, а кто‑то на-
девает венок на голову. Есть и те, кто предпочитает 
совсем не рвать цветов, а оставлять их расти на зали-
том солнцем лугу, как дано им природой.

Какую бы традицию мы ни выбрали, она всегда 
исходит из пяти элементов, возвращается к пяти эле-
ментам и пребывает в пяти элементах. Я написал эту 
книгу для того, чтобы просто и естественно установить 
основу, путь и плод традиции, т. е. пять элементов.

Почтительно склоняюсь перед собственным 
умом-мудростью —

Моим наилучшим, мудрейшим учителем,
Источником всех видимых и незримых качеств.
Живые существа всегда пребывают 

в пространстве и времени.
Если живые существа пребывают во времени,
Мой учитель-мудрость исполняет 

волшебный танец во времени.
Если живые существа пребывают в пространстве,
Мой учитель-мудрость исполняет 

волшебный танец в пространстве.
При внимательном рассмотрении становится ясно, 

что ты не пребываешь нигде:
Ты всего лишь проявление,
То, что не пребывает.
Пред тобой, мой наилучший учитель-мудрость, 

я почтительно склоняюсь.



10 11

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П о с в я щ е н и е

О пять Сестёр, Исполненные Мудрости,

Ничто не происходит без вашего расположения.
Крестьяне не могут вырастить урожай,
Политики неспособны управлять странами,
Инженеры не в состоянии изобретать машины,
Врачи не могут лечить больных,
Учёные не могут проводить исследования,
Философы неспособны строить 

логические умозаключения,
Художники не в силах творить
Не снискав вашего расположения.

О пять Сестёр, Исполненные Мудрости,

Ничто не может быть познано
Без вашей благосклонности.
Тибетские ламы не могут распевать молитвы 

в невозмутимой манере горцев,
Индийские гуру не могут петь 

в страстной манере жителей жарких долин,
Японские роси не могут восседать 

на чёрных подушках,
Суфии-мусульмане — кружиться 

в ослепительных одеждах,
Христианские священники не в состоянии 

громогласно проповедовать,
А еврейские раввины не могут молиться 

чуть слышно
Без вашей благосклонности.

О пять Сестёр, Исполненные Мудрости,

Даже самые невероятные чудеса 
не могут произойти,

В Нью-Йорке — самом кипучем городе мира, в ос-
лепительной, словно кружащейся в вихре громади-
не, — в алтарной комнате для медитаций, принадле-
жащей одному моему другу, я начал писать эту книгу. 
В Париже — самом утончённом, райском городе мира, 
напоминающем живописную причудливую манда-
лу, — в комнате для медитации, принадлежащей 
другому моему другу, я эту книгу закончил. В обоих 
городах мои верные друзья проявили по отношению 
ко мне щедрость, доброту, чистоту и благородство.

Будда Шакьямуни сказал: «Все явления происте-
кают из обстоятельств. Поскольку хорошие обстоя-
тельства могут возникнуть из хороших намерений, 
появится всё, о чём мы молимся». Поэтому пусть все 
живые существа, особенно те, которые помогли этой 
книге увидеть свет, научатся использовать чистую со-
кровенную сущность энергии пяти элементов, дабы 
достичь просветления.

О пять Сестёр, Исполненные Мудрости,

Если мы должным образом не почитаем вас,
Вы становитесь пятью ведьмами,
Насылая на нас болезни и страдания.
Поскольку мы не можем избавиться от вас,
Наша судьба всегда зависит от вас.

О пять Сестёр, Исполненные Мудрости,

Если мы должным образом почитаем вас,
Вы становитесь пятью ангелами,
Принося нам здоровье и счастье.
Поскольку мы неразделимы с вами,
Наша судьба всегда зависит от вас.



12 13

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П о с в я щ е н и е

Что бы мы ни делали,
Ты всегда поддерживаешь,
Терпеливо и безропотно.
Но мы, невежды,
Всегда неблагодарны,
Ступая по тебе
И называя «земля».

О, как ты постоянна!
Тот, кто хочет очиститься,
Очиститься не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет утолить жажду,
Утолить её не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет слышать,
Слышать не может,
Если нет тебя.
Что бы мы ни делали,
Ты всегда струишься,
Не иссякая и не ропща.
Но мы, вечно жаждущие,
Всегда неблагодарны,
Расплёскивая тебя
И называя «вода».

О, как ты светла!
Тот, кто хочет сражаться,
Сражаться не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет любить,
Любить не может,
Если нет тебя.

Если не воздавать должное вашей чистоте.
Будда Шакьямуни не может покоиться 

с умиротворённым
Взором своих лотосовых глаз 

под деревом бодхи;
Гуру Падмасамбхава не может увлечься 

волшебной игрой
С бесчисленными дакини, парящими в небе;
Господь Иисус не может легко ступать по воде;
Пророк Моисей не узрит 

ослепительно пылающий куст;
Брахман Сарахапа не может 

выпрямлять стрелы, распевая
Гимны мудрости со своей мастерящей стрелы 

юной подругой;
Святой безумец Тилопа не может есть рыбу 

и мучить Наропу;
Величайший йог Миларепа не может оставаться 

в пещере,
Сочиняя песни и претерпевая тяготы аскетизма,
Не воздавая должное вашей чистоте.

О, как ты терпелива!
Тот, кто хочет стоять,
Стоять не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет ходить,
Ходить не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет вкусить что‑либо 

или прикоснуться к чему‑то,
Не смогут сделать это,
Если нет тебя.



14 15

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П о с в я щ е н и е

Не сможет кануть в небытие,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет познать явления,
Их не познает,
Если нет тебя.
Что бы мы ни делали,
Ты всегда гостеприимна,
Всё вмещая и не ропща.
Но мы, невежды,
Всегда неблагодарны,
Опустошая тебя
И называя «пространство».

Наша смиренная рабыня,
Ты неустанно служишь всем нам,
От обычных существ до возвышенных 

и благородных,
Дабы исполнять наши мирские желания.
Наша могущественная царица,
Завлекая, ты покоряешь нас,
От обычных существ до возвышенных 

и благородных,
Заставляя искать желанные качества.
Ты наша Дакини, Исполненная Мудрости,
Своим волшебным танцем без усилий 

направляющая нас,
От обычных существ до возвышенных 

и благородных,
К качествам, свободным от желаний.

Итак, позволь представить тебя.

Тот, кто хочет видеть,
Видеть не может.
Если нет тебя.
Что бы мы ни делали,
Ты всегда сияешь,
Не угасая и не ропща.
Но мы, гордецы,
Всегда неблагодарны,
Гася тебя
И называя «огонь».

О, как ты легка!
Тот, кто хочет подняться,
Подняться не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет двигаться,
Двинуться не может, если нет тебя.
Тот, кто хочет почувствовать запах,
Не может обонять,
Если нет тебя.
Что бы мы ни делали,
Ты всегда движешься
Безропотно и невесомо.
Но мы, завистники,
Всегда неблагодарны,
Раздувая тебя
И называя «воздух».

О, как ты открыта!
Тот, кто хочет существовать,
Существовать не может,
Если нет тебя.
Тот, кто хочет перестать существовать,



17

В в е д е н и е

16

До тех пор, пока мы не узнаём чистой природы 
проявлений мудрости, мы, двойственно воспринимая, 
держимся за сами собой возникающие, неуловимые 
отражения незамутнённого ума, омрачая его нераз-
дельно присутствующие пустоту и ясность, и делим 
неделимые элементы явлений на субъект и объект. 
До тех пор, пока существует это деление, существуют 
загрязнения и препятствия.

При таком разделении «я» становится субъектом, 
а то, что воспринимается этим «я», — объектом. Воз-
никает постоянное взаимодействие (которое стано-
вится источником направления и времени) между 
субъектом и объектом, между основными и второсте-
пенными условиями, между жаждой приятного и от-
торжением неприятного, между хорошими и плохи-
ми намерениями, между сомнением и надеждой. Этот 
разделённый ум мы называем двойственным умом. 
Именно он — причина плохой или хорошей кармы.

Всякий раз, узнавая чистую природу тайного, не-
зримого проявления мудрости, мы осознаём чистую, 
сокровенную сущность элементов. Если присутствует 
это узнавание, нет ни субъекта, ни объекта, ни начала, 
ни конца, ни направления, ни времени, ни основных, 
ни второстепенных условий, а потому нет и кармы. 
При таком узнавании абсолютные и относительные 
истины превращаются в неразделимое, недвойствен-
ное, чистое пространство осознания. Явления легко 
возникают в этом пространстве, поэтому это прояв-
ление ума-мудрости не есть небытие. Просветлённый 
ум, не зная препятствий, кружится в танце со всеми 
явлениями, при этом оставляя за собой возможность 
не допускать те или иные явления, словно выбирая, 
что бы ему съесть.

Введение

Если хоть одна капля нектара вашего имени
Окропит наши уши, она наполнит их 
Звучанием Дхармы на многие жизни.
Дивные Три драгоценности, славные в своём величии,
Во все времена даруйте благоприятствование!

Патрул Ринпоче

Воснове всех возникающих миров бытия — ко-
нечных и бесконечных, грубых и тонких, счаст-
ливых и  несчастных, обычных и  возвышен-

ных — пять элементов, являющиеся фундаментом 
всех чистых и нечистых проявлений. В сансаре и нир-
ване, атомы и насекомые, люди, различные предметы, 
механизмы — всё состоит из пяти элементов.

Все зримые бесчисленные элементы, образующие 
явления этого мира, — проявление тайного, сокро-
венного, неразделимого, чистого ума-мудрости. Всё, 
что возникает, обладая бесконечным потенциалом, 
замутнённым или незамутнённым, — это природа 
зерцалоподобного ума-мудрости.



18 19

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В в е д е н и е

знание, а внешние — как земля, вода, огонь, воздух 
и пространство.

Внешние и внутренние проявления внешних и вну-
тренних элементов переплетаются друг с другом в на-
шей жизнедеятельности. Взаимосвязь между внешней 
материальной формой элемента земля и его внутрен-
ним вещественным проявлением — плотью прояв-
ляется в процессе приёма пищи. Внешняя жидкая 
форма элемента вода и его внутренняя форма — кровь 
связаны с процессом питья. Солнце — внешнее прояв-
ление элемента огонь и внутренняя форма этого эле-
мента — телесное тепло взаимосвязаны посредством 
процесса абсорбции, поглощения. Ветер представляет 
собой внешнюю форму элемента воздух, а дыхание — 
«внутренний ветер». Внешняя форма элемента про-
странство — небо — проявляется через открытость, 
так же, как и внутреннее пространство ума. Все пять 
элементов взаимозависимы и естественным образом 
присутствуют друг в друге, что позволяет им, объеди-
няясь, создавать бесконечное многообразие явлений.

Как правило, явления предстают перед обычным 
умом, начиная с тонкого элемента воздух, который 
в свою очередь появляется из ещё более тонкого эле-
мента пространство. Поскольку оба эти элемента лег-
ки и невидимы, они дополняют друг друга, а когда 
вследствие кармы более явственный тонкий элемент 
воздух притягивается возникающей в обыденном уме 
концепцией более тонкого элемента пространство, 
они объединяются и движутся нераздельно. Этим 
действием спонтанно порождается тонкое тепло — 
сущность тонкого элемента огонь. Когда вследствие 
кармы более явственный и вещественный элемент 
огонь притягивается к тонкому элементу воздух, они 

Просветлённый ум беспристрастно отражает все 
пять мудростей. Но вследствие неведения мы на про-
тяжении бесчисленных жизней создаём себе представ-
ления и кармические привычки, которые затемняют 
качество нашего ума-мудрости — его живую, неза-
мутнённую способность отражать, словно зеркало. 
Из-за нашего омрачённого обычного ума наше эго 
выделяет во всеобщем равенстве какие‑то катего-
рии. Вслед за эго и категориями рождается вещество, 
вслед за рождением вещества возникает смерть, вслед 
за смерью возникают страдания. Наше инертное и вя-
лое кармическое тело, как и все другие проявления 
вещества, — это грубые элементы, явившиеся следст-
вием нашей неспособности в прежних жизнях узнать 
незримую, тайную сущность всякой субстанции. Мы 
теряем покой и страдаем из‑за своей внешней кос-
ности и внутреннего невежества. И хотя мы неспо-
собны сразу же узнать свою незримую сокровенную 
сущность, не стоит думать, что она столь недоступна. 
Она всегда присутствует в грубых и тонких элементах.

Как правило, мы полагаем, что неведение может 
быть обнаружено свободным от заблуждений умом-
мудростью, но в действительности неведение выявля-
ется обычным, омрачённым неведением умом. В неом-
рачённом уме-мудрости отсутствуют концепции, спо-
собные ввести в заблуждение, поскольку отсутствует 
и деление на субъект и объект. С относительной точки 
зрения обычного ума целостный тайный ум-мудрость 
предстаёт как разделённый на внутренние и внешние 
элементы, проявляющиеся сначала как тонкое и едва 
заметное ощущение, а потом как всё более грубые 
и отчётливые формы, причём внутренние элементы 
проявляются как плоть, кровь, тепло, дыхание и со-



20 21

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В в е д е н и е

ся как внутренние и внешние элементы в различных 
мирах перерождения, что зависит от кармы. Мы про-
должаем вращаться в этом бесконечном круговороте 
рождений и смертей, пока не постигнем, подобно Бха-
гавану Будде, самую ясную и чистую тайную сущность 
просветления.

Там, где существуют внешние и внутренние ом-
рачённые, нечистые вещественные элементы, непре-
менно присутствует и чистая тайная сущность, на-
полняющая их. Во всех грубых и тонких элементах 
мы можем найти как нечистые, так и чистые качества. 
Нечистые — ближе к вещественному проявлению эле-
ментов. Чистые — ближе к их невещественному источ-
нику. Чистое жёлтое сияние — это сущность элемента 
земля. Чистое белое сияние — это сущность элемента 
вода. Чистое красное сияние — это сущность элемента 
огонь. Чистое зелёное сияние — это сущность эле-
мента воздух. Чистое синее сияние — это сущность 
элемента пространство.

Невещественный источник проявления света пяти 
цветов — это тайная невещественная энергия-му-
дрость пяти исполненных мудрости супруг пяти 
будд мудрости. Будда Лочана — исполненная муд-
рости супруга, олицетворяющая элемент земля. Ма-
маки — исполненная мудрости супруга, олицетворя-
ющая элемент вода. Пандаравасини — исполненная 
мудрости супруга, олицетворяющая элемент огонь. 
Самайя-Тара — исполненная мудрости супруга, оли-
цетворяющая элемент воздух. Дхатвишвари — испол-
ненная мудрости супруга, олицетворяющая элемент 
пространство.

Хотя все живые существа происходят от мудрости, 
потенциально заложенной в элементах, в силу карми-

объединяются и движутся нераздельно. Этим дейст-
вием порождается ещё менее тонкий элемент вода. 
Когда вследствие кармы более явственный и веще-
ственный тонкий элемент вода притягивается к тон-
кому элементу огонь, они объединяются и движутся 
нераздельно. Этим действием порождается наиболее 
явственный и вещественный элемент земля.

В момент наступления смерти живых существ этот 
процесс протекает в обратном порядке. Когда веще-
ственная форма элемента земля растворяется в эле-
менте вода, тело бледнеет и становится вялым. Когда 
влага элемента вода растворяется в элементе огонь, 
тело высыхает. Когда тепло элемента огонь растворяет-
ся в элементе воздух, оно остывает. Когда дыхание эле-
мента воздух растворяется в элементе пространство, 
ум впадает в бессознательное состояние — и именно 
это называют смертью.

Если мы придерживаемся нигилистического миро-
воззрения и верим, что родились в результате случай-
ного стечения обстоятельств, то, по нашему мнению, 
явления заканчиваются либо со смертью, либо со сме-
ной обстоятельств, а потому нет оснований говорить 
о новых явлениях. Если же мы разделяем мировоззре-
ние этернализма, то верим в незримого Творца и в то, 
что в момент смерти соединяемся с ним, а потому 
с оптимизмом говорим о переселении души в рай.

С буддийской точки зрения, ошибочно разделять 
верования нигилистов, считающих, что в момент смер-
ти вместе с грубыми элементами исчезают и тонкие. 
Согласно буддизму, когда грубые элементы исчерпы-
ваются и их сила уменьшается, они растворяются друг 
в друге, становясь всё более и более тонкими. Однако 
они снова могут стать явственными и вновь проявить-



22 23

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В в е д е н и е

на крючок рыболова. Из-за привязанности к осязанию 
слон забирается в прохладную трясину и погибает 
в ней.

Преобладание кармических потенциалов различ-
ных элементов является причиной преобладания 
в индивидах различных страстей. Например, если 
взять обычных людей, то те, кто в предыдущих жиз-
нях тяготел к элементу земля, обладают «земным» 
складом, связанным с неведением. Они тяжеловесны, 
плотного телосложения, малоподвижны. Те, кто боль-
ше тяготел к элементу вода, обладают подвижным 
складом, связанным с желанием. Их особенность — 
подверженность влиянию и изменчивость. Те, кто тя-
готел к элементу огонь, отличаются горячим нравом, 
связанным с гневом. Их основная особенность — это 
безудержность. Или же у них взрывной темперамент, 
связанный с гордыней и они отличаются невнима-
тельностью к  другим и  пристрастностью. Те, кто 
тяготел преимущественно к элементу воздух, обла-
дают ветреным характером, связанным с ревностью. 
Им свойственно стремление удержать и присвоить. 
Для тех, кто тяготел преимущественно к элементу 
пространство, характерна несобранность, связанная 
с неведением. Их основная особенность — тупость, 
фундаментальная, всеобъемлющая и беспросветная.

Эти пять страстей можно объединить в три: жела-
ние, гнев и неведение, служащие источниками страда-
ния для обычных людей. Желание порождает любовь 
вследствие привязанности к приятным обстоятельст-
вам. Любовь порождает гнев в стремлении сохранить 
присвоенное. Основа того и другого — неведение, ко-
торое, смешивая любовь с гневом в стремлении об-
ладать, только сгущает тьму.

ческих связей возникают различные омрачённые ка-
чества. Например, земляных червей чувство вкуса вле-
чёт к земле, потому что в предыдущих жизнях у них 
преобладала привычка к проявлениям земли. Рыб 
чувство осязания влечёт к воде, потому что в предыду-
щих жизнях у них преобладала привычка к проявле-
ниям воды. Грифов их острое зрение влечёт к свету, 
потому что в предыдущих жизнях у них преоблада-
ла привычка к проявлениям огня. Собак тонкое обо-
няние влечёт к запахам, потому что в предыдущих 
жизнях у них преобладала привычка к проявлени-
ям воздуха. Некоторых практиков сознание влечёт 
к нематериальному миру, потому что в предыдущих 
жизнях у них преобладала привычка к проявлениям 
пространства: они узнавали во всех феноменах неве-
щественное волшебное проявление.

Если мы привязаны к материальному, причина это-
го в том, что своим омрачённым грубыми элементами 
умом мы создаём обычные пять чувств и их объек-
ты. А поскольку мы не способны признать, что наши 
чувства и их объекты — это иллюзорные проявления 
наших замутнённых грубых элементов, то мы ста-
раемся отвергать неприятное и желаем приятного. 
Но в результате этого благое превращается в неблагое, 
и страдание продолжается.

Из-за привязанности к чувству зрения мотылька 
влечёт завораживающее пламя костра, в котором он 
и погибает. Из-за привязанности к чувству слуха олень 
замирает, чтобы послушать манящий свист охотника, 
и погибает от выпущенной им стрелы. Из-за привя-
занности к запаху самец богомола льнёт к самке и по-
гибает, потому что инстинкт велит ей пожирать сам-
ца. Из-за привязанности к вкусу гибнет рыба, попав 



24 25

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В в е д е н и е

научиться распознавать качества незримого, скрытого 
от грубого восприятия, а также овладеть навыками 
использования отрицательных и положительных эле-
ментов.

То, что является зримым для возвышенного сущест-
ва, незримо для обычного человека, а то, что очевидно 
для простого, но умного человека, остаётся за рамка-
ми понимания человека недалёкого. Разумные люди 
могут предвидеть будущее, делая выводы из прошло-
го опыта, в то время как для людей с ограниченным 
интеллектом будущее представляется полностью не-
предсказуемым. Следуя этой логике, можно сказать: 
поскольку Дхарма неведома многим людям, они счи-
тают её предрассудком. Они не понимают, что могут 
пройти барьер грубых элементов и начать взаимо-
действовать с тонкими, полагаясь на чистую тайную 
сущность элементов. Доверившись им, возвышенные 
существа получают неисчерпаемый запас собствен-
ной чистой, тайной, естественной энергии и непо-
колебимой мудрости. Чем больше они используют 
пространство, в котором неотъемлемо содержатся все 
остальные элементы, тем более тонкими и лёгкими 
становятся их грубые элементы. В конце концов, когда 
они освобождаются от веры в то, что в грубом вещест-
ве содержатся какие‑либо самостоятельные качества, 
их называют просветлёнными.

Хорошие практикующие способны очистить свой 
грубый элемент земля на внутреннем и внешнем уров-
нях. В этом случае внутренний элемент земля грубых 
нервных каналов и сосудов становится всё более лёгким 
и чистым, и, когда он превращается в невещественный, 
неразрушимый и светоносный, различия между вну-
тренними и внешними проявлениями элемента земля 

Мне понятно, почему Бхагаван Будда оставил 
своё царство с его богатствами.

Мне понятно, почему Бхагаван Будда снял с себя 
парчовые одежды.

Мне понятно, почему Бхагаван Будда надел 
на себя хлопковые лохмотья.

Он сделал это для того, чтобы увести людей 
от трёх страстей, которые проистекают от эго, 
источника всех страданий.

Он это сделал для того, чтобы достичь 
просветления, состояния, запредельного 
страданию и свободного от эго.

Люди с хорошей кармой, желая достичь просветле-
ния, способны с лёгкостью использовать свои тонкие 
качества и увеличивать свою неотъемлемую чистоту 
до тех пор, пока не отпадёт необходимость зависеть 
от грубой материи и кармы. Узнавая тонкие элементы, 
присущие грубым элементам, мы способны действо-
вать искусными методами. Например, когда человек 
улыбается, на грубом уровне улыбка выражает более 
тонкое положительное качество — радость. Когда 
люди смотрят зло, их нахмуренный лоб через грубые 
внешние проявления выражает более тонкие отрица-
тельные качества: гнев или ярость. Но иногда на тон-
ком уровне улыбка вовсе не является чем‑то положи-
тельным. Даже если на грубом уровне мы видим улыб-
ку, подразумеваемый ею тонкий уровень может быть 
негативным: это как наживка, которой рыбак прима-
нивает рыбу, чтобы её поймать. И наоборот, тонкие 
элементы, когда кто‑то хмурится, не всегда отрица-
тельные: ведь иногда рядом с шипами распускаются 
красивые нежные цветы. Вот почему нам необходимо  



26 27

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В в е д е н и е

го иллюзией двойственности. Это состояние называют 
Ваджрным сердцем мудрости.

Согласно системе махасандхи Самантабхадра пре-
бывает за пределами чистоты и нечистоты элементов. 
Качества Самантабхадры являются тайными от при-
роды, а потому даже возвышенное существо не может 
их видеть. Но по мере того как возвышенные сущест-
ва очищают свои грубые элементы, проистекающие 
от омрачённого ума, они могут видеть тайную сущ-
ность Самантабхадры, которая сама собой возникает 
как зримая мандала качеств его мудрости. Чем больше 
возвышенные существа очищают грубые элементы 
благодаря узнаванию своей собственной чистой сокро-
венной сущности, тем больше они способны осознать, 
что между элементами не существует никакого про-
тиворечия, и тем ближе они подходят к конечному 
единению со своей собственной чистой сокровенной 
сущностью, которая изначально есть Самантабха-
дра. В конечном итоге, освобождённые от каких‑либо 
грубых элементов, они, полностью объединившись 
со своей чистой сокровенной сущностью, становятся 
Самантабхадрой.

Вот почему Самантабхадра поёт:

О, дивная Дхарма, непревзойдённая 
тайная сущность всех совершенных будд!

Всё родилось из нерождённого, и в состоянии 
рождённого более нет рождённого.

О, дивная Дхарма, непревзойдённая 
тайная сущность всех совершенных будд!

Всё прекращающееся происходит из того, 
что не может прекратиться, 
и в прекращении более нет прекращения.

уменьшаются, пока они не оказываются очищенными 
до состояния одной и той же сущности света. Именно 
такого состояния достиг Падмасамбхава. В ваджраяне 
это обладающее неразрушимой ваджрной природой, 
не зависящее ни от каких обстоятельств состояние 
называют Ваджрным телом мудрости.

Хорошие практикующие способны очистить свой 
грубый элемент воздух на внутреннем и внешнем 
уровнях. В этом случае внутренний элемент воздух 
становится всё легче и легче, чище и чище, и когда он 
становится невещественным, неразрушимым и свето-
носным, различия между внутренними и внешними 
проявлениями элемента воздух уменьшаются, пока, 
очищенные, они не становятся одним и тем же завора-
живающим звуком. Некоторые великие святые древ-
ности достигали этого состояния. Чистую ясность их 
звука не нарушали треск и скрежет вибраций грубых 
элементов, и ничто не могло исказить его всепроника-
ющий тон. Это состояние называют Ваджрной песней 
мудрости.

Хорошие практикующие способны свести на нет 
двойственность между своей внутренней субъектив-
ной субстанцией ума и внешней объективной суб-
станцией явлений. В этом случае тонкие элементы 
становятся всё более и более обширными, более бес-
крайними, и, по мере того как они становятся неогра-
ниченными и глубокими, различия между двойствен-
ными представлениями об элементах внешнего и вну-
треннего пространства уменьшаются, пока не очи-
стятся до одного и того же бесконечного пространства. 
И тогда исчезает начало и конец. Это Самантабхадра, 
чьё сердце-мудрость есть источник безмерного и без-
граничного знания, не порабощённого и не обмануто-



29

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Личные и общие явления

Вещи не таковы, какими кажутся, но и не не-таковы.

Бхагаван Будда. «Ланкаватара-сутра»

Вотносительной истине всегда присутствуют 
круговорот и взаимное отражение внутреннего 
и внешнего, тонкого и грубого, субъекта и объек-

та, личного и общего. Если мы неспособны различать 
общие и личные явления, мы всегда будем путаться 
и не сможем установить значимую связь между субъ-
ектом и объектом.

Примером личных явлений могут быть сновидения, 
которые возникают ночью и основаны на впечатле-
ниях прожитого нами дня. Во сне мы можем увидеть 
дом. Поскольку этот дом видим только для нас, это 
наше личное явление. Если же построить этот дом 
в реальности, то его сможет увидеть любой. Дом ста-
нет общим явлением.

Общие явления — это, как правило, очевидные 
или объективные привычки, которых придерживают-
ся те или иные социальные группы или сообщества. 

О, дивная Дхарма, непревзойдённая 
тайная сущность всех совершенных будд!

Всё существующее происходит из того, 
что не существует, и в существовании более нет 
существования.

О, дивная Дхарма, непревзойдённая 
тайная сущность всех совершенных будд!

Всё приходит и уходит из того, 
что не приходит и не уходит, 
и в приходе и уходе нет более ни прихода, 
ни ухода.



30 31

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и ч н ы е  и  о б щ и е  я в л е н и я

двойственного ума, истина существует как времен-
ное представление о правильном или неправильном, 
что зависит от конкретных задачи и обстоятельств. Вот 
почему мы называем такую истину относительной.

В рамках относительной истины есть две катего-
рии: подлинная относительная истина и искажён-
ная относительная истина. Эти понятия не являются 
абсолютными категориями, но зависят друг от друга 
и от того, с какой точки зрения на них смотреть. На-
пример, для тигра тигрица привлекательна. Это его 
подлинная относительная истина. Для нас же тигр 
всегда страшен и его влечение к тигрице — искажён-
ная относительная истина.

С точки зрения обычного ума, подлинная относи-
тельная истина — это то, что может быть воспринято 
органами чувств, то, что способно действовать. В таком 
случае искажённая относительная истина — это не-
кий символ подлинной относительной истины, кото-
рый можно сравнить с изображением луны либо с её 
отражением в воде, которое не производит никакого 
действия, поскольку внутренние незримые элементы 
отделены от внешних зримых элементов.

Рассуждая с позиции тонкого, возвышенного ума, 
и подлинная относительная истина обычного ума, 
и его искажённая относительная истина являются ис-
кажёнными относительными истинами. Для такого 
ума абсолютная истина лежит за пределами пред-
ставлений о внутреннем и внешнем, а потому обе ис-
тины обычного ума являются иллюзиями, созданны-
ми омрачённым умом, который не способен привести 
к просветлению.

Искажённая относительная истина личных яв-
лений может оказаться подлинной относительной 

Разнообразные выражения личных явлений соединя-
ются для создания общих явлений, которые, в свою 
очередь, начинают определённым образом обратно 
воздействовать на явления личные. Например, дизай-
нер одежды создаёт свою новую коллекцию — это его 
личное явление. После публичного показа эта коллек-
ция становится общим явлением. Вполне возможно, 
что данная коллекция вдохновит другого дизайнера, 
который создаст свою коллекцию одежды под влия-
нием увиденного.

Мы верим в общие явления вследствие взаимной 
согласованности грубых элементов и логики. Напри-
мер, если мы никогда не видели коричневого сахара, 
то для нас существует такое явление — белый сахар. 
Думая о сахаре, мы автоматически представляем сахар 
белого цвета. Собственно говоря, нам даже не нужно 
слово «белый», потому что относительно этого явле-
ния имеется общее соглашение, конвенция. Если же 
кому‑то известен только тростниковый коричневый 
сахар, им точно так же не нужно слово «коричневый». 
При мысли о сахаре они автоматически представля-
ют только сахар бурого цвета. Те же, кому известны 
оба вида сахара, при слове «сахар» могут задуматься: 
«Какой сахар: белый или коричневый?».

До тех пор, пока наш двойственный ум пребывает 
в бессознательной омрачённости или пока он не стано-
вится просветлённым, недвойственным умом-мудро-
стью, всегда будут существовать омрачённые явления. 
А там, где есть омрачённые явления, всегда существу-
ют представления о правильном и неправильном. То, 
что является истиной для одних, для других таковой 
не является, и наоборот, то, что кажется неправильным 
для одних, другие считают верным. С точки зрения  



32 33

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и ч н ы е  и  о б щ и е  я в л е н и я

лагают, что для достижения просветления полезно 
видеть во всём чистые проявления божеств. Для них 
подлинная относительная истина махаяны является 
искажённой относительной истиной. Практики вну-
тренней ваджраяны считают все проявления реаль-
ности, какими бы они ни были, проявлением мудрос-
ти. Это их подлинная относительная истина.

С точки зрения подлинной относительной истины 
некоторых современных учёных-нигилистов, все явле-
ния возникают случайно или в результате простого 
стечения обстоятельств. Согласно же подлинной от-
носительной истине буддизма все личные и общие 
явления создаются личными устремлениями, а слу-
чай или стечение обстоятельств рассматривается 
как нечистое проявление накопленной в прошлом 
кармы. Действие кармы личных явлений можно срав-
нить с посеянными семенами растений, зависящими 
от благоприятных или неблагоприятных условий. Ко-
ренное условие — семя дремлет, неся в себе потенциал 
реагирования на различные сопутствующие его со-
зреванию обстоятельства: подходящие проявления 
элементов земля, вода, огонь, воздух и пространство. 
Если не все эти элементы присутствуют одновремен-
но и какого‑то одного недостаёт, семена прорастают 
с трудом. Если же все обстоятельства благополучно 
совпадают во времени и пространстве, из семян вы-
растают сильные растения. 

Точно так же, если наша карма недостаточно хо-
роша, коренная причина — наш ум будет втянут 
в дополнительные обстоятельства, которые не при-
ведут к благоприятному перерождению, вследствие 
чего в новом рождении у нас будут наличествовать 
соответствующие омрачения. Если карма хорошая, 

истиной для общих явлений. Например, чародей 
знает, что его волшебство не является истиной, но он 
демонстрирует на публике приёмы магии, которые 
его простодушные зрители принимают за чистую 
монету. С другой стороны, искажённая относитель-
ная истина общего явления может стать подлинной 
относительной истиной для личных явлений. Напри-
мер, для многих народов замыслы Гитлера были ис-
кажённой относительной истиной безумца, но лично 
для него они были разумной подлинной относитель-
ной истиной. Его действия явились подлинной отно-
сительной истиной для всего человечества.

Большинство обычных людей думает, что желае-
мое ими полезно. Это их подлинная относительная 
истина. Но практикующие хинаяну считают те же са-
мые блага бесполезными, поскольку они становятся 
причиной страдания и не могут помочь в достижении 
нирваны. Для практиков хинаяны подлинная относи-
тельная истина обычных людей является искажённой 
относительной истиной. Однако же практики хина-
яны считают упомянутые желаемые блага реальны-
ми и, питая к ним неприязнь, стараются отвергать, 
чтобы достичь освобождения. Это их подлинная от-
носительная истина. Практики махаяны полагают, 
что для того, кто видит иллюзорность явлений, нет 
смысла ни в привязанности, ни в неприязни, а по-
добный подход к восприятию явлений способству-
ет достижению просветления. Для них подлинная 
относительная истина хинаяны — это искажённая 
относительная истина. Практики махаяны считают 
все желательные и нежелательные качества иллю-
зорными. Это их подлинная относительная истина. 
Те же, кто практикует внутреннюю ваджраяну, по-



34 35

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и ч н ы е  и  о б щ и е  я в л е н и я

намерением и, используя миролюбивый потенциал 
своего ума, творил мирные общие явления.

Но независимо от своих политических симпатий 
мы всегда страдаем, балансируя между явлениями 
общими и личными. Иногда, используя соглашение 
об общих явлениях, мы восстаём и освобождаемся 
от личных явлений деспотичного диктатора. После 
чего избираем нового лидера, который создаёт новые 
общие явления на основе своих личных явлений, ко-
торые со временем мы также вознамериваемся изме-
нить. Для всех явлений сансары — как хороших, так 
и плохих — общим свойством является постоянный 
круговорот.

Отмеченные непостоянством общие явления всегда 
будут наносить урон или изменять личные явления 
обычного лидера, который верит в самодостаточную 
реальность грубых элементов. Возвышенное сущест-
во, обладающее энергией чистой мудрости, своими 
личными явлениями может изменять явления общие, 
но никогда не причинит им вреда. Общие явления 
никогда не смогут нанести вред или изменить чи-
стые личные явления возвышенного существа, потому 
что загрязнённые грубые элементы общих явлений 
не в силах проникнуть в его чистые элементы, как вул-
кан никогда, ни при каких обстоятельствах не затро-
нет источник солнечного света. Возвышенное существо 
обладает сокровенной, свободной от проявлений эго 
энергией мудрости, которая неисчерпаема и всегда 
несёт благо, поскольку она светла и чиста.

Не будь этой чистой силы, энергия тонких эле-
ментов зависела бы от неустойчивой энергии грубых 
элементов. Если мы не узнаём сокровенной сущности 
своих коренных причин и используем энергию своих  

наша коренная причина — ум будет притягиваться 
к сопутствующим вторичным обстоятельствам — ро-
дителям, чьи гены, качества, а также определённая 
локализация во времени и пространстве приведут 
к благоприятному перерождению.

Карма личных явлений также связана с дополни-
тельными обстоятельствами внешней среды, содержа-
щими как плохие, так и хорошие общие, групповые яв-
ления, например: массовый голод и геноцид или мир 
и процветание. Личные явления людей, не верящих 
в карму, часто притягивают нежелательные групповые 
явления, поскольку в основе их воззрений — вера в ис-
ключительную самодостаточность грубых элементов. 
Такие люди искренне верят, что со всеми явления-
ми можно совладать посредством грубых элементов, 
и не верят в способность ума вновь и вновь возникать 
в зримых и незримых формах. Эти люди не боятся 
использовать свои грубые элементы, чтобы создавать 
негативные явления, нацеленные на достижение и ре-
ализацию собственных нечистых, эгоистических на-
мерений, проистекающих от энергии кармических 
элементов множества прошлых жизней.

Если подобные люди становятся политическими 
лидерами, они притягивают общие негативные груп-
повые явления, проводя политику насилия или гено-
цида, пытаясь очистить свою страну от людей, кото-
рых считают низшими. И наоборот: политические ли-
деры, понимающие природу кармы, осознают, что ум 
не умирает и что враги отечества или негативные 
явления не могут быть искоренены такими грубыми 
методами, как физическое устранение или этническая 
чистка. Именно таким лидером был Ганди. Он по-
нимал, что позитивные явления должны создаваться 



36 37

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и ч н ы е  и  о б щ и е  я в л е н и я

ментом наших коренных причин разделение между 
дополнительными обстоятельствами и коренными 
причинами становится всё слабее и слабее, а духовные 
качества становятся всё более обширными и светлыми. 
Состояние, когда они становятся совершенно нераз-
делимыми и коренные причины более не отличаются 
от дополнительных обстоятельств, а дополнительные 
обстоятельства не отличаются от коренных причин, 
мы называем просветлением.

Пока мы не достигли просветления, между личны-
ми и общими явлениями происходит взаимодействие. 
Благодаря этому взаимодействию личные духовные 
качества просветлённых существ обнаруживают себя 
в их индивидуальных историях и словно эхо звучат 
в общей духовной традиции, пусть даже источник 
чистых самоочевидных явлений этих качеств остаётся 
для нас невидимым вплоть до просветления. Когда до-
полнительное обстоятельство (возвышенная история 
просветлённых существ) соединится с коренной при-
чиной — нашей сокровенной сущностью, или семенем 
просветления, это семя может проснуться и прорасти. 
Это возможно как для отдельных людей, так и для со-
обществ. Благодаря объединению этих двух обстоя-
тельств наши духовные качества растут и ширятся.

Вспоминая таких великих существ, как Миларепа, 
Иисус, Будда Шакьямуни и Падмасамбхава, мы по-
лагаем, что они творили чудеса намеренно. Конечно, 
думать так хорошо уже потому, что, стараясь устано-
вить связь с их чистой сокровенной сущностью, мы 
накапливаем благие заслуги. Но представление о та-
ком намерении является всего лишь нашим общим 
групповым соглашением. В  действительности воз-
вышенные существа являли эти чудеса тогда, когда  

тонких элементов во внешнем мире, чтобы влиять 
на дополнительные обстоятельства, то с исчезнове-
нием обстоятельств тает и наша энергия. Хотя энер-
гия нашей сокровенной коренной причины исчезнуть 
не может, из‑за пренебрежения ею и отсутствия свя-
зи с сопутствующими обстоятельствами эта энергия 
переходит в спящий или латентный режим, стано-
вится скрытой, а потому недоступной для нас, когда 
мы в ней нуждаемся.

Реализуя тайный потенциал своих элементов, мы 
обретаем неограниченную способность творить но-
вые внешние обстоятельства. Обычные коренные при-
чины для своего развития требуют дополнительных 
обстоятельств, но сокровенные коренные причины 
ума-мудрости для своего проявления не нуждаются 
в каких бы то ни было сопутствующих обстоятельст-
вах, поскольку представляют собой чистую сокровен-
ную сущность. Если вы их узнали, они не иссякнут 
и не перейдут в латентную, спящую форму даже тогда, 
когда вторичные обстоятельства изменятся, поскольку 
коренные причины ума-мудрости никак не зависят 
ни от грубых, ни от тонких обстоятельств. Именно 
поэтому они и называются сокровенными.

Согласно обычной логике сансары коренные при-
чины и дополнительные обстоятельства всегда раз-
личны, но согласно возвышенной, просветлённой ло-
гике дополнительные обстоятельства неотъемлемы 
от коренных причин: одно не может существовать 
без другого, как свет не может существовать без тьмы. 
В противном случае, как могли бы мы встретиться 
с дополнительными обстоятельствами и принять их?

Благодаря встрече благого светлого элемента до-
полнительных обстоятельств с благим светлым эле-



38 39

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и ч н ы е  и  о б щ и е  я в л е н и я

наших элементов, что Иисус ходил по воде, мы ис-
пользуем свои грубые и тонкие явления элементов, 
чтобы познать чистую сокровенную сущность фено-
мена Христа.

Будда сказал: «Я указываю вам путь освобождения, 
но достижение просветления зависит от вас». Это зна-
чит, что, не предпринимая попыток найти освобож-
дение путём внутреннего исследования и работы, мы 
не сможем узнать истину в контексте своих личных 
явлений, источник которых — чистая сокровенная 
сущность элементов. Тем не менее мы пытаемся искать 
освобождение, предпринимая только внешние иссле-
дования и надеясь узнать истину в общих групповых 
явлениях, источник которых — грубые элементы. Если 
мы думаем, что можем благотворно повлиять на свои 
личные явления, развивая грубые элементы общих 
явлений, значит, мы не понимаем, что не стоит по-
лагаться на явления грубых элементов, ибо они непо-
стоянны и изменчивы. Если наши внешние элементы 
становятся косными, инертными, теряют силу, наши 
неразвитые личные явления выглядят беспомощно 
и безнадёжно. Более того, из‑за присущего нам не-
достатка доверия к чистому источнику наших лич-
ных явлений мы обвиняем общие явления и говорим, 
что Дхарма — это ложь. Так, вследствие неискушён-
ности в сокровенной чистой сущности элементов, мы 
создаём негативные предпосылки для общих явлений, 
не любим самих себя и не верим себе. Но если мы 
прежде всего узнаём сокровенную чистую сущность 
и энергию света в своих личных явлениях и обретаем 
веру в них, то становимся способными любить себя 
и верить в себя, поскольку ясно понимаем, что не-
меркнущий, неиссякаемый источник всех чистых 

использовали изначально существующую чистую не-
раздельную сокровенную сущность элементов, чтобы 
сделать истину зримой.

Мы считаем эти проявления чудесами и магией, 
потому что наше восприятие ограничено омрачени-
ями грубых элементов, и мы не верим в то, чего неспо- 
собны сделать сами. Так что, когда по общему согла-
шению, то есть отражая общее групповое явление, 
говорят, что Христос ходил по воде, мы считаем это 
чудом, потому что наш омрачённый двойственный 
ум разграничивает элемент вода и элемент земля. 
С точки зрения личного феномена Иисуса, он не хо-
дил по воде. Сохраняя беспристрастность ума, он все-
го лишь пребывал в вечно безграничной, неделимой 
и всеобъемлющей изначальной сокровенной сущнос-
ти элементов.

Вследствие привычного нецелостного восприятия 
общего группового явления чистое событие делается 
нечистым, потому что мы омрачаем относительную 
истину Иисуса, отделяя её от абсолютной истины Ии-
суса. Когда говорят, что Иисус ходил по воде, имеется 
в виду, что, используя дополнительные обстоятельства 
этой истории, он адаптировался к личным возмож-
ностям и предрасположенностям людей с целью по-
двигнуть их к развитию духовных качеств.

Грубые и тонкие элементы всегда сохраняют связь 
со своей сокровенной сущностью. Люди, которые ви-
дели Иисуса, ступающего по водной глади, обладали 
хорошей кармической связью с ним, потому что с по-
мощью явлений своих тонких и грубых элементов 
смогли объединиться с чистой сокровенной сущнос-
тью того, что они восприняли как чудо. Даже ныне, 
узнавая из истории — непрерывной линии передачи 



4140

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Две крайности 
и выход за их пределы

Тот, кто страдает от избытка надежд, — этерналист.
Тот, кто страдает от недостатка надежд, — нигилист.
Тот, кто за пределами избытка и недостатка надежд, — 

буддист.

Из-за своих привычных наклонностей мы не уз-
наём чистой сокровенной мудрости — потен-
циала пяти чувств, который неотделим от по-

тенциала чистой сокровенной мудрости пяти элемен-
тов. Вместо этого мы используем грубые внутренние 
чувства, воспринимающие лишь грубые внешние 
элементы, а нераздельную сокровенную сущность яв-
лений можем воспринимать лишь как разделённую, 
раздробленную и вещественную. Если мы рассматри-
ваем вещество как нечто вечное и неизменное и счи-
таем, что после того, как грубые элементы исчезают, 
тонкие элементы остаются как их наиболее чистый 
и подлинный аспект, — такая точка зрения тяготеет 
к этернализму и вере в постоянство. Если мы не ус-
матриваем ничего за пределами осязаемого вещест-
ва и полагаем, что с исчезновением грубых явлений  

качеств — это наш ум-мудрость. И тогда спонтанно 
и естественно мы покоряемся чистым чарам Пяти 
дакини, исполненных мудрости, которые управляют 
пятью всеобщими элементами и являются супругами 
Пяти будд мудрости. Благодаря этой самоочевидно-
сти, благодаря этой спонтанной бесконечности разви-
тия наших духовных качеств мы можем произвольно 
создавать положительные предпосылки для общих 
явлений, которые становятся чистыми силой нашего 
собственного чистого воззрения.

Если же у нас нет этого воззрения чистой мудрости, 
то практикуем ли мы йогу, ритуалы, визуализацию 
или медитацию в зависимости от способностей наших 
личных явлений, мы по‑прежнему остаёмся в сансаре 
грубых элементов. Если же наша практика согласуется 
с чистой Дхармой, то не имеет значения, позитивны 
или негативны наши представления, поскольку и те 
и другие могут быть растворены в беспристрастном 
уме. Если в основе негативного отсутствует негативная 
сущность как таковая, а в позитивном — позитивная, 
и то и другое предстаёт лишь как видимость. В этом 
случае явления сансарной реальности растворяются, 
и даже название «сансара» перестаёт существовать. 
Только с помощью воззрения мудрости мы можем 
преобразить свои личные явления нечистых грубых 
элементов в явления чистой сокровенной сущности. 
Поскольку все общие явления проистекают от личных 
явлений, то, если личные явления становятся чистыми, 
нечистые внешние явления также очищаются. Благо-
даря этому преображению мы можем без усилий по-
могать живым существам и, не отвергая общие явле-
ния и не потакая явлениям личным, обрести единство 
с чистой сокровенной сущностью всех явлений.



42 43

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Д в е  к р а й н о с т и  и  в ы х о д  з а  и х  п р е д е л ы

гии в природе, в ходе которого явления возникают 
при случайном стечении обстоятельств. Согласно 
воззрениям нигилистов тело, слагающееся из грубых 
элементов, образуется спонтанно и находится в нераз-
дельной связи с умом. Они считают, что, когда грубые 
элементы разделяются и растворяются, от тела оста-
ётся только прах, а от ума не остаётся вообще ничего. 
Так что нигилисты не нуждаются в представлениях 
о будущей жизни или о непрерывности кармы. Как 
правило, нигилисты преклоняются перед такими ка-
тегориями, как сила, власть, слава, красота, прогресс 
и успех, и питают привязанность к грубым элемен-
там в бесконечном разнообразии форм, стремясь, бес-
численными мирскими способами, опирающимися 
на конкретную культурную историю эволюции гру-
бых элементов, создать для себя в этой жизни столько 
индивидуальных форм счастья и блаженства, сколько 
существует мирских эго.

С точки зрения этерналистов, признание нигили-
стами только грубого вещества опасно тем, что ли-
шает возможности понимания тонкой субстанции 
как источника всех явлений. С точки же зрения ниги-
листов, твёрдая вера этерналистов в нечто неуловимое 
и нематериальное опасна тем, что противоречит идее 
материального прогресса — зримого продукта всех 
материальных качеств.

На самом деле этерналисты верят в чистую сущ-
ность элементов, хотя и не прибегают к подобной 
терминологии. Они понимают, что между непосто-
янными грубыми элементами не может существовать 
постоянной связи, а потому, молясь, они уповают 
на помощь своих чистых элементов. В своём желании 
познать Бога, обрести его могущество, благословение 

не остаётся ровным счётом ничего, — это нигилисти-
ческая точка зрения. Но ни в том, ни в другом слу-
чае мы не верим в сокровенную сущность, которая 
вездесуща и выходит за пределы и зримых, и тонких 
элементов.

Этернализм выражается у разных людей по‑раз
ному. Но, по сути, все они сходятся в том, что за преде-
лами видимых и осязаемых элементов существуют 
более тонкие формы. Этерналисты верят в сущест-
вование вечного, бессмертного божества, чьи беско-
нечные тонкие качества являются источником грубых 
вещественных элементов. Они полагают, что те, кто 
верит в изначального Творца земли и небес и молятся 
ему, временно обретут блага уже в этой жизни, а по-
сле гибели и разрушения своих грубых элементов об-
ретут бессмертие. Они верят, что после растворения 
грубых элементов тонкий элемент душа перерож-
дается божеством или его приближённым в вечном 
раю или в чистой земле, свободных от грубых эле-
ментов. Этерналисты обычно поклоняются божест-
вам, которые являли себя на земле в незапамятные, 
мифические эпохи и качества которых обнаружива-
ются в событиях, происходящих на тонком уровне. 
Они поклоняются бесчисленным образам различных 
божеств, предстающих в стольких обличьях, сколько 
существует традиций, призванных нести благо людям.

Нигилизм также проявляется по‑разному. Но, 
по сути, все нигилисты разделяют ту точку зрения, 
что, кроме вещественных качеств грубых элементов, 
больше не существует ничего. Нигилисты не верят 
в невещественный источник грубых элементов. Одни 
верят в то, что вещество возникает из ничего, другие 
говорят о неиссякаемом круговороте материи и энер-



44 45

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Д в е  к р а й н о с т и  и  в ы х о д  з а  и х  п р е д е л ы

Милость и благословение речи божества исходят 
преимущественно от чистых элементов огонь и воз-
дух. Милость и благословение ума божества исходят 
преимущественно от чистого элемента пространство.

В действительности нигилисты также полагаются 
на невещественный источник всякой материи, пусть 
они это и отрицают. Как сказал Будда, «природой буд-
ды наделены все живые существа». И хотя нигилисты 
утверждают, что тонких элементов не существует, они 
характеризуют людей разного темперамента как лю-
дей земли, воды, огня, ветра и пространства, а также 
используют такие выражения, как «приземлённый 
человек», «ледяное безразличие», «как в воду опущен-
ный», «горячий спор», «вспыльчивая натура», «бурный 
нрав» и «открытый ум».

Если мы спросим нигилистов — глав правительств, 
верят ли они в невидимые тонкие качества элемен-
тов, они, конечно же, скажут «нет», но подвластные 
им армия и полиция всегда вычисляют в видимом 
настоящем события невидимого будущего и, основы-
ваясь на невидимом и тонком, строят планы, которые 
впоследствии станут зримыми и грубыми. Это зна-
чит, что в действительности они верят, что невиди-
мое и тонкое существует. Пусть нигилисты говорят, 
что они не верят в карму, но, строя планы, они обна-
руживают свою веру в существование зримой связи 
между прошлым и будущим, в причины будущих 
следствий. Эта вера в причину и следствие косвенно 
означает, что они верят и в карму.

Намерения нигилистов могут быть аналогичны на-
мерениям иных людей, практикующих медитацию. 
Если мы спросим практикующего, созерцающего 
отсутствие формы, на чём именно он медитирует, он  

или милость, заслужить бессмертие в чистой земле 
или в раю этерналисты стремятся к контакту с чис-
той сущностью элементов. На деле они утверждают, 
что слагающаяся из нечистых грубых элементов фор-
ма объекта их поклонения может иметь связь с его 
чистой тонкой формой в этой жизни, и затем, когда 
грубые элементы прекращают активность и гибнут, 
чистая сущность остаётся свежей и вечной. Эта не-
осознанная вера в чистые элементы выражается в виде 
бесконечного разнообразия молитв, сопряжённых 
с отталкивающими кровавыми жертвоприношени-
ями или с подношением чистой воды и прекрасных 
цветов и выглядящих как традиционные мольбы 
о помощи или просто одинокие причитания. Но по-
клоняются ли молящиеся божествам в облике зверей 
с хвостами, рогами или крыльями, либо имеющим 
человеческий или сверхчеловеческий облик, являют-
ся ли эти божества жестокими или добрыми, гнев-
ными или мирными, неистовыми или кроткими, ска-
чут ли они верхом на каком‑то мифическом животном, 
танцуют в небе, страдают на кресте, умиротворённо 
восседают на незапятнанном лотосе, сияющей луне, 
солнечном диске или на драгоценном троне, — сущ-
ностью всякого подобного поклонения всегда остаётся 
чистый источник элементов.

Тонкая чистая форма беспрепятственно проявля-
ется из безупречной пустоты и неотделима от неё: 
форма не может возникать из мрачного ничто. Без им-
пульса, исходящего от тонких элементов, не может 
стать зримым тело божества, не может звучать его 
речь; не может постигать грубые элементы ум божест-
ва. Милость и благословение тела божества исходят 
преимущественно от чистых элементов земля и вода. 



46 47

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Д в е  к р а й н о с т и  и  в ы х о д  з а  и х  п р е д е л ы

между Нью-Йорком и Парижем, между одним голо-
сом и другим, между тем, что внутри, и тем, что сна-
ружи. Все разделения проистекают из этой кармиче-
ской привычки к грубым элементам.

Два человека, находясь на значительном расстоя-
нии друг от друга, могут связаться между собой и пе-
редавать свои нематериальные мысли своими нема-
териальными неосязаемыми голосами посредством 
грубых элементов телефонных аппаратов. И хотя эти 
двое и так уже изначально связаны посредством своего 
вездесущего, не нуждающегося в установлении гру-
бой связи ума, спящие тонкие элементы просыпаются 
при грубом проявлении телефонного звонка, и их из-
начальная связь устанавливается заново. Однако нам 
лучше не посвящать инженеров-телефонистов в эту 
всепроникающую, сокровенную связь, свободную от 
грубых связей, дабы у них не возникло желание пере-
резать грубые элементы телефонных проводов.

Наш реальный ум безграничен, но мы не осознаём 
этого, поскольку используем лишь свой ограниченный 
обычный ум. Когда мы думаем о телефонном звонке, 
наш ум остаётся в Париже, Нью-Йорке или где‑то по-
середине между Парижем и Нью-Йорком. Благодаря 
своим тонким элементам мы можем легко вспомнить 
страну, в которой побывали, потому что установили 
связи с её грубыми элементами, однако, оставаясь 
в рамках своих разделённых грубых элементов, мы 
не можем выйти за эти пределы. Если же, используя 
свои тонкие элементы, мы представляем себе или ви-
дим во сне страну, в которой никогда не были, это 
может означать, что мы побывали там в предыдущих 
жизнях или окажемся в будущем. Но даже представ-
ление об этой неизвестной стране является тонким 

может ответить так: «Я созерцаю то, что не имеет фор-
мы, то, что незримо». На самом же деле он хочет ух-
ватить это незримое, увидеть нечто особенное, иначе 
чего бы он ждал? Если такой практик достигает ре-
зультата, то он ведёт себя точно так же, как и полиция, 
которая сначала делает незримое зримым, а затем пы-
тается его изменить или уничтожить. Если вы спро-
сите нигилиста и практика медитации, одинаковы ли 
их намерения, они ответят отрицательно, но на самом 
деле это будет именно так.

Если мы спросим у нигилиста: «Который час?», до-
пустим, он ответит, что сейчас час дня. Если же мы 
спросим его, что он собирается делать сегодня днём, 
он может сказать, что у него назначена встреча на пять 
часов. Это подразумевает, что он верит в тонкие не-
зримые элементы, дремлющие во времени, определя-
емом как будущее. Так что его ответ опирается на веру 
в будущую жизнь, хотя он станет отрицать такую веру, 
если его спросить об этом прямо.

Нигилисты полагают, что они отделены от внеш-
них элементов своим материальным телом, но в дейст-
вительности сокровенная сущность всех элементов, 
пронизывающая все явления, никогда не разделяет-
ся. Даже если человек из Парижа звонит по телефону 
другому человеку в Нью-Йорк, на самом деле никакого 
разделения меж ними не существует. Хоть мы и по-
лагаем, что наш ум находится внутри нашего тела, 
на самом деле он не находится ни внутри, ни снаружи, 
ни в мозге, ни в сердце. Если внимательно исследо-
вать это «внутри» и «снаружи», мы не сможем найти 
границ внутреннего и внешнего. Наши ограничения 
проистекают от кармической привычки к использова-
нию грубых элементов, которая создаёт эти различия 



48 49

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Д в е  к р а й н о с т и  и  в ы х о д  з а  и х  п р е д е л ы

мы живём в бунгало, то из окна можем видеть толь-
ко то, что находится перед нашим бунгало, и не ви-
дим того, что выше. Если же мы живём на верхнем 
этаже высотного дома, то нам открывается вид на то, 
что находится впереди, вокруг и ниже нас, в том числе 
и на бунгало. Когда же мы стоим на горной вершине, 
можем видеть то, что перед нами, вокруг нас, ниже нас, 
и всё то, что находится в долине, в том числе бунгало 
и высотный дом. В зависимости от наших способнос-
тей, которые проистекают от прежних кармических 
явлений, мы способны воспринимать одну точку 
зрения или много разных точек зрения. Даже услы-
шав о чём‑то, что мы не можем видеть, мы зачастую 
не в состоянии поверить в это в силу наших личных 
качеств и способностей и ограниченности кругозора.

Можно жизнь за жизнью пытаться найти свой ум, 
но его никогда не удастся найти ни в каком из мате-
риальных явлений, потому что это всегда великая 
пустота. Это воззрение шире этерналистской точки 
зрения, но не отвергает её. Наш ум-зеркало всегда 
отражает бесчисленные явления беспрепятственно 
и без усилий. Это воззрение шире нигилистической 
точки зрения, но не отвергает её. Однако сказанное 
не означает, что великая пустота и беспрепятственно 
возникающие явления существуют раздельно и могут 
объединяться, подобно тому как скручиваются вмес-
те две нити. Великая пустота и явления изначально 
нераздельны. Это общебуддийская точка зрения. Где 
есть пустота, там есть и явления, а где есть явления, 
там есть и пустота. Мы не видим этого из‑за привыч-
ки нашего двойственного ума всё разделять, а пото-
му способны видеть только одну вещь в один момент 
времени, и рассматриваем пустоту как нечто отличное 

ограничением нашего обычного ума. Пребываем ли 
мы в крайности нигилизма или в крайности этерна-
лизма, мы отделяем явления от пустоты, и вследст-
вие своей привычки всё разделять не можем оказаться 
за пределами привычек в чистой светлой сокровенной 
сущности элементов.

Будда находится вне этернализма и не пребыва-
ет ни в каких элементах. Будда также находится и за 
пределами нигилизма, и никогда не отделяется ни 
от одного из элементов. Но живые существа не спо-
собны это понять, а потому мы всегда доверяемся либо 
этернализму, либо нигилизму, продолжая страдать 
и приговаривая самих себя к круговороту смертей 
и рождений.

Именно поэтому, стремясь освободить существ, 
одурманенных заблуждением нигилизма, Будда, не де-
лая это самоцелью, проявляется как то или иное бо-
жество с качествами и аспектами, характерными для 
этернализма, например, бессмертное и непорочное. 
С другой стороны, также говорят, что природа прояв-
лений Будды — пустота, которая служит освобожде-
нию существ, находящихся под влиянием этерналист-
ского подхода. На самом же деле Будда нераздельно 
объемлет обе крайности и одновременно пребывает 
вне их пределов. Он не пребывает ни в одной из край-
ностей — ни как божество, ни как пустота, поскольку 
они неотделимы друг от друга. Отделение божества 
от пустоты или пустоты от божества порождает по-
рочный круг чередования крайностей. Буддизм — вне 
этих двух крайностей.

Буддизм — воззрение, вытекающее из слов Будды. 
Любое наше воззрение подразумевает наличие субъ-
екта, объекта и некоей взаимосвязи между ними. Если 



50

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Д в е  к р а й н о с т и  и  в ы х о д  з а  и х  п р е д е л ы

мает, что мой ум не существует, — его действи-
тельно нет.

Тот, кто хочет узреть меня постепенно, может 
узреть меня постепенно. Тот, кто хочет узреть 
меня мгновенно, может узреть меня мгновенно. 
Всё, что желаемо, будет обретено. Таково качест-
во моего тела.

Тот, кто хочет услышать меня постепенно, 
может услышать меня постепенно. Тот, кто хо-
чет услышать меня мгновенно, может услышать 
меня мгновенно. Всё, что желают, будет обрете-
но. Таково качество моей речи.

Тот, кто хочет познать мой ум постепенно, 
может познать мой ум постепенно. Тот, кто хо-
чет познавать мой ум мгновенно, может познать 
мой ум мгновенно. Всё, что желают, будет об-
ретено. Таково качество моего ума».

от явлений. Практикуя, мы иногда вместо того чтобы 
узнать свой врождённый всепроникающий пустотный 
ум, пытаемся создать другую пустоту. Неспособные 
найти её или создать с помощью собственных явлений, 
мы впадаем в уныние.

Для всех существ, начиная от самых обычных и за-
канчивая возвышенными, воззрение существует до тех 
пор, пока не достигнуто просветление. Буддийское 
воззрение включает в себя различные воззрения, за-
висящие от разнообразных личных способностей ин-
дивидов.

Воззрение хинаяны — отсутствие «я». Воззрение 
махаяны — отсутствие «я», иллюзорность явлений 
и свобода от любой ментальной активности. Воззре-
ние махамудры — представление о всеобъемлющем 
уме-мудрости, присутствующем во всех существую-
щих и несуществующих явлениях. Воззрение маха-
сандхи — безначальная свобода ума-мудрости Саман-
табхадры.

Для просветлённого ума-мудрости не существует 
ни объекта, ни субъекта, ни взаимодействия между 
ними, ни начала, ни конца, ни времени, ни направле-
ния, то есть, нет точки зрения как таковой.

Будда сказал:

«Хотя я нигде не появлялся, я появляюсь везде 
для тех, кому нравятся видимости. Для тех, кому 
явления не нравятся, я всегда — пустота.

Пусть я никогда не изъяснялся словами, я го-
ворю с теми, кому нравятся звуки. Для тех, кому 
звуки не нравятся, я остаюсь безмолвным.

Пусть мой ум ни о чём не мыслит, для тех, 
кто мыслит, мой ум всеведущ. Для тех, кто ду-



53

Л и н и я  п е р е д ач и

52

Когда мы потребляем свежую натуральную пищу, 
состоящую из зримых грубых элементов, она соеди-
няется с тонкими элементами, производя незримую 
энергию, однако при этом всё же остаются инертные 
и зримые отходы жизнедеятельности организма. Когда 
мы спим, наши грубые элементы яви, взаимодействуя 
с нашими тонкими элементами, производят незри-
мые отбросы в виде снов. Когда мы рождаемся, карма 
предыдущих жизней, вступая во взаимодействие с об-
стоятельствами нашей нынешней жизни, выливается 
в ситуации-сновидения этой жизни. В каждом из этих 
случаев то, что остаётся, представляется инертным, 
поскольку отделено от своего незримого источника 
и его сущностная преемственность оказывается обо-
рванной. Отходы жизнедеятельности организма — это 
остатки оборванной линии преемственности.

Чем более свежим является некий продукт, тем бли-
же он к своему естественному источнику и к своей 
естественной линии преемственности. Чем дольше 
стоит приготовленная еда, тем менее свежей она ста-
новится и тем менее доступна для нас её сокровен-
ная сущность, усваиваемая в процессе её потребления. 
Составляющие нас явления постоянно теряют свою 
свежесть, становясь всё более инертными, если только 
мы не возвращаем им свежесть посредством практики. 
Наше тело становится всё более инертным, если толь-
ко мы не вернём его в процессе практики в состояние 
Юного тела сосуда.

В Дхарме юность — символ чистого равновесия, 
поскольку сокровенная сущность элементов зримо 
проявляется в вещах тогда, когда они молоды и их тон-
кие и грубые элементы сбалансированы. Когда дерево 
молодо, его листья сияют чистым блеском и ярким 

Линия передачи

Учение линии передачи, нашёптанное на ухо, — 
это дыхание дакини.

Миларепа

Коренная линия передачи — это нерушимая ес-
тественная связь с непрерывной чистой и при-
родной энергией. Если мы отделяем природ-

ную энергию от её тайного источника, она становится 
омрачённой и загрязнённой, и тогда линия передачи 
кажется нарушенной. Когда наши тонкие элементы 
становятся грубыми и загрязнёнными пятью сканд-
хами, кажется, что чистая сущность элементов умень-
шилась или утрачена вовсе, но на самом деле она 
лишь стала незримой. Всё зримое имеет незримую 
сущность. Даже бетон, который кажется совершен-
но грубым, плотным и инертным, имеет незримую 
естественную сущность. Нематериальный источник 
элементов наполняет и пронизывает все тонкие и гру-
бые явления даже тогда, когда мы имеем дело с на-
рушенной линией передачи, и зримое напоминает 
лишь безжизненные руины.



54 55

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и н и я  п е р е д ач и

зовёт как‑нибудь иначе, — всё это сансарная линия 
омрачённого ума. Если мы постоянно узнаём сокро-
венную сущность, которая наполняет все явления, — 
это естественная нерушимая линия ума-мудрости, не-
омрачённая и бесконечная. Линия преемственности 
подразумевает наличие непрерывных, нерушимых 
бесценных качеств, проявленных в различных формах 
и аспектах, сущность которых всегда остаётся чистой.

В Винае говорится о семи держателях линии нрав
ственных обетов, идущей от Будды Шакьямуни. Сре-
ди держателей линии передачи бодхичитты, идущей 
от Манджушри и Майтреи, называют Шесть украше-
ний и Двух превосходных. Согласно традиции тантры 
держателями линии являются восемьдесят четыре 
махасиддхи. Согласно системе ньингма существует 
передача мудрости от Будды и устная передача от воз-
вышенных существ.

Если из‑за омрачённости нашего ума представ-
лениями, связанными с традицией, расой, нацио-
нальностью, социальным положением или полити-
кой, у нас утрачена связь с сокровенной сущностью 
ума-мудрости, то мы не можем знать чистую линию 
передачи Будды. Некоторые жители Востока или даже 
представители Запада, рассуждающие аналогичным 
образом, полагают, что уроженец Запада не может 
владеть линией передачи, поскольку не  имеет от-
ношения к соответствующей традиции. Но если мы 
считаем, что люди Запада слишком материалистич-
ны, чтобы обрести духовную линию передачи, значит, 
мы не проявляем уважения к чистой линии передачи 
Будды. Если нас по‑настоящему не интересуют ис-
тинные духовные качества, но, отождествляя Восток 
с буддийской линией передачи, мы лишь поддаёмся 

цветом: ведь ветви, корни и листья дерева поглощают 
и используют землю, воду, огонь, воздух и пространст-
во в должном соотношении. Когда живые существа 
молоды, у них лёгкое тело и свежий цвет лица, по-
тому что они питают тело землёй, кровь — водой, те-
лесное тепло — огнём солнца, дыхание — воздухом, 
а сознание — пространством ума, и всё это пребывает 
в должном соотношении и равновесии. По мере того 
как живое существо стареет растёт дисбаланс между 
грубыми и тонкими элементами, зависящими друг 
от друга. Некоторые элементы начинают преобладать 
и становятся более активными, в то время как дру-
гие слабеют и бездействуют. На деревьях образуется 
толстая неживая кора, а у людей — неживые ногти, 
волосы, гной и слизь. Листья на деревьях становятся 
всё более ломкими и тусклыми, а кожа у человека — 
сухой и бледной, пока, наконец, связь между грубыми 
и тонкими элементами не нарушается окончательно, 
в результате чего остаётся безжизненный остаток: засо-
хшее дерево или бездыханный труп. Для тех, кто спо-
собен выйти за пределы омрачённых грубых и тонких 
элементов, оказавшись в их неомрачённой сокровен-
ной сущности, неравновесия не существует, а потому 
после смерти таких людей не остаётся безжизненных 
грубых элементов. Они проявляют радужное тело: 
чистую сущность, выражающуюся в зримых цветах 
элементов.

Если же мы неспособны выйти за пределы веще-
ственности и наша материальная линия передачи 
может быть прослежена только до той конечной тон-
кой частицы вещества, которую нынешнее поколение 
называет кварком, а следующее поколение в погоне 
за новым пределом тонкой материи, возможно, на-



56 57

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и н и я  п е р е д ач и

вая «Дхарма-корпорации» и конкурируя в борьбе 
за власть и ресурсы с материальными линиями. По-
добно капиталистам, жаждущим престижа и богатст-
ва, желая пользоваться уважением со стороны других, 
мы стремимся заполучить то, что осязаемо и полезно, 
и боимся бедности, безвестности и потери мирского 
влияния. Мы думаем, что линия передачи должна 
быть эксклюзивной — прерогативой тех, кто снискал 
духовный престиж. Мы думаем, что линию передачи 
можно обрести только через связь с влиятельными 
людьми, известными центрами Дхармы, учителями, 
которые признаны широкой общественностью в ка-
честве держателей традиционных линий.

Мы можем выдавать себя за буддистов, но если 
мы не обладаем исполненным мудрости воззрением 
и состраданием, которые вновь и вновь являл Будда, 
то, к каким бы действам мы ни прибегали в Дхарме, 
все они будут оставаться лишь спектаклем, разыгры-
ваемым для зрителей-нигилистов, чтобы у тех была 
достойная тема для праздной болтовни во время ан-
тракта.

Некоторые полагают, что линия передачи зависит 
от учителя. В частности, некоторые уроженцы Востока 
считают, что жители Запада не могут владеть линией 
передачи, поскольку от рождения не связаны ни с ка-
ким духовным наставником. Однако, если только мы 
не нигилисты, доверяющие лишь тому, что можно 
увидеть, мы не можем судить о духовных качествах 
человека, в этой жизни не имеющего учителя во пло-
ти. Если мы пьём воду из‑под крана, существует ли 
у нас основание утверждать, что это не вода, поскольку 
мы не видим, как она попадает в трубы из источника? 
Отправляясь к святым местам, вначале паломники 

поверхностному увлечению восточными обычаями 
и манерами, то мы точно так же не проявляем уваже-
ния к чистой линии передачи Будды. Если мы дума-
ем, что линией передачи владеют лишь священники, 
ламы и гуру, значит, мы мыслим в терминах концеп-
ций «титульной линии» или «линии замка и ключа», 
что также является проявлением неуважения к чистой 
линии духовной передачи.

На Востоке есть множество святых мест, которые 
благословил Будда. Если мы не проявляем уважения 
к этим местам, то не проявляем уважения и к самой 
чистой линии передачи, идущей от Будды. Некоторые 
люди придерживаются мнения, что только жители 
Индии имеют буддийскую линию передачи, пото-
му что Будда Шакьямуни родился в Индии, а тот, 
кто происходит из Вифлеема, несёт линию передачи 
Христа. Но Будда сказал, что истинное учение никак 
не зависит от национальности. Если мы не признаём 
тех, кто является держателем чистой линии передачи, 
откуда бы они ни происходили, то проявляем неува-
жение ко всей духовной линии мудрости всеведения.

Если мы практикуем Дхарму с оглядкой на власть 
мирской материальной линии, то не сможем обрести 
глубокую духовную силу. Источник зримой силы — 
всегда сила невидимая. Например, некоторые маши-
ны исключительно мощны, но мы не можем увидеть 
и потрогать электрический ток, который приводит 
их в действие, а потому источник их силы остаётся 
для нас невидимым. Если мы не можем связать зри-
мую вещественную силу с  её невещественным ис-
точником, она очень быстро иссякает. Это особенно 
справедливо сегодня, когда и на Востоке и на Запа-
де люди пытаются капитализировать учение, созда-



58 59

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Л и н и я  п е р е д ач и

ние, у кого есть ум-мудрость, чей ум несёт благо, — тот 
старейшина в моей линии передачи и вправе воссе-
дать на моём троне». Будда не сказал, что на его тро-
не должен сидеть тот, кто имеет титул, тот, кого из-
брал взбалмошный народ, или тот, кто достиг высот 
в политике. Не имеет значения, есть у человека титул 
или нет, избран он или не избран, политик он или нет, 
держатель линии — тот, кто обладает качествами из-
начальной мудрости и чей ум питается источником 
чистой мудрости. Всякий, кто обладает безграничны-
ми духовными качествами, проистекающими от чи-
стого намерения, и кто благодаря накопленной карме 
одарён высокими умственными способностями, хра-
нит чистую духовную линию и может по‑настоящему 
нести благо другим существам.

Хотя и родилась дочерью благородной семьи,
Ты не нашла смысла в этой мирской жизни,
А потому бежала из своего великолепного дворца
И странствовала по свету,
Ища лишь высшего освобождения.
Когда ты искала освобождения,
Несравненная в совершенстве 

своего цветущего тела,
Два царевича добивались того, 

чтобы ты стала их царевной,
Но в разгар их состязания
Ты стала царицей
Самого могущественного монарха,
Проявления тела праджни 

цвета восходящего солнца,
Вздымающего меч безупречного знания,
Рассекающего путы неведения.

нуждаются в проводнике, но если они знают дорогу, 
то могут пуститься в путь самостоятельно. В конце 
концов, мы не можем сказать, что они не знают до-
роги, только на том основании, что у них нет доступ-
ного нашему восприятию физического проводника. 
Разумеется, для большинства людей линия передачи 
действительно зависит от живого учителя, и в общем 
и целом, если у нас есть возможность найти хорошего 
учителя, то, конечно, наставник необходим. Однако со-
гласно буддийской традиции, веря в карму, мы верим 
и в то, что если у кого‑то в предыдущих жизнях был 
учитель и этот человек обладает опытом переживания 
чистой сущности своих элементов, то он может в этом 
перерождении достичь просветления и без помощи 
учителя во плоти. Будь у нас хоть сотня учителей, если 
мы разлучены со своим естественным умом, линия 
передачи может на нас оборваться. И даже если у нас 
нет учителя, но мы установили связь с собственным 
естественным умом, мы наследуем истинную линию 
передачи ума-мудрости.

Наш обычный ум — это ум заблуждающийся, 
и глаза наши тоже ошибаются. То, что мы видим, 
хотя и кажется нам реальностью, на самом деле скорее 
всего — зрительный обман и сродни белой ракови-
не, которая кажется больному желтухой жёлтой. Так 
что мы не можем сказать, что у одного человека есть 
линия передачи, а у другого её нет. Подобные рас-
суждения лишь создают заблуждения относительно 
чистой линии передачи. Если же мы хотим говорить 
о чистой линии передачи Дхармы, необходимо уде-
лить внимание её чистоте. Будда Шакьямуни сказал: 
«Мой трон Дхармы, поддерживаемый бесстрашными 
львами, не имеет владельца. Тот, в ком есть сострада-



61

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Привычки, сны и время

Мой образ явил себя подобно сну
существам, которые подобны сну.
Я учил их подобному сну учению,
дабы они достигли подобного сну просветления.

Бхагаван Будда. «Ратнакута-сутра»

Сбезначальных времён в ничем не обусловлен-
ном естественном уме не существует никаких 
привычек. Но мы создаём привычки, отделяя 

явления от чистого пространства. Пыль не присуща 
зеркалу, однако оно притягивает и собирает пыль, 
скрывая под её слоями свою изначальную чистоту. 
Точно так же эго заслоняет наш чистый ум-мудрость, 
когда мы начинаем питать привязанность к беспре-
пятственной игре его чистых явлений. Если мы спо-
собны узнать свой незапятнанный естественный ум, 
нам не грозит омрачение вследствие привязанности. 
Если же мы не узнаём свой чистый естественный ум, 
то явления наших тонких элементов собираются, буд-
то пыль на чистом зеркале ума.

И хотя при этом высшем правителе
Ты стала царицей в стране,
Окружённой ожерельем снежных гор,
Ты была совершенно свободна от привязанности.
Когда твой дивный суженый
Предложил тебя странствующему Ачарье,

Ты узнала в нём не обычное существо,
А сияющего Амитабху,
И тем самым нераздельно объединила свой ум 

с его сердцем-мудростью.
Тебе, Еше Цогьял, я поклоняюсь во все времена,
До тех пор, пока сам не стану равным тебе.



62 63

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р и в ы ч к и ,  с н ы  и  в р е м я

к переживанию грубого страдания и грубого счастья. 
Некоторые бодхисаттвы также продолжают испыты-
вать страдание и счастье, но, поскольку в основе этих 
состояний лежат привычки лёгких элементов, то они 
скорее подобны лёгкой взвеси в сравнении с вязким 
слоем коренных привычек, порождающих страдание 
и счастье обычных существ. Некоторые бодхисаттвы 
демонстративно проявляют страдание только для того, 
чтобы явить другим истинность кармического закона 
и очистить карму страдающих живых существ, по-
казав им все тяготы сансары.

Изначально чистая, первозданная земля от приро-
ды не имеет растительности. Вследствие обстоятельств, 
влияния элементов появляется растительность и «ом-
рачает» землю. Привычки подобны растительности. 
Чистая первозданная вода от природы не замутнена. 
Вследствие обстоятельств, влияния элементов появля-
ется муть и омрачает воду. Привычки подобны мути. 
Чистый первозданный огонь от природы не имеет 
дыма. Вследствие обстоятельств, влияния элементов 
появляется дым и омрачает огонь. Привычки подоб-
ны дыму. В чистом первозданном воздухе нет пыли. 
Вследствие обстоятельств, влияния элементов появ-
ляется пыль и омрачает воздух. Привычки подобны 
пыли. На чистом первозданном небе нет облаков. 
Но вследствие обстоятельств, влияния элементов по-
являются облака и омрачают небо. Привычки подоб-
ны облакам.

Ум подобен чистой бескрайней основе. Если мы 
не испытываем влечения к конечным и ограниченным 
явлениям собственного существования, не цепляем-
ся за них и не воспринимаем их двойственно, то мы 
можем оставаться в своём свежем, безграничном уме.  

Если мы немедля смахнём невесомые пылинки, 
то сможем легко очистить зеркало. Если привычка 
находится ещё в зачаточной стадии, её можно легко 
устранить. Но если надолго оставить зеркало без ухо-
да, крохотные пылинки накапливаются, притягивают 
более тяжёлые частицы, которые прилипают к ним, 
пока зеркало совсем не замутится и очистить его будет 
очень трудно. Если мы настолько беспечны, что пре-
небрегаем привычками своих тонких элементов, они 
становятся причиной грубых и тяжёлых явных при-
вычек.

Наши явные, легко распознаваемые привычки по-
хожи на плесень, появляющуюся на несвежей пище. 
Наши тонкие неявные привычки — словно огонь, тая-
щийся под слоем горячего пепла. Очищая свой ум, мы 
должны убрать все подспудные привычки, какими бы 
тонкими и малозаметными они ни были. Если оста-
вить хоть одну частицу пыли на поверхности своего 
ума, который подобен зеркалу, это тоже будет оста-
точная привычка. Даже если у нас останется лишь 
одно рассудочное представление, лишь одно явление, 
плохое или хорошее, оно по‑прежнему будет остаточ-
ной привычкой, омрачающей ум. Облака, будь они 
белыми кучевыми или свинцовыми тучами, всё равно 
остаются облаками, скрывающими от нас синеву неба.

Привычки грубых элементов обычных существ 
можно сравнить с густым содержимым железы му-
скусного оленя. Привычки лёгких элементов возвы-
шенных существ, ещё не достигших просветления, 
подобны слабому остаточному запаху, ощущаемому 
после того, как самого мускуса уже нет: нужно не-
которое время, чтобы он окончательно выветрился 
и исчез. Грубые привычки приводят обычных существ 



64 65

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р и в ы ч к и ,  с н ы  и  в р е м я

зримое и верим в него. В метаниях между зримым 
и незримым мы всегда страдаем. Как сказал Шантиде-
ва: «У бесплодной женщины нет ребёнка, однако она 
видит сон, что её ребенок умер, и страдает». Но для 
истинного практикующего, который понимает чис-
тую сущность элементов, не существует грубых при-
вычек состояния бодрствования и тонких привычек 
состояния сна.

В тантре не рекомендуется исследовать сновиде-
ния, которые посещают нас с наступлением темноты 
и до полуночи, поскольку эти сны отражают лишь 
наши привычки состояния бодрствования. Также нет 
необходимости обращать внимание на сновидения, 
приходящие в полночь, когда объединяются тонкие 
нечистые элементы сна и грубые нечистые элементы 
яви, поскольку они создают возмущения, проявля-
ющиеся в виде демонов. Если мы хотим знать буду-
щее, следует обращаться ко снам, которые мы видим 
на рассвете.

Если нам приснился дурной сон, нужно рассеять 
это неблагоприятное явление молитвой и медитаци-
ей. Если сон был хорошим, следует молитвой и меди-
тацией удержать это благоприятное явление, чтобы 
оно могло сбыться. Если мы практикуем бесформен-
ную медитацию, лишённую образов, и хотим пре-
бывать в беспристрастном уме-мудрости, то следует 
осознать следующее: неважно, сбываются ли наши 
сны, поскольку и явь, и сновидение — всё это сон. 
Не нужно испытывать неудовольствие и страх по от-
ношению к плохим снам, радоваться и лелеять надеж-
ды по отношению к снам благоприятным, но следует 
попытаться растворить все свои представления в све-
тоносном пространстве.

Ум подобен чистой прозрачной воде. Если мы не пи-
таем привязанности к своим загрязнённым явлениям 
и не воспринимаем их двойственно, то можем оста-
ваться в своём естественном незамутнённом уме. Ум 
подобен чистому сияющему огню. Если у нас отсутст-
вует привязанность к своим затуманенным явлени-
ям и мы не воспринимаем их двойственно, то можем 
оставаться в своём светоносном уме. Ум подобен чи-
стому невесомому воздуху. Если мы не привязаны 
к своим запылённым явлениям и не воспринимаем 
их двойственно, то мы способны оставаться в своём 
чистом, свободном уме. Ум подобен чистому, без-
облачному небу. Если мы не питаем привязанности 
к своим омрачённым явлениям и не воспринимаем 
их двойственно, то можем оставаться в открытом про-
странстве своего ума.

Привычки проявляются постоянно, то пробужда-
ясь, то засыпая. В нашем обычном уме зримые явле-
ния-привычки состояния бодрствования — грубые, 
а незримые явления-привычки сна — тонкие. Однако 
тонкие элементы всегда присутствуют в грубых, а по-
тому для ума подлинного практикующего явления-
привычки состояния бодрствования ничем не отли-
чаются от явлений-привычек сна.

Наши незримые явления-привычки сна подобны 
звёздам, которые не видны днём, хотя всё время оста-
ются на небе. Грубые явления состояния бодрство-
вания не могут заставить исчезнуть тонкие явления 
сна. Наши нечистые незримые привычки сновидений 
не исчезнут до тех пор, пока мы не устраним нечи-
стые зримые привычки состояния бодрствования. 
Хотя с безначальных времен и не существует ничего 
зримого, мы всё‑таки всегда создаём недостоверное 



66 67

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р и в ы ч к и ,  с н ы  и  в р е м я

мы не хотим плодить вредные привычки, необходи-
мо искоренять их с самого момента возникновения. 
Когда мы видим пёструю змею и пугаемся её, нужно 
постараться устранить этот страх немедленно, иначе 
впоследствии мы будем бояться даже пёстрой верёвки, 
привыкнув бояться пёстрой змеи.

То, что для одного полезная привычка, для другого 
будет вредной, а вредная привычка одного человека 
будет полезной для другого. Согласие или раздоры 
между родителями и детьми, женщинами и мужчи-
нами, учениками и учителями, правительствами и на-
родами всегда возникают из‑за того, что кто‑то пы-
тается преобразовать вредные привычки в полезные, 
полагаясь на собственную точку зрения. Согласно воз-
зрению Дхармы, цель всех практик и учений — очис-
титься от привычек эго, чтобы преобразовать негатив-
ные явления в благие.

Наши явления всегда изменяются со временем, 
а источник нашей привычки ко времени — матери-
альность. По мере того как элементы становятся всё 
более грубыми и вещественными, возникает направ-
ление. Чем больше и больше становится направле-
ний, тем больше и больше становится времён. Мы 
не можем видеть все времена сразу, потому что наш 
ум, пребывающий в настоящем времени, захвачен 
грубыми материальными элементами. Мы не можем 
видеть вещество прошедшего времени, поскольку 
видим разрыв между новым веществом, которое по-
стоянно создаёт наш ум, и веществом прошедшего 
времени, которое уже стало инертным. Мы не можем 
видеть вещества будущего времени, потому что оно 
ещё не созрело и не стало явным. Карма есть спящее 
прошедшее время и ещё не наступившее будущее, ко-
торое становится явным в настоящем.

Если мы используем в своей медитации образы 
и хотим создать чистые явления из тонких элемен-
тов, то мы применяем практику сновидений, суть 
которой — визуализация божества, с которым у нас 
существует кармическая связь, следуя садхане, соот-
ветствующей нашим индивидуальным способностям. 
Если наши привычки наяву — проявления божества, 
то и наши привычки в сновидении тоже станут про-
явлениями божества. Постепенно нечистые явления 
сновидений преобразуются в чистые явления снови-
дений, пока в конечном счете явь и сон не превратятся 
в одно чистое безмерное пространство явления боже-
ства-мудрости.

Наша подобная сну явь бодрствования и привыч-
ки в состоянии сновидений не существуют отдель-
но от обстоятельств. Жители холодных высокогорий 
привыкли носить одежду из толстой шерсти и меха. 
Жители тёплых цветущих долин привыкли к одежде 
из хлопка и шёлка. Спустившись в долину, горцы со-
храняют привычку носить тёплые шерстяные вещи, 
и точно так же, переселившись в горы, жители долин 
продолжают надевать одежду из лёгкого хлопка. Ду-
мая о своём возвышенном божестве, мы, как ни ста-
раемся, не можем узреть его лик. Однако лицо воз-
любленной само собой предстаёт перед нами безо 
всякого труда. Привычки следуют за нами повсюду, 
и изменить их труднее всего.

Всегда очень трудно и  болезненно переезжать 
со старого насиженного места на новое, незнакомое. 
Менять что‑то очень трудно. Всякий раз, когда речь 
идёт о переменах, подразумевается изменение при-
вычки. Во всех культурах, традициях и религиях нас 
учат превращать дурные привычки в полезные. Если 



68 69

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р и в ы ч к и ,  с н ы  и  в р е м я

мя? Если мы думаем, что не существует направления, 
как может Будда указывать направление?

Будда всеведущ, и его ум подобен небу. Он ничего 
не показывает: всё, что появляется, — отражение. Если 
у живых существ есть направление, оно отражённое. 
Если живые существа обладают временем, оно также 
отражённое. Так что на самом деле время — не есть 
отражение Будды, оно наше собственное отражение. 
Если раскрыть зонт, тень от него упадёт на землю. Ве-
щественные элементы возникают подобным же обра-
зом. Время тоже следует за нашим телом словно тень, 
а потому время — наше собственное явление.

Для достижения внешнего согласия посредством 
наблюдений и рассуждений, опирающихся на яв-
ные, грубые внешние элементы и условия, из обще-
го явления времени выводят конкретное время. Если 
эти элементы в целом сходятся, мы изобретаем часы, 
чтобы они показывали для всех одно и то же время, 
карты, чтобы они показывали для всех одно и то же 
направление в пространстве, и историю, чтобы она 
показывала для всех одно и то же направление тече-
ния времени. Астрологи создают календари времени, 
используя звёзды, учёные для этой цели используют 
компьютеры, а петухи свой внутренний элемент — 
органы чувств. Благодаря общему коллективному со-
глашению и петухов, и учёных время воспринимается 
нами как всё более и более истинное. Но в один пре-
красный день компьютеры учёных могут дать сбой 
и в исчислении времени появятся ошибки, а петухи, 
привыкнув дремать на рассвете, могут спросонья про-
кукарекать невпопад. Поэтому не может существовать 
единого общего соглашения относительно явления 
времени. Когда полная луна, скрываясь за западными 

Обычный ум всегда разделён временем, точно так 
же, как пространство обычного человека разделено 
границами грубого вещества, а потому из‑за грубых 
элементов мы не можем ничего видеть за пределами 
настоящего. Это всё равно, что быть замурованным 
в толстой и прочной стене, сквозь которую мы не мо-
жем ни видеть, ни перемещаться, потому что нам 
препятствует время материи.

Бодхисаттвы, одарённые благодаря карме возвы-
шенными качествами, могут видеть все времена, слов-
но сквозь безупречно чистое стекло. Поскольку у них 
меньше грубых омрачений элементов, они могут ви-
деть будущее за пределами вещества. Будда, пребыва-
ющий везде и нигде, способен видеть всё без усилий, 
спонтанно и беспрепятственно, потому что его эле-
менты — вне материи, а его ум никогда не расчленя-
ется временем. В случае с Буддой неуместно даже срав-
нение со стеклянной стеной. Кто пребывает в чистом 
пространстве ума, когда уравновешены все элементы, 
тот может видеть все времена и пространства, посколь-
ку они беспрепятственны и открыты. Кто пребывает 
в чистом пространстве ума, когда уравновешены все 
элементы, тот свободен от направлений или време-
ни, потому что он не находится ни внутри вещества, 
ни за его пределами. В пространстве небес нет ни гор, 
ни препятствий, ни вещественных омрачений, ни на-
правлений.

Будда видит всё потому, что в уме-мудрости не су-
ществует ни времени, ни направления. Без времени 
и направления видеть нечего. Но если видеть нече-
го, то как может Будда быть проводником и благом 
для всех живых существ? Если мы думаем, что време-
ни не существует, как может Будда предсказывать вре-



70 71

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р и в ы ч к и ,  с н ы  и  в р е м я

и неровно: время то ускоряет свой ход, то тянется 
медленно. Если встречаются люди, обладающие раз-
ными элементами, то взаимодействие между ними 
может быть либо проблематичным, либо гармонич-
ным, что отчасти зависит от того, насколько совпадает 
качество времени, заключённое в их элементах. Два 
человека, в чьих элементах качество времени уравнове-
шенное и сдержанное, всегда будут пребывать в согла-
сии. Если же их элементы неуравновешенны, то эти 
двое смогут пребывать в согласии только тогда, когда 
качества времени в их элементах синхронизируются. 
Пока их качества времени не соответствуют друг другу, 
взаимодействие между этими людьми будет проис-
ходить достаточно бурно и проблематично.

В нашем повседневном общении мы все зависим 
от времени. Но хотя мы и зависим от него, зачастую 
мы не можем синхронизироваться и войти в контакт 
друг с другом. Например, из‑за присущих нашим эле-
ментам различных привычек, касающихся времени, 
мы иногда не можем встретиться, хотя, как нам кажет-
ся, назначили встречу на определённое время. Когда 
мы куда‑то не успеваем, мы никогда не задумываемся 
о несовместимости энергий наших личных привычек, 
касающихся элемента времени. Мы просто говорим: 
«Извините, я опоздал». Если же кто‑то пунктуален, мы 
говорим: «Замечательно, вы пришли вовремя». Вся 
наша жизнь может пройти в этих: «Извините, я опоз-
дал» и «Замечательно, вы пришли вовремя».

На относительном уровне практикующий вынуж-
ден жить по обычному, конкретному времени, по-
скольку все мы разделяем привычку к общему, услов-
ному времяисчислению. Однако на абсолютном уров-
не благодаря медитации все внешние обычные грубые 

горами, посылает прощальный луч горным вершинам 
на востоке, одновременно солнце встаёт из‑за восточ-
ных гор, приветствуя первым лучом горы на западе.

На  Востоке согласно одной из  существующих 
астрологических традиций один цикл дыхания здо-
рового взрослого человека разделяется на три стадии: 
вдох, задержка и выдох. Шесть таких циклов назы-
ваются чусанг. Один час состоит из шестидесяти чу-
сангов, а в сутках — шестьдесят часов. Все расчёты 
в этой традиции основываются на подобном, доста-
точно своеобразном представлении о сутках. На Се-
вере среди жителей Аляски существует соглашение 
о времени, в котором число дневных и ночных часов 
неравно, а на Юге население тропических стран при-
выкло к тому, что число часов дневного и ночного вре-
мени одинаково. Повсюду время очень переменчиво, 
поскольку оно заключено в рамки материи, а материя 
всегда изменчива и стремится к инертности. Если мы, 
полагаясь на непостоянную материю, пытаемся сде-
лать время безупречно точной категорией, то нас ждут 
разочарование и безумие.

Мы не можем зависеть от внешнего времени и на-
правления, поскольку в соответствии с кармой элемен-
ты каждого из нас различаются в значительной сте-
пени, а потому качество времени для каждого из нас 
также разное. По этой причине время проявляется 
через наши вещественные элементы по‑разному. Одни 
люди туго соображают и вечно сонные, другие не мо-
гут заснуть так быстро, как первые, а третьи просыпа-
ются ни свет ни заря. Если элементы легки и тонки, 
качество времени, пребывающее в них, сдержанно, 
спокойно и ровно. Если элементы тяжелы и грубы, 
качество времени, пребывающее в них, порывисто 



73

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Игра ума

Рыбы забавляются в воде.
Птицы — в воздухе.

Обычные существа забавляются на земле.
А возвышенные — в игре проявлений.

Что для одного человека игра, другому может 
казаться серьёзным, и наоборот: что серьёзно 
и важно для одного, для другого лишь забава. 

Взрослые считают, что подростки несерьёзны, однако 
подростки относятся к своим занятиям как исклю-
чительно серьёзным и важным. Подросткам кажет-
ся, что маленькие дети просто играют, но для детей 
их занятия также важны и серьёзны. Причина такого 
восприятия заключается в том, что в бесчисленных 
предыдущих жизнях все заблуждающиеся существа 
с нецелостным умом разделяли явления на грубые 
и тонкие элементы, полагая, что их игра серьёзна, ибо 
они верят в её истинность.

Дети становятся серьёзными, когда они ещё недо-
статочно развиты и не могут соединить тонкие эле-
менты своего ума с грубыми элементами — игруш-

элементы, а также такие явления, как конкретное вре-
мя, предстают как время искажённой относительной 
истины. Ведь благодаря практике мы получаем неко-
торый опыт переживания явлений, не относящихся 
к конкретному времени, которые более широки и на-
полнены преемственностью вневременного времени. 
В этом случае не определённые во времени явления 
становятся подлинной относительной истиной. Если 
в практике мы многократно обращаемся к этим не-
определённым во времени явлениями, то в конечном 
счёте явления прошлого, настоящего и будущего, ис-
кажённая относительная истина явлений времени, 
подлинная относительная истина явлений времени, 
явления времени сна и бодрствования и все прочие 
явления нашей привычки ко времени становятся еди-
ным временем в беспространственном пространстве. 
Тогда мы можем всегда оставаться в равностности без-
временного времени.



74 75

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И г р а  у м а

всегда плохо. Независимо от того, отвергает наш кос-
ный взрослый ум игру или нет, всё остаётся проявле-
нием и игрой естественной сокровенной сущности 
элементов. Если мы серьёзны и твердолобы, наши 
тонкие элементы стагнируют и не могут отражать 
проявление мудрости. Если наш ум спокоен, открыт 
и готов к игре, мы всегда можем узнать проявление 
этой сущности. В открытом пространстве отсутствует 
конфликт между грубыми и тонкими элементами.

Если мы обладаем открытым, способным к игре 
умом, изучая что‑либо, мы сможем с лёгкостью впи-
тывать знания и новую информацию. Способность 
играть — источник лёгкости, подвижности ума. Мы 
ничему не научимся, если наш ум косный и серьёз-
ный, поскольку это означает его ограниченность и не-
уравновешенность. Наш серьёзный ум всегда утомлён, 
в то время как забавляющийся ум всегда свеж. При от-
сутствии простора и покоя полученные нами знания 
будут весьма ограниченными.

Обладая открытым, способным к игре умом, мы 
не будем бояться потерпеть неудачу, а потому сможем 
работать упорно и непрерывно, пока не достигнем по-
ставленной цели. Обладая уверенностью, проистекаю-
щей от забавляющегося ума, мы не будем сомневаться 
и не совершим ошибок. Сомнения и неуверенность — 
порождения слишком серьёзного ума. Испытывая 
страх или неуверенность, мы теряем интерес к своей 
работе, становимся ленивыми и слабыми. Если мы ли-
шены уверенности, то, что бы мы ни делали, что бы 
ни говорили, всё бьёт мимо цели. Из-за того что наш 
ум рассеян, напуган и неуверен, мы не можем сосре-
доточиться. Если мы не можем сосредоточиться, мы 
не в состоянии достичь цели из‑за того, что наш ум 

ками. Если дети не понимают, как устроена какая‑то 
игрушка, как она работает, у них развивается привыч-
ка злиться от неудовлетворённости. Затем они пере-
носят эту привычку в свою взрослую жизнь, причём 
объектом гнева вместо игрушки становится человек. 
Знай они с самого рождения, что игра — всего лишь 
забава, а не что‑то серьёзное, и что тонкое и грубое 
неразделимо, ни дети ни взрослые никогда бы не ис-
пытывали чувства неудовлетворённости или гнева.

Разделение всегда является причиной неудовлетво-
рённости. Из-за нашей привычки разделять субъект 
и объект, грубое и тонкое мы не умеем устанавливать 
связь друг с другом, в результате чего между родите-
лями и детьми, между друзьями, между женой и му-
жем, учителем и учениками возникают неудовлетво-
рённость и гнев. Ощущая эти эмоции, мы должны 
постараться их устранить, но не путём дальнейшего 
отмежевания от объекта нашего гнева, а посредством 
практики Дхармы и медитации.

Духовные качества существуют изначально, сами 
по себе, без какой‑либо медитации или оформления 
их понятиями и категориями, применяемыми в Дхар-
ме. Духовная энергия подобна молодому лесу, кото-
рый может быть уничтожен пожаром гнева. Когда гнев 
разгорается всё сильнее, лёгкая духовная энергия уле-
тучивается как дым. После такого внутреннего пожара 
энергия и грубых и тонких элементов исчерпывается 
и от неё остается только пепел и печаль опустошённо-
сти. Испытывая недостаток поддержки, как от грубых 
элементов внешнего мира, так и от тонких внутренних 
элементов, наш ум становится слабым и унылым.

Однако благодаря игре духовную энергию можно 
поддержать, так что не следует думать, что игра — это 



76 77

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И г р а  у м а

Если у нас игривый ум, то посредством медита-
ции мы можем увидеть, что все явления призрачны 
и иллюзорны. В этом случае мы будем чувствовать 
себя комфортно при любых обстоятельствах. Напри-
мер, даже занимая высокое положение в обществе, мы 
сможем без труда и не испытывая неловкости выпол-
нять чёрную работу, и делать это не напоказ. Если же 
происхождение наше более чем скромно, мы без труда 
можем общаться с людьми из высшего общества, по-
скольку наш ум широк и способен к игре. К каким бы 
слоям общества мы ни принадлежали, не будет ника-
кого противоречия между высшим и низшим общест-
вом, если наш ум открыт и расслаблен и мы во всех 
явлениях видим игру не знающего препятствий ума-
мудрости.

Если у нас игривый ум, то, даже общаясь с выс-
шими представителями власти, мы можем говорить 
столь же веско и убедительно, как и они, потому что 
наш ум свободен и бесстрашен, и к тому же мы во всех 
явлениях видим игру не знающего препятствий ума-
мудрости.

Если у нас игривый ум, то нет никакого противо-
речия между чистым и нечистым, так что, независимо 
от того, принимали ли мы духовные обеты, в нас будет 
естественно присутствовать безупречная нравствен-
ность, проистекающая от чистого ума, свободного 
от порочных идей. Цель обетов — преобразовать не-
чистое в чистое. Обладая всецело чистым игривым 
умом, мы свободны от серьёзных мыслей о нарушении 
или сохранении обетов, потому что во всех явлениях 
видим игру не знающего препятствий ума-мудрости.

Если у нас игривый ум, даже покинув родину, 
мы без труда приспосабливаемся к любым нравам  

всегда на что‑то отвлекается и где‑то застревает. Поняв, 
что цель не достигнута, мы испытываем неудовлетво-
рённость. От этой неудовлетворённости наш ум стано-
вится ещё более ограниченным, неустойчивым и уяз-
вимым, и в жизни нас постоянно преследуют неудачи.

Если мы не обладаем игривым умом, то, даже 
встретив нечто прекрасное, мы не можем насладить-
ся этим, войти с ним в контакт, потому что боимся 
и отступаем из‑за собственной неуверенности. Если 
мы что‑то пишем, страх и недостаток уверенности 
делают ошибочным всё, что выходит из‑под нашего 
пера. Если мы читаем, страх и недостаток уверенно-
сти не позволяют нам усвоить смысл прочитанного. 
Даже если мы пришли в гости к друзьям, страх и не-
достаток уверенности не позволяют нам насладиться 
вкусом угощений. Если мы ищем дружбы с людьми 
широкого ума, страх и недостаток уверенности ли-
шают наш ум широты и гибкости, отчего эти люди 
не могут ни верить нам, ни вести с нами беседы.

Если наш ум слишком серьёзен и узок, мы неспо-
собны побеждать в схватке. Даже визжа, извиваясь 
и нанося беспорядочные удары с воинственными во-
плями, мы будем лишены какой‑либо силы. Напря-
жённость делает наш ум рассеянным и раздражитель-
ным, неспособным вникнуть в свой объект. Если мы 
участвуем в диспуте, то при жёстком, обременённом 
мыслями уме наша логика лишается стройности, по-
скольку мысли разрознены и для ума не остаётся от-
крытого пространства, в котором он бы мог играть. 
Если мы слишком серьёзны и напряжены, то всегда 
будем терпеть поражение от соперника, обладающе-
го более расслабленным умом и понимающего, что 
из‑за нервозности пропадает уверенность.



78 79

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И г р а  у м а

— До того как ты стал моим учеником, ведь ты был 
музыкантом?

— Да, я замечательно играл на ситаре, — ответил 
ученик.

— Будет ли мелодичным звук, если сильно натянуть 
струны? — спросил Будда.

— Нет, — ответил ученик.
— А будет ли он мелодичным, если слишком осла-

бить струны? — снова спросил Будда.
— Нет.
Тогда Будда сказал:

— Как же тебе удавалось извлекать мелодичный 
звук?

— Звук мелодичен, если ситар настроен так, что 
струны натянуты не слишком туго и не слишком слабо.

И Будда сказал:
— Можешь ли ты медитировать точно так же, не со-

средотачиваясь сверх меры и не расслабляясь совер-
шенно?

Когда ученик стал медитировать, уравновесив свой 
ум именно так, как учил его Будда на примере ситара, 
он узрел природу своего ума-мудрости.

Если мы практикуем визуализацию, не питая ни-
каких надежд, то какое бы божество мы ни представ-
ляли перед собой, мы спонтанно будем видеть боже-
ство-мудрость. Слишком серьёзное сосредоточение — 
причина проявления возбуждённого двойственного 
ума. Если мы пытаемся визуализировать божество-му-
дрость с серьёзным выражением лица, пронзительно 
прищуренными глазами и дав волю своему невротич-
ному цепляющемуся уму, наша визуализация станет 
демоном, поскольку её источник — двойственный ум. 
Где есть двойственность, там присутствуют неприятие 

и обычаям, потому что не принимаем всерьёз обы-
чаи собственной страны. Обладая игривым умом, мы 
можем легко адаптироваться к жизни где угодно, по-
тому что во всех явлениях видим игру не знающего 
препятствий ума-мудрости.

Если мы практикуем, нам нужен неподвижный ум, 
способный играть. Все духовные качества невидимы 
и невещественны и неотъемлемо присущи всякой ма-
терии. Если мы слишком серьёзны, цель нашей меди-
тации становится всё более отдалённой, потому что 
наш ум разделён и омрачён. Если же у нас игривый ум, 
он всегда будет чист, как пруд, который становится про-
зрачным сам по себе, если никто не мутит в нём воду.

Как утверждают многие учителя и как говорит-
ся в духовных текстах, мы должны быть серьёзными 
и прилежными в своей практике. Но серьёзность 
и прилежание отнюдь не подразумевают лишь стро-
гость и жёсткую дисциплину. Если мы отделяем 
усердие от открытого пространства, это становится 
причиной неведения. Истинное усердие — это все-
гда непрерывная энергия открытого, способного за-
бавляться ума. Если мы способны позволить своему 
естественному уму забавляться и играть, то наш се-
рьёзный двойственный ум никогда не сможет вывес-
ти нас из равновесия во время медитации. Нам ну-
жен уравновешенный ум: не слишком напряжённый, 
но и не слишком расслабленный. С исчезновением 
серьёзного, цепляющегося ума просветление само со-
бой оказывается неподалёку.

У Будды Шакьямуни был ученик, которому никак 
не удавалось найти правильную меру сосредоточе-
ния — без излишнего напряжения и чрезмерной рас-
слабленности. Будда спросил его:



80

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И г р а  у м а

жаждущих вкушать нечто желанное. Будда попросту 
приспосабливается к нам так, чтобы мы могли играть 
с предметами желаний, и, играя, наш ум смог бы осво-
бодить свою чистую лёгкую энергию.

Будда сказал, что лучший практикующий — тот, 
кто понимает волшебное и иллюзорное сострадание 
и практикует волшебное и иллюзорное просветление. 
Благодаря волшебству мы можем играть, используя 
сокровенный потенциал своих элементов. Если мы 
сосредоточиваемся слишком серьёзно, то все эле-
менты сгущаются, образуя серьёзное представление. 
Внутреннее пространство загромождается и сужа-
ется, а там, где нет пространства, темно. В тёмном 
загромождённом пространстве нет места для неза-
мутнённого зерцалоподобного ума, чья естественная 
светоносность затемняется серьёзным умом. Если нет 
светоносности игривого ума, не может быть ясного 
распознающего ума-мудрости, опоры и источника 
всех качеств и явлений.

и приятие. Где есть неприятие и приятие, там при-
сутствует причина неприязни и привязанности. Где 
есть неприязнь и привязанность, там присутствует 
причина сансары.

Поэтому, какова бы ни была наша практика, нам 
нужен ум, способный забавляться, всегда открытый, 
просторный, не питающий надежд. Ум, способный 
забавляться, свободен от страха, потому что у него 
нет объекта. Поскольку он полностью естествен и от-
крыт, он всегда дарует блаженство и благословение. 
Обладая игривым умом, мы можем увеличивать свою 
естественную энергию мудрости. Эта лёгкая нераз-
рушимая энергия, очень тонкая и могущественная, 
всегда несёт благо другим, поскольку она безвредна 
по своей природе и неуязвима для грубых элементов 
чужой энергии. Серьёзность — это проявление грубых 
элементов, а потому чем серьёзнее что‑либо, тем оно 
тяжелее и тем больше вероятность застрять в этой 
тяжести и разлучиться со светом и лёгкостью. Буд-
да — совершенно лёгок и светел, и потому мы не мо-
жем сказать, что он серьёзен. Будда всеобъемлющ, он 
вездесущ и целостен.

Тех, кто следует системе хинаяны, всегда учат об-
уздывать ум и путём соблюдения правил нравствен-
ности отвергать предметы желания. Но, узко практи-
куя Дхарму подобным образом, мы лишь хватаемся 
за букву учения Будды о нравственности. В действи-
тельности дух учения Будды состоит в том, чтобы при-
нести пользу всем существам. Поскольку существа 
всегда придают большое значение желанным объек-
там, Будда сказал, что всё желаемое следует подно-
сить Трём драгоценностям. Это не значит, что у Буд-
ды, как у всех нас, есть точно такие же пять чувств, 



83

В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

82

шему взбудораженному уму. Мы так и будем оставать-
ся одураченными или обманутыми, пока все чёрные 
маги не преобразятся в белых магов мудрости, а мы 
не преобразим свой возбуждённый, невротический 
ум в ум-мудрость.

Для обретения абсолютного блага наилучшее 
средство против колдунов — это растворение всех 
представлений о колдовстве в великой пустоте. В этом 
случае, благодаря наблюдению за своим умом, двойст-
венность внутреннего субъекта, видящего волшебника, 
и внешнего объекта, т. е. самого волшебника, раство-
ряется и сливается с единым пространством ума-му-
дрости. Это пространство всегда безопасно, поскольку 
в нём нет никакого вредоносного объекта и никакого 
субъекта, которому этот вред мог бы быть причинён. 
Все существующие явления без усилий появляются 
из ума-мудрости как не знающее препятствий вол-
шебство мудрости, которое всегда благотворно и ни-
когда не вредоносно.

Однако если мы верим в волшебство, чародеев и де-
монов, то для получения временного блага необходи-
мо в качестве своей защиты использовать противоядие, 
например, визуализацию. Если нам нужна защита 
против чародея, чей преобладающий энергетический 
элемент — огонь, мы можем мысленно представлять 
или ещё более сильный элемент огонь, или ещё более 
мощный элемент вода. Чтобы защититься от демона, 
чей преобладающий энергетический элемент — вода, 
можно использовать или ещё более сильный элемент 
вода, и ещё более мощный элемент огонь. Для за-
щиты от насилия, порожденного гневом, можно ис-
пользовать либо ещё более мощную, покоряющую 
энергию гнева, либо усмиряющую мирную энергию.  

Волшебство и непостижимость

Снежинка, прекрасная словно небесный цветок,
Вмиг исчезает от прикосновенья руки.

Ум обычных существ — волшебник. Его магия — 
хитрая проделка, в результате которой истину 
превращают в ошибку, а ошибку превращают 

в истину, доставляя удовольствие или причиняя стра-
дания. Люди относятся к волшебству с подозрением 
и побаиваются его, потому что проводят различие 
между грубыми и тонкими элементами и не верят 
в связь между ними. Привычка разделять приводит 
к нарушению равновесия между грубыми и тонкими 
элементами. Когда мы попадаем в такие неблагопри-
ятные обстоятельства, как несчастный случай или бо-
лезнь, мы иногда думаем, что в дело вмешалась чёрная 
магия, насланная колдуном, демоном или вредонос-
ным духом. Разумеется, пока наш двойственный ум 
ещё не иссяк, мы сталкиваемся с вредоносными явле-
ниями. Те или иные демоны или духи действительно 
выражаются посредством этих явлений, но не следует 
думать, что они — нечто внешнее по отношению к на-



84 85

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

ных друзей, материальное благополучие, и питаем 
привязанность к своей счастливой судьбе. Демон са-
модовольства от осознания собственной духовности 
не столь явен и его трудно разглядеть. Например, мы 
можем думать, что наш духовный путь — высший, 
наш учитель — лучший, а наши переживания бла-
женства или видений — исключительны. При таких 
мыслях наш ум оказывается омрачённым чувством 
собственной значимости. Коль скоро из‑за своего ом-
рачённого ума мы не можем развивать в себе чистые 
качества, мы оказываемся неспособны победить демо-
нов самодовольства.

Если мы воображаем, что лучше и важнее других, 
в нас проявляется демон собственной значимости. На-
пример, мы думаем, что более красивы, умны или та-
лантливы, чем другие.

В буддизме ваджраяны божеств изображают по-
пирающими четыре тела, которые символизируют 
уничтожение демонов собственной значимости.

О, Бхагаван Будда, да преображу я своё обычное 
тело в совершенное тело мудрости, чтобы стать по-
добным тебе.

О, Бхагаван Будда, да покорю я этих четырёх де-
монов благодаря самому гневному из твоих образов, 
чтобы стать подобным тебе.

О, Бхагаван Будда, да растопчу и уничтожу я этих 
четырёх демонов исполинскими стопами непобеди-
мого сострадания, чтобы стать подобным тебе.

Демоны гордыни и самодовольства наиболее опас-
ны для практикующих. Не обретя ума-мудрости, 
практикующий, не расставшийся со своим эго, может 

Для защиты от чародея, владеющего энергией злого 
духа, можно мысленно представлять могущественных 
божеств.

Сущность демонов-чародеев можно понять, изучив 
присущие им четыре аспекта. Осязаемый демон явля-
ет себя вследствие нашей зависимости от собственных 
омрачённых внутренних чувств, которые мы исполь-
зуем для создания связи с внешними элементами. 
Например, землетрясения, наводнения и несчастные 
случаи сами по себе не являются ни добром, не злом, 
точно так же, как по своей сути не являются ни до-
бром, ни злом наши родители, члены семьи, друзья, 
возлюбленные. Однако же, когда наше эго соприка-
сается с этими внешними вещественными обстоя-
тельствами и толкует их по‑своему, у нас появляются 
представления о плохом или хорошем, либо пред-
ставление это постоянно меняется на диаметрально 
противоположное, причём и положительная и от-
рицательная оценка становится осязаемым демоном.

Неосязаемый демон появляется тогда, когда воз-
никающие в нас чувства и настроения не являются 
результатом внешних материальных обстоятельств 
и не зависят от них. Обычно нас очень заботят эти 
неосязаемые демоны, потому что мы никак не можем 
найти вещественную причину наших чувств и на-
строений. Мы, люди нынешнего поколения, годами 
ходим к психотерапевтам, пытаясь объяснить и опи-
сать этих неосязаемых демонов, чтобы наконец от них 
избавиться.

Демон самодовольства, удовлетворённости своими 
мирскими достижениями появляется тогда, когда мы 
гордимся такими благоприятными обстоятельствами, 
как высокое положение в обществе, наличие влиятель-



86 87

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

На пути этому страннику встретилась девушка, 
которая не была последовательницей Будды. Оста-
новившись возле персикового дерева, он попросил 
сорвать ему несколько плодов, но та ответила: «Рви 
сам, я не собираюсь тебя обслуживать». Тогда он сел 
под деревом, и стоило ему взглянуть вверх, как плоды 
посыпались вниз дождём. Но девушка сказала: «Пре-
жде чем есть эти персики, посмотри на меня». Когда 
чудотворец посмотрел на девушку, та опустила взгляд 
на персики, и все они тут же вновь оказались на дере-
ве, так что страннику не досталось ни единого плода. 
Сначала он опешил, а потом разгневался. Девушка же 
сказала: «Хоть ты и очень сильный йогин, но помяни 
мое слово: через три ночи тебя уже не будет в живых!».

Чудотворец с учеником отправился дальше, но че-
рез некоторое время заметил в своей моче кровь. Хоть 
он и обладал силой созерцания божества, его беспо-
койство возрастало, потому что уверенность в мудрос-
ти не была достаточно велика. Он думал, что наказан 
божеством за непослушание учителю, запретившему 
покидать университет, пока он не обретёт уверенность 
в мудрости.

Кто‑то сказал этому йогину, что его болезнь мож-
но вылечить только морской пеной. Океан был да-
леко, поэтому он послал за пеной своего ученика. 
На обратном пути ученик тоже встретил на дороге 
девушку. Та спросила его, куда он так спешит. Когда 
он объяснил, что его учитель смертельно болен, она 
печально молвила, что тот уже умер. Ученик бросил 
морскую пену и помчался в город, где оставил учите-
ля. Когда он прибежал в город, оказалось, что учитель 
всё ещё жив. «Где морская пена?» — спросил учитель, 
и ученик ответил, что повстречавшаяся ему на дороге 

возомнить, что стал святым или мудрецом. Применяя 
те или иные садханы, он может овладеть великими чу-
десными силами. Однако при отсутствии правильного 
понимания собственной природы-мудрости и дове-
рия к своему уму-мудрости мы неспособны освобо-
дить свой ум от гордыни эго, какими бы силами мы 
ни овладели благодаря практике, они лишь послужат 
ещё одной причиной сансары.

Гуру, известный как Знающий Три Времени однаж-
ды сказал: «Святых так много, а просветлённых так 
мало!». Если святой не обрёл ума-мудрости, но спо-
собен творить множество великих и разнообразных 
чудес, хотя сутью его волшебства остаётся эго, он лишь 
породит демонов собственной значимости и самодо-
вольства, которые станут огромными препятствиями 
на пути к просветлению. Вот почему путь практику-
ющего так труден.

Как правило, ученику следует практиковать тайно 
и в уединении, до тех пор, пока он не обретёт полной 
уверенности в своём уме-мудрости.

В Древней Индии жил и учил в буддийском уни-
верситете Наланда великий учёный по имени Источ-
ник Учения. Практикуя садхану своего божества, он 
обрёл мирские сиддхи и мог творить великие чуде-
са. Например, когда он давал посвящения, ритуаль-
ные предметы сами парили в воздухе, освобождая 
ему руки для выполнения жестов-мудр. Несмотря 
на огромную силу его духа, учитель не велел ему по-
кидать Наланду до тех пор, пока не обретёт уверен-
ность в своём уме-мудрости. Тем не менее этот учёный 
оставил университет и отправился вместе с одним 
из преданных учеников творить чудеса, подобающие 
святому.



88 89

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

линной природе волшебства мудрости, неотъемлемо 
присущего нашему собственному уму.

Всё, что мы не можем объяснить, мы называем 
мистикой, потому что проявление тонких элементов 
скрыто в грубых элементах. Все скрытое таинственно. 
Можно сказать, что загадочен завтрашний день, зага-
дочен следующий год, загадочно будущее — ведь всё 
это ещё не стало явью, ещё не свершилось. Но нам ни-
когда не кажется таинственным то, что происходит на-
яву, потому что оно осязаемо и очевидно, зато проис-
ходящее в сновидении мы считаем таинственным, по-
тому что оно нематериально и неосязаемо. Мы думаем, 
что скрытое ненадёжно, и отвергаем то, что кажется 
нам таинственным, но на самом деле и то, что проис-
ходит наяву, и то, что происходит в сновидении, оди-
наково недостоверно. Когда мы спим, скрыто то, что 
происходит наяву. Когда мы бодрствуем, скрыто то, 
что мы видим во сне. Однако и то, и другое одинаково 
таинственно и сверхъестественно по отношению друг 
к другу.

Мы часто думаем, что сновидение нереально, по-
тому что непродолжительно, а явь реальна, потому 
что длительна. Однако иногда во сне мы можем вы-
полнить длительную работу в один миг, чего никогда 
не смогли бы сделать наяву. Во сне мы мгновенно мо-
жем перемещаться на большие расстояния, что наяву 
заняло бы у нас много дней. Кратко или длительно 
сновидение и явь — они лишь волшебные творения 
наших представлений, и на самом деле ни то, ни дру-
гое нереально. И то, и другое одинаково загадочно, 
ненадёжно и непостоянно.

Многие люди атеистического склада ума не верят 
в религию вообще и в буддизм в частности, поскольку 

девушка сказала, что учитель уже мёртв. Тогда Ис-
точник Учения понял, что умрёт от чар злого духа. 
Однако он решил попытаться использовать свою силу, 
чтобы вернуться в тело после смерти, и для того по-
просил студента сохранить его труп.

Когда Источник Учения умер, та же самая девушка, 
которая на самом деле была ведьмой, напустила стаю 
волков, которые всю ночь кружили вокруг дома, где 
лежало тело. Они скреблись в двери соседей и выли 
так громко, что весь город узнал о присутствии по-
близости трупа. Днём эта девушка появилась и рас-
сказала всем, где искать мертвеца, так что горожане 
пришли и забрали труп, чтобы сжечь его. Через три 
дня перед учеником появился смерч, и из него раз-
дался голос учителя: «В этой жизни я не обрёл про-
светления, но, возможно, это удастся мне в бардо».

Во многих буддийских текстах упоминаются и дру-
гие примеры препятствий, чинимых демонами горды-
ни и самодовольства. Время от времени Будда может 
посылать нам таких практикующих, как Источник 
Учения, чтобы учить нас распознавать действия этих 
демонов. Если мы очень умны и славимся своим ин-
теллектом, но нам недостаёт уверенности в мудрости, 
нам следует всегда остерегаться демонов собственной 
значимости и самодовольства, чтобы практиковать 
безупречным образом. Если у нас нет полной уверен-
ности в своём уме-мудрости, то мы всегда будем обма-
нываться, независимо от того, считаем ли мы, что это 
происходит вследствие вредоносного влияния демо-
нов или нашего собственного взбудораженного ума. 
Не обретя истинного понимания, мы будем смотреть 
на всё мистическое с подозрением, отделяя субъект 
от объекта, тонкое — от грубого и не доверяя под-



90 91

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

кроется в обладании секретной информацией, когда 
секреты оказываются раскрытыми, их всегда заменяют 
новыми секретами. В результате для секретных служб 
намерения и планы других стран и их спецслужб 
должны оставаться загадкой.

Безумное стремление нашего эго к самозащите 
рождает подозрения, и эти подозрения — источник 
«загадочности» сансары, порождающей всё больше 
новых подозрений и опасений. Мы всегда подозрева-
ем, что внешние объекты могут причинить нам вред, 
а потому создаём разграничения и барьеры. Но мы 
и не подозреваем, что эти самые объекты и есть Буд-
да, наш собственный загадочный ум, с которым мы 
никогда не разлучались, — источник загадочности 
нирваны.

Если люди верят в загадку сансары, они также 
должны быть способны поверить и в загадку нирваны. 
Можно утверждать, что существа мистичны и суевер-
ны, потому что из‑за недоверия к мудрости одураче-
ны своими собственными ненадёжными явлениями: 
ведь ненадёжное всегда таинственно. Мы также можем 
утверждать, что Будда загадочен и непостижим, по-
скольку из‑за омрачённости нашего ума его тонкие 
качества скрыты от нас.

Созданная двойственным умом мистика сансары 
всегда вводит нас в заблуждение. Мы не можем от-
бросить мистику сансары, до тех пор, пока не поверим 
в мистику нирваны. Если мы отвергаем мистику нир-
ваны, это приводит нас к неведению, тогда как вера 
в неё помогает нам избежать заблуждений, проис-
текающих от объектов двойственного мира.

Мистика сансары, созданная двойственным умом, — 
всегда причина страдания, тогда как мистика нирваны 

он кажется им слушком мистичным и загадочным. 
Однако те же люди верят во многие мирские загадоч-
ные ситуации и вполне их принимают. Например, 
для служащих таможни личности контрабандистов 
неизвестны, тайны, поэтому таможенники подозрева-
ют всех, в том числе и тех, кто к контрабанде не имеет 
никакого отношения. Они машинально верят, что за-
гадочное и тайное может быть скрыто повсюду: в этом 
и состоит их работа. Контрабандисты, в свою оче-
редь, относятся с подозрением ко всем работникам 
таможни, вне зависимости от того, собираются ли те 
что‑либо проверять или нет. Без веры в загадочность 
и непредсказуемость служащих таможни, как бы кон-
трабандист смог скрываться от них, оберегая собст-
венную загадочность и тайну? В итоге, где бы они 
ни были, контрабандисты скрываются, а таможенни-
ки всех подозревают, как будто бы постоянно таиться 
и подозревать — их религия.

В необъяснимой тайне всегда неотъемлемо при-
сутствует объяснимое, а в объяснимом — тайна. По-
нятие «контрабандисты» неотъемлемо связано с по-
нятием «таможенники», а понятию «таможенники» 
присуще понятие «контрабандисты». Эта взаимооб-
условленность в данном примере проявляется через 
подозрительность. Прибегая к скрытности, контрабан-
дисты и таможенники пытаются одурачить друг друга.

В сансаре правительства повсеместно верят в тай-
ное, даже не осознавая этого. Страна, обладающая 
скрытой силой, зачастую может покорить страну, чьё 
могущество очевидно. Некоторые правительства со-
здают секретные ведомства, такие как КГБ или ЦРУ. 
Эти организации тайны и засекречены, как друг для 
друга, так и для граждан. Поскольку сила этих служб 



92 93

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

дение. Однако обычные, заурядные люди не могут 
осознать скрытые возвышенные качества, а потому эти 
качества кажутся им опасными и таинственными. То, 
что неизвестно, всегда кажется таинственным, поэтому 
если ум для нас остаётся непознанным, то он всегда за-
гадочен. Поскольку наш ум — это высшая тайна, Дхар-
ма, являющаяся выражением чистых качеств нашего 
ума, также должна быть таинственной и загадочной. 
Поскольку наш ум загадочен и непостижим, обычные 
внешние явления, проистекающие от ума, также не-
постижимы и загадочны.

Исходя из свойственного сансаре обычного матери-
алистического представления о таинственности, вода 
более загадочна, чем земля, потому что она легче, бо-
лее переменчива и подвижна. Огонь более загадочен, 
чем вода, поскольку он ещё легче, стремительнее, ме-
нее осязаем. Воздух более загадочен, чем огонь, так 
как он ещё легче и ещё менее видим. Но более все-
го загадочно пространство, потому что оно никогда 
не приходит в упадок, не иссякает и не опустошается, 
оставаясь наименее видимым и наиболее открытым. 
Не будь пространства, не могло бы быть ни земли, 
ни воды, ни огня, ни воздуха. Пространство прони-
зывает все элементы.

Обычно таинственное обладает загрязнённым 
и чистым аспектами. Таинственное «загрязнено», когда 
чистые явления нашего ума превращаются в омрачён-
ные. Например, иногда божество, которое мы визуали-
зируем, становится демоном из‑за наших собственных 
омрачённых качеств. Когда же омрачённые явления 
нашего ума превращаются в чистые, таинственное 
и загадочное остаётся чистым. Это происходит, на-
пример, когда мы преображаем демона в божество-

защищает и освобождает нас от страданий. Мистика 
сансары — вечный круговорот необъяснимого, обо-
рачивающегося объяснимым, которое снова обора-
чивается необъяснимым, и так до бесконечности. Это 
происходит оттого, что мистика сансары всегда су-
ществует во времени и разворачивается между субъек-
том и объектом. И поскольку мы возлагаем надежды, 
полагаемся на объекты, теряя их, наш субъективный 
ум страдает и создаёт новые объекты. Подобным об-
разом мы ограничиваем себя противоположностями, 
такими как бытие и небытие, и верим в эти противо-
положности как в нечто необходимое и неизбежное. 
К примеру, когда мы думаем о верхней части своего 
тела, нижняя часть становится сокрытой для ума. Ко-
гда мы думаем о передней части тела, сокрытой и не-
ведомой делается спина. Согласно двойственной ми-
стике, обе стороны тела взаимозависимы: невозможно 
обладать одним без другого, но в каждый конкретный 
момент времени можно обладать только чем‑то одним. 
Точно так же мы можем видеть перед собой мужчину, 
но в нём всегда тайно и неотъемлемо присутствует 
женское начало, обнаруживающееся посредством тон-
ких элементов, присутствующих в грубых элементах. 
Мистическое сокрыто: оно необходимо, но невырази-
мо либо выражено на тонком уровне. А если мы не ве-
рим в противоположности, мы открыты для тайны 
просветления.

Таинственные возвышенные качества всегда бла-
готворны. Они делают ум менее зависимым от объ-
екта, вследствие чего невыразимое и выразимое объ-
единяются нераздельно. Возвышенные люди более 
не зависят от субъекта и объекта, от времени и места, 
загадочные явления сансары не вводят их в заблуж-



94

В о л ш е б н ы й  т а н е ц В о л ш е б с т в о  и  н е п о с т и ж и м о с т ь

Ураган, сколь бы разрушительны ни были его 
мощные порывы, не может нанести вреда таин-
ственному, непостижимому небу.

мудрость. Если в своей практике мы питаем привя-
занность к проявлению божества, не узнавая в нём 
божества-мудрости, такое проявление становится не-
чистым. Но если мы понимаем, как визуализировать 
божество через призму мудрости, мы можем преоб-
ражать омрачённые проявления демонов в чистые не-
омрачённые проявления божеств.

Ум-мудрость Будды чист и загадочен. Он защищает 
нас, потому что в высшей степени неуловим, невыра-
зим и сокровенен, а потому неуязвим и запределен 
для преходящей мирской мистике. Ум-мудрость Буд-
ды не знает препятствий и всегда спонтанно прино-
сит пользу каждому существу благодаря той чистой 
сокровенной энергии мудрости, что всегда свободна, 
наполняя собою все элементы. Ум-мудрость Будды 
обладает таинственной силой мудрости, которая 
не иссякает, ни на чём не задерживается и никогда 
не загрязняется объяснимыми явлениями сансары. 
Если мы способны узнать собственную сокровенную 
сущность-мудрость, которая изначально ничем не от-
личается от сокровенной сущности-мудрости Будды, 
то просветление уже не тайна для нас, потому что, не-
отделимые от Будды, мы сами и есть тайна.

Землетрясение, сколь бы разрушительны ни 
были его могучие толчки, не может нанести вре-
да непостижимому небу.

Океан, сколь бы разрушительны ни были его 
бурные волны, не может нанести вреда загадоч-
ному, непостижимому небу.

Огонь, сколь бы разрушительно ни было его 
бушующее пламя, не может нанести вреда ми-
стическому, непостижимому небу.



97

И с ц е л е н и е

96

и нечистота, а где неравновесие и нечистота — там  
болезни.

Пять элементов предстают как всё менее и менее 
тонкие по мере того, как обычный ум приписывает 
им определённые качества. Если врач не верит в не-
зримую чистую сущность элементов, его диагноз мо-
жет быть неверным, поскольку он способен лечить 
болезнь только с помощью зримых и нечистых эле-
ментов. Но даже в этом случае чем более опытен врач, 
тем более тонкими и точными будут его точка зрения 
и поставленный диагноз. Он может лечить очевид-
ные внешние симптомы, чтобы немедленно получить 
конкретные, зримые результаты, которые будут лишь 
временными, или же он может лечить более тонкие 
внутренние симптомы, чтобы получить менее зримые, 
но более сбалансированные и более последовательные 
улучшения. Оставаясь временными, такие результаты 
ближе к незримому источнику болезни. Но каким бы 
тонким ни было лечение, если врач воспринимает 
явления как отдельные от их чистой сущности, его 
способность помогать и исцелять останется ограни-
ченной.

Опытный врач понимает, что в своей основе все 
элементы взаимозависимы. Поскольку в каждом 
элементе неотъемлемо содержатся остальные четы-
ре, а сочетания элементов варьируют и постоянно 
изменяются в соответствии с кармой, совокупность 
жизненных начал у людей и их здоровье также по-
стоянно изменяются. Как следствие, правильный под-
ход к лечению заключается в восстановлении баланса 
элементов, в самом тонком и глубоком понимании 
этого процесса. Для достижения этого результата пять 
элементов группируются в различные медицинские 

Исцеление

Кусок камня в дереве всегда будет чужеродным.

Сточки зрения ума-мудрости, элементы явлений 
чисты и беспрепятственны. Чистые явления 
естественны, не омрачены и не искажены гру-

быми элементами. Они легки, невидимы, неуязвимы, 
невещественны и неразрушимы, потому что ничто 
и нигде не пребывает в инертном бездействии. Там, 
где ничто не пребывает инертно, ничто не может быть 
ни уменьшено, ни увеличено. Где ничто не может быть 
ни уменьшено, ни увеличено, там царят равновесие 
и чистота. Где присутствуют равновесие и чистота, 
там есть и здоровье.

С точки зрения обычного двойственного ума, эле-
менты явлений омрачены и нечисты. Нечистые яв-
ления омрачены и искажены грубыми элементами: 
они тяжелы, зримы, уязвимы, вещественны и не-
долговечны, потому что инертно где‑то пребывают. 
Если что‑то пребывает, оно может быть уменьшено 
или увеличено. Где что‑то может быть уменьше-
но или увеличено, там присутствуют неравновесие 



98 99

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с ц е л е н и е

ложительное или отрицательное влияние элементов 
зависит от тонкостей их применения. Некоторые ле-
карства, если принимать их в больших дозах, стано-
вятся ядом, а некоторые яды в малых дозах способны 
исцелять. Избыток лекарства против жара может вы-
звать озноб, а слишком большая доза инсулина может 
вызвать шок у диабетиков. Иногда два яда, соединя-
ясь, образуют новый яд, а иногда — лекарство, но по-
ложительные и отрицательные качества элементов, 
используемых при лечении, всегда должны быть сба-
лансированными.

Способность обычного ума распознавать чистые 
элементы разнится в зависимости от кармы, а потому 
представления разных существ о чистом и нечистом 
могут различаться. Для многих мух и других насе-
комых гной привлекателен, но наделённые разумом 
люди считают гной заразной и отвратительной суб-
станцией. Люди полагают, что кровь чище, чем гной. 
Однако опытные практикующие знают, что внутрен-
ний исходный элемент как гноя, так и крови — вода, 
она и становится целительным нектаром мудрости 
в чистом восприятии их практики.

Обычный врач, не понимающий, что незримая 
сущность элементов неотъемлемо присутствует в ма-
териальном, не знает, как уравновесить и очистить за-
грязнённые элементы. Из-за этого он не может пра-
вильно лечить недостаток или избыток элементов 
и, назначив неправильное лечение, причиняет вред 
другим элементам. Например, если у больного редкая 
группа крови, обычный врач может порекомендовать 
лишь переливание крови, стараясь найти кровь нуж-
ной группы. Он предпочитает немедленную зримую 
реакцию более медленному процессу упорядочивания  

категории согласно разнообразным целительским 
системам.

Вследствие взаимозависимости элементов их мож-
но подразделять и рассматривать как отдельные сущ-
ности только с точки зрения их практического при-
менения для достижения конкретных результатов. 
Эффективность такой классификации зависит от спо-
собности врача распознать, какого именно из загряз-
нённых элементов, нуждающихся в усилении, у боль-
ного недостаёт или какой из элементов присутствует 
в избытке и нуждается в ослаблении, а также от уме-
ния врача применять лечение так, чтобы для восста-
новления равновесия оно проникало на самый тонкий 
уровень.

Иногда тот или иной элемент нужно использовать 
для его же усиления. Например, огнём усиливают 
огонь, если у больного ослаблены тонкие элементы 
телесного тепла. В других случаях один элемент ис-
пользуют для нейтрализации другого: против огня 
применяют воду, когда у больного избыток тонких 
элементов тепла. Человека с лихорадкой, связанной 
с элементом огонь, можно лечить злаками или тра-
вами, выращенными в холодном климате, а человека 
с болезнью, вызванной холодом и связанной с элемен-
том вода, можно лечить злаками и травами, выращен-
ными в тёплом климате.

Совместимость и влияние элементов часто зави-
сят от различных нюансов их применения. Например, 
огонь не всегда враг воды. Когда огонь греет воду, об-
разуется пар, который легче и чище, чем вода, но хо-
лоднее огня. При некоторых видах дисбаланса тонкий 
пар может быть более пригоден для лечения, чем оба 
исходных элемента в отдельности. Точно так же по-



100 101

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с ц е л е н и е

ализации и медитации. Даже если вследствие своей 
кармы больной умирает, подобный положительный 
настрой приносит ему пользу, поскольку у него не бу-
дет никаких остатков или зачатков онкологического 
новообразования в следующей жизни.

В системе тантры считается, что коренные причины 
рождения создаются кармическими связями, а семя 
отца и яйцеклетка матери — лишь дополнительные 
сопутствующие обстоятельства. Перерождение про-
исходит, когда эти причины и условия сходятся во-
едино при отсутствии нечистой праны. Благодаря 
энергии кармической праны сперма и яйцеклетка 
соединяются, образуя зародыш. Энергия тела про-
является из энергии кармической праны, возникая 
в пупочной чакре зародыша и распространяясь от-
туда. Благодаря этой энергии зародыш приобретает 
удлинённую форму. Затем в пупочном центре тонкая 
энергия целостного тела, сгущаясь, образует нервы 
и сосуды. В результате из горловой чакры исходят цен-
тральные жизненные каналы, образуя самую верхнюю 
головную чакру. В целом тело развивается и растёт 
в утробе, черпая энергию из кармической праны, при-
близительно тридцать восемь недель.

Развитие костей, костного и головного мозга про-
исходит главным образом под влиянием отцовского 
семени, а развитие плоти и крови происходит пре-
имущественно под влиянием яйцеклетки матери. 
Плотные ткани организма — плоть и кости — проис-
ходят в основном от качеств элемента земля. По мере 
роста из этих тканей формируются также нос и обо-
няние. Жидкие составляющие организма, например, 
кровь, происходят от качеств элемента вода, и по мере 
их роста образуются язык и чувство вкуса. Телесное 

элемента вода, необходимого для восстановления 
равновесия грубых элементов, для чего требуется по-
нимание чистой сущности крови.

Даже если количество крови увеличивается бла-
годаря естественной пище или лекарствам, содер-
жащим элемент вода, либо вследствие переливания 
крови, если врач — нигилист, верящий только в ма-
териальное, то его возможность помочь больному 
уменьшается по мере исчерпания зримых элементов, 
используемых в его методе лечения, например, когда 
при отсутствии подходящей крови для переливания 
болезнь возвращается. В таком случае грубые элемен-
ты больного ослабевают вследствие страха, что ему 
уже никто и ничто не поможет. Если же врач обладает 
пониманием и верит в незримую мудрость — сущ-
ность элементов, он может помочь больному тонки-
ми методами и ободрить его своей уверенностью, так 
что естественный баланс элементов у больного вос-
становится и болезнь отступит.

Поскольку элементы объемлют и пронизывают все 
явления, а ум пронизывает все элементы, если врач 
говорит больному, что у него рак, тот может со стра-
хом сосредоточиться только на опухоли, отчего она 
начнёт увеличиваться. Эта сосредоточенность проис-
текает от присутствующего в страхе больного тонкого 
элемента огонь, который усугубляет болезнь вследст-
вие своих разрушительных, сжигающих свойств. Если 
врач обладает пониманием незримых элементов, он 
может восстановить естественное равновесие элемен-
тов в уме больного благодаря естественному равнове-
сию элементов в своём собственном уме. Такой врач 
может приободрить больного, помочь ему создать по-
зитивный настрой и растворять опухоль путём визу-



102 103

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с ц е л е н и е

занятий, слава, власть, Дхарма, политика. Эти внешние 
обстоятельства являются источником избыточного 
восторга и уныния, которые, в свою очередь, приводят 
к неудовлетворённости, психической уязвимости и ра-
зочарованности. В том случае, когда личные внутрен-
ние элементы ума зависят от общих внешних элемен-
тов, ум становится слабым и легко поддаётся влиянию 
извне. Когда внешние обстоятельства на какое‑то вре-
мя кажутся неблагоприятными, способствуя унынию, 
внутренние элементы ума приходят в возбуждение 
и теряют силу. Это возбуждение служит причиной 
неустойчивости внутренних элементов, отчего ум ста-
новится слабым, словно синий язычок мерцающего 
пламени угасающего светильника, в котором выгорело 
почти всё масло. При таких обстоятельствах ум не мо-
жет пребывать и функционировать среди уравнове-
шенных элементов состояния невозмутимости. Когда 
внешние обстоятельства какое‑то время кажутся бла-
гоприятными, внутренние элементы ума становятся 
возбуждёнными и чересчур сильными, в результате 
чего энергия ума выходит из‑под контроля, напоми-
ная воду, с силой вырывающуюся из шланга. Все ка-
налы в теле переполняются, и энергия оказывается 
не в состоянии гармонизироваться в уравновешенных 
элементах состояния невозмутимости.

В частности, состояние крайней возбуждённости, 
неуравновешенности ума может возникнуть в том слу-
чае, когда слишком строгие и традиционные родите-
ли или учителя, не понимая лёгкости энергии детей, 
командуют и дисциплинируют их, исходя из состоя-
ния собственной тяжёлой зрелой энергии. Поскольку 
детский ум не может вместить все эти энергетические 
элементы, дети становятся зажатыми и запуганными, 

тепло и цвет тела происходят от качеств элемента 
огонь, и по мере роста из них формируются глаза 
и зрение. Дыхание тела происходит преимущест-
венно от качеств элемента воздух, и по мере их роста 
из них формируются чувствительность всей поверх-
ности тела и осязание. Пространства, связывающее 
внешние и внутренние элементы и поддерживающие 
жизнь, происходят от качеств элемента пространство, 
и по мере их роста из них формируются уши и слух.

Без элемента земля не было бы основы для опоры, 
без элемента вода не было бы основы для собирания 
и накопления, без элемента огонь не было бы основы 
для созревания, без элемента воздух не было бы роста, 
без элемента пространство не было бы возможности 
для расширения. Так все коренные причины и допол-
нительные обстоятельства, сочетаясь, делают возмож-
ным рождение индивида.

Дитя, рождающееся с уравновешенными элемен-
тами, обладает и уравновешенным умом. Если эле-
менты при рождении не уравновешены, результатом 
может быть расстроенный ум. Неуравновешенность 
может быть обусловлена несовместимостью элемен-
тов, составляющих дополнительные обстоятельства — 
семени отца и яйцеклетки матери. Но иногда у гар-
монично сочетающихся родителей рождаются дети 
с расстроенной энергией. В этом случае истинный ис-
точник неуравновешенности — не физические тела 
нынешних родителей, а тонкие незримые элементы 
кармической энергии коренных причин, унаследован-
ные ребёнком из предыдущих жизней.

Обычно дисгармонию элементов, приводящую 
к неуравновешенности психики, обусловливает мно-
жество различных внешних обстоятельств: семья, род  



104 105

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с ц е л е н и е

уже утрачивается, и мечущаяся между обретениями 
и потерями энергия ума никогда не находит покоя 
в сердце. Такой неуравновешенный ум разбегается 
во все стороны, вечно пытаясь чего‑то достичь. По-
стоянная увлечённость внешними обстоятельства-
ми порождает беспокойство, а потому таким людям 
иногда полезно побыть в тёмном, тихом и спокойном 
месте, воздерживаясь от разговоров, музыки и пения. 
Родителям, учителям или врачам, которые желают 
помогать другим, используя искусные методы, следу-
ет гармонизировать и успокаивать свою внутреннюю 
энергию естественно и без усилий.

Ещё одна причина неуравновешенности — состя-
зательность и конкуренция. Бесчисленное множество 
учёных, философов, учащихся, артистов и представи-
телей прочих профессий ставят себе целью изобрести 
что‑то новое. Поскольку они состязаются в том, чтобы 
сделать, например, лучшее изобретение, постоянное 
соперничество и связанный с ним стресс влекут из-
лишнюю возбуждённость ума, вызывают неуравно-
вешенность. Средство против этого — постараться 
мягко и без избыточных усилий сбалансировать 
и успокоить свою внутреннюю энергию.

Чрезмерная возбуждённость ума может быть вы-
звана также и жаждой погружения в тонкие мате-
рии. Если учёные, философы, учащиеся, художники 
или те, кто просто практикует медитацию, не будут 
применять свои чистые элементы с помощью прак-
тики мудрости, то может оказаться, что, используя 
свой ум тонко и рассудительно, они погружаются всё 
глубже и глубже в поисках самых тонких, самых неуло-
вимых уровней бытия. Но, преследуя эту заурядную, 
мирскую цель, они вязнут в тонких материях, и их 

и в таком состоянии в уме их зароняются семена пси-
хической неуравновешенности. По мере того, как эти 
дети взрослеют, в них продолжают сохраняться оста-
точные явления зажатости и страха, и они становятся 
людьми с неустойчивой психикой. Средство против 
такой неуравновешенности — приятные развлечения.

Неуравновешенность может быть обусловлена так-
же и тем, что элементы двух людей находятся в дис-
гармонии, и их умы не подходят друг другу. Нигили-
сты полагают, что мужчины и женщины встречаются 
в результате случайности. С точки зрения буддизма, 
мужчины и женщины знакомятся в результате созре-
вания кармы, дремлющей в их внутренних элементах. 
Они соединяются в любви, когда все их личные тонкие 
и грубые элементы органично дополняют друг друга. 
В момент физического соития и их тонкие элемен-
ты гармонируют и дополняют друг друга, возникают 
грубые гармоничные элементы, достигающие куль-
минации в момент оргазма. Если тонкие элементы 
совместимы, мужчина и женщина благотворно дейст-
вуют друг на друга, устанавливая внешнюю связь че-
рез грубые элементы, благодаря чему их лёгкие вну-
тренние элементы тоже вступают в связь. Но если 
их элементы несовместимы, и изменяясь и подавляя, 
они противодействуют друг другу, то в отношениях 
мужчины и женщины отсутствуют близость или по-
кой и умиротворение, что выражается в сильнейшей 
дисгармонии и неуравновешенности.

Психическая неуравновешенность также происте-
кает от избыточного желания всего достичь и заполу-
чить в собственность, будь то материальные предметы 
или знания. Однако всё материальное непостоянно, 
а потому, пока вы достигаете чего‑то одного, другое 



106 107

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с ц е л е н и е

Внешний признак психической неуравновешен-
ности — постоянные нервные движения, которые 
могут приводить к несчастным случаям: мы тянемся 
за чашкой — она падает из рук и бьётся, готовим еду — 
обжигаемся или режем палец, идём куда‑то пешком, 
подворачиваем ногу и падаем. В обществе других лю-
дей мы без причины становимся мрачными; при раз-
говоре болтаем лишнее; ложась в постель, не можем 
заснуть, а заснув — видим тревожные и страшные 
сны; пытаемся думать, но наши мысли неуправляемы 
и постоянно скачут.

Поскольку наши концепции и представления неот-
делимы от кармической праны, в которой содержатся 
все элементы, неуравновешенность может вызвать так-
же и характерные внешние болезни. У людей нервных, 
с беспокойным умом в голове постоянно роятся идеи. 
Эта непрерывная деятельность ума порождает явную 
теплоту, которая является сущностью элемента огонь. 
Огонь и воздух связаны друг с другом схожими тон-
кими качествами. Для обычного ума тонкий элемент 
огонь представляется более явным и вещественным, 
чем тонкий элемент воздух. Сочетание огня и воздуха 
служит причиной проявления более грубых форм эле-
ментов, смешивающихся с элементами вода и земля. 
Например, если по вине кармы пять элементов недос- 
таточно хорошо уравновешены в теле, а элементы вода 
и земля в одном из органов тела ослаблены, то элемен-
ты огня и воздуха возбуждаются вследствие избыточ-
ной психической активности, а раздражение грубых 
элементов «огненными» движениями ума в кармиче-
ской пране способно привести к нарывам, язвам и раку.

Пока наш обычный ум остаётся омрачённым 
и несбалансированным, мы продолжаем проявлять 

ум теряет возможность выйти за пределы материи. 
Если мы не осознаём чистую сущность элементов 
и не оставляем себе места для расслабления, наши 
внутренние тонкие элементы, перегружаясь, утра-
чивают свою силу и вызывают в нас чувство неудов-
летворённости. Подобно тому, как под воздействием 
солнечного тепла внешний элемент воздух приходит 
в бурное движение, вследствие чего собираются тучи 
и идёт дождь, загоняя внутрь и подавляя эмоции, мы 
сгущаем тонкие внутренние элементы нашей жиз-
ненной силы, которые начинают клубиться и волно-
ваться, постоянно сталкиваясь между собой, двигаясь 
порывисто и неуравновешенно, связываясь в сердце 
с внешними элементами тела, порождая в сердце воду 
и вызывая неконтролируемые истерические реакции.

Каков бы ни был источник бурного движения 
тонких элементов, оно всегда вызывает неустойчи-
вость внутренних грубых элементов — нервов, сосу-
дов и дыхания, ставя нас в зависимость от них. Когда 
внутренние тонкие элементы нашего ума ослабевают, 
внешние грубые элементы способны вводить нас в за-
блуждение, как элемент огонь, присущий солнцу, спо-
собен вызвать у нас галлюцинации, если наши тонкие 
элементы недостаточно сильны. В этом случае бурная 
энергия наших телесных действий и речи становится 
такой же неуравновешенной, как и наш ум. Посколь-
ку их ум перегружен и напряжён, неупорядоченная 
энергия неуравновешенных людей мощнее энергии 
других людей. В результате такие люди могут про-
являть кипучую деятельность, то и дело что‑то со-
здавая и разрушая, нанося вред или принося пользу 
в зависимости от того, окружают их благоприятные 
или неблагоприятные элементы.



108 109

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с ц е л е н и е

прежних жизней, созданные элементами огонь и воз-
дух вследствие неблагоприятных явлений, в нашей 
следующей жизни соединяются с новыми благопри-
ятными явлениями, наша дисгармония будет отли-
чаться восторженной экзальтированностью — порож-
дением воды.

Вода также, как огонь, бывает и благотворной, и не-
благотворной. Чтобы облегчить состояние неурав-
новешенного человека, его нужно отделять и от его 
позитивного, чрезмерно восторженного ума, и от его 
негативного, чрезмерно подавленного ума, пока он 
не обретёт естественное душевное равновесие. Следует 
выявить элементы, вызывающие восторженность или 
подавленность. Виновны ли в этом желание — эле-
мент вода или гнев — элемент огонь, лечение будет 
зависеть от личных особенностей человека. Например, 
у больного явно выражен элемент огонь. В этом слу-
чае опытный психолог может в качестве противоядия 
усилить элемент вода. Если больной гневлив, можно 
создать спокойную обстановку, чтобы его успокоить. 
Если больной скрывает свою тревогу за маской спо-
койствия, врач может создать напряжённую обстанов-
ку, чтобы выявить скрытый гнев. Понимая, как прояв-
ляются элементы пациента, психолог может преобра-
зовать их, чтобы установить необходимое равновесие. 
Если врач не понимает природы элементов, участву-
ющих в проявлении настроения больного, он не более 
чем нянька, которая отвлекает ребёнка игрушками, 
чтобы на время успокоить.

Опытные врачи знают, что лучший способ сбалан-
сировать элементы — применить соответствующие 
тонкие лекарства: визуализацию, йогические дыхатель
ные упражнения и медитацию. В качестве средства  

психическую неустойчивость по вине представле-
ний, связанных с нечистыми элементами. Поскольку 
наш обычный ум постоянно нуждается в объекте, мы 
никак не можем осознать, что ум-мудрость выходит 
за пределы понятий и представлений. Мы омрачены 
этим неведением, которое связано с тяжёлым элемен-
том земля. Далее, мы хотим исследовать, познать эти 
концепции и представления; это желание связано 
с элементом вода. Но, поскольку нашей точке зрения 
недостаёт мудрости, мы ничего не обнаруживаем и на-
чинаем злиться, чувствуя неудовлетворённость и за-
висть и не зная, на что опереться. Эти гнев и гордыня 
связаны с элементами огонь и воздух.

Оставаясь психически неустойчивыми, мы не мо-
жем обнаружить всеобъемлющей чистой тайной 
сущности элементов, сколько бы ни пытались это 
сделать. Мы всё более утрачиваем целостность и за-
стреваем в состоянии, где нет ни простора, ни покоя, 
ни веры во всеобъемлющее пространство, запредель-
ное всем представлениям. Поскольку тонкие и грубые 
элементы неизменно зависят друг от друга, мы пере-
рождаемся в аналогичном теле, слагающемся из не-
обузданных грубых элементов, и с аналогичным умом, 
состоящим из неустойчивых тонких элементов. Если 
способствующие дисбалансу ума обстоятельства на-
ших прежних жизней, созданные преимущественно 
элементами огонь и воздух вследствие неблагоприят-
ных явлений, в нашей следующей жизни соединяются 
с новыми неблагоприятными явлениями, мы стано-
вимся ещё более неуравновешенными и обуреваемы-
ми гневом — порождением огня и неудовлетворён-
ностью — порождением воздуха. Если же способст-
вующие неуравновешенности обстоятельства наших  



111

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Энергия и сила

Разумный человек может получать от других пользу, 
не причиняя им вреда, как пчела собирает нектар 

с цветка, не повреждая его.

Тонкая и грубая энергия наших элементов изна-
чально неотделимы от пустоты. Проявляя из-
лишнее возбуждение, мы усиливаем энергию 

своих грубых элементов и подавляем энергию тонких 
элементов. В результате наша энергия направляется 
в основном на материальное, и её естественная связь 
с пустотой омрачается и становится скрытой. Посколь-
ку материальное непостоянно, с возникновением но-
вых обстоятельств либо с изменением или утратой 
материального объекта нашей возбуждённой энер-
гии утрачивается и сама эта энергия, в результате мы 
ощущаем тревогу и подавленность. Наша энергия по-
добна естественному, свободному течению реки. Если 
энергия реки избыточна, случается наводнение. Когда 
наводнение теряет свою силу и вода сходит, остаются 
разрушения. Если мы допустим, чтобы наша грубая 
энергия переливалась через край, то быстро утомимся,  

облегчения боли и лечения болезней особенно дей-
ственна медитация, или наблюдение за умом. Бла-
годаря наблюдению исчезает основа боли и болезни, 
поскольку и боль, и болезнь — лишь представления, 
не выходящие за рамки грубых элементов. Благодаря 
такому наблюдению грубые элементы растворяют-
ся в тонких, а тонкие элементы становятся всё легче, 
пока не останутся лишь чистое пространство и пять 
элементов, пребывающие незримо и нераздельно, 
за пределами любых представлений о боли и болезни. 
При этом свободный от «я» ум — чистое пространст-
во, изначально уравновешен и свободен от каких бы 
то ни было различий между чистыми и загрязнённы-
ми элементами.



112 113

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Э н е р г и я  и  с и л а

ся в соответствующих обстоятельствах. Тогда мысли 
человека посредством своих проявлений становятся 
очевидными для других, и, учитывая эти проявления, 
можно общаться и строить взаимоотношения. Однако 
даже и без этой объективизации кое‑кто из демонов 
или духов может читать мысли. Держа свою энергию 
при себе и сохраняя сильный и одновременно раскре-
пощённый ум, мы сможем защитить себя и извлечь 
выгоду. Духовные и возвышенные существа с откры-
тым умом также способны чувствовать невыражен-
ное, но поскольку они обладают умом-мудростью то, 
естественно, приносят нам одно лишь благо.

Энергия, присущая нашим элементам, поддер-
живает наш ум до тех пор, пока сохраняется её сила. 
Чтобы увеличить силу энергии, нам нужно обладать 
методом и ясно осознавать цель. Где есть цель, есть 
и энергия. Там, где есть энергия, есть и сила. Напри-
мер, если мы хотим согреться, нужно сконцентриро-
вать своё внимание на элементе огонь, и нам станет 
тепло. Если нам хочется прохлады, то, сосредоточив-
шись на элементах вода и воздух, мы её почувствуем. 
Это объясняется тем, что, концентрируя внимание, 
мы можем усиливать различные тонкие элементы, де-
лая их более материально проявленными. Если мы 
нацелены на материальное, достигнутое всегда будет 
непостоянным, поскольку цель — это представление, 
а оно непостоянно. Если наша цель состоит лишь 
в том, чтобы получить мирскую власть для собствен-
ной временной выгоды, а не обрести просветление, 
то вне зависимости от того, используем для этого тон-
кие или грубые элементы, мы сможем достичь своей 
цели только на ограниченное время и только ограни-
ченным способом.

потому что наш ум лишится поддержки тонкой энер-
гии. Если с помощью искусных методов мы сумеем 
сохранить тонкую энергию, расходуя её осмотритель-
но — понемногу и с перерывами, то в ближней пер-
спективе это благотворно скажется на нашем здоровье 
и настроении, находимся мы в одиночестве или в об-
ществе людей, а в конечном итоге поможет в старости.

Иногда мы боимся, что сила нашей энергии пропа-
дёт зря, если мы не используем её сразу же, как только 
представляется такая возможность. Однако манера 
сразу же в ответ на происходящее высказывать то, что 
думаешь, может приводить к определённым непри-
ятностям. Сила, проявленная непредусмотрительно, 
в конечном итоге бумерангом возвращается обратно, 
в результате чего самоуверенность сменяется жалким 
бессилием. Некоторые из нас думают, что грубая сила 
более эффективна, когда выражена явно, а не скрыта 
под внешней невозмутимостью. Но если мы способны 
видеть только то, что перед нами, не предвидя буду-
щего, — это лишь ещё одно проявление неведения. 
Если разъярённый лев, не зная, что сзади в него це-
лится охотник, набрасывается на медведя, которого 
видит перед собой, его энергия пропадает зря.

Когда мы пытаемся упорядочить свою жизнь или 
составляем деловые планы, как это принято в нашем 
обществе, нам лучше всего держать энергию при  себе, 
не проявляя её, пока не получим результатов. Соглас-
но Дхарме, энергию также рекомендуется держать 
при себе, пока мы не обретём уверенности. В этом 
случае энергия не рассеется и не исчерпается, даже 
если результат не будет достигнут сразу же.

Люди не могут видеть того, что происходит в умах 
других, пока это не проявится и не объективизирует-



114 115

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Э н е р г и я  и  с и л а

не сможет воздействовать на наш ум, а потому нам 
не потребуется прибегать ни к какому средству, чтобы 
заснуть. В этом случае мы сможем пребывать в своём 
уравновешенном уме и в конечном счёте быть полез-
ными гостю.

Согласно мирским представлениям средствами 
от бессонницы, вызванной беспокойным умом, слу-
жат еда и лекарства, заземляющие и затуманиваю-
щие ум, вследствие чего мы погружаемся в глубокий 
сон. Если же мы действительно хотим увеличить силу 
своей чистой энергии, следует визуализировать бо-
жество, которое укрепит наш ум так, что он станет 
неуязвим для другого обычного ума, пусть даже очень 
мощного. Если же мы практикуем медитацию, то мо-
жем, вдыхая, вбирать в себя все элементы, так чтобы 
наши внутренние и внешние элементы соединились 
и наш ум стал вездесущим, растворившись в чистом 
пространстве. Делая свой ум более лёгким и более 
чистым при помощи визуализации или медитации, 
мы сможем обрести такие способности, как яснови-
дение и дар предвидения. Но если мы начинаем пи-
тать излишнюю привязанность к этим способностям, 
то наша энергия утратит свою подвижность. Поэтому 
нам следует постоянно использовать и увеличивать 
эту чистую энергию, ничего не принимая и не от 
вергая.

Существуют бесчисленное множество разновид-
ностей силы, но все их можно объединить в две ка-
тегории: обычная сила ума и благородная сила ума. 
Если у нас обычный ограниченный ум, в общении 
с нами другим остаётся использовать только силу тя-
жёлых нечистых ментальных элементов, поскольку мы 
не сможем понять то, что глубоко, ясно и бескрайне. 

Люди могут увеличивать силу своих элементов как 
с хорошими, так и с дурными намерениями. Если их 
намерения недостойны, они могут причинить вред 
другим существам, подавляя их, чтобы увеличить 
собственную силу. Однако, используя энергию своих 
внешних элементов, такие люди будут преуспевать 
только до тех пор, пока энергия их внутренних эле-
ментов, накопленная на протяжении многих жизней, 
не уменьшится или не исчерпается. Некоторые по-
литические лидеры силой своей энергии и неблаго-
видных намерений стали причиной огромных раз-
рушений и страданий в этом мире. Другие же, такие 
как Махатма Ганди, своей чистой энергией элементов 
несут людям благо. Те, кто хочет помогать или уте-
шать других на основе благих намерений, могут раз-
вить чистую энергию великого сострадания и пере-
родиться бодхисаттвами.

Порой чистая энергия элементов нашего ума может 
подвергнуться негативному влиянию ума с загрязнён-
ной энергией извне, со значительного расстояния. На-
пример, если мы ожидаем гостя, чьи элементы более 
сильны и более загрязнены, чем наши, то энергия его 
ума способна воздействовать на нашу и потревожить 
наш сон. Поскольку энергия нашего ума более чиста 
и чувствительна, дисбаланс между его элементами 
и нашими нарушает наш сон. Мы можем увидеть это-
го человека во сне или нас будет мучить бессонница. 
Если ум гостя столь же чист, как и наш, то вряд ли 
наш ум будет потревожен. Однако если энергия на-
ших элементов слабее, чем у него, то для увеличе-
ния своей силы следует прибегнуть к какому‑нибудь 
средству. Если энергия наших чистых элементов силь-
нее, чем загрязнённая энергия элементов гостя, он  



116 117

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Э н е р г и я  и  с и л а

шись в области лёгких элементов мудрости, свобод-
ной от каких бы то ни было обычаев и традиций. Если 
мы верим в то, что для своего блага можно и нужно 
использовать лишь силу своих обычных грубых нечи-
стых элементов, мы неизбежно будем создавать иерар-
хии, чтобы грубым или тонким образом не допустить 
равенства среди людей. В этом случае те, кто хочет 
внутренне подняться до чистого тонкого уровня, будут 
вынуждены использовать внешнюю силу и для свое-
го продвижения полагаться на мирские институты. 
В итоге результатом применения такого классического 
иерархического подхода, при котором те, кто наверху, 
пытаются подавить остальных, явится тяжесть и об-
ременение ума каждого вовлечённого в эту структуру 
человека.

Люди с обычным умом, которые пытаются понять 
умы людей, находящихся на более высоком уровне 
духовного развития, проявляют уважение, но никак 
не намерение эволюционировать и развиваться. Если 
наш ум способен соединиться с естественной, чистой, 
безграничной светоносной силой, внешне оставаясь 
в зависимости от социальных устоев, но внутрен-
не опираясь на чистую лёгкую сущность элементов, 
мы сможем создать более чистую и более сильную 
энергию. Даже если сами мы используем лишь силу 
обычного разума, встречаясь с людьми, применяю-
щими чистую благородную силу разума, мы спон-
танно испытываем ощущение простора и открыто-
сти, а не чувство отторжения и ограниченности более 
низким уровнем. Именно так с помощью спонтан-
ной светоносной силы некоторые чистые и одарён-
ные практикующие медитацию создают вокруг себя 
поле блаженства и используют свои чистые элементы,  

Использовать в общении с нами силу тонких чистых 
элементов — дело безнадёжное, в силу ограничен-
ности нашего ума, неспособного её удержать. Своим 
обычным ограниченным умом мы неспособны пости-
гать глубокий смысл, видеть на расстоянии или пред-
видеть будущее, потому что наш барьер — временная 
и непосредственная личная выгода за счёт других. Это 
всё равно, что ради одного обеда забивать корову, ко-
торая ежедневно обеспечивает нас молоком.

Благородные, разумные люди не используют и 
не приемлют силу обычного ума, поскольку для них 
она слишком мала, слишком ограниченна, слишком 
поверхностна и негибка, слишком однобока и непо-
движна во времени. Если мы принимаем обычную 
силу, наш ум не сможет стать бескрайним. В отсутст-
вии бескрайнего, безбрежного ума не может быть 
большой силы, лишь обладая большой силой, мы 
можем действовать сообразно различным способно-
стям и предрасположенностям, присущим отдельным 
существам, вовремя действуя, вовремя перемещаясь 
в пространстве, вовремя освобождая, вовремя помогая, 
вовремя развивая и вовремя развиваясь.

Лишённые благородной силы разума люди не-
редко проводят в духовных общинах мирскую по-
литику. Конечно, организации Дхармы невозможно 
создать вне определённой зависимости от традиций, 
социальных устоев и политики, поскольку те, кто хо-
чет обучать или учиться в духовной общине, зави-
сят от всего этого. Но если мы действительно хотим 
создать чистую систему организаций Дхармы, то до-
пустимо лишь временно действовать в зависимости 
от тяжёлых элементов подобных социальных устоев, 
чтобы в конечном счёте выйти за их пределы, оказав-



119

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Уважение

Почтительно склоняюсь пред незапятнанной 
и сокровенной, непревзойдённой в благородстве 

землёй мудрости.

Уважение лежит в основе хороших манер и веж-
ливости. В древние времена, когда чистые вну-
тренние качества естественным образом уважа-

лись и почитались как нечто весьма благородное, люди 
становились царями, царицами и знатью вследствие 
своей учтивости и хороших манер, в которых прояв-
лялась их чистая суть. Их природная порядочность 
уважалась людьми с чистым умом, а потому они со-
храняли эту безупречную традицию на протяжении 
многих поколений вне зависимости от обстоятельств.

Естественное благородство изначально чисто, но 
в нынешние времена наши внутренние элементы ом-
рачены и несовершенны даже на тонком уровне, так 
что мы уже не можем сохранять связь с нашей естест-
венной благородной линией. Вместо этого мы питаем 
привязанность к непостоянным грубым обстоятельст-
вам, а когда эти обстоятельства изменяются, наше  

чтобы помогать другим достичь того же уровня и при-
соединиться к ним в той же мандале, в том же со-
стоянии ума.



120 121

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У в а ж е н и е

возрасти, в то время как наши чистые внутренние эле-
менты ослабнут. В этом случае истинное уважение 
утрачивается и на смену ему приходят разлад и наси-
лие. Если мы привязаны к материальному, то уважаем 
лишь то, чем пользуемся в данный момент, и только 
до тех пор, пока мы этим пользуемся. Поэтому, обща-
ясь с возвышенными людьми, мы уважаем их лишь 
какое‑то время, а не от всего сердца, глубоко и неиз-
менно. Мы не можем оценить по достоинству их ду-
ховные качества или извлечь из них пользу, поскольку 
рассматриваем эти качества с эгоистической точки зре-
ния материалистов. Наш ум всё больше увязает в ис-
кусственных и инертных предметах сферы собствен-
ных интересов, а потому мы неспособны проникнуть 
в их истинную сущность. Но если наша цель — про-
светление, следует уважать возвышенных людей, об-
ладающих духовными качествами, опираться на них, 
чтобы культивировать собственные благие качества.

С мирской точки зрения истинное назначение ува-
жения заключается в том, чтобы подчеркнуть цен-
ность культуры и традиции и, признавая их ценные 
качества, самому стать уважаемым и интеллигентным 
человеком. С позиции Дхармы, истинное назначение 
уважения — посредством чистых внутренних нема-
териальных качеств — объединять умы людей, дабы 
развить чистые внешние материальные качества, ко-
торые, в свою очередь, способствуют дальнейшему 
росту и приумножению чистых внутренних немате-
риальных качеств.

Существует много разных способов проявления ува-
жения: телом, речью и умом, но если уважение не ис-
ходит из глубины нашего ума, то любое выражение  
уважения будет притворным и ложным. Вот почему 

поведение зачастую становится грубым, высокомер-
ным и переменчивым. Истинное благородство подоб
но золоту, которое всегда надёжно и неизменно при 
любых обстоятельствах. Даже если его жечь, пилить 
и растирать в порошок, оно всё равно остаётся золотом.

Аристократы ли мы по рождению или стремимся 
достичь высокого статуса с помощью богатства, славы 
и власти, мы не можем обладать чистыми неизменны-
ми внутренними проявлениями благородства, свой-
ственными лишь избранным, если они не закреплены 
в карме, накопленной нами в прошлом. При отсутст-
вии в нас привычки глубоко уважать чистую неизмен-
ную сущность благородных светских манер мы лишь 
для виду приспосабливаемся к его непостоянным гру-
бым проявлениям. В результате такого примитивного 
и недалёкого подхода мы неверно используем свою 
власть и положение в обществе, представляя собой 
не заслуживающих доверия лжеаристократов.

В наши дни люди из экономически неблагополуч-
ных стран зачастую презирают благородство, посколь-
ку ошибочно отождествляют его истинную суть с гру-
быми нечистыми действиями лжеаристократов. Люди 
из экономически развитых стран не могут распознать 
качества истинного благородства, потому что, обладая 
механистическим умом, стали слишком нетерпеливы-
ми, чтобы учиться уважению. Однако население всех 
стран, выбирая своих лидеров, желает обнаружить 
в них такие благородные качества, как честность, по-
рядочность, доброта, мужество, щедрость и велико-
душие, осознавая, что уважение создаёт гармонию 
и понимание среди живых существ.

Если мы полагаемся на нечистые грубые элементы 
и инертную материю, то наша внешняя сила может 



122 123

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У в а ж е н и е

диции. А когда наш ум запуган, наши чистые лёгкие 
внутренние элементы оказываются перегруженными, 
реакцией на это могут быть необузданность, непо-
корность и непочтительность. Если же мы научимся 
внутреннему уважению благого начала, существую-
щего в чистой лёгкой сущности элементов, то внеш-
ние проявления наших тела и речи будут открытыми, 
чистыми и спонтанными и наше уважение будет по-
стоянным и непоколебимым.

То, что для одного — уважение, для другого — неу-
важение, и наоборот: то, что для одного является про-
явлением пренебрежения, для другого — знак уваже-
ния. Скромное и сдержанное поведение одних людей 
представляется неуважительным для тех, кто склонен 
к самоуверенным и откровенным манерам, а само-
уверенные и откровенные манеры иных людей порой 
кажутся неуважительными тем, кто придерживается 
скромного и сдержанного поведения.

Поскольку в основе духовной близости лежат лю-
бовь и доверие, если мы скрытны и холодны по от-
ношению к своим близким друзьям, используя в об-
щении с ними формальные выражения вежливости, 
как с чужими людьми, — это неуважение близких 
отношений. Если же мы прилюдно используем лич-
ные интимные выражения уважения по отношению 
к чужим людям, это неуважение общепринятых пра-
вил. Выражения, которые вовсе не являются неуважи-
тельными в узком кругу, могут оказаться обидными 
и неуважительными, если употреблять их в более ши-
рокой группе. Например, если, следуя своей много-
летней домашней привычке, мы громко испускаем 
ветры, когда вокруг полно незнакомых людей, такое 
поведение будет неуместным и неуважительным.

Будда Шакьямуни сказал: «Все существующие явле-
ния естественным образом находятся в уме. Ум пер-
вичен и существует до того, как действуют тело и речь. 
Того, кто говорит и действует с чистым умом, всегда 
сопровождает счастье, как тень, которая никогда не от-
деляется от своего источника».

Многие учителя говорят, что уважение к Дхарме 
можно питать только умом, пусть мы и почитаем её 
телом и речью. Однако есть люди, которые выражают 
почтение Дхарме телом и речью, но умом не прояв-
ляют к ней никакого уважения. Например, пока наш 
учитель находится в храме, мы вместе с ним прекло-
няем колени перед алтарём, но едва останемся одни, 
тут же вытягиваем ноги в сторону алтаря — это свиде-
тельство отсутствия уважения. Если, обращаясь к сво-
ему учителю, мы называем его «Учитель» или «Ваше 
Святейшество», но за глаза употребляем его сокращён-
ное мирское имя — это проявление неуважения. Эти 
два примера, относящиеся к телу и речи, показывают, 
что в нашем нечистом уме уважение отсутствует. Там, 
где существует лишь показное уважение, нет места 
истинной учтивости и чистому благородству ума.

Чтобы проявить истинное уважение, в равной сте-
пени глубокое и тонкое, необходимо очистить свой 
ум. Тогда наше уважение не будет двуличным. Пре-
жде чем обратиться к кому‑то с дежурными словами 
об уважении, всегда лучше сначала проверить, что 
у тебя на уме, помня, что истинное уважение всегда 
должно исходить от ума. Если традиционные внешние 
ритуалы проявления почтительности телом и речью 
преподносят жёстко, формально, без учёта различных 
нюансов и особенностей аудитории, может возник-
нуть страх проявить непослушание или изменить тра-



124 125

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У в а ж е н и е

неуважение для тех, кто упорно практикует в затвор-
ничестве. Уважение к практике Дхармы монахов, по-
святивших себя медитации в уединении, — проявле-
ние неуважения для учёных, исследующих религию 
или философию и считающих, что на самом деле 
монахи лишь пребывают в праздности. Некоторые 
люди, практикуя в затворничестве, проявляют ува-
жение к своей уединённой практике, но не уважают 
других людей и животных. Уважение и неуважение — 
это всегда вопрос чистоты внутренних элементов.

Если мы стали монахами, но не обладаем умом, ис-
полненным природной нравственности или пресы-
щенности сансарой, и при этом, являя определённое 
поведение, пытаемся телом и речью соблюдать внеш-
ние обеты, стремясь завоевать уважение других, — мы 
вступили в ряды псевдомонашеского воинства, не пи-
тающего никакого уважения к истинным монахам.

Если мы не узнаём своей внутренней светоносной 
Дакини Мудрости и почитаем лишь дакини внеш-
них грубых проявлений, оправдывая своё поведение 
глубокими тантрическими учениями, мы становимся 
похотливыми йогинами-сластолюбцами, что является 
неуважением по отношению к чистым йогинам.

Если мы не практикуем Дхарму, а лишь непре-
станно болтаем без должной веры в своего учителя, 
его учение, дарованные им посвящения, собственную 
практику, своё затворничество, составляя своего рода 
дхармический «шопинг-лист», то наш нечистый ум 
становится ещё более вялым и загрязнённым и у нас 
случается ментальный запор, выливающийся в «духов-
ный геморрой», — верный знак неуважения как по от-
ношению к самой Дхарме, так и по отношению к её 
истинным практикующим.

Если мы часто используем жаргонные словеч-
ки, это может быть неуважением по отношению 
к просвещённому стилю общения учёных и фило-
софов. Если же мы используем наукообразный, за-
мысловатый язык, это может явиться неуважением 
по отношению к спонтанному, зерцалоподнобному 
в своей естественности языку святых. Если мы дотош-
но и подробно излагаем свои бесчисленные мысле-
построения, но неспособны, обобщив их, выразить 
суть, это неуважение и по отношению к научному 
стилю учёных и философов, и по отношению к языку  
святых.

Если кто‑то из благих побуждений даёт нам со-
вет, будет проявлением неуважения не сказать в от-
вет: «Да, понимаю, спасибо». Даже если мы заранее 
знаем, что нам пытаются рассказать, с нашей сторо-
ны крайне неуважительно заявить: «Я это уже знаю», 
вместо того чтобы просто сказать: «Спасибо». Если 
мы прибегаем к сатире и сарказму с намерением ис-
пользовать их на благо других людей, кому‑то это мо-
жет показаться неуважением, хотя на самом деле это 
и есть подлинное уважение. Если же мы сладкими 
речами учтиво льстим людям, преследуя свои корыст-
ные цели, то, хотя внешне это выглядит как уважение, 
по своей сути это лишь двуличная уловка, за которой 
скрывается неуважение.

Если мы учим Дхарме людей, у которых нет ни спо-
собностей, ни желания её понять, это неуважение 
по отношению к Дхарме. Если же мы учим Дхарме 
людей, которые и так её понимают, это неуважение 
по отношению к тем, кого мы пытаемся наставлять.

Уважение к практике каких‑нибудь вольно стран-
ствующих, будто цыгане, учеников выглядит как  



126 127

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У в а ж е н и е

абсолютной, тот, кто не отвергает сансару, чтобы 
принять нирвану, тот, кто не видит, что семя и плод 
различны, не уважает учения общей религиозной 
философии. Тот, кто не утверждает, что относитель-
ная и абсолютная истины нераздельны, и не осущест-
вляет на практике нераздельность сансары и нирваны, 
тот, кто не убеждён, что плод происходит от семени, 
а семя происходит от плода, так что одно неотдели-
мо от другого, не уважает учения Великого совершен- 
ства.

Уважение Дхармы, опирающееся на наш безгра-
ничный ум-мудрость, это неуважение по отношению 
к сансаре, опирающейся на двойственный ум. Если мы 
всегда будем сохранять уважение к сансарному бытию, 
то не сможем высвободить свой косный ограниченный 
ум в состояние достойных истинного уважения чис-
тых лёгких качеств. Но сейчас, временно, пока для нас 
присутствует и актуален феномен относительной ис-
тины, мы, не уважая обычаев сансары, не сможем от-
крыть для себя путь Дхармы.

Вот почему Будда Шакьямуни сказал: «То, что при-
носит пользу живым существам, приносит пользу 
победоносным. Точно так же то, что причиняет вред 
живым существам, причиняет вред победоносным. 
Посему я и живые существа в равной мере разделя-
ем страдание и счастье». Это не означает, что у Будды, 
как и у сансарных существ, был двойственный ум и он 
делил с ними страдание и счастье. Однако, с точки 
зрения относительной истины, Будда не мог направ-
лять живых существ к качествам нирваны, не явив себя 
существам в сансаре.

Если мы хотим выказать истинное уважение, наи-
лучший способ — придерживаться определённой 

Если мы не верим в покой нирваны и не питаем 
отвращения к сансаре, то это неуважение к учению 
хинаяны. Даже если мы верим в одну крайность — 
в покой нирваны, но отвергаем другую крайность — 
страдание сансары, это опять‑таки неуважение к уче-
нию махаяны, поскольку в этом случае мы бросаем 
всех существ в сансаре, намереваясь ради собственно-
го блага всегда оставаться в нирване. Пусть даже мы 
уважаем хинаяну и махаяну, но если мы не владеем 
искусными методами, чтобы быстро преображать ка-
чества сансары в божество-мудрость, это неуважение 
к системе ваджраяны.

Тот, кто молится божествам в женском обличье, 
таким как Тара, не уважает систему хинаяны. Тот, 
кто проводит различия между существами, начиная 
от крохотных насекомых и заканчивая людьми, деля 
их на существ мужского и женского рода и не осозна-
вая неотъемлемо присущей всем им природы будды, 
не уважает систему махаяны. Тот, кто не признаёт, что 
божество-мудрость пребывает за пределами нашего 
обычного ума, и не делает чистых подношений, не ува-
жает систему внешней тантры. Тот, кто не признаёт, 
что чистая природа ума свободна от ментальной ак-
тивности, и не отстаивает воззрение о том, что ум есть 
великая пустота, не уважает учения мадхьямаки. Тот, 
кто не понимает чистой природы явлений сансары 
и нирваны и неспособен осознать, что символ муд-
рости всеобъемлющ, не уважает учения махамудры.

Тот, кто думает, что не существует разницы меж-
ду семенем, которое содержит в себе все элементы 
в их скрытом состоянии, и развившимся из него пло-
дом, не уважает простого крестьянина. Тот, кто не по-
лагает относительную истину отличной от истины 



129128

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Традиция

В относительной истине не бывает общения 
без понимания системы понятий и идей 

каждого человека. 
Так пусть я смогу усвоить любую систему, 

желая блага каждому!

Вабсолютной истине нет освобождения без из-
бавления от любых систем идей и понятий. Так 
пусть я не стану принимать ничью систему, пре-

бывая за пределами желания нести благо!
Существа, населяющие эту вселенную, никогда 

не смогут сойтись во мнении по поводу превосходства 
какой‑то одной духовной традиции, но все существа, 
от малых букашек до возвышенных йогинов, для до-
стижения своей цели опираются на какую‑то тради-
цию и систему. Без разнообразия традиций, из кото-
рых можно было бы выбирать, не существовало бы 
основы для понимания или сотрудничества среди 
существ, а были бы только препятствия, хаос и страда-
ния. Хотя различные группы людей следуют различ-
ным традициям, все традиции опираются на энергию 

системы воззрений, соответствующей нашим спо-
собностям, до тех пор пока мы не преобразим все 
рассудочные представления в проявление мудрости, 
а неуважение, свойственное грубым элементам, — 
в уважение, свойственное лёгким тонким элементам, 
и не окажемся за пределами как уважения, так и не-
уважения, в своей чистой тайной сущности.

В беспричинном лае брехливой собаки звучит не-
уважение к ворам, но уважение к хозяину.

Мировые лидеры-марионетки ни во что не ставят 
потребности общества, но почтительны со своими ко-
рыстолюбивыми властными жёнами.

Честолюбивые, лишённые каких‑либо духовных до-
стижений наставники выказывают неуважение к чи-
стому воззрению Дхармы, но почтительны со своими 
богатыми покровителями.

Бодхисаттва, превращающий в цветы посланные 
в него стрелы, не уважает нечистый мирской обычай, 
но уважает чистый обычай бодхисаттв.

Жест безупречного равновесия мудрости Будды 
символизирует неуважение к неуравновешенному 
двойственному уму, разъединяющему абсолютную 
и относительную истины, и символизирует уважение 
к недвойственному уму-мудрости, в котором абсолют-
ная и относительная истины нераздельны.



130 131

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Т р а д и ц и я

вило бы их жизнь под угрозу. Даже если обитатели 
сотни муравейников попадут к одному пауку, все они 
запутаются в его паутине. Мы говорим о традициях 
обычных муравьёв, а не их гигантских африканских 
сородичей.

Если же обратиться к мирским традициям, то 
и здесь не существует единого мнения относитель-
но одного и того же предмета. В западной традиции 
правилами хорошего тона считается принимать пищу 
бесшумно, сидя за круглым столом, используя ножи 
и вилки. Согласно правилам хорошего тона в восточ-
ной традиции во время еды причмокивают от удо-
вольствия, сидят на подушках и пользуются палоч-
ками. Но если мы привыкли к одной традиции, нам 
трудно изменить свою привычку пользоваться па-
лочками вместо вилки и причмокивать. И наоборот: 
трудно пользоваться вилкой вместо палочек и не про-
изводить при еде никакого шума.

То, что считается правильным в одной стране, не-
допустимо в другой. Например, согласно традиции, 
принятой в некоторых странах, демонстративная от-
рыжка во время еды означает удовлетворение, и хозя-
ева в этом случае восклицают: «Прекрасно!». Но в дру-
гих странах невольная отрыжка во время еды смущает 
хозяев, и вы спешите извиниться. Так что явно сущест-
вует как минимум два разных отношения к отрыжке.

В некоторых странах, где, согласно закрепившим-
ся в обществе традициям, люди с детства привыка-
ют открыто выражать свои мысли, человека считают 
скрытным, если он не высказывает всё без обиняков. 
Согласно же обычаям, существующим в других стра-
нах, человека, выражающего свои мысли открыто, 
считают нескромным и слишком прямолинейным. 

пяти элементов и слагаются из различных сочетаний 
грубых и тонких взаимодополняющих элементов. 
Но поскольку каждая из традиций обладает своей 
собственной индивидуальной энергией, которая соот-
ветствует личным особенностям её приверженцев, им 
трудно поменять одну традицию на другую.

Например, пауки придерживаются индивидуа-
лизма, и поэтому живут отшельниками. Благодаря 
свойственным им элементам они развили опреде-
лённую энергию и традицию, которая защищает их 
и обеспечивает пищей. У пауков нет обычая держать 
слуг, они способны поддерживать своё существование 
без посторонней помощи, благодаря своей собствен-
ной энергии искусных методов — умением опутывать 
паутиной насекомых иного образа жизни, попадаю-
щих в их сети. Паук придерживается собственной 
традиции, а посему он всегда в безопасности, даже 
если переселяется в другое место: хотя место другое, 
сотканная паутина точно такая же. Если же он по-
пытается изменить традицию и поселится в мура-
вейнике, ничего хорошего из этого не выйдет, потому 
что муравьи придерживаются другой традиции, ко-
торая губительна для пауков.

Муравьи живут колониями, потому что их тради-
ция — коллективизм. Вследствие особых кармических 
связей энергия каждого члена колонии сочетается 
с энергиями остальных, что позволяет им благодаря 
сотрудничеству всех членов сообщества переносить 
куски пищи, размером и весом в несколько раз пре-
восходящие их собственные вес и размер. Если му-
равьи придерживаются собственной традиции, это 
благоприятно для их жизни, но попробуй они из-
менить своей традиции, приняв другую, это поста-



132 133

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Т р а д и ц и я

не обретёт освобождения. Согласно пути тантры жен-
щины — это источник мудрости, опора свободного 
от страстей блаженства, достигаемого благодаря страс-
ти, а потому многие святые наставляли, что женщин 
следует брать в духовные супруги.

Разные традиции предназначены для людей с раз-
личными способностями, а потому единственный 
способ для нас — принять то, чего мы желаем и что 
согласуется с нашими способностями и предраспо-
ложенностями, будь то традиция хинаяны, традиция 
тантры либо и та и другая. Если мы боимся женщин, 
то нам нужно принять нравственные нормы хинаяны. 
Если мы любим женщин, то можем, в соответствии 
с традицией тантры, принять в качестве своего внеш-
него дополнения супругу — внутреннюю мудрость. 
Или же мы можем принять обе традиции, если спо-
собны преобразить различные аспекты в единую сущ-
ность.

В конечном счёте, для достижения просветления 
мы должны открыть для себя свободное от каких‑либо 
традиций чистое пространство мудрости — источ-
ник всех духовных традиций, которым несть числа. 
Но сейчас, пока наши способности ещё не проявились 
в полной мере, мы не можем отбросить традиции. 
Именно традиция Дхармы гласит: чтобы вести к про-
светлению, учение Будды адаптируется к мирским 
обычаям и нравам. Высокие способности, являясь про-
явлением чистых элементов, всегда отражают чистую 
Дхарму. Но люди, в основе способностей которых не-
чистые элементы, не смогут принять чистую Дхарму, 
а потому, пока они не разовьют в себе высокие спо-
собности, им следует опираться на такую традицию,  
как вера.

Так что существуют и два противоположных мнения 
о том, как следует говорить.

Если мы предпочитаем следовать традициям, то 
нам придётся рыгать в компании тех, кому это нра-
вится, и есть тихо с теми, кому это не нравится. Можно 
и просто, не следуя никакому определённому обы-
чаю и не отвергая его, позволять себе отрыжку, если 
того настойчиво требует физиология, ведь в конечном 
счёте нет никакой абсолютной и безусловной пользы 
в сдерживании или несдерживании отрыжки за сто-
лом. То же самое справедливо и применительно к вы-
ражению своих мыслей: говорите прямо с теми, кому 
это нравится, и помалкивайте в присутствии тех, кому 
это не нравится, не следуя здесь никакому конкретно-
му обычаю и не отвергая его.

Даже в Дхарме, пока двойственность грубых и тон-
ких элементов не объединится в одну тайную сущ-
ность, различные люди будут следовать различным 
традициям. Например, в обычае практиков тайцзи-
цюань, традиции китайского даосизма, расслаблять 
анус, чтобы добиться релаксации и увеличить естест-
венный поток своей чистой энергии. Традиция же 
практиков йоги внутренней тантры, наоборот, ре-
комендует сжимать анус, чтобы удерживать воздух 
в кумбхаке для усиления чистой энергии.

В традиции хинаяны утверждается, что тот, кто пи-
тает привязанность к женщинам, не обретёт освобож-
дения. Согласно пути хинаяны, женщины считаются 
источником страстей и препятствием на пути без-
упречной нравственности. По этой причине многие 
практики хинаяны становятся монахами и избегают 
женщин. В традиции внутренней тантры утвержда-
ется, что тот, кто не опирается в практике на женщин, 



134 135

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Т р а д и ц и я

симости от той или иной традиции. Если же мы ду-
маем, что бессмысленно верить в Бога, потому что Бог 
невидим, то это значит, что нам неведомо, что сущ-
ность веры — любовь — всегда одинакова. Любя, мы 
думаем, что любим объект, но на самом деле любовь 
присуща нам как субъекту и она только лишь отра-
жается в объекте. Поэтому если есть любовь, то всегда 
есть и вера. В зависимости от традиции, которой мы 
придерживаемся, объект веры может быть самым раз-
ным: Бог, страна, друг или возлюбленная, в то время 
как преходящее или абсолютное благо, даруемые ве-
рой, будут зависеть от того, как именно мы относимся 
к её объекту, от нашего подлинного намерения.

Не опираясь на традицию, мы немощны. А потому, 
пока мы не достигнем просветления, мы не можем от-
казаться от веры, которая зависит от традиции. Для 
успешной коммуникации всегда необходимо учиты-
вать традиции общества. Но если мы привязываемся 
и цепляемся за них, то из‑за такой прилипчивости 
становимся пленниками традиции.

Если мы едем по скоростной автостраде, манера во-
ждения, принятая в большом городе, здесь неуместна: 
она налагает ограничения, которые не являются необ-
ходимыми на скоростном шоссе. Тем не менее неко-
торые не отличающиеся гибкостью ума члены сангхи 
могут полагать, что их городская манера вождения 
правильна и уместна всегда и везде, и они хотели бы 
ограничить свободу действий других людей, которые 
предпочитают стремительно мчаться по открытому, 
свободному пространству своего ума-мудрости.

Можно сказать, что задача традиции заключается 
в создании и закреплении новых, более чистых форм 
и качеств, чтобы выявить чистую лёгкую сущность 

Существуют три разновидности веры: фанатич-
ная вера, чистая вера и разумная вера. Если у нас 
фанатичная вера, то, скажи нам, что придорожный 
камень — божество, мы будем истово молиться ему. 
Подобная фанатичная вера может принести свои 
плоды, поскольку мы превратим явления камня в яв-
ления божества. Если у нас чистая вера, то, приходя 
в храм с чистым и невинным умом, мы принимаем 
красивые росписи и прочие украшения как благие 
явления. Чистая вера приносит свои плоды, посколь-
ку создает чистоту ума. Если же у нас разумная вера, 
то мы исследуем всё при помощи логики и способны 
в зримых качествах видеть качества незримые. Напри-
мер, увидев посреди океана летящих в небе уток, мы 
делаем вывод, что земля уже рядом; или, увидев дым 
за горами, считаем, понимаем, что там горит огонь.

Вера означает желание. Не будь у нас веры в спо-
собность пищи нас насыщать, откуда бы у нас воз-
никло желание есть? Не будь у нас веры в способность 
одежды защищать наши нагие тела, откуда бы у нас 
возникло желание носить одежду? Не будь у нас веры, 
как бы мы общались с возлюбленными, членами се-
мьи, друзьями, мирскими или духовными учителями 
и как бы познакомились с обычаями своей страны? 
Не будь у нас веры, мы были бы ниже животных. Даже 
коровы верят в траву.

Если спросить набожных людей, верят ли они 
в Бога, они ответят утвердительно. Если спросить 
у них, верят ли они в своего друга, они ответят отрица-
тельно. Но сущность веры — любовь. Поэтому если мы 
по‑настоящему любим своего Бога и по‑настоящему 
любим друга, то у нас сама собой возникает вера в них 
обоих. Просто мы по‑разному используем веру в зави-



136 137

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Т р а д и ц и я

многогранности проявлений разнообразных аспектов 
традиции, чтобы нести благо и радость тяготеющим 
к традициям обитателям сансары. Поступая так, мы, 
освобождая свой ум от традиции, можем попро-
сту играть и резвиться, не пытаясь ничего изменить 
и приукрасить, не принимая и не отвергая, подобно 
тому, как прелестная птица и дерево лишь подчёрки-
вают красоту друг друга.

Если я художник и у меня есть ограниченное на-
мерение изображать в рамках своей традиции лишь 
эстетичные образы, воспринимаемые моими физи-
ческими глазами, состоящими из грубых элементов, 
то будет вполне резонно сохранять приверженность 
узким рамкам традиции своей страны. Если же у меня 
присутствует обширное намерение стать художником 
высочайшего уровня, выражать качества безграничной 
традиции мудрости, то мне следует выйти из тёмного 
угла своей традиции на свет. Не отвергая этого угла, 
который неразрывно связан с остальным простором 
и при этом остаётся в освещённом пространстве цен-
тра, мне следует, не сдерживая и не ограничивая себя, 
явить миру столько образов, сколько существует и до-
ступно моему восприятию.

Если я философ и моё ограниченное намерение — 
читать лекции только о грубой, логической форме 
в рамках дедукции, которой мы занимаемся с помо-
щью своего невротичного ума, слагающегося из гру-
бых элементов, то будет вполне уместно сохранять 
приверженность делу укрепления границ реальности, 
незримой для обычных существ. Если же у меня есть 
широкое намерение быть философом высочайшего 
уровня, создавать незримые тонкие качества средст-
вами зримой логики обычных существ, то мне нужно 

элементов. Но вследствие своих привычных склонно-
стей мы любим придерживаться только одной опре-
делённой традиции. Став приверженцами традиции, 
зачастую мы боимся потерять свою мирскую власть, 
а потому не хотим меняться, обретать новые качества. 
Подобно большинству политических лидеров, кото-
рые обещают произвести перемены в своём прави-
тельстве на благо народа, на деле мы никогда ничего 
не меняем, опасаясь, что это может привести к потере 
нами власти. Если меняемся мы, изменяются наши яв-
ления, а если изменяются наши явления — это всегда 
и изменение равновесия силы и влияния.

Позиция Дхармы состоит в намерении разрушить 
традицию сансары, применяя такие искусные мето-
ды, как литература, живопись, ораторское искусство 
или обучение пути, ведущему к просветлению, ко-
торое находится за рамками какой бы то ни было 
традиции. Несмотря на это, многие поколения ху-
дожников, философов, учителей всегда выражали 
себя в рамках традиционного стиля. Если мы пишем, 
рисуем или говорим нечто такое, что не слишком со-
ответствует традиции, некоторым фанатичным буд-
дистам может показаться, что это совершенно не соот-
ветствует буддийскому воззрению. Они не понимают, 
что традиция буддизма состоит в том, чтобы разру-
шить нечистые традиции сансары, дабы прийти к са-
мым широким, самым чистым традициям. Традиция, 
если она нечиста, всегда ставит ограничения. Поэтому 
нам с самого начала не следует питать никакой при-
вязанности к традиции, чтобы освободить свой ум 
от привычной склонности попадать в плен сансар-
ных обычаев и традиций. Нам следует, не пренебрегая 
традициями других, руководствоваться пониманием 



138 139

В о л ш е б н ы й  т а н е ц Т р а д и ц и я

единиться с качествами свободного от вожделения 
великого блаженства, коими наделены совершенные 
телом дакини, исполняющие желания. Тогда, опья-
нённые вином мудрости, мы сможем распевать песни 
духовной реализации и пробуждать скитальцев от сна 
неведения, навеянного тяжёлыми элементами, звука-
ми своих дамару и колокольчика, обращая их к свету 
естественного ума.

Если я практикую медитацию и моё ограничен-
ное намерение не выходит за рамки желания выра-
жать лишь безмолвные формы, оставаясь скованным 
обычным дыханием, текущим через нечистые ноздри 
моего кармического тела, то тогда вполне резонно все-
гда оставаться в ограниченном мирке своих традици-
онных подушек для медитации, с тем лишь, чтобы 
в следующей жизни переродиться коровой, которая 
почти всегда молчит, лишь изредка издавая мычание. 
Если же моё обширное намерение — быть практи-
ком медитации высочайшего уровня, то мне следует 
избавить свой ум от сосредоточения и расслабиться 
в бесконечной естественной чистой осознанности — 
в беспредельном пространстве. Какие бы рассудочные 
представления о бытии и небытии ни возникали в уме, 
мы можем освобождать их до тех пор, пока мысли, 
как тающие и распутывающиеся сами собой завитки 
облаков, не станут лёгкими украшениями игры прояв-
ленности, свободной от какой либо традиционности.

отказаться от попыток получить внешне эффектные, 
но внутренне бессмысленные степени и звания и, при-
бегнув к сокровищнице своей безграничной мудрости, 
подобно великой благородной реке орошать нектаром 
своего знания всех учеников во всем мире.

Если я монах и моё ограниченное намерение — 
оставаясь в рамках своей традиции, блюсти и являть 
вовне этические нормы, основанные на нравственнос-
ти моего эгоистичного ума, слагающегося из грубых 
элементов, то тогда вполне оправданно всегда следо-
вать бессмысленной дисциплине, традиционно при-
нятой в моей общине. Если же моё обширное намере-
ние — стать непревзойдённым подлинным монахом 
и признать безграничную традицию чистоты муд-
рости, то я должен выбраться из ухоженного садика 
традиционного уклада, принятого в обычной мона-
шеской общине. Мне следует отправиться к чистому 
острову всеобъемлющей безупречной нравственности, 
дабы нравственность моя расцвела, словно лотос, чьи 
лепестки чисты внутри и снаружи, спонтанно и бес-
препятственно источающий благоухание нектара на 
радость великого множества пчёл — счастливых уче-
ников, сколько бы их ни было.

Если я йогин и моё ограниченное намерение — 
оставаясь в рамках своей традиции, воплощать в со-
знании образы божеств-кумиров, используя для этого 
свой двойственно воспринимающий ум, слагающийся 
из грубых элементов, то вполне резонно всегда оста-
ваться в плену этой благостной одержимости. Если же 
моё обширное намерение — стать йогином высочай-
шего уровня, сотворив безграничную самовозникшую 
мандалу мудрости, то следует бежать от ворчливых 
и  вечно недовольных обычных женщин, дабы со-



141

И с к у с с т в о

140

В понятиях этого мира художники не ставят себе 
окончательной цели обрести просветление. Их цель 
носит временный характер — изучить внутренний 
мир человеческих эмоций, а затем выразить его вовне. 
Обычные художники, как правило, занимаются само-
выражением, чтобы сказать что‑то миру, снискать сла-
ву или получить власть. Ощущая свою отчуждённость, 
они стремятся посредством искусства установить связь 
с внешним миром для собственной пользы. Поскольку 
они не имеют связи с источником, лежащим за преде-
лами их собственного ума или традиции, они не мо-
гут предложить другим людям глубокого объясне-
ния того, в чём состоит смысл их творения. Художник 
просто творит, и его творчество приобретает власть 
над ним. Если художник не выражает себя с позиций 
мудрости, то последствиями этого станут непостоян-
ство и потеря энергии, что, в конечном счёте, приведёт 
к страданию.

Согласно буддийскому воззрению художник дол-
жен быть движим состраданием. Художники-будди-
сты творят для того, чтобы посредством своих чистых 
внутренних элементов установить связь с чистыми 
внутренними элементами других существ и благодаря 
этой связи преобразить их обычные грубые внешние 
элементы в просветление. В системе тантры худож-
ники выражают на внешнем уровне качество чистой 
энергии внутренних элементов посредством картин 
и скульптур, отражающих форму; посредством про-
поведей, песен, поэм и музыкальных произведений, 
отражающих речь; посредством танцев, отражающих 
действия; посредством бесконечных художественных 
проявлений, отражающих ум. Благодаря связи со сво-
им внутренним источником они всегда могут дать 

Искусство

В хрустальном зеркале — арене пробуждённого ума 
великий артист играет своё волшебное представление, 
но редко попадаются зрители с чистым взором, 
способные видеть эту мудрость.

Все произведения искусства слагаются из тонких 
и грубых элементов. Для художника не сущест-
вует иного способа самовыражения, кроме как 

самовыражение с помощью элементов. Когда люди 
употребляют выражения «горячая голова», «холодное 
сердце», «сухое отношение» или «ветреный нрав», это 
показывает, что они безотчётно связывают тонкие эле-
менты характера с проявлениями грубых элементов. 
Однако художникам необходимо выходить за пределы 
обычных способов внешнего выражения элементов, 
чтобы получить переживание тонких внутренних 
элементов — источников грубых внешних элементов. 
Только в этом случае возможно создать произведение 
искусства, которое затронет сердца жаждущих его по-
читателей.



142 143

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с к у с с т в о

начально чистыми цветами. Но, обладая оком мудрос-
ти, возможно увидеть исходные естественные цвета. 
А благодаря соединению с коренными причинами 
чистых исходных цветов чистые явления при долж-
ных сопутствующих обстоятельствах естественным 
образом набирают силу.

Воображение обычных художников может исся-
кать по мере того, как чистый естественный источник 
цвета становится всё более сокрытым для их видения. 
Поскольку они не верят во внутреннюю, незримую 
чистую сущность цвета, в поисках источника своих 
художественных идей им приходится возвращаться 
к грубым внешним явлениям, которые они могут ви-
деть собственными глазами, сформированными гру-
быми элементами. Однако из‑за того, что художник 
принимает за основу лишь плотные грубые элементы 
формы и цвета, его ум становится косным и ограни-
ченным. Его представления сбивчивы и туманны, а по-
тому он неспособен придать своим произведением 
ощущение простора и объёмности и они становятся 
тяжеловесными, перегруженными, застойными. Ху-
дожники возвышенные, видя чистую незримую сущ-
ность элементов, понимают, что цвет естественного 
источника никогда не тускнеет, и в своих произведе-
ниях могут вновь и вновь извлекать из незримого све-
жие динамичные формы и цвета. Обладая всеобъем-
лющим незагрязнённым умом, они умеют создавать 
в своих произведениях широкое пространство, и им 
по силам сотворить любое явление.

Таким образом, если художник понимает источник 
концепций и представлений, то, когда он их выражает, 
связь между представлением и его источником не на-
рушается, оставаясь чистой, свежей, лёгкой. Поскольку 

другим глубокое объяснение того, в чём состоит смысл 
их творения; они всегда хозяева своего творчества. По-
винуясь возвышенным художникам, грубые внешние 
элементы, очищаясь, становятся тонкими внутрен-
ними элементами и воссоединяются с внутренними 
явлениями мудрости. На временном, мирском уровне 
это приносит удовлетворение, поскольку позволяет уз-
нать внутренние качества, нашедшие своё выражение 
во внешнем — в произведениях искусства. На абсо-
лютном же уровне достигается освобождение благо-
даря очищению бессущностной материи искусства 
в нематериальную сущность — просветление.

Ум-мудрость невозможно увидеть, если у нас от-
сутствует «око мудрости». Исходные естественные 
чистые цвета элементов незримы, однако они при-
сутствуют в  скрытом виде, пронизывая собой всё 
вокруг и пребывая в вечном движении. Благодаря 
этому движению различные элементы, соединяясь, 
приобретают зримые форму и цвет. Исходные цве-
та: синий, белый, красный, жёлтый и зелёный. Точ-
но так же, как каждый элемент содержит в себе все 
остальные элементы, каждый цвет содержит в себе 
все остальные цвета. Поэтому каждый исходный цвет 
обладает пятью производными цветами, зависящими 
от изменчивых дополнительных обстоятельств и свя-
зей каждого из элементов. Соединяясь и изменяясь, 
элементы образуют бесчисленные новые произво-
дные цвета до тех пор, пока они не станут настолько 
тонкими, что их связь с исходными цветами станет 
практически неуловимой. Чистый естественный свет 
невозможно увидеть обычным зрением. Загрязнён-
ное зрение способно увидеть лишь цвета, утратившие 
первозданность, бледные, блёклые по сравнению с из-



144 145

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с к у с с т в о

Величайшие художники, как и величайшие про-
видцы-созерцатели, смотрят на вещи возвышенно, 
с точки зрения подлинной относительной истины, 
в которой отсутствует разделение на тонкое и грубое, 
незримое и зримое. Художник подобен созерцателю, 
но в отличие от него использует материальные средст-
ва, чтобы сделать незримое явным; созерцатель же 
для той же цели использует тонкие средства.

Намереваясь изобразить что‑либо, художник дол-
жен прежде всего изучить грубые зримые элементы 
внешней формы, чтобы показать незримые тонкие 
элементы изображаемого предмета. С уверенностью, 
проистекающей от опыта переживания тонких эле-
ментов, высочайшие художники могут, понимая суть 
грубых элементов, спонтанно импровизировать. Им 
нет нужды оценивать что‑либо как истину или вымы-
сел, потому что с возвышенной точки зрения подлин-
ной относительной истины тонкий эфемерный вымы-
сел и грубая материальная реальность, существующие 
лишь в заблуждающемся уме, в равной степени неис-
тинны. Поэтому художникам не нужно беспокоиться 
о том, истинно то, что они изображают, или нет. Если 
они просто изображают всё что угодно, создавая про-
изведение искусства, то изображение это непременно 
чему‑то да будет соответствовать.

В буддийской традиции искусство может изобра-
жать как уродливое, так и прекрасное, как спокой-
ное, так и бурное. Высочайшие художники, осознавая 
нужды других существ, могут сочетать тревожные 
и спокойные элементы, чтобы достичь соответству-
ющего обстоятельствам результата. Если требуется 
противоядие от излишней восторженности, подлин-
ный художник может изобразить нечто печальное  

мастерство художников опирается на представление, 
а представление опирается на элементы, то, осозна-
вая источник всех представлений, художники могут 
понять сущность цвета. Например, если художник 
понимает, что такое гнев, он знает, что его источник — 
элемент огонь, и выразить его можно красным цве-
том. Если художник понимает, что такое страстное 
желание или повышенная возбудимость, то он знает, 
что их источник — элементы вода или воздух и что 
выразить их можно движением. Если в этом движе-
нии заключена подавленность или неудовлетворён-
ность, то подходящим цветом будет приглушённый 
синий или зелёный; если же движение радостно, то 
его цвет ярок и чист. Если художник понимает, каков 
безразличный или затуманенный ум, он знает, что его 
источник — элемент земля, и может выразить при-
сутствующие в человеке качества невозмутимости, 
медлительности или тяжеловесности бледно-жёлтым 
цветом. Цвет каждого элемента зависит от соотноше-
ния других элементов, которые присутствуют в нём 
в скрытом виде. Например, почва, в которой элементы 
в изобилии дополняют друг друга, а потому для под-
держания плодородия ей не нужны удобрения, часто 
бывает тёмно-красного цвета.

Если художник не воспринимает чистых звуков, 
цветов и движений лёгких тонких элементов, неотъем-
лемо присутствующих во внешних грубых элементах, 
он неспособен постичь сущности того, что намерева-
ется изобразить, воспеть или передать иным образом. 
Доверяя исключительно тому, что очевидно, и отри-
цая незримое, он не может выразить жизненной силы, 
источник которой — незримый свет. И поэтому его ис-
кусство будет оставаться застывшим и безжизненным.



146 147

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с к у с с т в о

выполняя практику превращения знакомой формы 
внешних грубых образов, воспринимаемых органами 
чувств, в своё внутреннее явление, с сохранением в уме 
лишь их лёгкой сущности. С помощью этой практики 
грубые формы преображаются и очищаются до со-
стояния света, всё более напоминая явления божества.

Художники-тантрики выражают форму в прекрас-
ных качествах желанных объектов. Эти качества они 
изображают в виде привлекательных мирных божеств, 
олицетворяющих всё то, что хотели бы получить жи-
вые существа. В сансаре это приносит обычное на-
слаждение, которое вследствие своего непостоянства 
и изменчивости всегда в итоге оказывается источни-
ком страдания. Но поскольку благодаря визуализа-
ции и медитации объект желания очищается и пре-
ображается, освобождаясь от материальной формы 
и превращаясь в свет и неосязаемую сущность тонких 
элементов, желание становится лишённым желания. 
Так движимый состраданием художник показывает 
путь к свободному от страсти блаженству, лежащему 
за пределами разрушения и страданий сансары.

С перспективы ума-мудрости, гневный аспект бо-
жеств порождается из исконно незамутнённой при-
роды светоносной сущности чистых элементов огонь 
и воздух, изначально нераздельных. Эта чистая сущ-
ность-мудрость обладает свойством выражать себя 
ясно, беспрепятственно и без усилий, что характер-
но для чистого звука, сущность которого гармонична 
и легка.

С точки зрения обычного ума, оба элемента, огонь 
и воздух, имеют качества звука в его грубом аспекте. 
Тем не менее они наполнены неомрачёнными и неося-
заемыми качествами чистого звука. Природа обычного 

или непривлекательное, чтобы напомнить о тяготах 
сансары, направив внимание на скорбные и нелице-
приятные аспекты бытия. Они призваны стать для нас 
сострадательным предостережением, подобным обе-
регающему гневу родителей, дабы помочь нам осо-
знать то, каким может быть наше следующее рож-
дение, явившееся кармическим результатом эмоций 
гнева и ненависти. Если требуется противоядие от по-
давленности, подлинный художник может изобразить 
нечто волшебное и прекрасное. Притягательные об-
разы должны стать для нас позитивным примером, 
призванным отвратить людей от дурных намерений 
благодаря знакомству с совершенным.

В системе тантры существуют бесчисленные прояв-
ления, которые можно объединить в два аспекта: мир-
ный и гневный. Их источник — дхармакая, или чистое 
пространство.

С точки зрения ума-мудрости, мирный аспект воз-
никает из исконно незамутнённой природы светонос-
ной сущности чистых элементов земля и вода, нераз-
дельных изначально. Эта чистая сущность-мудрость 
обладает качеством незагрязнённого безграничного 
пространства.

С точки зрения обычного ума, оба элемента, земля 
и вода, в своём грубом аспекте имеют зримые и ося-
заемые качества, свойственные форме. Тем не менее 
их наполняют неомрачённые безграничные качества 
пространства. Природа обычной формы — непосто-
янство. Когда грубые элементы слабеют и их форма 
распадается, следствием этого всегда бывает страда-
ние. От страдания избавляет преображение грубых 
внешних элементов в их чистую светоносную сущ-
ность, которая неразрушима. Этому можно научиться, 



148 149

В о л ш е б н ы й  т а н е ц И с к у с с т в о

кто её видит, и даровать им благословение. Именно 
это подразумевал Будда, когда сказал: «Я проявляю 
бесчисленное множество образов на благо всем живых 
существ». Конечно же, мы не можем судить, кто из ху-
дожников величайший. Но тот, кто передаёт свою 
энергию другим посредством своего искусства, и есть 
великий художник.

По сути, все художники, обычные или возвышен-
ные, устроены одинаково. Искусство проистекает 
от внутренних элементов и выражается внешне с той 
целью, чтобы существа вновь впитали его внутренним 
умом, дабы оно вновь расцветало вовне в бесконечном 
круговороте. Различие между обычным и возвышен-
ным художником заключается в воззрении.

Для художников с обыденным воззрением беско-
нечный круговорот — это замкнутый круг страдания 
в сансаре. Для тех, кто разделяет исполненное муд-
рости возвышенное воззрение, чистый свет духовной 
энергии движется в бесконечном круге мудрости — 
в мандале божества. Этот круг неисчерпаем, он нико-
гда не пресекается и никогда не омрачается. Поскольку 
энергия чиста, любой из проявляемых вовне аспектов 
всегда чист. Этот круг бесконечен, потому что рожде-
ние и смерть существ не прекратятся, пока все они 
не обретут просветление.

Бесконечные ужасы сансары,
Бесконечные прелести нирваны
Нарисованы умом.
Потому ум — величайший художник,
Кистью своих представлений
Изображающий всевозможные 

относительные истины.

звука — непостоянство. Будучи непостоянным, звук 
стремится к исчезновению, что приводит к страданию.

Как правило, гневу противоположно умиротво-
рение, как пламени — вода. Но иногда встречаются 
неистовые существа, которых невозможно очистить 
мирными методами, поэтому требуются гневные фор-
мы. Так железо можно разрубить только ещё более 
твёрдым металлом — закалённой сталью. Выражая 
чистую энергию незамутнённых качеств мудрости 
в форме гневных образов, звуков и действий, художни-
ки-тантрики могут создать противоядие от неистовой 
энергии таких существ. Даже в том случае, когда воз-
никает обычный гнев, основанный на неприязни, мож-
но, поскольку гнев связан с элементом огонь, сущность 
которого — ясность, сжечь этой ясностью нечистые 
тревожные явления, свойственные дебрям наших рас-
судочных представлений, в результате чего останутся 
лишь нераздельные и исполненные чистой мудрости 
элементы огонь и воздух, обнажая ясность мудрости.

Согласно учению Великой колесницы возвышенное 
искусство устраняет препятствия, разрушая инертные, 
отжившие традиции сансары, чтобы благодаря чистой 
традиции создать незамутнённое, свободное от тра-
диций пространство божеств. Так создаются бесчис-
ленные качества, ясно отражающие всеобъемлющее 
пространство мудрости Будды.

Возвышенные художники своим искусством всегда 
передают энергию другим. Умирая, они оставляют 
после себя не безжизненные останки своих творений 
из заурядной инертной материи: их чистая духов-
ная сила живёт в их искусстве на благо всех существ. 
Даже одна такая деталь, как вода или дерево, создан-
ная возвышенным художником, может помочь тем, 



151

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Уединение

Тот, кто может оставаться наедине с незапятнанным 
умом, — вечный будда.

Если мне нужен друг, я должен найти того, кто может 
поладить со мной, утешить меня и стать опорой 
на моём пути к просветлению.

Но один и тот же человек может быть причиной 
привязанности и ненависти, а между привязанностью 
и ненавистью всегда таится страдание.

Поэтому мне лучше уединиться, словно раненому оленю.
О, Бхагаван Будда, прошу, всегда пребывай в моём сердце!

Вумах всех живых существ присутствует семя 
уединения. И пусть даже у нас нет желания оста-
ваться в изоляции, мы рождаемся в одиночестве 

и должны будем в одиночестве умереть, разлучившись 
со всеми. Мы оказываемся изолированными, если 
элементы тех, кто находится рядом, не согласуются 
с нашими элементами. Наш ум содержит как чистые, 
так и нечистые элементы, которые постоянно или уси-
ливаются, или ослабевают. Мы испытываем отчужде-
ние, когда чистый свет тонких элементов преобладает 

Если мы не обманываемся
Разнообразными цветами природных элементов,
Предстающих в незамутнённом зеркале ума,
То природа — это всегда чистое пространство,
И нет никакого заблуждения.
Различные явления — юный царевич,
Вступивший в брак с неосязаемой пустотой —
Нежной и загадочной царевной.
В их счастливом нераздельном союзе
Непрерывной чередой
Взращиваются многие поколения явлений
На благо их достойных сострадания подданных.



152 153

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У е д и н е н и е

Но если благодаря предыдущему опыту энергия чис-
тых лёгких элементов кротких существ более сильна, 
чем разрушительная энергия грубых элементов, то 
они могут стать опорой необузданных существ и при-
нести им благо, смягчая их тяжёлые элементы, как 
масло смягчает грубую кожу. Если постоянно под-
держивать огонь под котлом с водой, вода закипит, 
бурля всё сильнее и теряя свою влагу, пока не выкипит 
вовсе. Но если добавить холодной воды, то бурление 
утихнет и количество воды не уменьшится. Поэтому, 
каков бы ни был метод, в конечном итоге необуздан-
ные существа попросту вынуждены будут принять 
энергию и помощь кротких существ.

Некоторые обычные существа невольно оказыва-
ются в полном одиночестве из‑за того, что их элемен-
ты больше не связаны с элементами других существ. 
Они уязвимы, словно раненое животное, и нуждаются 
в уединении, чтобы спастись. Или же они могут быть 
стары и неспособны вступать во взаимодействие с эле-
ментами других существ, потому что их энергия тает 
и, обессиленные, они нуждаются в уединении, чтобы 
отдохнуть.

Некоторые существа, возвышенные словно Будда, 
также порой оказываются в невольном одиночестве. 
Поскольку их энергия абсолютно легка и чиста, тяжё-
лые омрачённые элементы обычных существ не могут 
взаимодействовать с их бескрайними качествами. Та-
кие существа одиноки с точки зрения обычных, об-
щих явлений, но с точки зрения их личных явлений 
мудрости не существует даже такого понятия как оди-
ночество или его отсутствие. По этой причине Будда 
Шакьямуни покинул своё царство, ведь обычная энер-
гия его подданных не согласовывалась с его необычной 
тонкой энергией.

над нечистыми тяжёлыми грубыми элементами, а те 
не могут упорядочить свою энергию или найти опору 
в других подобных грубых элементах. Мы испытываем 
отчуждение и в том случае, когда нечистые тяжёлые 
грубые элементы преобладают над чистыми лёгкими 
тонкими элементами, а те не могут упорядочить свою 
энергию или найти опору в других подобных им тон-
ких элементах.

Уединение может быть как невольным, так и на-
меренным. Некоторые обычные существа, у которых 
в этой жизни нет намерения быть дикими и необу-
зданными, оказываются одинокими помимо своей 
воли, потому что в силу кармического следствия их 
необузданности в прошлых жизнях они рождаются 
с пагубными неуравновешенными грубыми элемен-
тами и буйной энергией, что заставляет окружающих 
избегать их. Это касается, например, зверей, отличаю-
щихся своей свирепостью. Другие животные или убе-
гают от них, или собираются в стаю, чтобы их уничто-
жить. В подобном уединении отсутствует что‑либо по-
лезное — оно бессмысленно и очень печально. На от-
носительном уровне оно приносит лишь страдание, 
потому что энергия таких созданий не согласуется 
с элементами других существ. На абсолютном уровне 
оно тоже приносит лишь страдание, потому что такие 
существа не могут найти опоры, чтобы измениться 
к лучшему и объединиться с благими явлениями.

Как правило, необузданные существа могут изме-
ниться только при помощи добрых и кротких существ. 
Однако если лёгкие элементы кротких существ недо-
статочно сильны, тяжёлые элементы необузданных 
существ могут причинить им вред: так кипяток мо-
жет причинить вред нежному молодому растению.  



154 155

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У е д и н е н и е

людно, поскольку мы не хотим остаться в одиночестве. 
Это не значит, что мы хотим быть с людьми, потому 
что питаем к ним сострадание. Это значит, что из‑за 
присущего нам страха мы всегда зависим от других, 
потому что у нас нет уверенности в собственной неза-
висимости и самодостаточности, и мы боимся остаться 
в одиночестве. Даже если точка зрения меньшинства 
правильна, мы придерживаемся мнения большинства, 
опасаясь оказаться в изоляции.

Вот вам история. Жил-был царь. Однажды он ве-
лел придворному астрологу предсказать будущее его 
страны. Астролог предрёк, что настанет время, когда 
целую неделю будет идти дождь, который отравит 
всю воду, и всякий, кто выпьет этой воды, сойдёт 
с ума. Этот могущественный царь, оставаясь обычным 
эгоистом, прежде всего подумал о себе. Для собст-
венной безопасности он приказал укрыть от дождя 
свой колодец, но не предупредил подданных, чтобы 
и те укрыли свои источники воды. Как и предсказал 
астролог, вскоре пошёл дождь. Воды были отравле-
ны, и все подданные сошли с ума. Поскольку теперь 
личные явления царя оказались отличными от об-
щих явлений его подданных, те сочли его безумным. 
И хотя личные явления царя оставались верными 
с точки зрения обычной подлинной относительной 
истины, поскольку ум его подданных был помрачён, 
его сочли сумасшедшим, а все его мысли, действия 
и слова — безумными. Теперь все эти обезумевшие 
подданные начали избегать царя. Царь оказался в оди-
ночестве и утратил свою власть. Однако это одино-
чество так его напугало, что он добровольно напился 
отравленной воды и восстановил взаимопонимание 
со своими безумными подданными, одинаково с ними  

Мудрые существа нередко начинают вести уеди-
нённый и причудливый образ жизни, поскольку люди 
с обычным умом просто не могут принять проявле-
ний их ума-мудрости. Только люди со столь же воз-
вышенным умом могут принять странное поведение 
этих мудрецов, которое вовсе не представляется им 
чудачеством. Например, для мудрецов, которых счита-
ют безумцами, скучна и утомительна последователь-
ность мыслей недалёкого крестьянина: «Я вспахал своё 
поле, потом засеял его, затем ухаживал за посевами, 
а теперь, когда созрел урожай, я им питаюсь». Они 
могут обобщить этот процесс и, выражая его сущ-
ность, сказать: «Я ем землю». Люди с заурядным умом 
сочтут это глупостью, потому что их обычный разум 
не в состоянии мгновенно схватить суть вещей.

Когда такие чудаковатые мудрецы говорят, что тра-
ва — это масло, обычные недалёкие люди считают 
их сумасшедшими. Но, поскольку безумные мудрецы 
видят, что вся грубая материя существует благодаря 
взаимосвязи внутренних и внешних элементов, они 
знают, что, поедая траву, коровы дают молоко, которое 
затем превращается в масло. Поскольку безумные му-
дрецы зрят все связи между видимыми и невидимыми 
элементами, они хотят выразить то, что верно с точки 
зрения высшей подлинной относительной истины. 
Люди обычных умственных способностей тоже хотят 
говорить правду, но, не понимая всех этих взаимо-
связей, они принимают лишь искажённую относи-
тельную истину, думая, что это обычная подлинная 
относительная истина.

Некоторые люди обычных умственных способ-
ностей тоже бывают весьма эксцентричны. Зачастую 
нам не нравится обнаруживать свои странности при-



156 157

В о л ш е б н ы й  т а н е ц У е д и н е н и е

Когда мы встречаемся с кем‑нибудь, мы говорим 
«Как поживаете?» или «Доброго здравия», а это само 
собой подразумевает, что однажды мы будем лить слё-
зы, став больными, бледными и жалкими в скорбном 
одиночестве больничной палаты.

Особенно грустно, что мы так и не осознаём естест-
венного движения к одиночеству.

Полюбив, мы говорим: «Я люблю тебя», а это само 
собой подразумевает, что мы боимся отсутствия люб-
ви в себе.

Мы одиноки, когда говорим: «Я люблю тебя». Мы го- 
ворим: «Я люблю тебя», чтобы избежать одиночества.

Когда мы становимся стариками с мешками под 
глазами и скорбным перекошенным ртом, беззабот-
ная молодёжь старается обходить нас стороной.

С изначальных времен и поныне все обманутые не-
ведением существа пытаются найти себе спутников, 
но всегда оказываются в бессмысленном одиночестве, 
потому что не повинуются советам нашей благород-
ной матери — собственной осознанности.

И хоть мы пребываем в уединении, в одиночест-
ве нашем нет никакого смысла — так раненый олень 
на время отбивается от стада, чтобы скрыться от же-
стоких охотников, а потом остаётся вечным одиночкой, 
потому что не знает, куда ему идти.

Чувство одиночества толкает нас к ещё большей 
замкнутости и изолированности.

Если мы боимся уединения, если мы не хотим, что-
бы нас оставили в одиночестве, нам нужно удалиться 
в уединение, как это делали возвышенные в древние 
времена.

Будда Шакьямуни покинул своё богатое царство 
и юных подруг, чтобы одетым в лохмотья уединиться 

воспринимая явления обычной искажённой относи-
тельной истины.

Эксцентричные люди, которые доверяют своему 
уму-мудрости, не боятся оказаться в одиночестве и за-
частую ищут уединения по собственной воле. Многие 
думают, что для практики Дхармы одиночество не-
обходимо. И хотя бывало, что святые временно уеди-
нялись, чтобы практиковать Дхарму, они делают это 
не для того, чтобы в конечном счёте стать отшельни-
ками. Они уединяются лишь внешне, чтобы усилить 
безграничные чистые внутренние элементы своей ис-
полняющей желания драгоценности — ума-мудро-
сти, наделённого бесконечными качествами, которые 
никогда не бывают изолированными.

Рождаясь из чрева, одинокие и слабые, словно зем-
ляной червь, мы не можем свободно двигаться и уве-
ренно дышать.

Испуская свой предсмертный вздох, одинокие 
и дряхлые, словно старые развалины, мы не можем 
свободно ни двигаться, ни дышать.

Между одиночеством рождения и одиночеством 
смерти мы пытаемся соединиться с другими, но всегда 
бесцельно остаёмся в великом одиночестве.

В младенчестве мы одиноки, потому что не можем 
говорить с другими людьми.

Когда мы начинаем говорить, родители учат нас го-
ворить «здравствуй», а это само собой подразумевает, 
что они учат нас говорить и «прощай».

Когда нас учат говорить «прощай», само собой раз-
умеется, что мы отправляемся в некое лишённое сущ-
ности место назначения, а это непременно означает 
одиночество.



159

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Практика медитации

Мой дед — бдительность — должен постоянно пригляды-
вать за баловником, заблуждающимся умом, дабы уберечь 
его от беды.

Многие святые утверждали: если вы действительно 
хотите практиковать, то всегда должны оставаться 
на одном месте, пока не достигнете просветления. 
Но хоть я и остаюсь на одном месте, как они веле-
ли, мой отвлекающийся и предающийся мечтаниям 
ум витает в десяти направлениях. Думаю, наверное, 
святые судят, исходя из собственного опыта, соот-
ветственно собственным способностям, потому что 
для меня их совет бесполезен, раз я не могу с помо-
щью сосредоточения заточить гордую птицу своего 
эго в клетку самадхи. Поэтому лучше уж мне носить-
ся в десяти направлениях, пусть даже я пренебрегу 
людскими обычаями и жизнь мою сочтут бесцельной.

Многие святые люди утверждали: если вы дейст-
вительно хотите практиковать, то всегда должны 
странствовать по  неведомым местам. Но  хоть я 

под деревом бодхи. Но его уединённое самадхи было 
преисполнено великого смысла: ведь чтобы утешить 
существ, пребывая в самадхи мудрости, он обрёл об-
щество всеведущего Будды, всегда сияющего улыбкой 
во всех десяти направлениях.

Падмасамбхава был выслан из дворца в Уддияне 
и жил одиноко на кладбищах. Но его просветлён-
ное уединение было преисполнено великого смысла: 
ведь чтобы помочь существам своей мудростью, он 
вошёл в круг дакини мудрости, танцующих во всех 
вселенных.

Миларепу предали его дядя и тётка, и, испытав от-
вращение к сансаре, он на всю жизнь уединился в пе-
щере. Но его уединение в махамудре преисполнено 
глубокого смысла: ведь чтобы принести пользу всем 
существам своими песнями постижения, он повсюду 
обнаруживал лик дхармакаи.

Лонгченпа оставил позади нечистые явления сан-
сары, которые должно отринуть, с одним лишь хол-
щёвым мешком за плечами, чтобы удалиться в уеди-
нение в снежные горы, дабы узреть чистые явления 
нирваны, которые должно принять. Но его уединение 
в махасандхи преисполнено великого смысла: ведь 
чтобы передавать существам неисчерпаемые драго-
ценные сокровища учений из своего ума — чистого 
неба мудрости, он обнаружил все равностные прояв-
ления бесчисленных звёзд, пребывающих вне чистых 
и нечистых явлений приятия-отвержения.



160 161

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

элементы, а затем — в тайную сущность элементов. 
Те, кто практикует внутреннюю йогу и не желает ле-
читься медикаментами, могут использовать землю 
воздуха, воду воздуха, огонь воздуха, ветер воздуха 
и пространство воздуха. Йогин может очистить свои 
застоявшиеся элементы земли воздуха, мысленно 
представляя и вдыхая чистую жёлтую землю возду-
ха. Он может очистить свои загрязнённые тяжёлые 
элементы воды воздуха, мысленно представляя и вды-
хая чистую белую воду воздуха. Он может очистить 
свои загрязнённые дымные элементы огня воздуха, 
представляя и вдыхая чистый красный огонь воздуха. 
Он может очистить свои загрязнённые непрозрачные 
элементы ветра воздуха, представляя и вдыхая чис-
тый зелёный ветер воздуха. Он может очистить свои 
загрязнённые затуманенные элементы пространст-
ва воздуха, представляя лёгкие неосязаемые образы 
и вдыхая чистое синее пространство воздуха.

Йогические упражнения могут быть полезны для 
людей с непропорциональным, неудобным телосло-
жением. Поскольку телосложение зависит от тяжёлых 
и зримых грубых элементов, тот, кто верит в лёгкие 
и незримые тонкие элементы и опирается на них, 
на относительном уровне может уже в этой жизни 
обрести послушное, хорошо сложенное тело. Если 
практик-йогин очищает грубые элементы, в его теле 
становятся зримыми лёгкие элементы. Если же он 
верит лишь в грубые и тонкие элементы своего тела, 
а не в тайную всеобъемлющую сущность, его воззре-
ние остаётся ограниченным. А поскольку польза от его 
упражнений ограничивается совершенствованием его 
собственного тела, такой практик никогда не обретёт 
тело божества-мудрости.

и странствую, как они велели, мой отвлекающийся 
и предающийся мечтаниям ум рассеивается в десяти 
направлениях. Думаю, святые судят, исходя из собст-
венного опыта, соответственно собственным способ-
ностям, потому что для меня их совет бесполезен, раз 
я не могу загнать необъезженного коня своего эго 
в стойло самадхи. Поэтому лучше уж мне оставаться 
на одном месте, пусть даже я пренебрегу обычаями 
скитальцев и меня назовут лежебокой.

Вместо того чтобы по‑настоящему практиковать Дхар-
му, мы зачастую только говорим о практике Дхармы. 
Чем больше мы говорим, не практикуя, тем больше 
энергии мы растрачиваем на пустые слова и тем сла-
бее становится наше воззрение. Согласно пути Дхар-
мы, если мы истинные практики, если мы молимся, 
делаем подношения либо практикуем йогу, визуали-
зацию или медитацию, то в основе всего этого всегда 
лежит незамутнённое, уверенное воззрение. Было бы 
прекрасно, если бы практикующие помнили, что воз-
зрение неописуемо и запредельно словам.

Однажды стая журавлей летела на юг. Вожак ска-
зал: «Не кричите, а то люди убьют нас!». Тут же все 
журавли стали перекликаться: «Тише! Тише! Не шу-
мите!». После этого тишины в небе как не бывало.

Хотя нет никакой нужды использовать слова для 
описания просветления, слова всё равно сами собой 
льются и льются в наших попытках описать собствен-
ный не поддающийся описанию ум.

В дыхательных упражнениях внутренней йоги ис-
пользуются все пять элементов, неотъемлемо при-
сутствующих в элементе воздух. Они очищают гру-
бые элементы, превращая их в естественные тонкие 



162 163

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

будды, бодхисаттвы, святые и все мудрецы, поскольку 
их феномены божества-мудрости беспрепятственно 
проникают повсюду, ради всеобщего блага.

Если мы хотим обрести речь божества-мудрости, 
нам нужно очистить свои грубые и тонкие элементы. 
Те, кто занимается дыхательными практиками, йогой 
или танцами, особенно сведущи в очищении и преоб-
разовании своих грубых элементов в элементы лёгкие, 
а потому, когда каналы элементов земли становятся 
прозрачными как хрусталь, произносимые ими звуки 
приобретают глубину и чистоту. В результате элемен-
ты воздуха становятся очень лёгкими, а их обычные 
представления преобразуются в чистоту неомрачён-
ной мудрости. Благодаря этому их слова всегда прав-
дивы, полны смысла и исключительно легки. Тот, кто 
умеет так говорить, обладает естественной харизмой 
и притягательностью, и всякого, кто слышит их речь, 
невольно влечёт к ним.

Речь Будды наделена бесчисленными качествами, 
которые можно объединить в два основных: она не-
постижимо сокровенна и одновременно является 
выражением всех сущих аспектов. Непостижимо со-
кровенная речь столь глубока, что, с точки зрения аб-
солютной истины, в ней нет ни более важного, ни ме-
нее важного, ни подтекста, ни середины, ни начала, 
ни конца. Поскольку она свободна от любых пределов, 
от времени, от направления или от какой‑либо раз-
новидности омрачения, она пребывает вне какой бы 
то ни было возможности проверки логикой и рассуж-
дением. Проявление всех существующих аспектов 
включает в себя любые слова Дхармы или не-Дхармы, 
что всегда приносит пользу, отражая истину в аспекте 
чистой подлинной относительной истины.

Даже не верящие в тайный потенциал мудрости 
элементов, но практикующие йогу гимнасты, делая 
своё тело легче, показывают, что они могут обнару-
жить в грубых элементах тонкие элементы. Благодаря 
упражнениям у них сами собой раскрываются жиз-
ненная сила и скрытые резервы организма, происте-
кающие от изначальной природы их элементов. С по-
мощью лёгких элементов, совершенствуя свое тело, 
они соревнуются в играх с другими телами из лёгких 
элементов на глазах у зрителей, обладающих лишь 
грубыми элементами. Зрители наблюдают это глаза-
ми из грубых элементов и присуждают медали, из-
готовленные из грубых элементов, что на деле значит: 
«Большое спасибо за то, что дали возможность увидеть 
ваши лёгкие элементы».

Буддийские практикующие, верящие в явления 
божеств, понимают, что эти явления легки, невиди-
мы, незамутнённы и, будучи вездесущими, могут 
чудесным образом возникать где угодно. Благодаря 
этому буддисты признают тайный потенциал муд-
рости элементов, присутствующий в их собственном 
теле, и практикуют, используя визуализацию, сад-
хану и мудру. Они мысленно представляют чистую 
сущность явлений божеств, чтобы подчинить себе 
свои нечистые грубые элементы и дать возможность 
проявиться тайной сущности своих элементов. В ре-
зультате в нынешней жизни их тело становится совер-
шенным и послушным, а после смерти они обретают 
тело божества-мудрости. Эти практики не получают 
медалей из грубых элементов, которыми их награж-
дали бы зрители, состоящие из грубых же элементов. 
Их единственная награда — хвала, исполненная муд-
рости, и дождь цветов из света, которым их осыпают 



164 165

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

Если мы, независимо от того, совпали или не совпали 
сопутствующие обстоятельства, при внимательном 
наблюдении не можем обнаружить никакого звука — 
это источник всех бесчисленных букв, который назы-
вается «Великая нерождённая буква, заключающая  
смысл».

Мы, живые существа, никогда не используем не-
рождённые письмена. Наши буквы всегда появляются 
в результате обстоятельств, они рождаются и поэтому 
всегда исчезают. Поскольку в рождении и исчезнове-
нии нет истины и поскольку вследствие кармы живые 
существа не понимают элементов, рождающих речь, 
«излучение письмен» становится омрачённым, и ка-
жется, будто оно прекратилось. Оттого что в рожде-
нии и исчезновении омрачается чистая естественная 
абсолютная истина, нет и чистой подлинной отно-
сительной истины. Поэтому, говорим ли мы учтиво 
или грубо, мы произносим те же самые лишённые 
смысла, поверхностные, продиктованные неведением, 
неблагозвучные, ограниченные выражения, порожда-
ющие восторги, уныние или апатию.

Всякая речь происходит от энергии пяти элемен-
тов. Произношение гласных и согласных зависит от ак-
тивности разных элементов в разных языках, в разных 
мирах вселенной и в разных кармических элементах 
отдельных людей. Звуки слишком многочисленны, 
чтобы обсуждать их  здесь, но можно дать общее 
представление. Например: в английском языке буква 
а происходит преимущественно от элементов воздух 
и пространство, буква b — от элемента земля, буква 
c — от элемента воздух, буква d — от элементов земля 
и воздух, а буква е — от элементов воздух и огонь. Итак, 
буквы рождаются из разных источников.

Согласно учению Будды эти два качества нераз-
делимы. В них нет расчленённых двойственных зву-
ков, из каких состоят наши обычные слова. Посколь-
ку мы оказались отделёнными от чистой сущности 
элементов, пребывающей в недвойственном уме, мы 
продолжаем разделять элементы, делая их всё более 
и более грубыми. Когда наши внутренние и внешние 
элементы подвергаются этому расчленению столько 
раз, что получившиеся фрагменты не могут более со-
впасть и соединиться друг с другом, наша речь пере-
стаёт быть истинной. В результате, когда появляются 
элементы наших внешних объектов, элементы вну-
тренних объектов утрачиваются; когда появляются 
элементы внутренних объектов, утрачиваются элемен-
ты внешних объектов, а когда возникает то и другое, 
одно становится более слабым, чем другое. Именно 
поэтому всё сказанное нами само собой становится 
ложным. Вот почему, не успели мы спросить: «Скажи-
те, пожалуйста, чем я могу вам помочь?», как тут же 
говорим: «Извините, но я ничего не могу для вас сде-
лать».

Применяя визуализацию, в практике тантры в за-
висимости от избранного пути используют разные 
термины: «тело божества», «речь божества», «ум бо-
жества», «источник семени тела, речи и ума чистой 
земли». Существует слог, называемый «дворец пись-
мен божеств», в котором содержатся бесчисленные 
письмена, излучаемые неомрачённым, зерцалопо-
добным умом-осознанностью. Поскольку этот слог 
не знает препятствий, из него бесконечно излуча-
ются бесчисленные письмена, сотворённые или не-
сотворённые, омрачённые неведением и не омрачён-
ные им, а потому его называют «излучение письмен». 



166 167

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

бую систему или традицию практики, которая нам 
нравится или необходима. Среди них есть традиции 
и тексты, содержащие воззрение, основанное на сим-
волах, которое учит визуализации цвета, формы, зна-
ков и символов. Истинная задача такого воззрения за-
ключается в том, чтобы с помощью искусных методов 
обнаружить сущность проявления мудрости божества. 
В этом случае, даже если у нас в руках всего лишь пал-
ка для ходьбы, она становится мечом мудрости. Пусть 
наши руки совсем пусты, мы всегда вооружены незри-
мым мечом мудрости, который сам собой разрубает 
остатки наших оков — невротических противоречи-
вых представлений, свойственных заблуждающемуся 
двойственному уму.

В сансаре одно средство не может быть универсаль-
но действенным. Множество аспектов грубых элемен-
тов требуют применения большого числа различных 
средств, и потому Будда явил многообразие методов — 
не один лишь меч или один символ, а бесчисленное 
количество таких мечей. Мы сами налагаем на себя 
ограничение, если безоговорочно верим лишь в один 
осязаемый нож или в один хрупкий сосуд. Мудрость 
не знает ограничений. Мы используем определённые 
садханы и тексты, чтобы постичь незамутнённое без-
граничное проявление мудрости. Если мы не исполь-
зуем оружие собственной неотъемлемой мудрости, 
то, чтобы уничтожить заблуждения, нам приходится 
полагаться на оружие символическое. Но символи-
ческое оружие ограничено. Если же мы осознаём на-
личие у себя оружия собственной неотъемлемой муд-
рости, то можем проникать куда угодно, не прибегая 
к ограниченным средствам, опирающимся на грубые 
элементы.

Если элементы кармического тела нечисты, слова 
произносятся нечётко. Например, если нечисты ка-
налы, которые соотносятся с элементом земля, они 
становятся узловатыми, и от этого кровь, связанная 
с элементом вода, сгущается и перестаёт течь плавно. 
Если кровь густа и непрозрачна, то под влиянием та-
ких внешних обстоятельств как неуравновешенность 
элемента огонь, возбуждение или тревога, может воз-
никнуть такое следствие, как высокое кровяное дав-
ление, которое создаёт препятствия элементу воздух. 
Поскольку все элементы становятся неуравновешен-
ными, напряжёнными и перестают правильно вза-
имодействовать, язык деревенеет и делается непо-
слушным. Когда кровь подступает к горлу и элемент 
огонь слишком горяч, голос становится скрипучим, и, 
хотя и в этом случае и сохраняется возможность гово-
рить, звуки теряют плавность. Если каналы, связанные 
с элементом земля, перестают быть гладкими, они 
разбухают. В результате прохождение по ним элемен-
тов воздух и вода прекращается и человек становится 
немым.

Если элементы уравновешенны и легки, элементы 
крови и воздуха текут легко, то и голос мелодичен. Те, 
у кого элементы воздуха чисты, обычно обладают осо-
бенно красивым голосом и хорошо поют, хотя качество 
слов всегда зависит от их внутренних духовных качеств. 
Если они обладают чистыми внутренними тонкими 
духовными элементами, всё, что бы они ни говорили, 
всегда будет прекрасно и исполнено смысла, подобно 
стихам или песне.

Конечно, по своему желанию и согласуясь со сво-
ими личными особенностями и способностями, мы 
можем выбрать из доступных общих явлений лю-



168 169

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

На пути медитации мы можем получить пере-
живание ясности, связанное с речью. Это пережива-
ние ясности представляет собой преимущественно 
смесь ясности и гнева, обладающую потенциальной 
энергией элемента огонь. Если у нас возникает при-
вязанность к этому переживанию ясности, то мы 
переродимся среди богов мира форм. В этой привя-
занности омрачённого ума к ясности заключён по-
тенциал активной энергии элемента воздух. Если же 
у нас не возникает привязанности к нашему пережи-
ванию ясности, но мы продолжаем использовать его 
как опору для обретения свободной от желаний речи 
мудрости, элементы огонь и воздух будут становиться 
всё легче и легче, всё чище и чище, и наша речь тоже 
будет становиться всё более и более мелодичной, от-
ражая потенциал нашей возрастающей внутренней 
ясности. Благодаря естественной чистой силе ясности 
мудрости и возвышенной мелодичной речи противо-
борствующие нечистые элементы гнева существ, осо-
бенно существ мира богов, очищаются и сами собой 
погружаются в незапятнанное состояние ясного света 
и пустоты. Постепенно, по мере того как исчезает раз-
личие между элементами огонь и воздух, мы получаем 
переживание ясности, свободное от привязанности.

На пути медитации мы можем получить пережи-
вание пустоты, связанное с нашим умом. Это пережи-
вание пустоты представляет собой преимущественно 
смесь пустоты и неведения, обладающую потенци-
альной энергией элемента пространство. Если у нас 
возникает привязанность к этому переживанию пус-
тоты, то мы переродимся среди богов мира без форм. 
Если же у нас не возникает привязанности к этому пе-
реживанию пустоты, но мы продолжаем использовать  

Вообще говоря, буддисты практикуют с тем, чтобы 
обуздать собственный ум. Они медитируют, стремясь 
очистить тяжёлые грубые элементы до состояния лёг-
ких тонких элементов, а затем преобразить в их собст-
венную чистую тайную сущность, дабы не остаться 
в безжизненном пустом пространстве. Путём меди-
тации буддисты хотят познать незапятнанный ум-
мудрость осознанности, который обладает незамут-
нёнными, чистыми лёгкими качествами.

На пути медитации мы можем ощутить телес-
ное блаженство. Это переживание блаженства пред-
ставляет собой преимущественно смесь блаженства 
и желания, обладающую потенциальной энергией 
элемента вода. Если у нас возникает привязанность 
к переживанию блаженства, мы переродимся среди 
богов мира желаний. В этой привязанности омрачён-
ного ума к блаженству заключён потенциал тяжёлой 
энергии элемента земля. Если же у нас не возникает 
привязанности к нашему переживанию блаженства, 
но мы продолжаем использовать его как опору для об-
ретения неразрушимого тела мудрости, элементы 
земля и вода будут становиться всё легче и легче, всё 
чище и чище, и наше тело тоже будет становиться 
легче, отражая силу возрастающего в нас внутренне-
го блаженства. Благодаря естественной чистой силе 
блаженства мудрости и возвышенной лёгкой форме 
противоборствующие нечистые элементы желаний 
существ, особенно существ мира богов, очищаются 
и сами собой погружаются в состояние блаженства 
ясного света и пустоты. Постепенно, по мере того как 
исчезает различие между элементами земля и вода, 
мы получаем переживание блаженства, свободное 
от привязанности.



170 171

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

ления. Для того чтобы очистить эти тонкие элемен-
ты рассудочных мыслей, начинающие практикующие 
должны опираться на памятование, представляющее 
из себя бдительную внимательность.

Согласно различным учениям, все разновидности 
внимательности можно подразделить на вниматель-
ность в восприятии и внимательность в дхармате. 
Внимательность в восприятии подразумевает сосре-
доточенное наблюдение ума во время медитации. Эта 
разновидность восприятия не похожа на обычное 
восприятие, которое направлено на внешние объ-
екты и рассматривает их с позиции двойственности. 
Здесь же, напротив, речь идёт о том, чтобы посредст-
вом чувств и при помощи обстоятельств сосредото-
читься на субъекте. Сосредоточение, или восприятие 
с внимательностью, на относительном уровне полезно 
тем, что помогает сохранять спокойный и устойчивый 
ум, который не так легко одурачить и увлечь объек-
тами.

Мы прибегаем к внимательности в восприятии, 
пока не обретём внимательности в дхармате. Дхарма-
та — это сущность, природное свойство явлений, ис-
точник чистоты элементов, независимая собственная 
природа ума. Внимательность в дхармате не требует 
усилий и не опирается на сосредоточение, поскольку 
она абсолютно естественна. На абсолютном уровне 
польза внимательности состоит в воссоединении нечи-
стых, зависимых элементов нашего ума с независимой 
внимательностью в дхармате, неотделимой от осо-
знанности естественной тайной сущности. Поэтому, 
пока у нас не появится уверенность во внимательности 
в дхармате, нам нужно всегда опираться на вниматель-
ность в восприятии.

его как опору для обретения ума-мудрости собствен-
ной осознанности, элемент пространство будет ста-
новиться всё легче и легче, всё чище и чище, и наш 
ум на относительном уровне станет возвышенным, 
отражая потенциал нашей возрастающей внутрен-
ней пустоты. Благодаря естественной чистой силе 
пространства мудрости и возвышенного нерождён-
ного ума противоборствующие нечистые элементы 
неведения существ, особенно существ мира богов, 
очищаются и сами собой погружаются в состояние 
свободной от неведения пустоты-осознанности. Посте-
пенно, по мере того как исчезает различие между эле-
ментами внешнего и внутреннего пространства, мы 
получаем переживание пустоты, свободное от при-
вязанности.

Грубые и тонкие представления можно рассмо-
треть с точки зрения энергии элементов. Грубые пред-
ставления связаны с тяжёлыми грубыми элементами, 
а тонкие представления связаны с лёгкими тонкими 
элементами. Обычно во время медитации мы наблю-
даем свой ум и, видя возникновение чувств или страс-
тей, можем непосредственно узнавать грубые пред-
ставления. Узнавая эти грубые представления, мы 
можем освободиться от них. Даже когда нам кажется, 
что в медитации у нас остаётся меньше рассудочных 
мыслей (обычно это верно по отношению к грубым 
мыслям, которых действительно становится меньше), 
на самом деле глубинный поток тонких мыслей про-
должает течь, оставаясь неузнанным. Так бьют глу-
бокие ключи, скрытые под гладью пруда, усыпанной 
опавшими листьями. Поскольку тонкую деятельность 
ума обнаружить очень трудно, она весьма опасна, ибо 
является источником страстей, создающих грубые яв-



172 173

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

Как указывается в различных текстах, существует 
множество методов освобождения рассудочных мыс-
лей с помощью внимательности, предназначенных 
для людей разных способностей. Обычно медитиру-
ющие наблюдают свои мысли, выясняя, откуда они 
приходят, куда направляются и где пребывают. Всё это 
полезно для начинающего практикующего, но в том, 
чтобы постоянно анализировать происходящее, нет 
ничего хорошего. Поскольку ум не знает препятствий, 
мысли возникают непрерывно. Постоянно их анали-
зируя, мы никогда не расслабимся и лишь будем со-
здавать новые мысли. На смену мыслям, исчезнувшим 
благодаря наблюдению, будут приходить новые, в ре-
зультате чего процесс наблюдения становится изма-
тывающе утомительным. В метаниях между методом, 
который состоит в необходимости наблюдать мысли 
и объектом этого наблюдения, ум не обретает покоя, 
даже если внешне ваша поза будет выглядеть спокой-
ной и уравновешенной.

Если обычный ум не пребывает в покое, мы не мо-
жем увидеть свой истинный естественный ум. Есть 
люди, у которых ум отличается тонкой подспудной 
активностью, хотя с виду кажется вполне спокойным. 
Во время медитации, призванной расслабить ум, 
важнее всего успокоить именно эту тонкую фоновую 
активность. Однако когда начинающий практик меди-
тации пытается расслабиться, создаётся впечатление, 
что мыслей возникает даже больше, чем обычно. Мы 
ожидаем, что наш ум станет более умиротворённым, 
а потому, когда в медитации наблюдается всплеск 
ментальной активности, нас это обескураживает.

Обескураженность таких новичков объясняется 
обычной жадностью или неведением относительно 

Разумеется, внимательность очень важна в практи-
ке, но она столь же важна и в мирских делах. Без вни-
мательности у нас ничего не получится, и мы будем 
зря терять время, забывая смысл слов, ошибаясь в рас-
чётах и постоянно терпя неудачи.

Есть притча о состязании между могучим борцом 
великаном и хрупким акробатом. Ночью накануне 
поединка акробат не мог заснуть от волнения: его 
страшили гигантская масса и сила борца. Когда жена 
спросила его, почему он так встревожен, он поведал 
ей о силе соперника и добавил: «Завтра я, конечно же, 
проиграю». Жена успокоила его, сказав: «Не тревожь-
ся. Завтра я буду среди зрителей и стану петь. Не от-
влекайся на мой голос! Сосредоточься на поединке и, 
когда услышишь, что я пою, хватай гиганта за мошон-
ку и сжимай изо всех сил, пока он не рухнет наземь».

На следующий день, когда началось состязание 
и гигант стал побеждать, жена акробата запела: «Ис-
полин, ты так великолепен и могуч, но один из твоих 
драгоценных камней вот-вот упадёт с твоего чела». 
Великан тут же схватился за лоб, оставив для борьбы 
только одну руку. Тут проворный акробат сосредото-
чился, как советовала ему жена, и, изо всех сил стис-
нув мошонку противника, заставил его упасть.

Умирая, борец ответил на песню жены акроба-
та: «Самый могущественный исполин, утративший 
бдительность, был убит слабым соперником, который 
бдительность сохранил. Я расстаюсь сегодня с жизнью, 
потому что беспечно поддался обманчивой фантазии 
о драгоценном камне, о котором совсем забыл, и вот 
я потерял драгоценный камень своей бдительности. 
Нет большей драгоценности, чем бесценное сокро-
вище бдительности». Так он молвил и испустил дух.



174 175

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

методы и не надеясь мгновенно освободиться от своих 
представлений или немедля достичь просветления. 
Также не стоит надеяться, что в один прекрасный день, 
в отдалённом будущем мы сможем достичь просветле-
ния благодаря проявленным в медитации терпению 
или способностям нашего интеллекта. Выполняя ме-
дитацию, не следует вычислять время, касается это 
будущего или настоящего. Такие ожидания только 
усиливают в нас нервное напряжение. Если мы ждём, 
что просветление наступит прямо сейчас, оно ото-
двигается всё дальше и дальше. Если мы приходим 
к заключению, что просветление слишком далеко, мы 
лишь предаёмся мечтам, а просветление отодвигается 
ещё дальше. Подобным «времяисчислением» создают-
ся расстояния, время и границы.

Если мы действительно хотим продвинуться в ме-
дитации, то не должны устанавливать для своей прак-
тики временной период, как это принято у медитиру-
ющих в наши дни. Мы не должны подсчитывать часы 
и минуты, потому что ограничение во времени создаёт 
ограничение в медитации. Если мы привязаны к точ-
ному времени, то наш ограниченный ум, слагающийся 
из грубых и тонких элементов, не сможет высвободить-
ся в тонкую, безграничную, сокровенную сущность 
элементов. Если наш ум связан чем бы то ни было, он 
лишён простора. Если мы всегда стеснены и ограни-
чены временем, местом или направлением, как мы 
сможем обрести уверенность в уме-мудрости? Как мы 
сможем понять особенности других людей и принести 
им пользу? Сможем ли мы помочь ограниченному уму 
ограниченной медитацией ограниченного ума?

Нескончаемо текущая полноводная река никогда 
не иссякает, сколько бы ни черпали её воду, потому 

принципа кармы. Жадность возникает оттого, что мы 
постоянно имеем дело с осязаемой материей, состо-
ящей из грубых элементов. Медитируя, мы следуем 
этой же самой привычке: испытываем желание потро-
гать свои мысли и без труда ими пользоваться. Наши 
ожидания основаны на привычке к механистичности. 
Это в первую очередь относится к богатым в экономи-
ческом и технологическом смысле странам, граждане 
которых с детства привыкли к лёгкой и комфортной 
жизни.

Тем из нас, кто воспитан в этом механистическом 
духе, трудно успокоить свой ум сразу. Поскольку мы 
пытаемся понять нематериальные лёгкие элементы 
с помощью представлений о материальности и не в со-
стоянии сразу избавиться от этих представлений, мы 
вскоре забрасываем медитацию. Согласно принципу 
кармы на протяжении бесчисленных жизней в сансаре 
мы создали великое множество привычек и представ-
лений, которые замутняют наш естественный сокро-
венный ум-мудрость. Так что в этой жизни, даже если 
мы стараемся медитировать, бесчисленные скрытые 
представления, накопленные в наших бесчисленных 
прошлых жизнях, проявляются и нарушают нашу 
медитацию. Это нас сильно обескураживает исключи-
тельно по той причине, что мы вовремя не отбросили 
представления, пришедшие из безначальной череды 
наших прошлых жизней.

Нужно медитировать непрерывно, не теряя терпе-
ния и не проявляя упрямой глупости, под руководст-
вом мудрого учителя или сострадательного духовного 
друга, который обладает естественной силой мудрос-
ти и личным опытом культивации тонких духовых 
качеств. Нужно медитировать, применяя искусные 



176 177

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

из пяти скандх. Подверженность разрушению или 
восприимчивость — качества скандхи формы, кото-
рая соотносится со зримым грубым элементом земля. 
Собирание, переживание или движение, проистека-
ющее от желания, — качества скандхи ощущения, 
которая соотносится со зримым грубым элементом 
вода. Созревание, понимание или исследование объ-
екта — качества скандхи различения, которая соот-
носится со зримым грубым элементом огонь. Расши-
рение и склонность к накоплению — качества скандхи 
намерения, очевидным элементом которой является 
элемент воздух. Восприятие и создание объектов — 
качество скандхи сознания, которая соотносится со 
зримым грубым элементом пространство.

В традиции махаяны, и особенно в медитации мад-
хьямаки, практикующий в первую очередь старается 
медитировать в пустоте, свободной от всякой мен-
тальной активности. Все движения ума заключаются 
в пяти скандхах. Освободившись от пяти скандх, мы 
узнаём свой ум — чистое пространство.

Ум безграничной великой пустоты-основы изна-
чально внутренне присущ ограниченной пустоте пути 
практика. Если в этой жизни мы медитируем в ве-
ликой пустоте, постепенно и наши дневные явления 
периода бодрствования, и наши ночные видения ис-
чезают и становятся тождественными, и меж ними нет 
промежутка. В этом случае в момент смерти, когда мы 
отделяемся от своего кармического тела, больше нет 
явлений восприятия следующей жизни — остаётся 
лишь чистое пространство мудрости. Точно так же 
пространство внутри горшка не отличается от про-
странства, окружающего горшок. Если разбить его, 
пространство горшка не утрачивается, потому что оно 

что она постоянно пополняется из своего глубинного 
источника. Река же, вытекающая из искусственного 
водоёма, не имея глубинного источника, со време-
нем иссякнет, хотя в данный момент может казаться 
мало чем отличающейся от подлинной реки. Если 
мы опираемся на грубые и тонкие элементы, не осо-
знавая их тайной сущности, то наша энергия будет 
неглубокой и быстро исчерпается, как река, вытека-
ющая из искусственного водоёма. Мы можем думать, 
что помогаем другим людям, используя свой разум 
на грубом уровне, но если у нас нет уверенности в муд-
рости, то наша помощь будет оставаться поверхност-
ной и временной. Если же мы опираемся на тайную 
сущность своих элементов, то наша энергия будет течь 
бесконечно, словно нескончаемая река.

Медитация необходима для того, чтобы открыть 
каналы и сосуды для свободного движения праны, 
от которой зависит ум. Если начинающий практик 
принимает для медитации уравновешенную позу, то 
его каналы и сосуды становятся прямыми и открыты-
ми, движение праны — беспрепятственным, а ум — 
уравновешенным. Если мы хотим, чтобы наша поза 
обрела глубокий смысл, необходимо сосредоточиться 
не только на положении тела, но и на положении ума. 
Ум един. Медитируя, не следует сосредоточиваться 
на объекте и не следует искать субъект. Не нужно под-
даваться ни присущей нашему времени тенденции 
жить мозгом, осмысливая всё умом, ни присущей 
былым временам тенденции воспринимать всё серд-
цем. Следует лишь расслабиться, отделиться от пяти 
скандх и пребывать в недвойственном уме.

Главная черта медитации состоит в том, что она 
свободна от отличительных особенностей каждой 



178 179

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

Согласно системе Великого совершенства, наш ум 
изначально чист, свободен и ясен, так что между внеш-
ними грубыми элементами пяти скандх и внутрен-
ними тонкими элементами пяти скандх нет никакой 
разницы. Практикующему нужно лишь покоиться 
за пределами омрачённых слов и представлений в глу-
бокой, свежей, всеобъемлющей сокровенной чистоте 
ума-мудрости — незапятнанном, чистом пространстве 
ясного света.

Обычно, получая в медитации переживание чи-
стого пространства, мы всё больше и больше привя-
зываемся к этому переживанию. Тогда чистое про-
странство исчезает. Если, медитируя, мы восприни-
маем чистое пространство, свободное от замутнён-
ности, нам не следует питать привязанности к этой 
ясности, полагая, что наша медитация очень хороша. 
Нам нужно лишь расслабиться и покоиться в этом 
чистом пространстве ума, чтобы в своей следующей 
медитации мы смогли бы без труда вновь объеди-
ниться с ясностью. Если мы прервём свою медита-
цию в разгар погони за беспорядочными мыслями, 
то и в следующий раз снова окажемся в плену этой 
привязанности и хаоса и не сможем расслабиться. Са-
мая важная практика — расслабляться в медитации 
без привязанности. Если возникают мысли, навязан-
ные грубыми элементами, мы не должны следовать 
за этими мыслями, пытаясь их изучать.

Если мы опытные медитирующие, тогда в момент 
распознавания памятующим умом представлений, 
навязанных грубыми элементами, нам нужно лишь 
сохранять внимательность. Согласно текстам маха-
сандхи, если мы следуем за мыслями, этих мыслей 
возникает всё больше и больше, что, в свою очередь, 

ничем не отличается от окружающего пространства. 
Всё дело в материальных элементах горшка — только 
они придавали ему видимость чего‑тоотличного. Если 
у нас есть уверенность, то для нас больше не сущест-
вует пустоты пути: существует только его плод — без-
упречная великая пустота, неотделимая от пустоты 
основы.

В общей тантре практик в первую очередь стара-
ется медитировать в ясном свете, или светоносности. 
Опираясь на садхану, или практику своего божества, 
он стремится с помощью визуализации преобразить 
пять нечистых грубых скандх в пять чистых скандх 
мудрости, то есть в будд пяти семейств, или божеств. 
Сущность ясного света — чистое пространство, по-
этому божество и его супруга, чистое пространство, 
всегда нераздельны.

Ум безграничного ясного света основы изначально 
присущ ограниченному ясному свету пути практику-
ющего. Если в этой жизни наша практика медитации 
сильна и непрерывна, то ясный свет явлений наших 
сновидений и ясный свет явлений нашего бодрство-
вания сменяют друг друга без перерыва, словно закат 
солнца и восход полной луны. 

Когда мы расстаёмся со своим нынешним карми-
ческим телом, наш ясный свет пути узнаёт безгра-
ничный ясный свет основы, как сын узнаёт свою мать 
и бросается в её объятия. Если в момент смерти мы 
обладаем уверенностью, наши привычка ощущать 
себя во времени, в определённом месте и на опре-
делённом этапе пути уходит. И тогда уже нет ясно-
го света пути, а есть только его плод — ясный свет 
чистого пространства, неотделимый от ясного света  
основы.



180 181

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

становится умиротворённым. Если ум перестаёт быть 
безвольной жертвой страстей и становится подобен 
спокойному океану без бушующих волн — это ме-
дитация шаматхи. Обладая таким умиротворённым 
умом, медитирующий может постепенно узреть свою 
свободную от «я» природу — это медитация випа-
шьяны, и, благодаря ей уничтожая врагов-страсти, 
практикующий достигает состояния архата.

Согласно системе махаяны, когда практикующие 
медитацию постигают отсутствие сути во всех явле-
ниях и собственный свободный от «я» ум-мудрость, их 
обычный ум сам собой становится спокойным и уми-
ротворённым — это шаматха. Когда они постигают, 
что их ум лежит за пределами двух крайностей — 
представлений о бытии и небытии, то есть развивают 
випашьяну, они достигают состояния просветления, 
состояния будды.

Согласно общей внешней ваджраяне, когда йогин, 
развивающий самадхи, обладает непоколебимой ве-
рой в объект-божество, его ум становится очень спо-
койным и умиротворённым, неуязвимым для обыч-
ных страстей. Это медитация шаматхи. Благодаря 
этой практике самадхи его обычное тело, речь и ум 
постепенно преображаются в тело, речь и ум божест-
ва — это медитация випашьяны.

Согласно общей внутренней ваджраяне всё сущее 
в сансаре содержится в пяти скандхах, а все бесчис-
ленные будды объединяются в пять семейств. Страсти 
сансары не могут проникнуть в ум практикующего, 
если благодаря визуализации пять скандх преобра-
жаются в пять семейств будд, т. е. в чистую тайную 
лёгкую сущность зримых явлений, неотделимых от 
незримых качеств великой пустоты — пяти супруг- 

порождает всё больше заблуждений и неприятностей. 
В этом случае мы уподобляемся глупому псу, который 
кидается на каждый брошенный камень, но не заме-
чает того, кто эти камни бросает. Если же мы будем 
просто сохранять внимательность, то уподобимся льву, 
который не кидается на камни, а расправляется с тем, 
кто их бросает.

Становясь всё более опытными в медитации, мы 
обретаем способность распознавать свои мысли, едва 
они возникают, словно узнаём знакомого человека 
на улице, не нуждаясь в чьей‑либо подсказке. Благо-
даря такому узнаванию мы можем высвободить свои 
мысли в ясность. Если мы медитируем непрерывно, 
наш постоянно внимательный ум становится всё силь-
нее. Такому уму, в отличие от ума начинающего, не-
зачем опираться на какой‑либо специальный метод 
или противоядие. Так свившаяся узлом змея без уси-
лий расправляет свои кольца, а нарисованные паль-
цем на воде узоры исчезают сами собой.

Если мы столь опытны, что способны медитиро-
вать непрерывно, то все мысли возникают как про-
стая игра. Мы не думаем о том, является ли мыслью 
то, что возникает, или не является. У нас нет страха 
потерять что бы то ни было. Весь наш опыт является 
спонтанной медитацией. Какая бы мысль ни возник-
ла, она не сопровождается концепциями отвержения 
или приятия. Больше нет ожидания пользы или вы-
годы. Таково ощущение вора, забравшегося в пустой 
дом.

Все буддийские практики медитации можно объ-
единить в две категории: шаматха и випашьяна. Со-
гласно системе хинаяны сначала, в основном благодаря 
развитию отречения от сансары, ум практикующего 



182 183

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

пребывает в медитативном равновесии ума, сохраняя 
внимательность в дхармате, практикует медитацию 
ньямшаг даже в том случае, если его тело находится 
в движении, а речь звучит. Тот, кто от переживания 
погружённости ума в практике ньямшаг переходит 
к продолжающемуся отблеску этого переживания, со-
храняя внимательность восприятия, практикует меди-
тацию джетоб даже в том случае, если его тело остает-
ся неподвижным и он продолжает хранить молчание.

В системе внутренней ваджраяны пребывание 
в незапятнанной великой пустоте также называется 
«ньямшаг». Когда ум выходит из этой незапятнанной 
великой сбалансированной погружённости, продол-
жая пребывать в её отблесках, где всё возникающее 
предстаёт как божество: все образы предстают как об-
разы божеств, все звуки — как мантры божеств или 
их речь, все мысли — как незапятнанный ум-мудрость 
божеств, это состояние называется «джетоб».

Чистая сила явлений божества мудрости происте-
кает от не знающего препятствий незапятнанного яс-
ного света мудрости. Эта энергия ясного света — сущ-
ность божества — наполняет и пронизывает обычную 
тонкую и иллюзорную энергию элементов таким об-
разом, что они предстают как явления божества муд-
рости. Польза от этого состоит в том, что все нечистые 
явления, в том числе обычные иллюзорные явления, 
очищаются, становясь явлениями божества, свобод-
ными от привязанности или отвержения.

Если мы практикуем постоянно, то, по мере того 
как уменьшаются различия между незапятнанной 
беспристрастностью подобного небу ума и явлениями 
божества, и они становятся все более и более нераз-
дельными, мы приближаемся к просветлению, где нет 

мудростей. Это медитация шаматхи. Когда уже нет 
различия между нечистыми явлениями сансары и чи-
стыми явлениями нирваны, шаматха постепенно пе-
реходит в медитацию випашьяны — это не имеющее 
направлений колесо явлений божества-мудрости.

Согласно махаяне, пребывание в безупречной ве-
ликой пустоте называется «ньямшаг» — «пребывание 
в погружённости медитативного равновесия». Пре-
бывая в таком равновесии, нам не следует желать на-
копления заслуг в любой внешней форме, поскольку 
беспристрастность — это величайшее накопление. 
Как сказал Миларепа: «Если, пребывая в медитации 
махамудры, вы заботитесь о накоплении заслуг тела 
и речи, ваш ум-мудрость может исчезнуть». Когда же 
ум выходит из этой великой незапятнанной погру-
жённости и остаётся в её отблесках, где всё возника-
ющее предстаёт как игра иллюзии, это называется 
«джетоб» — «состояние после медитативной погру-
жённости».

Чистая сила явлений иллюзорных элементов про-
истекает от пространства незапятнанной пустоты. 
Энергия небесного пространства наполняет энергию 
грубых элементов явлений, вследствие чего всё видит-
ся тонким, лёгким и иллюзорным. Польза от состоя-
ния джетоб такова: тот, кто видит все явления как игру 
иллюзии, не питает привязанности к иллюзорным 
предметам и не отвергает их и тем самым накапливает 
заслуги. Тилопа учил Наропу: «Пока мы не осознаем, 
что все явления не рождены, нужно непрерывно вра-
щать колесо накопления заслуг и мудрости».

Многие неопытные практикующие считают, что 
ньямшаг — это сидячая медитация на подушке, а дже-
тоб — выход из сидячей медитации. Однако тот, кто 



184 185

В о л ш е б н ы й  т а н е ц П р а к т и к а  м е д и т а ц и и

вует как субстанция изначально, не существовал 
никогда, не существует ныне и не будет существо-
вать в будущем. Даже если белые облака или чёр-
ные тучи появляются на небосклоне, их не сущест-
вует, потому что пространство от природы всегда 
пусто.

2.	 Самайя единственности. Наш ум, который все-
гда один, — единственный источник любых не-
чистых явлений сансары и любых чистых явлений 
нирваны. Бесчисленные звёзды, планеты, луны 
и солнца отражаются в одном великом океане.

3.	 Самайя свободы. Явления сансары не могут вре- 
дить, а явления нирваны не могут приносить пользу, 
потому что ум свободен от всех крайностей и огра-
ничений. В небе нет ни направлений, ни сторон.

4.	 Самайя самосовершенства. Бесчисленные же-
ланные качества сансары и безмерные свободные 
от желаний качества нирваны всегда возникают 
беспрепятственно. Это проявление и сущность ес-
тественного волшебного танца божества мудрости. 
Ум дороже всех несметных мирских сокровищ, по-
тому что из него сами собой возникают все явления.

Тот, кто способен практиковать эти четыре великие 
самайи, уже просветлён, пусть даже его тело — плод 
накопленной и созревшей кармы, кажется обычным. 
В конце своей жизни многие слабые практикующие 
надеются на благоприятную смерть, хотят умереть 
в окружении домочадцев и учеников, которые будут 
плакать, молиться и выполнять священные обряды. 

ни ньямшаг, ни джетоб, ни внутреннего, ни внешне-
го — только безмерная сфера единой мандалы. Если 
мы проводим различие между медитацией шамат-
хи и випашьяны или между состояниями ньямшаг 
и джетоб, то существует путь и различные его стадии, 
соответствующие различным способностям. Но тому, 
кто искренне хочет достичь просветления, не прибегая 
к сложным представлениям, нет нужды беспокоиться 
о последовательном преодолении различных стадий, 
подобном восхождению по лестнице. Все эти услож-
нённые категории возникают тогда, когда существует 
разница между относительной и абсолютной истиной. 
Для практика, способного к естественной медитации, 
нет разницы между воспринимающим, воспринима-
емым и процессом восприятия, между сидячей меди-
тацией и медитацией в движении, между относитель-
ной истиной и истиной абсолютной. Для практика, 
способного к естественной медитации, больше не су-
ществует никаких противопоставлений и переходов. 
Будда Шакьямуни сказал: «Подлинная истина не рож-
дена, но [люди, словно малые] дети до хрипоты готовы 
отстаивать Четыре истины. Тот, кто ступил в сущность 
нирваны, не имеет названия даже и для одной истины. 
Где же тогда Четыре истины? Нигде!».

Согласно воззрению раздела ума Великого совер-
шенства, мы с самого начала, не проводя различия 
между медитацией шаматхи и медитацией випашья-
ны, или между ньямшаг и джетоб, устанавливаем че-
тыре великие самайи.

1.	 Самайя несуществования. Мы нигде не обнару-
живаем ни негативных качеств сансары, ни пози-
тивных качеств нирваны, потому что ум не сущест-



187186

В о л ш е б н ы й  т а н е ц

Послесловие

Когда мы слышим от учителя или читаем в тек-
стах о том, что ум-мудрость безначален, мы 
представляем себе нечто существовавшее 

«до начала», задолго до теперешнего момента во вре-
мени. Необходимо осознать, что если с самого начала 
наш ум-мудрость безначален, это значит, что у него 
нет ни начала, ни конца, ни протяжённости в сере-
дине, а потому он непрерывен и присутствует всегда. 
Эта принадлежащая к основе безначальность ума-му-
дрости связана с безначальностью нашего пути. Если 
благодаря безначальному пути практики мы можем 
узнать безначальную основу, то нет никакого времени, 
а есть только безначальное начало, присутствующее 
ныне в нашем уме.

Эта книга пришла из безначального начала. По-
скольку нет начала, нет и конца. Ныне эта книга закан-
чивается в бесконечном пространстве мудрости, где 
все элементы становятся единой чистой нескончаемой 
сокровенной сущностью.

Но, когда умирают возвышенные практикующие, 
их не заботит, посадят ли их труп на золотой трон и, 
украсив драгоценной короной, будут возносить перед 
ним хвалы и воздавать почести или швырнут в грязь 
среди кладбищенских руин и осыплют ругательст- 
вами.

Как сказал Лонгченпа, всеведущий учитель муд-
рости великого безграничного пространства: «Когда 
умирает истинный практик, он подобен нищему 
бродяге, одинокому, бесприютному и не питающему 
никаких надежд, или младенцу, у которого нет даже 
представления о рождении и смерти».

Как учил Лонгченпа, тот, кто практикует непре-
рывно, чисто и безупречно, благодаря постижению 
воззрения Великого совершенства заново обретает 
просветление в просветлении, в котором не бывает 
«заново». Практик, с уверенностью пребывающий 
в едином глубоком пространстве, во всеобъемлющей 
беспристрастности, лежащей за пределами представ-
лений о постижении и непостижении, освобождении 
и неосвобождении, может временно сохранять при-
вычный для нынешней жизни облик, который можно 
сравнить со скорлупой яйца птицы гаруды. Птенец 
гаруды, оставаясь в скорлупе, уже обладает уверен-
ностью в своих силах и способностью летать, так что, 
когда скорлупа трескается, он может сразу же взмыть 
в небо. Если мы сможем в этой жизни постичь воз-
зрение Великого совершенства, то поймём, что птица 
гаруда — совершенство самоосознавания — с самого 
начала заключена в нашем кармическом теле. В таком 
случае, когда мы оставляем позади своё кармическое 
тело, наша сокровенная мудрость — гаруда взмывает 
в небеса — в дхармакаю.



Как обращаться  
с буддийскими книгами

Будда учил:

Когда настанет последний пятисотлетний период,
Я буду присутствовать в виде священных текстов.
Веря, что они — это я,
Оказывайте им должное уважение!

Дхарма — Учение Будды — чудодейственное лекарство, 
помогающее вам самим и всем живым существам из-
бавиться от страданий. Ко всякой книге, содержащей 
Учение Будды (а даже одно слово Дхармы или имя 
Будды делают книгу таковой), следует относиться ува-
жительно, на каком бы языке она ни была написана. 
Избегайте класть книгу на пол или на стул. Не пере-
ступайте через книгу и не ставьте на неё какие‑либо 
предметы — даже изображения Будды или божеств. 
Храните книги Дхармы на алтаре или в другом по-
чётном, чистом и предпочтительно высоком месте. 
Не выбрасывайте, подобно мусору, старые или ненуж-
ные книги, содержащие Учение Будды. Если возникла 
такая необходимость, лучше сожгите их — предание 
огню считается уважительным способом избавиться 
от пришедшего в негодность религиозного текста. Та-
ким же образом рекомендуется относиться и к писа-
ниям других духовных традиций.

НО  В ИН  К И  С ЕРИИ     « С А М АДХИ    »

Цокньи Ринпоче

Беззаботное достоинство 

Цокньи Ринпоче — лама-перерожденец, получив-
ший духовное образование в тибетской буддийской 
традиции и  с  1990 года дающий учения по всему 
миру. В данной книге, состоящей из транскриптов 
его устных учений, автор рассказывает о Великом со-
вершенстве дзогчен, о природе реальности и необхо-
димости её прямого постижения, а также учит тому, 
как устранить пелену неведения, омрачающего наше 
сознание с незапамятных времён. Простая, прямоли-
нейная и проникновенная книга «Беззаботное досто-
инство» захватывает ум читателя, приводя его к более 
глубокому пониманию собственной природы.



НО  В ИН  К И  С ЕРИИ     « С А М АДХИ    » С К ОРО    В  С ЕРИИ     « С А М АДХИ    »

Тулку Ургьен Ринпоче

Так, как есть (Том II)

Тулку Ургьен Ринпоче (1920–1996) — тибетский буд-
дийский мастер, держатель линии баром кагью, при-
знанный мастер дзогчен. 

На основе учений, которые Тулку Ургьен Ринпоче 
передал своим ученикам, составлены несколько книг, 
в том числе двухтомник «Так, как есть». Этот труд от-
личается не только глубиной, но и доступностью из-
ложения, что позволяет читателю проникнуть в суть 
самых сложных аспектов буддийского учения. В пер-
вом томе «Так, как есть» основное внимание уделяется 
тантрической стадии развития, во втором — стадии 
завершения.

Цокньи Ринпоче

Бесстрашие простоты

«Бесстрашие простоты» рассказывает о практике про-
буждённого состояния ума, в пространстве которого 
естественным образом растворяются все трудности 
и усложнения. В этой книге Цокньи Ринпоче, ода-
рённый учитель медитации и автор уже изданного 
на русском языке «Беззаботного достоинства», с харак-
терным для него мастерством и изяществом, объяс-
няет методы, дающие возможность достичь гармонии 
с окружающим миром и самими собой. 

«Цокньи Ринпоче учит с потрясающей свежестью и яс-
ностью, поскольку хорошо знает специфику и слож-
ности современной жизни и нужды современных 
людей. Он одарён способностью раскрывать самые 
глубокие темы ясным и доступным для понимания 
образом; передавая учения, он постоянно обращает 
слушателей к их собственному опыту, позволяя им 
раскрыть истину Дхармы внутри себя».

Согьял Ринпоче
автор «Тибетской книги жизни и смерти»

«По мере возрастания уверенности вы обнаружите, 
что превращаетесь в настоящего воина — сострада-
тельного воина-бодхисаттву». 

 Цокньи Ринпоче



Серия «Самадхи»
Научно-популярное издание

Тинлей Норбу Ринпоче

Волшебный танец

Проявление внутренней природы 
пяти дакини мудрости

Перевод с английского Л. Старикова
Редактор Ф. Маликова, О. Турухина

Редактор серии «Самадхи» Александр А. Нариньяни
Корректор Л. Гагулина

Оригинал-макет И. Горцевич
Дизайн переплёта И. Гиммельфарб

ООО «Издательство Ганга»
196143, Москва, ул. Голубинская, 17 / 9–501

E-mail: ganga@ganga.ru
Адрес сайта в Интернете: www.ganga.ru

Книги серии «Самадхи» в Интернете: www.ombooks.ru
E-mail: samadhi@ombooks.ru

Подписано к печати 17.05.2011
Формат 84 x 108/32 . Печать офсетная. Усл. печ. л. 10.8.

Тираж 1500 экз. Заказ № 


