


А. А. Тесля
«ИСТИННО 
РУССКИЕ ЛЮДИ»
ИСТОРИЯ РУССКОГО НАЦИОНАЛИЗМА

И С Т О Р И Я  И Д Е Й

Москва

2 0 1 9



УДК 122/129

ББК 87.3(2)6

  Т36

Рецензенты: гл. ред. журнала «Полития», профессор НИУ ВШЭ, 
д. п. н. С. И. Каспэ; доц. НИУ ВШЭ, в. н. с. ЦФС НИУ ВШЭ, 

кандидат юридических наук А. В. Марей.

Данное исследование было выполнено 
в рамках гранта РНФ (№ 18-18-00442) 

«Механизмы смыслообразования и текстуализации 
в социальных нарративных и перформативных дискурсах и практиках» 

в Балтийском федеральном университете им. И. Канта 
и поддержано из средств субсидии, выделенной 

на реализацию Программы повышения конкурентоспособности БФУ 
им. И. Канта в рамках Проекта 5-100.

 Тесля А. А.

Т36   «Истинно русские люди»: История русского национа-

лизма / А. А. Тесля. — М. : Группа Компаний «РИПОЛ 

классик» / «Панглосс», 2019. — 320 с. — (Серия «Лек-

цииPRO»).

   ISBN 978-5-386-12351-2

   Тема национализма была и остается одной из самых ост-

рых, сложных, противоречивых и двусмысленных в последние 

два столетия европейской истории. Вокруг нее не утихают 

споры, она то и дело становится причиной кровопролитных кон-

фликтов и более, чем какая-либо иная, сопровождается иска-

женными интерпретациями идей, упрощениями и отжившими 

идеологемами – прежде всего потому, что оказывается неотде-

лимой от вопросов власти и политики. 

  Для того, чтобы сохранять ясность сознания и трезвый 

взгляд на этот вопрос, необходимо «не плакать, не смеяться, 

но понимать» — к чему и стремится ведущий историк русской 

общественной мысли Андрей Тесля в своем курсе лекций по 

интеллектуальной истории русского национализма. Лектор 

в увлекательном повествовании беспристрастно анализирует 

истоки национализма в России, его разновидности, бурную 

историю развития и столкновения идей.

                                         УДК 122/129

ББК 87.3(2)6

ISBN 978-5-386-12351-2

©  Тесля А. А., 2019

©  Оформление.

ООО Группа Компаний 

«РИПОЛ классик», 2019



3

Л. К.

ПРЕДИСЛОВИЕ

Эрнст Геллнер в своей классической работе о нацио-

нализме отметил, что не имеет смысла останавливать-

ся на идеологии национальных движений, поскольку 

с интеллектуальной точки зрения они не представляют 

особенного интереса — это во многом справедливо, 

поскольку речь идет о прагматических высказываниях 

и идеологических комплексах, следовательно, их ин-

терес не в них самих (или таковой может заключаться 

лишь случайный образом, не будучи необходимым со-

держанием), а в том действии, которое они способны 

производить, — т. е. способны ли они вдохновлять 

интеллектуалов, мобилизовать массы, могут ли они 

предложить яркие формулировки и запоминающиеся 

образы, насколько они устойчивы перед внешними вы-

зовами, насколько способны меняться в соответствии 

с меняющейся ситуацией и апроприировать новую по-

вестку.

Обсуждать конкретные националистические идеоло-

гии построения как самостоятельные интеллектуальные 

построения, действительно, имеет мало смысла — об 

этом, на мой взгляд, и говорил Геллнер: в отличие от 

философских концепций, они обладают смыслом исклю-

чительно в своем месте и своем времени — к ним не 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

4

применимы характеристики истинности или ложности, 

подобно тому, как бессмысленно спрашивать об истин-

ности или ложности суждения «поди свари кофе». Речь 

идет о том, работают ли эти построения, производят ли 

эти идейные комплексы эффект — и насколько он соот-

ветствует тому, который задумывался.

И тем не менее — вопреки ранее сказанному — интел-

лектуальная история национализма имеет свой смысл, 

причем весьма разнообразный. Первый аспект самооче-

виден — эта история является составной частью истории 

общественной мысли конкретной эпохи, без знания ее 

остается не вполне понятной, например, история культу-

ры — так, вне националистического контекста как само 

образование «могучей кучки», так и история создания 

и восприятия «Хованщины» или «Князя Игоря» остаются 

по меньшей мере неполными. Если сами националисти-

ческие построения и не имеют особенного интеллекту-

ального интереса, то их конкретные воплощения таковой 

безусловно представляют — националистическое значе-

ние может быть и способом легитимации для конкретных 

интеллектуальных проектов и культурных практик, и, на-

против, явиться орудием критики, аргументом, направ-

ленным против них, — как споры о художественном зна-

чении и культурном масштабе творчества Тараса Шев-

ченко, ведшиеся во второй половине XIX в. и звучащие 

сейчас, чаще всего имеют слабое отношение к поэзии 

как таковой.

Второй аспект заключается в том, что всякая идео-

логическая конструкция имеет свои границы — во-пер-

вых, это границы «видимого», того, что фиксируется 

и что позволяет она фиксировать, какие различия про-

изводит и, напротив, что выступает в качестве неразли-

чимого. Иными словами, идеология — это язык описа-

ния реальности и в  качестве такового она влияет не 



Предисловие

5

только на всех участников идеологического взаимодей-

ствия: идеолог сам оказывается подвластен своей идео-

логии.

Из этого следует, во-вторых, что идеологическая кон-

струкция определяет до известной степени и возмож-

ность действия — независимо от того, насколько инстру-

ментально к ней относятся сами идеологи. Так, напри-

мер, коммунистическая идеология не стала препятствием 

для заключения договора между Советским Союзом 

и Третьим Рейхом на исходе августа 1939 г., но внезап-

ный союз стал проблемой, например, не только для ме-

ждународного коммунистического движения, но и внутри 

Советского Союза — растерянность, непонимание про-

исходящего, затруднение в перестройке аргументации, 

попытка сохранить привычную идеологическую картину 

в новых условиях и создать некоторые компромиссные 

объяснения происходящего были повсеместны.

Если вновь обратиться к классикам, то можно напо-

мнить известное определение Карла Маркса идеологии 

как «ложного сознания»: независимо от того, насколько 

мы в данный момент готовы актуализировать пробле-

матику «истинного сознания», необходимо подчеркнуть, 

что идеология выступает именно способом осознания 

мира — иными словами, она определяет то, как мы вос-

принимаем реальность или какой-либо ее аспект, а это 

восприятие определяет наши действия.

Из этого вытекает и третий, наиболее важный с точки 

зрения интересующей нас проблематики, аспект  — 

а именно то, что идеология является определенным идей-

ным, интеллектуальным комплексом. Изучение интеллек-

туальной истории значимо постольку, поскольку идеи не 

произвольны — т. е., хочу я сказать, они обладают логи-

ческими следствиями, автономной логикой развития: 

приняв в качестве исходных ряд положений, мы можем 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

6

быть далеки от того, чтобы иметь представление о логи-

ческих следствиях, из них вытекающих, — но мы не сво-

бодны от последних, более того, они обнаружатся в наших 

действиях — вынуждая нас post factum или принимать их 

как неизбежное последствие тех принципов, верность ко-

торым мы храним (и потому примиряемся с нежелатель-

ными следствиями, принимая их как «допустимые из-

держки»), или же пересматривать сами исходные принци-

пы. И в том и в другом случае мы демонстрируем свою 

несвободу от автономной логики идей — не желая прини-

мать следствия, мы можем объявить их случайными, част-

ными случаями, не влияющими на исходные основания, — 

или же, напротив, представить фактическое положение 

как следствие идей, принятых нашими оппонентами, не 

желающими (справедливо или нет) считать себя ответ-

ственными за него.

Когда речь идет об автономной логике идей, то мы 

отнюдь не имеем в виду, что идеи независимы от ситуа-

ции, их выбор не определяется в той или иной степени 

интересом — однако значение имеет то, что этот выбор 

не детерминирован последним и, более того, мы способ-

ны оставаться верными идеям и в том случае, когда их 

результаты оказываются противоречащими нашим инте-

ресам. Более того, независимо от вопроса об интересе, 

обуславливающем наш первоначальный выбор, в даль-

нейшем мы оказываемся в ситуации, уже преобразован-

ной сделанным нами выбором — связанными им в боль-

шей или меньшей степени, отказ от него, что достаточно 

очевидно, не возвращает нас в  исходную ситуацию, 

а оставляет в уже преобразованной первым.

Таким образом, если интеллектуальная история на-

ционализма достаточно ограничена в своих возможно-

стях рассказать нам о природе и истории национальных 

движений, формировании и развитии национализмов 



Предисловие

7

(здесь во многом продуктивнее обращение к социаль-

ной истории и смежных с ней дисциплинам), то она весь-

ма информативна в раскрытии того интеллектуального 

аппарата, которым пользуются национализмы, в анали-

зе «способов сборки» конкретных интеллектуальных 

конструкций и анализе языков национализмов, в пер-

вую очередь относительно успешных, поскольку они 

становятся для большинства использующих их «про-

зрачными», само собой разумеющимися. Так, например, 

мы привычно говорим о «национальных особенностях», 

способны рассуждать о  «национальных характерах» 

и «традициях», отсылать к «французскому менталите-

ту» или видеть в том или ином персонаже «типичного 

немца» или «русского», наше описание мира чаще все-

го осуществляется через понятийную рамку «наций» 

и «национальных государств»: крупные объекты, кото-

рые мы выделяем в мире, это Италия, Польша, Венгрия, 

Россия.

Следует, впрочем, предостеречь и от иного варианта 

неверного понимания — то, что данные понятия, такие 

как «национальные государства» или «нации», имеют 

собственную генеалогию и выступают лишь одной из 

возможных рамок понимания способов кадрирования 

реальности, не означает их ложности — в смысле, дале-

ком от того, как он обсуждался чуть ранее. Националь-

ные государства являются, по меньшей мере, одними из 

наиболее значимых и влиятельных политических субъ-

ектов в современной реальности — и, следовательно, 

то, что мы в первую очередь фиксируем их, определяем 

наблюдаемые процессы через соотнесение с  ними, 

идентифицируем и классифицируем людей в зависимо-

сти от их национальной принадлежности — не произ-

вольное действие, эти классификации работают (в раз-

нообразных смыслах: отчасти потому, что позволяют 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

8

нам предсказать, например, поведение другого челове-

ка, отчасти потому, что поведение других будет во мно-

гом определяться тем, как они идентифицировали дру-

гого, каким образом описали ситуацию — и, следова-

тельно, в силу этого их описание оказывается верным 

по своим последствиям, по меньшей мере в плане объ-

яснений их действий — и если последние имеют более 

или менее совпадающий с ожидаемым результат, то это 

значит, что ситуация была описана верно в прагматиче-

ском плане).

* * *

В данной работе понятия «национальное» и «нацио-

налистическое движение» используются как синонимич-

ные, также отметим, что термин «национализм» употреб-

ляется нами безоценочно, равно как и «империя», «ко-

лония» и производные от них. В большинстве случаев 

в работе мы старались прибегать к понятиям, используе-

мым современниками, — соответственно, когда мы их 

вводим, то обозначаем кавычками, которые в дальней-

шем в тексте снимаются: нередко в наши дни эти слова 

приобрели другие значения или на передний план вышли 

другие оттенки смыслов, слова и обороты, бывшие неко-

гда нейтральными, приобрели оценочность, и наоборот. 

Мы постарались учесть эти аспекты интерпретации, ра-

ботая над текстом книги, но не всегда это было возмож-

но — потому просим непременно иметь в виду, что речь 

идет о феноменах прошлого и о событиях более чем сто-

летней давности: за это время изменились не только по-

литические границы, но и границы политического языка. 

Нашей целью было избегать любого политического вы-

сказывания, имеющего непосредственное отношение 

к современности — для подобного есть другие места 



Предисловие

9

и ситуации. Это не означает, что у данного текста отсут-

ствуют те или иные социально-политические, культурные 

и т. п. имплементации — от них не свободен автор, а сле-

довательно, не может быть свободен и текст, однако они 

определяются тем, что вытекают из авторской оптики: 

в силу этого нечто оказалось неувиденным или не оце-

ненным по достоинству в тех сюжетах, которые рассма-

триваются в тексте, ряд вопросов оказался не заданным, 

поскольку автор оказался к ним недостаточно восприим-

чив, однако это же обусловливает и то, что были заданы 

другие вопросы, которые иная оптика делала бы недо-

ступными или не заслуживающими столь пристального 

внимания. Со своей стороны автору остается отметить, 

что он делал все, чтобы не только смотреть так, как он 

смотрит, но и рефлексировать свою позицию; насколько 

ему это удалось — судить читателю.

* * *

Для удобства чтения кратко остановлюсь на структу-

ре книги: 1-я лекция посвящена общему обзору теорий 

национализма последних десятилетий, последующее 

изложение в целом построено хронологически — в лек-

циях 2–4 рассматриваются ранние варианты русского 

национализма, 2-я лекция характеризует положение 

Российской империи в начале XIX в. и особое внимание 

уделяет националистическому содержанию в воззрени-

ях декабристов, 3-я лекция сосредоточена на формиро-

вании и утверждении доктрины «официальной народно-

сти», в 4-й рассматривается антинационалистический 

историософский проект П. Я. Чаадаева и анализируют-

ся теоретические основания славянофильства. В  5-й 

лекции, посвященной раннему украинскому национализ-

му, я позволил себе некоторое отступление от хроноло-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

10

гии: поскольку сюжет отличается логической связанно-

стью, то мне представлялось предпочтительным довести 

его рассмотрение до конца Российской империи. В 6-й 

и 7-й лекциях рассматривается развитие русского нацио-

нализма в новых условиях, в пореформенный период, 

причем в 7-й лекции акцент сделан на двух противостоя-

щих позициях — с одной стороны, на анализе нового 

варианта «официальной народности», предложенного 

К. П. Победоносцевым и, с другой — на критике нацио-

нализма со стороны Вл. С. Соловьева. Наконец, в по-

следней, 8-й лекции подводятся итоги того пути, который 

русский национализм прошел к началу XX в., и дается 

краткая характеристика новых тенденций*.

* * *

Среди авторских обязанностей есть одна, которая не-

изменно доставляет удовольствие, — это долг поблаго-

дарить тех, без кого данная книга была бы невозможна. 

В моем случае перечень тех, кому я обязан — их времени, 

опыту, поддержке и доброжелательному вниманию, — 

очень велик, и, к моему несчастию, я не могу назвать 

всех. Но несколько имен мне просто невозможно не на-

звать, поскольку без них ничего бы не получилось: я глу-

боко признателен Глебу Олеговичу Павловскому, Михаи-

* В книге частично использован материал ранее опублико-

ванных статей, а именно: (1) в состав гл. 3 вошла ранее опублико-

ванная в  «Русском Журнале» статья «Создавая единую историю»; 

(2) в гл. 6 частично использована статья «Концепция общества, на-

рода и государства И. С. Аксакова (первая половина 1860-х гг.)», 

первоначально опубликованная в № 1 за 2013 год журнала «Поли-

тия»; в гл. 7 частично использованы статья (3) «Русский консерва-

тор: о системе политических воззрений К. П. Победоносцева 1870–

1890-х годов», опубликованная в № 1 журнала «Социологическое 

обозрение» за 2017 г. 



Предисловие

лу Яковлевичу Рожанскому и Александру Фридриховичу 

Филиппову, безмерна и моя признательность коллегам 

по Тихоокеанскому государственному и Балтийскому фе-

деральному университетам, у которых я неизменно нахо-

дил понимание и поддержку в своих начинаниях. Щедрая 

поддержка со стороны Совета по грантам Президента 

РФ, Германской службы академических обменов (DAAD) 

и Германского исторического института в Москве дали 

самое драгоценное — досуг, возможность обдумать и на-

писать этот текст.



12

ЛЕКЦИЯ 1. 
О ПОНЯТИИ «НАЦИОНАЛИЗМ» 
И ЛОГИКЕ ПРОЦЕССА 
НАЦИЕСТРОИТЕЛЬСТВА

— Вы, значит, увлекаетесь и  нашей истори-

ей? — радостно воскликнул я.

— Конечно, — ответила саламандра. — Осо-

бенно белогорским разгромом и  трехсотлетним 

порабощением. Я очень много читал о них в этой 

книге. Вы, несомненно, чрезвычайно гордитесь 

своим трехсотлетним порабощением. Это было ве-

ликое время, сударь.

— Да, тяжелое время, — подтвердил я, — время 

неволи и горя.

— И вы стонали? — с жадным интересом осве-

домился наш друг.

— Стонали, невыразимо стонали под ярмом 

свирепых угнетателей.

Карел Чапек. Война с саламандрами (1936)

Термин «нация», как и целый ряд других терминов на-

шего юридического и социально-политического языка, 

пришел в русский, как и во все основные европейские 

языки, из латыни. На протяжении двух с половиной ты-

сяч лет своего функционирования он сменил целый ряд 

значений, о чем существует большая и в высшей степе-

ни интересная литература*, к которой мы и отошлем — 

* См.: (1) Словарь основных исторических понятий: Избран-

ные статьи в 2-х т. Т. 2 / пер. с нем. К. Левинсон; сост. Ю. Зарец-

кий, К. Левинсон, И. Ширле; науч. ред. перевода Ю. Арнаутова. — 

М.: Новое литературное обозрение, 2014; (2) Хобсбаум Э. Нации 

и национализм после 1780 года. — СПб.: Алетейя, 1998; (3) Мил-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

13

позволив себе напомнить лишь основные этапы. В Ри-

ме natio использовалось для обозначения различных 

групп пришельцев, в отличие от граждан — в Средние 

века термин меняет значение и уже у Беды Достопо-

чтенного используется как синоним gens, «народов». 

Средневековые студенческие корпорации также обо-

значались при помощи термина natio — так, в средне-

вековой Сорбонне (1237) насчитывалось четыре «на-

ции»: (1) галльская, (2) норманнская, (3) пикардийская 

и (4) английская, причем в первую, галльскую, входили 

студенты, бывшие выходцами и из других романских 

стран, тогда как «английская нация» включала немцев 

и выходцев из других северных стран, а также жителей 

владений английского короля на континенте. «Нации» 

Сорбонны делились в свою очередь на «провинции». 

В Болонье примерно в то же время (1250) структура 

была аналогичной, но терминология разнилась: сту-

денты делились на две корпорации по географическо-

му принципу: (1) «цитрамонтанов» и (2) «ультрамонта-

нов» (как понятно по названию, критерием разграни-

чения были Альпы), каждая из них делилась на три 

части, а уже эти последние подразделялись на nationes, 

которые обычно по смыслу переводят как «земляче-

ства» (nationes насчитывалось всего 30, 17 в первой 

корпорации и 13 во второй)*. По тому же принципу де-

лер А. И. Нация, или Могущество мифа. — СПб.: Изд-во Европей-

ского университета в  Санкт-Петербурге, 2016  — и  приведенные 

в них библиографические указания для дальнейшего чтения.

* Отметим попутно, что аналогичное корпоративное устрой-

ство можно встретить в университетах Российской империи в на-

чале XIX в. — так, в Дерптском университете существуют корпо-

рации Curonia, Estonia и Livonia (образовавшиеся соответственно 

в 1808, 1821 и 1822 гг., объединив студентов из Курляндской, Эст-

ляндской и Лифляндской губерний), а в дальнейшем, в 1829 г., воз-

никают корпорации Polonia и Ruthenia — для выходцев из Царства 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

14

лились и участники церковных соборов — а в XIV в. 

«нациями» в  городах Фландрии именовались вновь 

землячества, на сей раз купцов — выходцев из Вене-

ции, Генуи, немецких городов, обладавших корпора-

тивными правами. В дальнейшем значение продол-

жало меняться — так, в XVIII в. «нацией» именуются 

дворянские корпорации  — под «польской нацией» 

(narod polski) понимается шляхта, аналогично и в Вен-

грии (natio hungarica). В этом же смысле уже по-русски 

употребляет термин «нация» Яков Иванович Булгаков, 

выступая по поводу польских дел в 1792 г. и заявляя, 

например:

«Знаменитое преимущество избрания Польских Коро-

лей, принадлежащее Нации» — т. е. имея в виду дво-

рянское сословие.

Аналогичным образом еще ранее употребляет тер-

мин «нация» Денис Иванович Фонвизин в «Рассуждении 

о непременных государственных законах», написанных 

в начале 1780-х гг. Во Франции парламенты* рассматри-

вали себя как представители «нации» (nation) перед ко-

ролем — на протяжении XVIII в. понятия «народа» и «на-

ции» сближались и, как отмечает Р. Шартье, «намеча-

Польского и  внутренних губерний Российской империи, в  Санкт-

Петербургском университете в 1837 г. возникнут две корпорации: 

Baltica и Ruthenia, просуществовавшие вплоть до закрытия по Вы-

сочайшему повелению в 1844 г.

* Судебные учреждения, существовавшие до 1789 г. и несшие 

обязанность вносить в  свои реестры королевские указы, в  связи 

с чем пользовались правом ремонстрации — что было предметом 

противостояния королей и  парламентов, обострившегося с  1750-х 

и приведшего к временной ликвидации их в 1770 г. путем замены 

т. н. «парламентами Мопу», по имени министра Людовика XV, про-

ведшего эту реформу. После смерти Людовика XV и восшествия на 

престол его внука, Людовика XVI, парламенты были восстановлены.



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

15

ются контуры новой политической культуры»  — так, 

например, в статье «Народ», написанной Жокуром для 

«Энциклопедии» Дидро и Д’Аламбера, говорится о ра-

бочих и крестьянах как «самой многочисленной и самой 

необходимой части нации», однако при этом не допуска-

ется «и мысли о том, что они могут участвовать в управ-

лении государством» и, что еще важнее, за ними не при-

знается права на мнение  — последнее принадлежит 

обществу (в смысле «образованного», «хорошего обще-

ства», уже отделившегося к этому времени от общества 

придворного).

В этом французском словоупотреблении XVIII в., вре-

мен «старого режима», видно, как формируется и вы-

зревает новый смысл — который будет отчетливо заяв-

лен в 1789 г., и этот язык, на котором заговорят перед 

созывом Генеральных штатов, на котором Сийес гово-

рит уже в своей брошюре «Что такое третье сословие?» 

(отвечая, что сейчас оно является ничем, но должно 

быть всем), этот язык уже будет понятен всем. Этот но-

вый смысл отчетливо формулируется Сийесом, утвер-

ждающим:

«Третье сословие охватывает [...] все, что нужно для 

нации; а все то, что не есть Третье сословие, считать 

себя составной частью нации не может». Нация есть 

«эгалитарное общество граждан», «корпорация ком-

паньонов, живущих по одному общему закону и пред-

ставляемых одним и тем же национальным собранием».

Нация есть носитель суверенной власти: «Ее воля 

всегда законна, ибо сама и есть закон. Раньше и ниже 

нации существует только естественное право»  — но 

в принципе очень схожее уже утверждает французский 

энциклопедический словарь 1785  г., не договаривая, 

разумеется, тех выводов, которые отчеканит Сийес:



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

16

«Нация есть тело Граждан, народ есть совокупность 

подданных королевства. [...] Король есть глава нации 

и отец народа».

«Нация» теперь выступает понятием революцион-

ным — означая «народ политический» и в идеале делая 

всех подданных — гражданами. Именно с этим новым 

значением понятия мы и будем иметь дело в данной кни-

ге — не всеми оно будет приниматься, ему будут прида-

ваться новые значения и смыслы, однако перспекти-

ва XIX в. определяется этим новым смыслом — те-

перь разговор о  нации есть разговор политический, 

вопрос о том, как возможно политическое сообщество, 

что значит быть гражданином и есть ли необходимость 

быть им.

* * *

С 1950-х гг., со времен выхода работы Ганса Кона, 

стало привычным делить национализмы (имея в виду 

в  первую очередь европейские, на примере которых 

и была создана данная типология) на (1) гражданские 

и (2) этнические, причем эта типология фактически сов-

падала с делением по культурным регионам — а именно 

на национализмы (а) западноевропейские и (б) централь-

но- и восточноевропейские.

Следует прежде всего отметить, что, несмотря на мас-

штабную критику данной типологии, на данный момент 

отвергнутой в научном плане, в ней есть рациональное 

зерно, которое  — наряду с  идеологической заданно-

стью — обеспечивает регулярное возвращение к ней. 

Действительно, обращаясь к истории европейских на-

ционализмов, достаточно очевидно различие, сущест-

вующее между западноевропейскими и  центрально- 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

17

и восточноевропейскими — более того, целый ряд иссле-

дований, стремящийся выстроить последовательную 

и логическую схему развития национальных движений, 

как правило, обращаются к конкретному региону — и наи-

более успешным и известным примером такого рода ти-

пологического построения является схема, разработан-

ная на центрально- и восточноевропейском материале 

Мирославом Хрохом, к изложению и анализу которой мы 

обратимся позднее (см. гл. 3).

Значимость данного противопоставления проявляется 

не столько в рамках исторического описания, сколько как 

нормативного — достаточно напомнить концепцию «кон-

ституционного национализма» Юргена Хабермаса. Прав-

да, в отличие от такого рода нормативных подходов, ти-

пология Кона предполагает, что в случае с западноевро-

пейскими государствами и обществами мы имеем дело 

со значительным приближением к нормативному идеалу, 

в то время как для центрально- и восточноевропейских 

стран уместным оказывается говорить об историческом 

и культурном бремени, препятствующем им достигнуть 

данного состояния.

Согласно данному подходу, гражданский национа-

лизм означает принадлежность к своему национально-

му сообществу, определяемому по критерию граждан-

ства, — образцовой в этом случае выступает француз-

ская ситуация, где каждый гражданин Франции, напри-

мер, по конституции 1791 г., является французом. Таким 

образом, понятия «национальной принадлежности», «на-

циональности» и «гражданства» совпадают, о чем и сви-

детельствует, например, визовая анкета — где графа 

nationality означает вопрос о том, гражданином какого 

государства вы являетесь. Напротив, центрально- и во-

сточноевропейские национализмы являются «этнически-

ми», т. е. вопрос национальной принадлежности — это 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

18

не вопрос о гражданстве, а о том, к какой этнической 

группе вы принадлежите.

В первом случае вы можете выбрать и/или сменить 

национальность — приняв гражданство другой страны. 

Во втором если и можно представить себе смену нацио-

нальности, то это значительно более сложный вопрос, 

который к тому же мало зависит от вашей воли — для 

того, чтобы быть немцем, нужно одновременно и значи-

тельно больше, и значительно меньше, чем чтобы быть 

гражданином Федеративной Республики Германия. Ло-

гика смены национальной/этнической принадлежности 

в этом случае описывается в категориях «германизации», 

«обрусения», «мадьяризации» и т. п., каковые могут быть 

как добровольными, так и насильственными.

Различие между двумя типами национализмов свя-

зывалось с различием исторической ситуации — в пер-

вом случае государственная рамка (stato) уже суще-

ствовала, речь шла о том, чтобы на смену подданным 

(обладателям статусов, прав в смысле привилегий) при-

шли граждане. Подданные короля Франции до 1789 г. не 

были равны ни между собой, ни в отношении к королю — 

речь идет не только о представителях разных сословий, 

но и разных провинций — были провинции со штатами 

и без, провинции завоеванные и провинции присоеди-

ненные по соглашению, королевство Наварра находи-

лось в унии с Францией, однако уния носила личный, 

а не реальный характер*. Революция провозгласила, что 

* В связи с чем после смерти в 1795 г. принца Людовика, счи-

тавшегося монархистами после казни в  январе 1793  г.  его отца, 

Людовика  XVI, королем Людовиком  XVII, стал особенно актуаль-

ным вопрос о  замужестве его сестры, принцессы Марии-Терезы-

Шарлотты, — рассматривавшийся вариант замужества за членом 

Австрийского дома был принципиально отметен, поскольку с юри-

дической точки зрения оставался вопрос о наследовании престола 

Наварры, на которую не распространялся Салический закон и трон 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

19

отныне все подданные французского короля являются 

гражданами — т. е. равными между собой, носителями 

одних и тех же гражданских прав и обязанностей (с чем 

связана и отмена титулов, поскольку они в это время рас-

сматривались в еще живой логике политических прав, 

связанных с обладанием ими, т. е. обладатель титула 

утверждал свое публично-правовое неравенство с гра-

жданином).

Итак, в случае Франции подданные уже существую-

щего государства превратились в его граждан — «фран-

цузская нация» в данном случае выступала как носитель 

политических прав, состоящая из со-граждан, быть гра-

жданином Франции и означало принадлежать к «нации». 

Но в ситуации восточнее французских границ подобная 

логика оказывалась бессильна, поскольку никакого по-

добного политического тела не существовало, — так, 

в ситуации Германии не было возможности конвертиро-

вать подданство государству в гражданство, поскольку 

саму Германию еще предстояло создать: на смену массе 

разнородных политических образований, входивших 

в состав Священной Римской Империи под во многом 

уже номинальным главенством императора, должно бы-

ло прийти государство.

Специфика центрально- и восточноевропейской си-

туации заключалась в том, что здесь нация должна бы-

ла образоваться, сделаться зримой  — чтобы затем 

получить возможность обрести полноту своего сущест-

вования, т. е. образовать собственное государство, гра-

ницы которого в идеале должны были совпадать с гра-

которой соединился с французским только в 1589 г., после пресе-

чения династии Валуа и перехода короны к Генриху IV Наваррско-

му — в итоге принцесса была выдана замуж за племянника короля 

и наследника престола по нисходящей линии, герцога Ангулемско-

го, что минимизировало угрозу отпадения Наварры.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

20

ницами нации. Таким образом, нация и ее тело — на-

циональные границы — должны были стать зримыми 

до того, как станут государственными, следствием пер-

вого в этой логике и должно было бы стать проведение 

вторых.

Тем самым существующие границы не могли служить 

исходной точкой отсчета — для этого надлежало най-

ти иные критерии, позволяющие отграничивать «своих» 

от «чужих». Из этой ситуации неизбежно возникает ва-

риативность национальных проектов, поскольку границы 

здесь оказываются тем, что еще необходимо провести — 

и понятно, что в качестве разграничительного признака 

может выступить весьма различное: язык, конфессио-

нальная принадлежность, существующие границы, исто-

рическое наследие и т. д. Так, в случае с Германией, мож-

но было по словам «патриотической песни» полагать, что 

она распространяется до тех пределов, до каких звучит 

немецкая речь, можно было, вслед за многими из поль-

ских патриотов, полагать, что границы Польши должны 

повторять те очертания, которые имела Речь Посполитая 

до первого раздела, в 1772 г., — а все те, кто населяют 

эти земли, должны войти в состав будущего польского 

государства, стать его лояльными и преданными гражда-

нами. Однако в любом случае в Центральной и Восточной 

Европе процесс нациестроительства оказался связанным 

с этническим фактором — национальное строилось на 

основе тем или иным образом модифицированных при-

годным к политической интерпретации образом этниче-

ских факторов.

В рамках данного прочтения «этнический нацио-

нализм» оказывался вполне исторически объяснимым, 

но случайным обстоятельством — политическая архаич-

ность обществ, расположенных к востоку от Рейна, от-

сутствие сложившихся модерных государств, образова-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

21

ние которых приходилось на то же самое время, что 

и складывание наций, приводило к тому, что государство 

не могло выступить монополистом в последнем процес-

се, напротив, здесь процесс образования модерных го-

сударств и  наций оказывался двуединым. Напротив, 

в западноевропейском случае подобных осложнений не 

было, поскольку нация и была политической общностью, 

«политическим народом» данного государства — и так 

как государство уже существовало, то в одном государ-

стве не только не должно было быть, но и не было не-

скольких конкурирующих наций, поскольку таковая ока-

зывалась производной от государства.

Однако исторические реалии, как и говорилось, да-

леки от подобной схемы — если о «гражданском» и «эт-

ническом национализмах», на взгляд многих авторов, 

и продуктивно говорить как о понятиях, позволяющих 

анализировать процессы в прошлом и настоящем, то 

отождествлять «гражданский национализм» с какой-ли-

бо реально существующей исторической общностью или 

полагать, что «этнизация» является случайным обстоя-

тельством, отнюдь не необходимо связанным с «нацио-

нализмом», не приходится*.

Если Францию обычно приводят как пример «граждан-

ского национализма», то более подробное обращение 

к историческому материалу свидетельствует, что Фран-

ции вполне присущи черты, которые связывают с нацио-

* Более того, в современной ситуации происходит отказ от жест-

кого разграничения «национального» и «этнического», характерного 

для дискуссий 1980-х — 1990-х гг.: этническое в них выступало непо-

литической категорией, а этнические описания воспринимались как 

объективное, нейтральное описание многообразия человеческих 

общностей. В последние полтора десятилетия ситуация предсказуе-

мым образом усложнилась — поскольку стало вполне очевидным, 

что производство этнических различий и языки этноописаний сами 

включены в общую логику процессов национализации.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

22

нализмом этническим. Вторая империя (1852–1870) во 

главе с Наполеоном III вполне демонстрирует логику «со-

бирания» французов в этническом смысле — добива-

ясь присоединения к Франции в 1859 г. Савойи и Ниц-

цы и стремясь в 1867 г. к аннексии франкофонной части 

Бельгии (как ранее подобная же цель была характерна 

для значительной части либералов и радикалов Июль-

ской монархии). Французская история XIX в. дает пример 

ситуативного обращения к различной по своей природе 

аргументации — от логики собирания всех компактно 

проживающих «французов» (определяющихся по различ-

ным критериям, чаще всего по языковому) в рамках од-

ного государственного целого вплоть до логики «естест-

венных границ» (каковой на востоке выступает граница 

по Рейну): перед нами не единая последовательная аргу-

ментация, а обращение к различным по своей природе 

аргументам, в зависимости от ситуации пригодным, дабы 

обосновать территориальную экспансию или право на 

удержание уже завоеванных территорий. Аналогичным 

образом, вполне этнонациональная логика проявится уже 

во времена Третьей Республики, в ходе деле Дрейфу-

са — для французских республиканцев оно станет суще-

ственным испытанием, в отличие от приведенных ранее 

примеров, поскольку теперь вопрос будет стоять не об 

экспансии, а о существующем национальном целом, т. е. 

о том, что далеко не все граждане Франции могут в рав-

ной степени рассматриваться в качестве «французов»: 

противостояние дрейфусаров и антидрейфусаров выявит 

глубокий конфликт внутри французского общества о том, 

кого можно считать лояльными гражданами, продемон-

стрировав, что для многих — чтобы считать другого при-

надлежащим к той же политической общности, лояльным 

ее членом, — требуется многое, выходящее за пределы 

гражданских критериев.



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

23

В современной ситуации мы сталкиваемся по суще-

ству с теми же проблемами — как отмечает Бернард Як, 

анализируя «конституционный национализм» Юргена 

Хабермаса, призывы последнего к  национализму как 

верности конституционным принципам, старательно очи-

щенным не только от всякого призрака этничности, но и от 

апелляций к историческому прошлому, традиции и т. п., 

обретают вес и смысл только в перспективе не называе-

мого, но подразумеваемого исторического прошлого — 

немецкой катастрофы 1933–1945 гг., поскольку в против-

ном случае остается совершенно непонятным, почему 

границы для этой общности пролегают так, а не иначе, 

что является столь сильным сплачивающим мотивом со-

вместно избегать иных, выходящих за пределы чисто 

конституционных, оснований единства. Гражданский или, 

в предельной форме, конституционный национализм со-

держит апелляцию к прошлому — если не в явном, то 

в скрытом виде, не в позитивной, а в негативной отсыл-

ке: общее прошлое, которое нас объединяет, может быть 

и прошлым, повторения которого мы решили во что бы 

то ни стало не допустить, это может быть общая вина — 

но в любом случае «общность» эта предшествует инди-

видуальному существованию: мы наследуем, а не начи-

наем с чистого листа.

С 1980-х, а в особенности в 1990-е в центре внимания 

оказался «конструктивистский» поворот в понимании 

наций и  национализмов. Формулируя предельно об-

ще, можно сказать, что «конструктивизм» в лице таких 

исследователей, как Эрнст Геллнер или Эрик Хобсбаум, 

исходил из тезиса о «модерной» природе наций — по-

следние есть феномен современности, и говорить о на-

циях применительно к предшествующим эпохам в том 

же смысле, в каком мы говорим о европейских нациях 

XIX  в., принципиально ошибочно. В  логике Геллнера 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

24

процессы нациестроительства непосредственно связа-

ны с наступлением индустриального производства — 

когда, радикально упрощая, на смену крестьянам при-

ходят рабочие.

Индустрия — это стандартизация, в том числе и стан-

дартизация рабочей силы — рабочие должны быть спо-

собны выполнять идентичные задания идентичным обра-

зом, должны быть включены в массовый, т. е. в числе 

прочего стандартизированный (что и позволяет его мас-

совизировать) рабочий процесс, понимать инструкции 

и приказы, которые к ним обращены, взаимодействовать 

друг с другом в рамках трудовых функций. Это означает, 

что рабочие должны получить минимальное опять же 

стандартизированное образование — научиться читать 

и писать, иметь общий язык с другими рабочими и с на-

чальниками, т. е. говорить не на своих местных диалек-

тах, а на одном языке с другими. Согласно классическо-

му объяснению Геллнера, модерное общество в отличие 

от предшествующего предполагает не (только) верти-

кальную, но и горизонтальную связь — т. е. интенсив-

ность горизонтальных взаимодействий и их территори-

альный охват принципиально увеличились.

Это не означает, что в домодерном обществе не было, 

например, контактов на больших расстояниях — но эти 

контакты не были массовыми. Так, например, можно ска-

зать, что в Высокое Средневековье интеллектуальные 

обмены между членами университетских корпораций гео-

графически были интенсивнее, чем к концу XIX в. — если 

к концу этого столетия каждая из больших европейских 

стран обзавелась собственной университетской систе-

мой, в первую очередь поддерживающей контакты вну-

три себя и имеющей довольно ограниченные внешние 

контакты, то в XV в. верно будет говорить об общеевро-

пейской университетской системе. В  особенности это 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

25

заметно на уровне студентов, которые для XIV–XV вв. бу-

дут выходцами из самых разных стран, зачастую полу-

чающих образование в различных, весьма удаленных 

друг от друга университетах — русский, немецкий или 

французский студент 1880-х за редкими исключениями 

учится в своей собственной стране. И этому способству-

ет не только то, что теперь образование, как правило, 

ведется на «национальном языке», в отличие от латыни, 

бывшей базовым языком университетского преподава-

ния в Европе еще в XVIII столетии, — стандартной явля-

ется практика создания все новых и новых препятствий 

к признанию дипломов и степеней, полученных в других 

странах: это общий процесс постановки образования под 

государственный контроль. Возвращаясь к обсуждаемо-

му вопросу — на приведенном примере можно видеть, 

что речь применительно к модерну идет именно о массо-

визации обменов: домодерные общества могли обладать 

вполне космополитичными элитами — и каждая империя 

предоставит этому яркий пример, — однако подавляющая 

часть жителей вела вполне отграниченное от других, та-

ких же, как они, групп существование. Контакты с цен-

тром и контакты с другими группами носили ограничен-

ный характер — и потому, например, местные диалекты 

могли существовать и стабильно воспроизводиться, воз-

никать и развиваться разнообразные местные культурные 

практики, локальные культы и т. п. — взаимодействие 

строилось в первую очередь «вертикально», поскольку 

в условиях слабо развитого товарного производства нет 

стимулов для развития горизонтальных обменов. Импе-

рии могли объединять десятки миллионов подданных, но 

повседневная жизнь большей части этих рядовых поддан-

ных мало менялась от этих перемен, равно как от того, 

какой короне в данный момент принадлежала данная про-

винция.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

26

Индустриальное развитие создает массовое обще-

ство — а в культурном и политическом отношении это 

массовое общество практически тождественно нации: 

для того, чтобы могло существовать индустриальное про-

изводство, необходимо, чтобы по возможности все обла-

дали минимальными необходимыми культурными навы-

ками, т. е., например, были грамотны, чтобы прочесть 

инструкцию и получить информацию о происходящем из 

газеты, причем на одном языке, они должны обладать 

минимальными общими представлениями, культурными 

образами, чтобы понимать друг друга и те образы, к ко-

торым апеллируют, оказывались бы общезначимыми 

(например, имя Жанны д’Арк должно нечто говорить лю-

бому взрослому французу, независимо от того, насколь-

ко он образован и где именно он живет, а Фридрих Бар-

баросса должен у любого немца вызывать образ длинно-

бородого старца в латах, сидящего на своем троне где-то 

в горах):

«Национализм очень глубоко уходит корнями в свое-

образные структурные требования индустриального 

общества. Это движение не является плодом идеоло-

гической абстракции или эмоциональной невоздер-

жанности. [...] это движение является внешним проявле-

нием глубинного процесса урегулирования отношений 

между государством и культурой, которое совершенно 

неизбежно».

Хобсбаум в инициированном им сборнике «Изобрете-

ние традиций» и затем в ярком эссе «Нации и национа-

лизм после 1780 года» продемонстрировал, что обычная 

для националистического дискурса отсылка к «традици-

ям», выстраивание генеалогий, уходящих в далекое про-

шлое, — имеет мало общего с действительностью. «Тра-

диции», в том смысле, когда мы говорим о традициях 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

27

«шотландских» или «французских», — феномен не толь-

ко недавний, но и возникающий в тот момент, когда тра-

диционный уклад жизни подвергается радикальным пе-

ременам: мы обращаемся к традициям тогда, когда они, 

собственно, уже отходят в прошлое — более того, логика 

«сохранения традиций» здесь не действует, поскольку 

радикально меняется контекст — так, на примере извест-

ной шотландской клетки, якобы присущей каждому из 

кланов, было продемонстрировано, во-первых, что сама 

эта система возникла усилиями непрофессиональных 

этнографов, историков и любителей старины в 1820–

1830-х гг., и, во-вторых, вписана в гораздо более любо-

пытный процесс — а именно создания «шотландскости», 

где за образец последней были взяты обитатели север-

ных, горных районов Шотландии, традиционно противо-

стоявшие и противопоставляемые обитателям Lowland’а 

с центром в Эдинбурге, но конструировалась эта «шот-

ландскость» именно в низинной Шотландии, в противо-

поставлении с Англией.

В данном случае можно видеть ту общую логику, 

которая мыслит процесс нациестроительства как со-

ставную часть модерна — образования больших общ-

ностей, каковыми и являются нации: в предшествующие 

эпохи «шотландскость» не существует, поскольку нет 

запроса на актуальную общность подобного масшта-

ба — напротив, в условиях модерного общества, с его, 

в частности, системами коммуникации, экономических, 

социальных и информационных обменов, образуются 

большие человеческие сообщества и возникает запрос 

на систему средств их описания и  (само)соотнесения 

себя с ними.

Национализм предстает как способ сплочения обще-

ства — в смысле территориальной и политической общ-

ности. В этом смысле модерное государство появляется 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

28

до нации — но, развиваясь, оно не может существовать 

без последней, поскольку смысл ее заключается в том, 

чтобы члены этого территориального сообщества вос-

принимались как «свои», а находящиеся за его преде-

лами — как «чужие», независимо от того, что по целому 

ряду параметров ситуация может представляться совер-

шенно иной: попросту говоря, французский рабочий, 

в той мере, в какой он осознает себя французом, членом 

французской нации, способен проявлять солидарность 

с французским промышленником, а не с немецким ра-

бочим. При конкурирующих лояльностях в ситуации кон-

фликта между ними национальная должна оказываться 

преобладающей — в этом смысле Кожев, например, от-

мечал, что между государством и католической церко-

вью существует принципиальный, структурный кон-

фликт, который обе стороны научились минимизиро-

вать, и в силу той же логики коммунистическая партия, 

действительно являющаяся коммунистической, не мо-

жет быть терпима в государстве — поскольку утвержда-

ет партийную лояльность выше национальной, в отли-

чие от других политических партий, помещающих поли-

тическое противостояние в национальную рамку. Если 

описать ту же ситуацию в марксистской оптике, то на-

ционализм — способ подмены классовых конфликтов, 

причем, поскольку этот способ является действенным, 

это означает, что за ним лежит реальное содержание — 

а именно действительное единство интересов, связан-

ное с территориальным единством: национальное го-

сударство образует экономическую, социальную, куль-

турную общность и, следовательно, порождает общие 

интересы, связанные с  развитием, например, нацио-

нальной экономики — по крайней мере до тех пор, пока 

национальные экономические системы существуют, 

т. е. связи внутри национальной общности значимее, 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

29

чем вовне (например, внутренний рынок является ос-

новным).

При всей столь подчеркнутой — в первую очередь 

Геллнером — роли государства может возникнуть во-

прос о феномене национальных движений, направлен-

ных против государства, стремящегося к образованию 

гомогенной нации. В рамках данной теоретической схе-

мы национальные движения — естественная часть про-

цесса, связанная с тем, что национализирующееся го-

сударство (которое само находится в процессе станов-

ления, т. е. национализация есть аспект становления 

модерного государства, в нормативном смысле являю-

щегося национальным государством) оказывается не-

способным достаточно эффективно гомогенизировать 

население. Причины этого могут быть крайне разнооб-

разны — начиная с того, что у государства отсутствуют 

достаточные ресурсы для проведения национальной по-

литики достаточной степени интенсивности*, и вплоть 

* Например, недостаточно ресурсов для создания системы мас-

сового обучения той степени плотности, на которую существует за-

прос. Это означает, что массы населения приобретают первона-

чальные культурные навыки модерной эпохи через альтернативные 

системы или сохраняют во многом свои домодерные практики, мо-

дифицируя их в меняющихся реалиях — вне эффективного доступа 

к «высокой культуре». Другим осложнением может стать обеспече-

ние подобного доступа без достаточных социальных лифтов — ины-

ми словами, когда формируется более или менее значительный об-

разованный слой, при этом не находящий себе того применения 

в существующих условиях, на которое он претендует. В том случае, 

когда интеллектуалы, находящиеся в подобном положении, принад-

лежат к преобладающей культурной общности, они становятся про-

тивниками существующего политического и социального порядка — 

из них, тех, кто в достаточной мере активен и радикален, рекрутиру-

ются революционеры. Однако в  том случае, когда интеллектуал, 

находящийся в подобном положении, способен соотнести себя с ка-

ким-либо меньшинством, то для него открыта опция не изменения 

«общего порядка вещей» в данном сообществе, а действий, направ-

ленных на дистанцирование от него, соотнесения себя с другой общ-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

30

до того, что имеющееся социальное и культурное много-

образие слишком велико, чтобы быть включенным в еди-

ный гомогенизирующий проект — и при этом, например, 

существуют другие политические субъекты, например, 

соседнее государство, реализующее проект, в который 

часть населения данного государства имеет возможность 

включиться с меньшими издержками, чем в реализуемый 

своим собственным государством. Более того, очевидно, 

что для разных групп в рамках одного и того же проекта 

существуют различные условия вхождения — высота то-

го барьера, который необходимо преодолевать для вклю-

чения:

«Неравный доступ к языку и культуре более развитого 

в политическом и экономическом отношении центра 

и удерживание коренных жителей в рамках местных 

культур, что часто возбуждает в них и в их лидерах 

культурный и политический национализм, безусловно, 

являются своего рода сопротивлением энтропии. Ра-

бочим-мигрантам, не владеющим даже диалектным 

вариантом основного государственного языка, кото-

рым пользуются чиновники и предприниматели, имен-

но по этой причине будет изначально отведено место 

ностью — положение которой и положение себя теперь описываются 

через угнетенное, несамостоятельное положение не социального 

слоя, но этнического сообщества. Так, например, для окончившего 

гимназию выходца из белорусского местечка в 1890-х гг. была воз-

можность соотнести себя с  «российской интеллигенцией» и  вклю-

читься в борьбу с самодержавием или же выбрать, например, путь 

сионизма или еврейского рабочего движения  — или, как менее 

распространенный, но также возможный вариант — соотнести се-

бя с более широким, но также обособленным по отношению к Рос-

сийской империи в целом регионом — с Белоруссией, с ее «наро-

дом» (в смысле «простого народа», описав его как белорусов) и стать 

представителем белорусского национального движения. Отметим 

попутно, что сам выбор не является однократным — на протяжении 

жизни, в зависимости от меняющейся ситуации, подобное самоотне-

сение может измениться, иногда неоднократно.



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

31

внизу социальной иерархии. Из-за этого у них будет 

меньше возможностей покончить с  несправедливо-

стью, касающейся не только их самих, но и их детей. 

С другой стороны, когда их язык (или скорее норма-

тивный, упрощенный вариант одного из диалектов) 

станет языком системы образования, государствен-

ных учреждений и  делового общения получившего 

независимость национального государства, именно 

эти неудобства исчезнут, а культурные особенности 

больше не будут препятствовать энтропии».

Стройная концепция Геллнера, однако, практически 

сразу же подверглась серьезной критике — в первую оче-

редь в аспекте прямолинейно прочерченной им связи 

между индустриальным развитием и национализмом: ис-

торический материал свидетельствовал, что во многих 

случаях национализм возникал задолго до того, как со-

ответствующее общество вступало в  индустриальную 

фазу, — так, например, применительно к балканским 

движениям XIX, а во многом и XX в., приходится говорить 

о вполне оформившихся и достигших успеха национализ-

мах в обществах, которые далеки от индустрии, а глав-

ными субъектами такого рода национализмов оказыва-

лись местные интеллектуалы, военные и крестьяне.

В усложненной оптике национализм оказывался 

не следствием индустрии, но «одним из путей в совре-

менность»: для целого ряда обществ национальные дви-

жения были не следствием вхождения в индустриальное 

общество, а феноменом, с ним связанным и нацеленным 

на включение в него. Обращаясь к изложенной ранее мо-

дели Ганса Кона, дебаты последних десятилетий относи-

тельно истории европейских национализмов привели 

к разграничению национализмов на две группы:

— первой, весьма малочисленной, включающей «са-

мостоятельные», «автохтонные» нации — образовав-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

32

шиеся под влиянием внутренних вызовов — примерами 

чему служат Англия и Франция;

— и второй, включающей при всех внутренних раз-

личиях практически все известные типы национальных 

движений, имеющих реактивный характер, — образо-

вавшихся под влиянием внешних вызовов со стороны 

уже оформившихся национализмов по модели цепной 

реакции — когда, в противостоянии вызову со стороны 

другой национальной группы, противостоящее ему со-

общество вырабатывает собственные национальные 

проекты.

Примером второго рода может служить Германия — 

формирование немецкого национализма тесно связано 

с наполеоновскими войнами, сознанием неспособности 

противостоять наполеоновской Франции, особенно ост-

рым после разгрома Пруссии в 1806 г., пережитым не-

мецкими элитами — и необходимости не только глу-

боких реформ, чтобы оказаться способными дать от-

вет Франции, но и общественной мобилизации — в том 

числе в сугубо военных целях, поскольку революцион-

ная и наполеоновская армия продемонстрировала, ка-

ким ресурсом является массовая, народная армия, а для 

последней, в отличие от профессиональной, необходи-

мо, чтобы солдаты понимали, за что они сражаются, бы-

ли способны отождествлять себя с государственными 

военными целями, испытывали патриотизм, т. е. были 

сознательными гражданами — принадлежали к нации. 

Таким образом, национальный импульс здесь был во 

многом привнесенным извне — нация формировалась 

как ответ на создавшуюся извне ситуацию и, что осо-

бенно важно, формировалась достаточно сознательно, 

с оглядкой на уже существующие образцы: подобное 

положение вещей вполне типично для процессов нацие-

строительства в XIX–XX вв., когда различные государ-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

33

ства и национальные движения опираются на сущест-

вующий опыт, постоянно взаимодействуют друг с дру-

гом и  усваивают продемонстрировавшие успешность 

практики. В этом, собственно, нет ничего удивительно-

го — значимо то, что во многих случаях национализм 

выступает в роли заимствуемой культурной модели: по-

добно тому, как в современном мире для государства, 

чтобы быть принятым в число других, необходимо (за 

малочисленными исключениями) декларировать, что 

оно является демократическим и  обладает соответ-

ствующими атрибутами — например, представительны-

ми органами власти, независимо от того, в какой степе-

ни их декларируемые полномочия и функции совпадают 

с реальными, так к началу XX в. быть «современными» 

значило говорить на языке национализма — польского, 

индийского или египетского.

Другой значимый аспект в изучении наций и национа-

лизмов был поднят в знаменитой работе Бенедикта Ан-

дерсона «Воображаемые сообщества» — в отличие от 

Геллнера, Андерсон сосредоточивается на медийной 

природе нации. Необходимо уточнить, что «воображае-

мый» характер нации не имеет отношения к совершенно 

ложному тезису о ее иллюзорности — понятие «вообра-

жаемого сообщества» противопоставляется сообще-

ству «реальному», т.  е. человеческим сообществам, 

члены которых взаимодействуют «лицом к лицу», имеют 

непосредственные контакты, как, например, жители де-

ревни. К числу «воображаемых сообществ», помимо на-

ции, принадлежит, например, церковь — католик знает 

тех, кто принадлежит к его приходу, знает отца-настояте-

ля, может быть знаком с епископом, возможно, имеет кон-

такты той или иной степени интенсивности с прихожанами 

нескольких других приходов, и есть шансы, что видел 

нескольких епископов, кардиналов и удостоился чести 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

34

лицезреть Святого Отца. Однако если говорить о таком 

человеческом сообществе, как католическая церковь 

(беря исключительно социальный аспект), любой чело-

век в своих контактах весьма ограничен — круг его взаи-

модействия включает несколько сотен, возможно да-

же — тысяч человек, но не более того. Равным образом, 

когда мы говорим о «государстве», например о России 

или о Франции, то мы не можем его увидеть — причем 

принципиально, ведь это не наблюдаемый объект: даже 

если нам доведется посмотреть из космоса, то мы уви-

дим лишь поверхность земли, но никак не государствен-

ную территорию — у нас может быть опыт пересечения 

государственной границы, но и в этом случае мы видим 

конкретные строения, шлагбаум, людей в форме — когда 

мы приходим в суд или в полицию, то и там мы не можем 

увидеть «государство как таковое»: государство мы со-

зерцаем, разглядывая политическую карту, где прове-

дена линия, обозначающая государственную границу 

и территория в пределах этой линии закрашена каким-то 

цветом — карта визуализирует территорию страны, сим-

волы — такие, как государственный герб и флаг, гимн — 

обозначают для нас государство, равно как форма одного 

вида отличает для нас наших пограничников от польских 

на государственной границе. «Воображаемые сообще-

ства» — это те, которые приобретают для нас реальность 

как целое именно через подобные проявления, мы пере-

живаем свою принадлежность к ним в своем воображе-

нии, а не в реальных действиях — т. е., когда мы участ-

вуем в сельском сходе, то мы можем наблюдать всех или 

большую часть обитателей села, а когда участвуем в па-

раде или шествии, прославляющем наше отечество, то 

тогда каждый из нас, переживая реальность действа 

и через него испытывая принадлежность к сообществу, 

тем не менее само действо определяет как «представи-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

35

тельство» нации/государства/церкви  — т.  е. замену 

одного объекта другим, долженствующим его представ-

лять (другое дело, что характер этой замены может по-

ниматься, допустим, как символический, в  понима-

нии Шеллинга, т. е. как «конечное воплощение беско-

нечного»).

Тем самым процесс нациестроительства — это про-

цесс, в ходе которого члены одной нации научаются 

«совместно воображать», не обязательно одинаково, 

но достаточно однородно — что и делает их членами 

одной нации, они принадлежат к одному информаци-

онному сообществу, т. е. не только обмениваются ин-

формацией, но и обладают в достаточной мере общим 

контекстом. Создание нации, таким образом, связано 

с поздним модерном теперь уже не в рамках предло-

женной Геллнером прямой зависимости от индустрии, 

а с появлением медиа, быстрым процессом вовлечения 

большей части общества в единую систему информа-

ционных обменов. Нация строится через посредство: 

(1) школьного образования — которое распространяет, 

например, единый нормативный язык, общее представ-

ление о прошлом, общий культурный канон; (2) армию, 

во многом выполняющую те же функции; (3) средства 

массовой информации  — сначала массовая печать, 

«век газет», а затем радио и телевидение, обеспечи-

вающие общенациональную информационную повест-

ку, и (4) создание мест памяти — от национальных мо-

нументов до национальных музеев, структура экспози-

ции которых призвана провести посетителя от глубокой 

древности к настоящему моменту, показать нацию в ис-

тории — как она прошла свой тяжелый, но неизменно 

славный путь, чтобы достигнуть настоящего момента 

и предуготовить славу в будущем, которая превзойдет 

или будет достойной прошлого.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

36

Теории 1980–1990-х гг. ставили в центр внимания про-

блематику «нации», увязывая с ней «национализм» как 

движение, направленное на создание таковой. Однако 

по мере того, как дискуссии углублялись и методологи-

ческие вопросы становились все более сложными, стано-

вилось очевидным, что парадоксальным образом соб-

ственно «нации» вполне не встречается — каждое нацио-

нальное движение отсылает к  примеру неких других 

«наций», состоявшихся, создавших «национальное госу-

дарство», но на практике последние регулярно апеллиру-

ют к прошлому, когда «национальное единство» действи-

тельно существовало, и/или обращаются к  будущему, 

призывая к действиям, которые позволят «нации» осуще-

ствиться, преодолев современные препятствия. В этой 

связи в последние годы гораздо чаще говорят не о «на-

циях», а о «национализмах» — если итогом дискуссий 

предшествующих лет стал консенсус, согласно которому 

не «нации» порождают «национализм», а последний, на-

против, формирует «нацию», то в современной оптике 

«нация» все чаще осмысляется как «идеальный объект», 

образ, определяющий действия конкретных групп (см. 

работы Р. Брубейкера).

Подход к пониманию наций и национализмов, пред-

ставленный в работах Андерсона, Геллнера, Хобсбау-

ма и целого ряда других авторов, получивший название 

«конструктивизма», встретил критику, в первую очередь 

в том отношении, что он акцентировал модерную приро-

ду названных феноменов — на взгляд оппонентов, в пер-

вую очередь Энтони Смита, модерные нации вырастают 

на домодерных основаниях, степень разрыва с предше-

ствующими формами не следует преувеличивать. Вме-

сте с тем, на наш взгляд, большая часть критики, направ-

ленной в адрес конструктивистских теорий, недостаточ-

но учитывает то обстоятельство, что для последних 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

37

в центре внимания находится (и будет находиться для нас) 

нация как политический феномен — для предшествую-

щих XIX в. времен о последнем говорить в сколько-ни-

будь близком к современному значении практически не 

приходится, особенно если исключить случай Англии, 

справедливо считающейся первой современной нацией. 

Политическая общность, расширяющаяся в идеале до 

всех жителей данной страны, образуется, разумеется, не 

на пустом месте — однако само складывание политиче-

ской общности означает переход в другой род: сами по 

себе исторические предания, этнические различия и т. п. 

практически бесконечны в своем разнообразии — не все 

они в равной степени пригодны, чтобы стать факторами 

массовой мобилизации, но их всегда больше, чем тех, 

каковые станут значимыми — в политическом отноше-

нии. И нет никакой предопределенности в том, что имен-

но станет таковым — там, где возникает необходимость 

разграничения, политического обозначения «своих» от 

«чужих», там подыскиваются в реальности те различия, 

по которым окажется возможным провести границу. Бу-

дет ли это язык, вероисповедание, цвет кожи или нечто 

еще — зависит от ситуации, более того, то, что на данный 

момент не имеет подобного значения, вполне может при-

обрести его при изменении положения вещей, поскольку 

политическое — не сущностная характеристика, все что 

угодно может обрести политическое значение и, следо-

вательно, нет ничего, что по своей природе было бы по-

литическим или, напротив, свободно от политики*.

* Напомним, как всего несколько десятков лет назад всемир-

ные шахматные турниры были политическими событиями и вопрос 

о том, кто будет чемпионом мира, занимал внимание правителей 

мировых держав — ныне же мало кто из нешахматистов скажет, 

как зовут сегодняшнего чемпиона мира: политическое измерение 

приобрели теперь иные ситуации.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

38

* * *

Очерчивая общие контуры понимания националисти-

ческих движений XIX в., необходимо остановиться на их 

соотношении с «тремя большими идеологиями», т. е. ли-

берализмом, консерватизмом и социализмом. Прежде 

всего, на наш взгляд, принципиально неверно рассма-

тривать «национализм», как это нередко встречается, 

наряду с этими идеологиями — он не представляет собой 

иного, альтернативного по отношению к ним идеологи-

ческого проекта, но способен в той или иной степени со-

четаться с каждым из них, т. е. перед нами разнопоряд-

ковые феномены.

Либерализм — самая старая из «больших идеологий», 

вполне оформившаяся в первые десятилетия XIX в. На 

протяжении 1-й половины этого столетия национализм 

непосредственно воспринимался как проявление этой 

идеологии — исходящей из принципов народного суве-

ренитета, равенства граждан перед законом и перед су-

дом, правового порядка, который может обеспечен по-

средством народного представительства и разделения 

властей. Националистические движения выступали про-

тив существующего положения вещей, традиционных 

иерархий и сложившихся границ.

Вместе с  тем национализм позволял осуществить 

идеологическое переключение с проблематики граждан-

ского неравенства на проблематику национальной неза-

висимости — достигнуть свободы значило освободиться 

от внешнего господства, от навязанного порядка — быть 

свободным означало принадлежать к «свободной на-

ции». В этом отношении есть глубокое внутреннее со-

гласие между двумя интерпретациями свободы в рамках 

либерализма 1-й половины XIX в., внешне противостоя-

щих друг другу. Бенжамен Констан, как известно, фор-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

39

мулируя принципы либерализма, в  1810-х  — начале 

1820-х противопоставлял «свободу древних» и «свободу 

новых»: первая была публичной свободой, свобода гра-

жданина означала свободу от внешнего, т. е. чужезем-

ного господства — гражданин Рима или Афин был сво-

боден не от своего полиса, но был гражданином свобод-

ного полиса. Напротив, «свобода новых» — это свобода 

частной жизни, то, что затем, продолжая логику Конста-

на, Исайя Берлин назовет «свободой от», негативной 

свободой — свободой поступать по своему усмотрению, 

по своему произволу в пределах, определенных правом. 

Политические гарантии, подчеркивал Констан, необхо-

димы в той мере, в какой они обеспечивают эту свобо-

ду — политическое тем самым не самоценно (в отличие 

от свободы древних), мы, если угодно, вынуждены к по-

литике, поскольку в противном случае утратим свободу 

быть свободными от нее.

Вторая интерпретация продолжает республиканскую 

традицию — понимание политического как «общего 

дела». На протяжении  XIX  в. она будет ослабевать 

в рамках либерализма, где на передний план будет вы-

ходить обеспечение сосуществования, совместной за-

щиты свобод  — а  не совместного пользования ими. 

И тем не менее для первой половины XIX в. республи-

канское прочтение весьма актуально, поскольку либе-

рализм остается, вплоть до 1848  г., революционной 

идеологией.

Согласие между двумя названными, вроде бы на 

первый взгляд радикально расходящимися трактовка-

ми, в преодолении заложенного в либеральную идеоло-

гию XIX в. противоречия — принципа всеобщего гра-

жданства и одновременно ограниченности доступа к гра-

жданским правам. Европейский либерализм  XIX  в. 

опирается на принцип народного суверенитета: из этого 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

40

логически вытекает, что весь народ является граждана-

ми — при подразумеваемом условии, что под «народом 

политическим», т. е. «нацией», подразумеваются муж-

чины, достигшие зрелого возраста, т. е. способные нес-

ти права и обязанности. Если ограничение «политиче-

ского народа» лишь мужчинами на протяжении боль-

шей части  XIX  в. остается консенсусным, то другой 

аспект той же проблемы с самого начала оказывается 

актуальным — еще в рамках обсуждения первой фран-

цузской конституции возникает вопрос о гражданстве 

и Э.-Ж. Сийес дает ему типовое разрешение. Прежде все-

го он заявляет, что гражданами должны быть «все оби-

татели той или иной страны» — т. е. всякий постоянный 

житель данной страны должен быть причастным сущест-

вующему политическому строю — что обеспечивает ле-

гитимность последнего, отныне связанного с понятием 

народного суверенитета, становящегося универсальным. 

И в то же время ограничение гражданства необходимо — 

по критериям возраста, но и пола, состоятельности, обла-

дания недвижимым имуществом, образовательным цен-

зом или как-либо еще. В идеале гражданином должен 

быть каждый — и в то же время не всякий способен им 

быть, из чего возникает разграничение на «пассивных» 

и «активных» граждан: только последние являются «под-

линными акционерами этого великого общественно-

го приятия», лишь они «являются [...] полными членами 

общества».

Это разграничение позволяет не только восстановить 

иерархию в политическом порядке, там, где принцип гра-

жданства ее вроде бы отменил, но одновременно и обо-

сновывает, почему «пассивные граждане» тем не менее 

остаются «гражданами» — в логике Констана они поль-

зуются всеми свободами частного существования, кото-

рые возможны только при существовании публичного 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

41

порядка, регулируемого либеральными принципами, 

и в то же время они являются «гражданами» и в актив-

ном смысле — вставая на защиту или утверждая данный 

политический порядок, как, например, в июльские дни 

1830 г.

Консерватизм в качестве относительно цельной идео-

логии формируется вслед за либерализмом и как ответ 

на него — это связано с самой природой консервативной 

идеологии, реактивной по своей сути. Следует напо-

мнить, что на протяжении 1810–1820-х гг. консерватив-

ные настроения были преобладающими — после деся-

тилетий революционных и  постреволюционных войн, 

приведших к огромным человеческим и материальным 

потерям в  Европе, разрушившим многие привычные 

уклады существования, возник существенный обществен-

ный запрос на «успокоение»: консерватизм был в боль-

шинстве случаев далек от реакции — он утверждал ра-

зумность существующего порядка вопреки его кажущейся 

неразумности, был скептической установкой в отношении 

человеческого разума — кажущееся неразумие чего-

либо, согласно данной логике, может вполне быть след-

ствием неразумия наблюдателя, у существующего все-

гда есть некое преимущество по отношению к любой 

альтернативе — то обстоятельство, что оно уже сущест-

вует. Консерватизм апеллировал к локальному, конкрет-

ному — на место «человеческого разума» и «человече-

ской природы» вводил представление о том, что конкрет-

ный человек не является «человеком вообще», всякое 

общее рассуждение, даже будучи совершенно верным, 

чтобы быть истинным в конкретной ситуации, требует 

поправок, обусловленным локальным контекстом его 

приложения. Иными словами, консерватизм не имеет 

собственной автономной повестки — она производна от 

той, которой он противостоит (и в этом смысле его отно-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

42

шения с реакцией весьма сложны — ведь радикальная 

реакция в глазах консервативной мысли остается в пер-

вую очередь «радикальной», тем самым требующей про-

тиводействия, поскольку аналогично радикализму наце-

лена на принципиальную перемену положения вещей, 

с другой стороны, реакция может быть оправдана как 

противодействие радикализму: «чтобы выправить пал-

ку, необходимо перегнуть ее в другую сторону»).

Революция 1789 г. поставила в центр политического 

размежевания вопрос о верховной власти — кто явля-

ется сувереном, кому принадлежит суверенитет — от-

вечая на него утверждением, что носителем суверени-

тета является народ в его политическом измерении, т. е. 

нация. Символически это было закреплено в присяге 

короля конституции, официальным изменением титула 

с «короля Франции» на «короля французов» (т. е. король 

перестал быть владельцем королевства и стал его гла-

вой) — впрочем, радикальная символическая перемена 

была утверждена еще в 1789 г., ознаменовав принци-

пиальный характер перемен — в тот момент, когда Ге-

неральные штаты, созванные королем, провозгласили 

себя Учредительным собранием, т. е. носителями учре-

дительной власти, источником права, ограниченным 

лишь в той мере, в какой их власть есть производная от 

власти народа (в дальнейшем это приведет в проблеме 

соотношения власти народного представительства и ре-

ферендума как непосредственного выражения воли су-

верена).

До этого времени проблематика природы королевской 

власти не была в числе актуальных — так, для просве-

щенных монархов, таких как Иосиф II Австрийский или 

Екатерина II, были характерны апелляции к народу, обос-

нования своей власти как производной от народа — в от-

сутствие радикальной постановки вопроса монарх зача-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

43

стую имел заинтересованность в подобной идеологиче-

ской конструкции, позволявшей ему ссылкой на народ 

преодолевать корпоративные привилегии и т. п. Револю-

ция поставила вопрос принципиально — и, соответствен-

но, привела в качестве ответа к оформлению доктрины 

«союза трона и алтаря», легитимистских доктрин и т. п.: 

теперь власть монарха утверждалась как власть «Божией 

милостью», т. е. имеющая принципиально другой, помимо 

народа, источник легитимности.

Национализм и легитимизм (а консерватизм пер-

вых десятилетий XIX в. носил легитимистский характер) 

практически несовместимы — в этой связи для Священ-

ного Союза национальный принцип выступает совер-

шенно неприемлемым: Италия, по словам Меттерниха, 

есть лишь «географическое понятие» и рассуждать об 

объединении Италии могут только карбонарии — мо-

нархическая солидарность распространяется широко, 

по крайней мере достаточно, чтобы не только попытать-

ся поддержать попытку восстановления Испанией кон-

троля над американскими колониями (потерпевшей не-

удачу по причине восстания войск, собранных для экс-

педиции, — теперь уже Франции пришлось отправлять 

в Испанию войска для подавления бунта либеральных 

полковников, благодаря чему Франция возвращается 

в круг великих держав), но и обеспечить на несколько 

лет невмешательство в ситуации греческого восстания 

против Османской империи. Постепенно, однако, ситуа-

ция меняется — европейским правительствам все труд-

нее, с одной стороны, противостоять поднимающемуся 

национализму и либерализму, им приходится в той или 

иной степени идти с ними на компромисс, с другой — 

значительным является и соблазн, который для некото-

рых держав представляет националистическая волна. 

Так, в  случае Пруссии, монархия колеблется между 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

44

принципами легитимизма и поддержания существую-

щего порядка и  теми возможностями, которые пред-

ставляет германский национализм, — в ходе германской 

революции 1848 г. для короля Пруссии будет большим 

искушением принять корону нового Рейха, пусть и от 

имени германского народа и по решению Франкфурт-

ского сейма.

Важным водоразделом в истории отношений нацио-

нализма и консерватизма становится история  II Импе-

рии — Наполеон III активно использует во внешней по-

литике «принцип национальностей» (следует отметить, 

что речь идет исключительно об «исторических наро-

дах» — далеко не всякий народ имеет право в этой пер-

спективе, общей для XIX столетия, на самостоятельное 

национальное существование, он должен доказать свою 

способность — в то время как участь иных народов стать 

«этнографическим материалом», предназначенным для 

поглощения другими народами, чтобы увеличить их 

мощь и значение), подобно тому как еще ранее савой-

ский королевский дом в стремлении к экспансии сделал 

ставку на умеренное, немадзинистское крыло итальян-

ских националистов и в 1848 г. предпринял попытку воз-

главить объединение Италии, — попытка не удалась, 

королю Карлу Альберту пришлось отречься от престола 

в пользу юного сына, Виктора Эммануила II, которому 

суждено было стать в 1861 г. первым королем Италии. 

Еще более ярким образом с 1860-х националистическую 

повестку от немецких либералов перенимает прусское 

правительство во главе с Отто фон Бисмарком, сначала 

приняв унаследованный от Франкфуртского сейма кон-

фликт с Данией из-за статуса Шлезвиг-Гольштейна (по-

сле войны 1864 г. герцогство перейдет под власть Прус-

сии), затем в войне 1866 г. разгромив основного сопер-

ника в борьбе за преобладание в Германии — Австрию, 



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

45

и в 1871 г., после победоносной войны с Францией, по-

кончившей со второй Наполеоновской империей, присо-

единив Эльзас и Лотарингию, составлявшие предмет 

немецких сетований на французскую экспансию на про-

тяжении десятилетий, провозглашает Германскую им-

перию.

Десятилетия, последовавшие за революцией 1848 г., 

определили выбор целого ряда европейских монархи-

ческих режимов — они продемонстрировали, что нацио-

налистическая повестка может быть перехвачена, как 

показал отчасти Наполеон  III и как вполне продемон-

стрировал Бисмарк, у либералов: авторитарные режи-

мы не только могут не противостоять ей, но и находить 

в национализме ресурс, обеспечивающий им прочность. 

Изменения, претерпленные националистическими дви-

жениями за эти десятилетия, привели к тому, что теперь 

национализм оказывался способен предстать частью 

консервативной идеологии.

Важную роль на пути формирования консерватив-

ных сценариев национализма сыграло немецкое нацио-

нальное движение времен наполеоновских войн — на-

правленное против внешнего противника, оно консти-

туировалось вокруг его образа как врага и одновременно 

сплачивалось вокруг существующих режимов как суще-

ствующей политической рамки, позволяющей консолиди-

роваться. Конец наполеоновских войн и  наступление 

многолетнего мирного периода для большей части Евро-

пы означал во многом разрыв данного союза, заключен-

ного существующими режимами с националистическими 

силами, — однако разрыв не был окончательным, одно-

временно продемонстрировав другие варианты нацие-

строительства по сравнению с французским образцом — 

вокруг общего исторического прошлого, «натурализации» 

политической общности, что позволяло одновременно 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

46

предписывать национальное членство (т.  е. включать 

и исключать тех или иных индивидов из национальной 

общности в силу самой их «природы», «происхождения») 

и в то же время ослабляло значение гражданской пробле-

матики. Династии теперь получили ресурс легитимации 

в качестве «своих», национальных — однако это же озна-

чало, что теперь им надлежит демонстрировать свою на-

циональную принадлежность: вплоть до середины XIX в. 

данный дрейф носил довольно неочевидный характер — 

национализм представлял явную опасность и в то же вре-

мя не выглядел непреодолимым. С 1850-х национальный 

поворот становится повсеместным — достигая апогея 

в  символической смене официального наименования 

правящей британской династии в 1914 г. с Ганноверской 

на Виндзоров, в то время как в России правящая дина-

стия, еще ранее усвоив имя Романовых, переименовыва-

ет столицу из Санкт-Петербурга в Петроград. К началу 

мировой войны, несмотря на то что аристократическое 

общество стало, если судить по семейно-родственным 

узам и распределению времени между странами, более 

космополитичным, чем столетие назад, публично в каж-

дой из стран оно демонстрировало собственную нацио-

нальную принадлежность — претендуя на то, чтобы быть 

лидерами данного национального сообщества, а  это 

предполагало предъявляемую вовне публичную идентич-

ность.

Социализм, в качестве последней по времени из боль-

шой тройки идеологий XIX столетия, в отношении нацио-

нализма представляет и  наибольшие сложности. Для 

первой половины XIX в., в особенности для ситуации до 

начала 1830-х, между либерализмом и будущим социа-

лизмом нет четкой границы — понятие «радикалов» объ-

единяет и либералов, склонных к решительным действи-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

47

ям по преобразованию политического порядка, и тех, кто 

мыслит это преобразование связанным с решением со-

циальных проблем. Будущий социализм в это время од-

новременно довольно заметно представлен и в целом ря-

де консервативных направлений мысли — как апелляция 

к иному, более справедливому порядку, чем утверждае-

мый индивидуализм, ссылка на «справедливую цену» 

или на общинные или цеховые формы социальной защи-

ты могут быть прочитаны и как консервативные, и как 

способ найти для новых требований основание в прошлом, 

т. е. обосновать их реалистичность — выведя из разряда 

пустых мечтаний.

Июльская революция 1830 г. привела в течение не-

скольких ближайших лет к выделению социалистов из 

общего числа радикалов — события 1848 г. явили социа-

лизм, ставший значительной политической силой. Вплоть 

до последней трети XIX в. для социалистов национализм 

выступал либо на уровне «культурного национализма», 

т. е. существующих культурных различий между народа-

ми, по возможности не долженствующими иметь полити-

ческого значения, обусловливающего чисто техническое 

разграничение, по условиям удобства коммуникации на 

родном языке, общих привычек и т. п., либо как привне-

сенное, ложное сознание — попытка отвлечь от подлин-

ного содержания конфликтов, раздирающих современ-

ный мир, — между богатыми и бедными, капиталистами 

и пролетариатом, заставив тех, чей интерес принципи-

ально един, видеть друг в друге врагов. «У пролетариата 

нет отечества» — так формулировал марксизм социали-

стический постулат и в целом для социалистического 

движения эту формулировку следует признать общей, 

если понимать под «отечеством» территориальную поли-

тическую общность.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

48

Однако в последней трети XIX в. ситуация стала ме-

няться — это относится в первую очередь к социалисти-

ческим движениям, появившимся в восточной части Ев-

ропы. Для них, таких как, например, украинское, речь 

шла об аграрном социализме, что было связано с двумя 

обстоятельствами:

— во-первых, в восточноевропейских обществах со-

словное, классовое и этноконфессиональное разделе-

ние накладывались друг на друга: так, например, в Во-

сточной Галиции городское население состояло во мно-

гом из евреев (торговцев и ремесленников) и немцев 

(чиновников), земельными собственниками преимуще-

ственно были поляки, тогда как крестьянство состояло 

в основном из русинов. Тем самым социальное движе-

ние практически автоматически укладывалось в этни-

ческие рамки — выступать за крестьян одновременно 

означало выступать за русинов, агитировать против ро-

стовщиков означало выступать против евреев, так что 

антисемитские лозунги вполне могли прочитываться как 

социалистические, а социалистическая аграрная пропа-

ганда могла одновременно быть пропагандой против 

польской власти;

— во-вторых, в этой ситуации национальное движе-

ние выступало как «национализм плебейских наций», 

т. е. лишенных полной социальной структуры — тем са-

мым обычное для западноевропейских социалистических 

движений уклонение от национальной проблематики те-

ряло свой смысл: для немецких или итальянских социа-

листов выступать от лица национальности значило бы 

утверждать, что социальные вопросы не являются перво-

степенными, они подчинены более значимым, общим для 

всех классов общества проблемам — для украинских со-

циалистов, напротив, эти тезисы оказывались в един-

стве — отстаивать национальную проблематику одновре-



Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса...

менно означало выступать против существующего соци-

ального неравенства.

Тем самым к началу XX в. на европейской перифе-

рии складываются новые разновидности социализма, 

который в этих случаях оказывается воспринимающим 

национальную проблематику, — Драгоманов, один из ос-

новных деятелей украинского национализма, в послед-

ние десятилетия XIX в. сформулирует принцип социали-

стического отношения к национальному вопросу, кото-

рый окажется в дальнейшем воспринят большевиками: 

«национальное по форме, социалистическое по содер-

жанию».



50

ЛЕКЦИЯ 2. 
РОССИЙСКАЯ ИМПЕРИЯ 
В ПЕРВЫЕ ДЕСЯТИЛЕТИЯ XIX В.: 
ИМПЕРСКАЯ СИТУАЦИЯ, 
ПОЛЬСКИЙ ВОПРОС И РАННИЙ 
РУССКИЙ НАЦИОНАЛИЗМ

Имперская история России традиционно начинается 

с  1550-х гг., когда великое княжество Московское, 

сумевшее за предшествующее столетие поставить под 

свой плотный контроль не только северо-восточные 

и северо-западные русские княжества, но и часть тер-

риторий, ранее, в период экспансии Великого княже-

ства Литовского, признавших сюзеренитет последнего, 

теперь перешло к активной завоевательной политике 

в отношении обломков Золотой Орды, на протяжении 

одного десятилетия присоединив Казанское и Астра-

ханское ханства — и с 1580-х начав экспансию в направ-

лении Сибири. Эти события радикально изменили по-

литический характер Московского царства (принятие 

царского титула и коронация Ивана IV стали символи-

ческим водоразделом — причем характер акта до сих 

пор вызывает споры по поводу того, в какой мере он 

был выражением идеи «православного царя», гла-

вы христианского царства — статус, вакантный после 

взятия Константинополя Мехмедом II Фатихом в 1453 г. 

и последующей ликвидацией последних остатков «Ро-

мейской державы», а в какой отражал символическое 

преемство золотоордынским ханам-царям, т. е. претен-

зию на господство над их былыми владениями). До это-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

51

го времени великое княжество Московское было отно-

сительно компактным политическим образованием, 

подавляющее большинство подданных которого при-

надлежали к одной и той же конфессии (исповедуя во-

сточное православие) и к одной и той же этнокультурной 

общности — теперь под власть Московского государя 

подпали многочисленные новые подданные, исповедую-

щие другие религии, ориентированные на иные культур-

ные образцы и т. п.

Однако если имперскую историю вполне логично ве-

сти с середины XVI столетия, то уже внутри нее проис-

ходит качественная перемена — изменение имперско-

го типа политического объединения, приходящееся на 

середину XVII столетия. До этого времени тип имперско-

го управления предполагал сохранение у завоеванных 

и покоренных народов лишь низового самоуправления, 

остающегося традиционным — в тех случаях, когда Мо-

сковское царство ставило население под свой прямой 

контроль, т. е. переходило от отношений вассалитета 

к  непосредственному подчинению, местные элитные 

группы либо непосредственно истреблялись (как в слу-

чае Казанского ханства), либо переселялись, отселялись 

в чуждую им среду — для инкорпорирования в правящие 

слои Московского царства их представителям необходи-

ма была перемена веры, т. е. они включались не в груп-

повом, а в индивидуальном статусе.

События середины XVII в. — казацкая война, начав-

шаяся под предводительством Богдана Хмельницкого, 

глубокий политический кризис Речи Посполитой — при-

вели к тому, что для Московского царства представилась 

возможность радикальной территориальной экспансии 

в западном направлении: в политическом плане обсу-

ждались сценарии присоединения «Малой и Белой Руси» 

(соответствующие наименования тогда входят в царский 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

52

титул), возможность принятия престола Речи Посполи-

той и т. п. — все эти перспективы открываются после 

Переяславской рады, когда Малороссия (в лице казац-

кой старшины) присягает Московскому царю — и Мо-

сковское царство вступает в войну с Речью Посполитой 

(1652). Принципиальная новизна ситуации заключалась 

в том, что теперь в состав Московского царства — неза-

висимо от того, как толковать Переяславскую раду и ха-

рактер данной тогда присяги, — вошла большая полити-

ческая общность в  своем собственном качестве, т.  е. 

сохранив свой особый корпоративный статус, порядок 

управления и т. п. Местные элиты были инкорпорированы 

в состав Московского царства как группа, а не индивиду-

альным образом — соответственно, в дальнейшем вы-

ступая в сношениях с центральным правительством от 

лица сообщества.

Экспансия  — всегда вопрос не абсолютной мощи, 

а соотношения сил. Во второй половине XVII в. баланс 

сил принципиально меняется в Восточной Европе — Речь 

Посполитая, ранее бывшая ведущей региональной дер-

жавой, оказывается неспособной дать эффективное ре-

шение того комплекса проблем, с которым она столкну-

лась к середине XVII столетия. В результате временное 

преобладание за счет предельной мобилизации ресурсов 

получает Швеция, упрочивающая свое положение в Се-

верной Европе с конца XVI столетия, — но в долговремен-

ной перспективе восполняет недостаток власти в регионе 

Московское царство, с 1721 г. становящееся Российской 

империей.

XVIII столетие представляет время практически не-

прерывной и преимущественно успешной территори-

альной экспансии Российской империи в  ситуации 

ослабления основных региональных конкурирующих 

держав — о быстром упадке Речи Посполитой, с начала 



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

53

столетия подпадающей под все более плотный контроль 

со стороны Российской империи, речь уже шла выше, 

Северная война 1700–1721 гг. приводит к исключению 

Швеции из числа великих держав, с начала века в глу-

боком и затяжном кризисе оказывается Османская им-

перия. Политика Российской империи в это время отча-

сти выглядит даже опережающей текущее положение 

вещей — решение вступить в конфликт с Османской 

империей, находясь в противоборстве со Швецией, и по-

пытаться мобилизовать в свою пользу балканских еди-

новерцев, приводит в 1711 г. к Прутскому миру, на де-

сятилетия приостановившему южную экспансию импе-

рии и лишившему ее достигнутого влияния в Дунайских 

княжествах. Однако отдельные поражения и утраты не 

должны затемнять общего направления развития собы-

тий — на фоне упадка конкурирующих держав, более 

(Речь Посполитая) или менее (Османская империя) глу-

бокого, Российская империя менее чем за полтора века, 

с 1652 по 1795 г., становится обладательницей всей Во-

сточно-Европейской равнины, оказывающей все возра-

стающее влияние как на общеевропейскую политику, 

со времен Семилетней войны входя в «европейский кон-

церт», так и демонстрируя масштабные, хоть и довольно 

неопределенные планы в отношении европейских вла-

дений Турции. Одновременно развивается экспансия по 

иным направлениям — достаточно ограниченная на про-

тяжении XVIII в. кавказская политика империи приобре-

тает решительное ускорение после принятия в 1801 г. 

присяги на подданство со стороны местных грузинских 

властителей: в  ходе военных кампаний первых трех 

десятилетий XIX в. против Турции и Персии империя 

ставит под свою власть значительную часть Закавказья, 

что открывает начавшийся параллельно процесс по-

становки под контроль северо-кавказских владений, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

54

в первую очередь прикаспийских, а затем и причерно-

морских.

В географическом плане пик имперской экспансии 

придется на достаточно поздние годы — 1867 г., когда 

одновременно с отказом от единственной заокеанской 

колонии (Русской Америки, созданной по модели ана-

логичных колониальных предприятий конца XVIII сто-

летия) произойдет покорение Туркестана. Но между 

имперской экспансией XVIII в. и территориальным рас-

ширением на протяжении большей части XIX столетия 

будет наличествовать существенное различие: в отли-

чие от территорий, присоединенных в XVI — 1-й поло-

вине XVII в., и территорий, ставших объектом импер-

ской экспансии во 2-й половине XIX столетия, основ-

ные имперские приобретения со 2-й половины XVII до 

первых десятилетий XIX в. были регионами, чей эконо-

мический, политический, социальный и  культурный 

уровень был выше, чем у имперского ядра, — такая им-

перская периферия, как Малороссия (1681) или Ост-

зейские губернии (присоединенные в 1721 г., герцог-

ство Курляндия отошло к империи в 1795 г., по третье-

му разделу Речи Посполитой), во многом превосходили 

великорусские губернии — и, что особенно важно, обла-

дали особым юридическим статусом. Перемена импер-

ской политики, вызванная присоединением Малорос-

сии, начавшимся в 1652 г., повлекла долговременные 

последствия — империя во многом договаривалась со 

своими новыми подданными (т. е. с той их частью, что 

обладала политическим весом и влиянием), успешное 

расширение империи было связано с тем, что она не 

только, а зачастую и не столько угрожала неповиную-

щимся, сколько тем, что предоставляла привлека-

тельные новые возможности или сохранение прежне-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

55

го, находившегося под угрозой, положения под своей 

властью.

Имперская политика выработала на протяжении 

2-й половины XVII–XVIII вв. целый набор инструментов 

по инкорпорированию имперских территорий — в каж-

дом конкретном случае статус менялся последователь-

но и постепенно; так, например, уже в первые десяти-

летия XVIII в. центральное правительство взяло в свои 

руки все финансовое управление на территории Гет-

маната (той части Малороссии, что вошла в  состав 

Московского царства по Андрусовскому перемирию 

1667  г.), территории, присоединенные после первого 

раздела Речи Посполитой, были в кратчайшие сроки 

включены в общую систему губернского управления — 

в целом для правления Екатерины  II  (п. 1762–1796) 

характерна настойчивая политика административной 

унификации, распространившаяся и на остзейские гу-

бернии (данные меры были отменены сразу же по вступ-

лении на престол Павла I (п. 1796–1801), подтвердивше-

го привилегии дворянства местных губерний, т. е. осо-

бый порядок их управления и местных прав). Остзейские 

губернии представляли вообще особый  — и  вместе 

с тем вполне стандартный для поликонфессиональных 

империй — случай: местное дворянство обладало ши-

рокими правами в пределах своих губерний, будучи не-

обходимой группой в системе имперского управления. 

Если украинская казацкая старшина, имея низкий куль-

турный барьер на пути включения в имперскую админи-

страцию, использовала преимущества образования 

и местные корпоративные связи (образуя, например, 

«землячества») на пути продвижения по службе, то для 

остзейского дворянства преимуществом становилось 

совершенно иное — будучи меньшинством, погружен-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

56

ным в инокультурную и иноверную среду, оно было свя-

зано узами лояльности с правительством и с династией, 

тем самым представляя в высшей степени ценный ин-

струмент управления.

Особое значение для имперской истории XIX столетия 

имело включение в состав Российской империи Царства 

Польского по результатам Венского конгресса (1815): 

в этом статусе под власть российского императора ото-

шла большая часть бывшего Великого герцогства Вар-

шавского (1807). Польша на целое столетие стала «боль-

ным местом» имперской политики  — суть проблемы 

состояла в невозможности ни вполне включить Царство 

Польское в имперское пространство, превратить ее жи-

телей в лояльных подданных империи, ни избавиться от 

данного приобретения. Препятствием на пути к полно-

ценному включению стало сочетание целого ряда фак-

торов:

— во-первых, новые элитные группы были слишком 

многочисленными и одновременно обладающими созна-

нием своей идентичности и солидарности, чтобы быть 

в основном своем составе включенными в общеимпер-

ские, — в отличие от дворян эстляндской или лифляндской 

губерний, речь шла о цифрах, сопоставимых с численно-

стью всего остального дворянства Российской империи, 

особенно если присоединить к этому числу дворян губер-

ний, присоединенных к империи по трем первым разде-

лам Речи Посполитой и  осознававших себя как часть 

польской шляхты;

— во-вторых, в это же время имперская экспансия 

подходит к своему относительному завершению — им-

перия выходит на западе на стабильные границы (они 

просуществуют вплоть до 1914 г.), в отношении европей-

ских владений Османской империи продвижение прак-

тически приостанавливается (более того, по результа-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

57

там Крымской войны в 1856 г. на Парижском конгрессе 

Российская империя будет вынуждена поступиться ча-

стью Бессарабии, которую вернет по результатам войны 

1877–1878 гг.) — новые приобретения не дают столь су-

щественного расширения возможностей, не предостав-

ляют новых ресурсов в таком объеме, чтобы общеимпер-

ская элита была готова легко делиться возросшими 

благами с новыми членами, а для последних предостав-

ляемые возможности не представляются столь соблаз-

нительными, чтобы вызвать радикальное изменение 

позиции;

— в-третьих, польское общество, мобилизованное 

в последние годы существования Речи Посполитой, к на-

чалу XIX в. успело выработать достаточно развитое на-

циональное самосознание — иными словами, перед Рос-

сийской империей в данном случае впервые возникал 

вопрос взаимодействия не с прежними местными элита-

ми, в сообществах, построенных по этноконфессиональ-

ному и сословному принципам, а с национальным сооб-

ществом, успевшим выработать вполне действенные 

механизмы воспроизводства. События 1812 г. предска-

зуемо показали низкую лояльность польской шляхты гу-

берний, отошедших к Российской империи по разделам 

Речи Посполитой 1773, а в особенности 1792 и 1795 гг. — 

со стороны имперского правительства столь же предска-

зуемо был взят курс на примирение, объявлена общая 

амнистия, однако со стороны российского дворянства 

подобные действия вызывали по меньшей мере недо-

вольство: его лояльность оказывалась тем, что не требо-

валось покупать или во всяком случае что казалось опла-

ченным недостаточным образом, а проявление нелояль-

ности новых подданных предавалось забвению.

Со стороны Российской империи многие из этих про-

блем в том или ином ракурсе вполне осознавались — 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

58

так, лояльность польской знати, а через нее местной 

шляхты, обеспечивалась комплексом мер как репрес-

сивных, так и поощрительных. Достаточно напомнить, 

что кн. Адам Чарторыйский (1771–1860), друг юности 

и будущий министр иностранных дел Александра  I  (п. 

1801–1825), оказался при дворе его бабушки, импера-

трицы Екатерины  II, в качестве фактически почетного 

заложника, отвечавшего за лояльность своего отца, 

владения которого первоначально были конфискованы 

из-за сопротивления империи — и затем частично воз-

вращены. Лояльная знать получала возможность кон-

тролировать местные дворянские собрания, получала 

доступ к двору, возможность занятия имперских долж-

ностей — политика компромисса с польскими элитами 

хорошо заметна на примере Виленского учебного окру-

га, который в 1804 г. возглавил тот же кн. Чарторыйский 

и в границах которого польские интеллектуалы получили 

возможность (как в  согласии с  князем Адамом, так 

и в противостоянии ему) проводить целый ряд мер, за-

думанных еще в последние годы Речи Посполитой и на-

целенных на создание польской образовательной систе-

мы — ее альтернативными центрами в пределах губер-

ний, присоединенных к империи в 1792 и 1795 гг., стали 

Виленский университет и Каменец-Подольский лицей.

Поскольку польский национальный проект был, как 

и любой другой национальный проект, нацелен на со-

здание независимого государства или по крайней мере 

максимально возможное приближение к этому идеалу, 

то до тех пор, пока Российская империя и правящий го-

сударь рассматривались как акторы, способные в наи-

большей степени содействовать продвижению в этом 

направлении, до тех пор ориентация на Россию и лояль-

ность ей была логична — ситуацию изменило образова-

ние в 1807 г. Великого герцогства Варшавского: с этого 



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

59

момента польские надежды оказались связаны с Напо-

леоном и его имперским проектом. Крушение наполео-

новской империи в 1812–1815 гг. и переход большей 

части Великого герцогства под власть Российской им-

перии вызвало новую перемену ситуации:

— прежде всего, теперь, в отличие от ситуации до 

1807 г., именно под властью России оказалась большая 

часть «ядра» польской национальной территории, в част-

ности Варшава (вплоть до 1846 г. вторая столица старо-

го Польского королевства, Краков, имела статус вольно-

го города, находившегося под совместным протекторатом 

Российской и Австрийской империй и королевства Прус-

сия), что, отметим попутно, делало Российскую империю, 

в зависимости от направления ее политики, либо основ-

ным союзником польского национального движения, 

дающего возможность «дособрать» польскую террито-

рию, либо основным противником;

— эта же ситуация резко усиливала польское нацио-

нальное движение в «кресах»: теперь разделение Поль-

ши воспроизводилось в границах самой Российской им-

перии  — в  разделении на земли Царства Польского, 

с самоуправлением, собственной финансовой и образо-

вательной системой, конституцией и армией, и на земли 

«губерний, от Польши присоединенных», управлявшихся 

по общему с внутрироссийскими губерниями положени-

ям и подчиненным общеимперской администрации.

Политика Александра I последнего десятилетия его 

царствования, как она реконструируется в  работах 

С. В. Мироненко, представляет собой попытку карди-

нального переустройства империи в свете новых про-

блем, в стремлении дать на них конструктивный и ори-

гинальный ответ. Прежде всего, дарование конституции 

Царству Польскому (конституционный характер прав-

ления был зафиксирован по настоянию российской сто-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

60

роны (!) в  заключительном акте Венского конгресса 

1815 г.) было одним из шагов на пути преобразования 

устройства Российской империи. Публикация русского 

перевода речи императора в 1818 г. на открытии сейма, 

вызвавшая большое недовольство со стороны импера-

тора и обусловившая отставку инициатора публикации, 

С. С. Уварова (1786–1855), на тот момент попечителя 

Санкт-Петербургского учебного округа, провозглашала 

конституционные права и свободы подданных и призна-

ние конституционного устройства желательным и же-

лаемым порядком. Недовольство публикацией русского 

текста было связано, по всей вероятности, с тем, что 

столь быстрое оповещение остальных подданных о на-

мерениях императора не входило в его планы — если 

угодно, Александр I существовал в условиях (или, точ-

нее, в представлениях) гораздо более ранней информа-

ционной политики, полагая себя способным дозировать 

поступающую к разным имперским кругам и сообщест-

вам информацию. Одновременно с варшавской речью 

под руководством Н. Н. Новосильцева (1761–1838), од-

ного из ближайших доверенных лиц императора еще 

с первых лет его правления, а в это время представителя 

государя при совете, управляющем Царством Польским, 

ведется работа над проектом Уставной грамоты Россий-

ской империи. Империю планируется разделить на де-

сять наместничеств — областей, с представительными 

органами в каждой из них, в целом выстроенных схожим 

с Царством Польским образом: проект на долгое время 

сохраняет свою актуальность. Его частью выступает на-

значение А. Д. Балашова (1770–1737), другого доверен-

ного лица императора, Рязанским наместником, с пере-

дачей в наместничество целого ряда губерний. Данная 

мера вызывала недоумение как у современников, так 

и у целого ряда последующих исследователей, выглядя 



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

61

административно нецелесообразной — однако рассмо-

тренная в рамках планов по преобразованию империи 

она представляется пробным шагом на пути изменения 

административного устройства, в связи с чем Балашову 

предписывается представлять различные соображения 

по устройству управления, опытным путем устанавливая 

пригодные для подобной административной единицы 

порядки.

В том же русле находится и конфессиональная поли-

тика императора — Священный Союз и надконфессио-

нальное христианство предстают попытками выработать 

новую имперскую идеологию — примечательно, что с точ-

ки зрения императора речь идет не о вне-, а именно о над-

конфессиональном понимании христианства: активиза-

ция католической пропаганды в  империи, в  первую 

очередь в столице, связанная с деятельностью Ордена 

Иисуса и влиятельного савойского посланника графа Жо-

зефа де Местра (1753–1821), вызывает решительное про-

тиводействие — граф оказывается вынужден покинуть 

империю, деятельность ордена прекращается сначала 

в столице, а затем следует общее запрещение ордена 

в границах империи. Иначе говоря, каждый подданный 

должен сохранять свой конфессиональный статус — про-

зелитизм равно не приветствуется со стороны какой-либо 

конфессии (не исключая, отметим попутно, и правосла-

вия — в отношении иных христианских вероисповеданий), 

но Российская империя в целом предстает как «христи-

анское царство», равно включающее и православных, 

и католиков, и протестантов (символичным здесь оказы-

вается совмещение в одних руках поста обер-прокурора 

и главноуправляющего иностранными исповеданиями).

Масштабно задуманный проект Александра I не слу-

чайно приходится реконструировать по деталям — он 

никогда не был проговорен и обсужден в целом, что са-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

62

мо по себе говорит о проблемах в его реализации: столь 

радикальное преобразование наталкивалось на ключе-

вое затруднение — он мало для кого был способен стать 

привлекателен в целом, вместе с тем нарушая интере-

сы едва ли не всех — начиная с польских национали-

стов и вплоть до русских дворян, с православной церкви 

и вплоть до центральной администрации. Единая логи-

ка, в которой отмена крепостного права (начавшаяся 

с остзейских губерний), военные поселения и введение 

представительных органов власти, надконфессиональ-

ное библейское общество и  опыты новой имперской 

идеологии, одновременно направленной против «духа 

Просвещения», — все это в целом должно было поро-

дить новое устройство, — наталкивалась на то, что она 

должна была действовать не только вне «общества», на 

тот момент еще не существующего за пределами «са-

лона», «светского общества», но и во многом вопреки 

центральной администрации, на тот момент еще не су-

ществующей как профессиональная бюрократическая 

система.

Как бы то ни было, столь масштабный и радикально 

отличный как от предшествующего, так и от последую-

щего опыта Российской империи, проект был во многом 

свернут еще до конца царствования Александра  I. По-

следующая имперская политика двинулась более пред-

сказуемым путем — рационализации имперского управ-

ления, становления профессиональной бюрократии, 

унификации имперских порядков, т. е. гомогенизации, 

с одновременной и связанной с ней национализацией 

империи — в стремлении укрепить существующее им-

перское целое, задействуя новый ресурс и новую систе-

му образов, которая становилась универсальной в своем 

утверждении частного, национального.



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

63

* * *

Задолго до начала XIX в. встречается и критика пе-

тровских реформ, и  сомнение в  целесообразности 

западных заимствований — осуждение новых нравов 

и превознесение старины можно найти у столь разных 

авторов, как кн. М. М. Щербатов (1733–1790) и Н. И. Но-

виков (1744–1818), равно как сама императрица Екате-

рина II, склонная к литературным занятиям и использую-

щая театр и печать как инструменты воздействия на 

общество, обращается к русскому прошлому. Однако 

целесообразно разграничивать охранительные и прото-

консервативные воззрения от консерватизма как це-

лостной идеологии, равно как различные обращения 

к проблематике, которая созвучна последующему языку 

образов и понятий национализма, от собственно нацио-

нализма. Говоря о национализме, напомним: речь идет 

о политическом сообществе — и функция национализма 

заключается в мобилизации сообщества, выходящего 

за пределы традиционных форм солидарности. В этом 

плане разные общественные слои исторически в раз-

личное время оказываются причастны национализму — 

так, парижский или бордосский буржуа осознают себя 

«французами», в то время как крестьянин из деревни 

с отрогов Пиреней осознает себя «здешним», «тутош-

ним»: применительно к России еще в 1920-х именно по-

добным образом, ограничивая свою идентичность в луч-

шем случае пределами губернии, т. е. противопоставле-

нием соседям («орловские», «тамбовские») отвечали 

крестьяне, мыслившие себя за пределами национальных 

категорий.

Поскольку национализм — это идеология сообще-

ства, обеспечивающая его солидарность (некто заслу-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

64

живает поддержки, усилий с моей стороны, потому что 

является «тоже русским», как и я), то понятно, что его 

значение возрастает в периоды кризисов и конфликтов, 

когда под угрозой оказывается сообщество, претендую-

щее на национальный статус, опознающееся в качестве 

такового, — обратим внимание на диалектичность дан-

ного процесса: сообщество не только «опознается» в по-

добной ситуации, но и возникает, поскольку оно сущест-

вует только через взаимное опознание и признание в ка-

честве своего. Поэтому национальная история и история 

национализмов включает как «общие события», выде-

ляемые в прошлом — определяемые в качестве общего 

прошлого, значимого для каждого члена данного нацио-

нального сообщества (причем в этом статусе они претер-

певают переконструирование с возникновением нацио-

нализма — так, в рамках национальной памяти, статус 

Донской битвы существенно отличается от того, как она 

понималась, например, в XVII столетии*), так и, что осо-

бенно значимо, совместный опыт, ключевое событие, 

которое является преобразующим, формирующим на-

циональный опыт, — причем в данном случае важно, что 

этот опыт осмысляется как общий, совместно пережитый: 

принадлежность к нему (в плане как действительного 

действия, так и разделения общего образного ряда) ста-

новится одним из критериев принадлежности к нации**.

* Исторические символы могут возникать и не имея достовер-

ных оснований в реальности — так, например, ставшая хрестома-

тийной и  растиражированной как символ французской монархии 

фраза Генриха IV, желавшего видеть курицу в супе на столе у каж-

дого француза, впервые встречается только в середине XVII столе-

тия, несколько десятилетий спустя после гибели короля.

** Важно попутно отметить, что набор образов и ключевых поня-

тий, описывающих этот «общий опыт», складывается некоторое 

время спустя  — между самим событием и  его конвенциональной 

системой описания всегда существует зазор, — и в плане принад-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

65

В истории русского национализма, как и для немецко-

го (при всех различиях между ними), подобным решаю-

щим, мобилизующим событием стали наполеоновские 

войны, в первую очередь война 1812 г. — однако уже че-

реда предшествующих революционных событий, а вслед 

за этим коалиционных войн существенно изменили ин-

теллектуальный ландшафт. Французская революция, как 

отмечалось ранее, ввела новое понятие «нации» как «по-

литического народа», тогда как наполеоновские войны, 

особенно серия поражений, понесенных Российской им-

перией в 1805–1807 гг., завершившихся по итогам Тиль-

зитского мира (1807) вхождением в орбиту Наполеонов-

ской империи, стали серьезным потрясением для пра-

вящих и  интеллектуальных (в  это время во многом 

пересекавшихся) кругов России.

Одной из реакций на происшедшее стало обращение 

к ранним формам национальной идеологии — как сред-

ства общественного сплочения и одновременно ответа на 

вопрос о причинах понесенных поражений. В числе замет-

ных в данном отношении фигур необходимо упомянуть 

гр. Ф. В. Ростопчина (1763–1826) и С. Н. Глинку (1775–

1847) — оба они примечательны в том плане, что их на-

лежности, включенности зачастую принятие системы описания мо-

жет оказаться важнее участия в самом событии (последнее вполне 

заменяется символическим, а  принципиальное неприятие языка 

описания или утверждение альтернативного образа, если оно ока-

жется безуспешным, способно привести к исключению).

 Примером «символической причастности» может служить на-

чало «Былого и дум» Герцена, где автор демонстрирует свою при-

надлежность к одному из наиболее символически важных событий 

русской истории  — вступления в  Москву наполеоновской армии 

и пожара Москвы, через рассказ ему ребенком и свое участие во 

младенчестве — Герцен от рождения оказывается причастен Моск-

ве, мировой истории, истории России, причастен до того, как ста-

нет сознавать самого себя, т. е. его жизнь исторична и национальна 

с самого начала.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

66

ционализм носил ситуативный и чисто интеллектуальный 

характер. Глинка, издатель «Русского Вестника», извест-

ный своей ультрапатриотической риторикой, воспевал 

героев русской старины, рисуя их по античным образ-

цам — единственным ему знакомым. Уязвленная нацио-

нальная гордость спасалась тем, что утверждала соб-

ственное прошлое не менее значимым, чем наивысшие 

известные образцы: последние просто переименовыва-

лись. В другом случае, к примеру, Глинка писал:

«Уже в эпоху Рюрика и первых варяжских князей ни 

одна европейская страна своими моральными и поли-

тическими устоями не возвышалась над Россией, 

и, несмотря на бедственные последствия татарского 

ига, древняя Русь до правления и реформ Алексея  I 

и Петра Великого наверняка ничем не уступала Запа-

ду — ни политическими институтами, ни законодатель-

ством, ни чистотой нравов, ни укладом семейным; во-

обще она имела все, что требуется для счастья народа. 

Добродетели Марка Аврелия были добродетелями кня-

зей наших... Философский дух был широко распро-

странен... и предки наши не уступали Сократу... Идеи 

Морозова о человеческой природе сродни идеям Лок-

ка и Кондийака... Зотов уже пользовался современны-

ми педагогическими методами раньше Песталлоци 

и Кондийака».

Старина оказывалась и тем временем, когда «предки 

наши не уступали Сократу» и Локку, и вместе с тем было 

той эпохой, «когда предки наши, живя в страхе перед Гос-

подом и сохраняя еще простоту нравов, все свои мораль-

ные представления черпали у праотцов и в священных 

книгах и не предавались спорам о бесконечном прогрессе 

познания и человеческого разума, а просто стремились 

выполнить свой долг людей, граждан и христиан». Иногда 

героям русской старины находились совсем оригиналь-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

67

ные уподобления — так, Ермак оказывался лишь новым 

Сципионом Африканским. В других случаях, напротив, 

современные события соотносились Глинкой с русским 

прошлым — например, «Александр I, учреждая повсюду 

школы, всего лишь подражал своему далекому предше-

ственнику Ярославу, который с 1131 года мог служить ему 

в том примером и сделал Россию самой просвещенной 

страной своего времени».

Значимым здесь было то, что за всем этим потоком 

уподоблений, когда довольно забавных, а когда оставляю-

щих в недоумении, содержалось утверждение тех добро-

детелей, которые надлежало отыскать в прошлом — и ко-

торые Глинка уверенно там помещал, настаивая на соот-

ветствии древности русской древности классической, 

а именно «святую любовь к отечеству», «добродетели 

республиканские». В объявлении «Русского Вестника» он 

писал:

«В сих листах найдут многие статьи о древних време-

нах России. Беседа с праотцами, беседа с  героями 

и друзьями отечества питает душу и, сближая прошед-

шее с настоящим, умножает бытие наше. Настоящее 

объясняется прошедшим, будущее настоящим. [...] 

Пример добродетелей и нравов праотеческих заклю-

чается в древних преданиях; в них означено то особое 

воспитание, о котором говорят известнейшие наши 

писатели».

Ополчаясь на французов, на французскую культуру, 

на театр и литературу, Глинка с первыми попавшимися 

образами русского прошлого, заимствованного из бегло 

прочитанных обзоров (он сам признавался, что, взявшись 

за дело, совершенно не был знаком с русским прошлым), 

утверждал тот гражданский идеал, который несла рево-

люционная эпоха, — если угодно, он был слишком глубо-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

68

ко проникнут идеалами своего времени, чтобы удовле-

твориться простым поклонением французскому, напро-

тив, именно поэтому он желал сделать их своими.

Сам Глинка отдавал первенство Ростопчину, в «Запис-

ках» сообщая, «что граф первый, еще в 1807 году, своими 

„Мыслями вслух на красном крыльце“, вступил, так ска-

зать, в родственное сношение с мыслями всех людей рус-

ских». Однако сходство Глинки и Ростопчина было едва 

ли более существенным, чем различие между ними — 

если для первого основным был гражданский пафос, то 

для Ростопчина речь шла о  возможности заговорить 

с «простым народом» на его языке. Оценки и современ-

ников, и потомков о языке ростопчинских брошюр и афи-

шек, которые он издавал в 1812 г. в бытность его москов-

ским генерал-губернатором, расходятся — в любом слу-

чае, они поражали своей необычностью, когда высокое 

правительство заговорило с народом не языком офици-

альных распоряжений и не языком церковной проповеди, 

но само делая шаг к сближению. Для Ростопчина, впро-

чем, это осталось эпизодом в его биографии — ни до 

1807, ни после 1812 г. он никак не демонстрировал своей 

близости к национальным настроениям, не говоря уже 

о глубоких национальных воззрениях. Собственно, содер-

жание того, что можно назвать «национальными воззре-

ниями» Ростопчина, оказывается крайне бедно, сводясь 

к пробуждению патриотических чувств в стилистике, ко-

торая позднее, с 1840-х гг., получит название «шовиниз-

ма», и к ксенофобии.

Два других персонажа — А. С. Шишков (1754–1841) 

и Н. М. Карамзин (1766–1826) — напротив, по самому 

существу своей деятельности и интеллектуальных ин-

тересов принадлежат к истории русского национализ-

ма. Шишков, приобретший известность своим «Рассу-

ждением о старом и новом слоге», направленном про-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

69

тив новых литературных веяний, в первую очередь против 

Карамзина и карамзинистов, достаточно быстро эволю-

ционировал в сторону собственно национальной пробле-

матики. Уже в «Рассуждении...» вопрос о языке ставится 

в плоскости отчуждения высших слоев от остального на-

рода:

«Какое знание можем мы иметь в природном языке 

своем, когда дети знатнейших бояр наших от самых 

юных ногтей своих находятся в руках у французов, при-

лепляются к их нравам, научаются презирать свои обы-

чаи, нечувствительно получают весь образ мыслей их 

и понятий, говорят языком их свободнее, нежели своим 

и даже до того заражаются к ним пристрастием, что не 

токмо не стыдятся не знать оного, но еще многие из них 

сим постыднейшим из всех невежеством, как бы неко-

торым украшающим их достоинством, хвастают и ве-

личаются»*.

Шишков демонстрировал и созвучный романтизму 

интерес к народной поэзии — так, говоря об источниках, 

на которых надобно учиться родному языку, он включал 

в их число русские песни. В «Разговорах о словесности» 

он отмечал: «Народный язык, очищенный несколько от 

своей грубости, возобновленный и  приноровленный 

к нынешней нашей словесности, сблизил бы нас с тою 

приятною невинностью, с теми естественными чувства-

ми, от которых мы, удаляясь, делаемся более жеманны-

ми говорунами, нежели истинно красноречивыми писа-

* Денис Давыдов (1784–1839), формулируя прагматически сход-

ный опыт, отмечал его значение в ходе действий своего партизан-

ского отряда: «[...] я на опыте узнал, что в Народной войне должно не 

только говорить языком черни, но приноравливаться к ней и в обы-

чаях, и в одежде. Я надел мужичий кафтан, стал отпускать бороду, 

вместо ордена св. Анны повесил образ св. Николая и заговорил с ни-

ми языком народным».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

70

телями». При этом сам Шишков отмечал эту эволюцию 

в своих воззрениях, отзываясь в письме к Бардовскому 

от 18.II.1811 г. при посылке «Разговоров...»: «сперва бра-

нили меня за то, что защищаю славянский язык, а теперь 

станут бранить, что прославляю народный». Если перво-

начально деятельность его носила ограниченное значе-

ние, то по мере происходивших в Европе и империи со-

бытий приобретала все больший резонанс. Ф. Ф. Вигель 

(1786–1856) повествует в  «Записках» о  деятельности 

шишковской «Беседы любителей русского слова», осно-

ванной в 1811 г., пишет:

«Обстоятельства благоприятствовали ее учреждению. 

По вкоренившейся привычке, не переставали почитать 

запад наставником, образцом и кумиром своим, но на 

нем тихо и явственно собиралась страшная буря, гро-

зящая нам истреблением или порабощением. Люди, 

умеющие размышлять и предвидеть, невольно тесни-

лись вокруг знамени, на котором уже читали они слово 

„отечество“. Пристрастие к Европе приметно стало сла-

беть и готово было превратиться в нечто враждебное. 

Воспрянувшее в разных состояниях чувство патриотиз-

ма подействовало, наконец, и на высшее общество: 

знатные барыни на французском языке начали восхва-

лять русский, изъявлять желание выучиться ему или 

притворно показывать, будто его знают. Им и придвор-

ным людям натолковали, что он искажен, заражен, на-

чинен словами, оборотами, заимствованиями из ино-

странных языков, и  что „Беседа“ составилась един-

ственно с целью возвратить и сохранить ему чистоту 

и непорочность, и они все взялись быть главными ее 

поборницами... [...] Дамы и светские люди, которые во-

все ничего не понимали, не показывали, а может быть 

и не чувствовали скуки; они исполнены были мысли, что 

совершают великий патриотический подвиг и делали 

сие с примерным самоотвержением. [...] Модный свет 

полагал, что торжество отечественной словесности дол-

жно предшествовать торжеству веры и отечества».



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

71

Высшей точкой общественного признания деятельно-

сти Шишкова стало назначение его на пост государ-

ственного секретаря, где он сменил Сперанского — ему 

выпало писать императорские манифесты в ходе войны 

1812 г. и заграничного похода русской армии, о которых 

кн. П. А. Вяземский позднее говорил:

«Я помню, что во время оно мы смеялись над нелепо-
стями его манифестов и ужасались их государственной 
неблагопристойности, но между тем большинство, на-
род, Россия, читали их с восторгом и умилением...»

Во взглядах Шишкова присутствуют уже идеи, кото-

рые в дальнейшем получат развитие в рамках «славян-

ской взаимности» — так, он выступил с инициативой 

учреждения кафедр славяноведения при университетах, 

что будет реализовано уже в конце 1830-х в министер-

стве графа Уварова, налаживал связи с исследователя-

ми славянства в других странах, в частности со знаме-

нитым Й. Добровским (1753–1829) в Праге. Еще более 

любопытен эпизод, относящийся к 1817 г., когда в ре-

скрипте гр. А. И. Остерману-Толстому (1772–1857), полу-

чившему от чехов в дар кубок, Шишков называл дарите-

лей «соплеменным нам храбрым народом» — император 

Александр вычеркнул этот оборот. Шишков счел правку 

носящей стилистический характер и заметил, что подоб-

ное выражение уместно, поскольку чехи «нашим наре-

чием» говорят, на что император отвечал:

«Подозрительные немцы подумают, что мы, сближа-
ясь с богемцами, сим родством имеем на них какие-
нибудь виды».

В данном случае примечательно и то обстоятельство, 

что сам Шишков не видел политического содержания 

признания «одноплеменности», здесь пребывая еще 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

72

в пределах донационалистических представлений, и то, 

что для государя данный язык был вполне внятен  — 

и о связанных с ним опасностях он уже имел понимание.

Став в 1813  г. президентом Российской Академии, 

Шишков постепенно сблизился с Карамзиным — против-

ники в начале 1800-х, они с годами не стали единомыш-

ленниками, но обрели довольно много общего, что дела-

ло возможным компромисс — в результате Карамзин 

в 1818 г. не только был избран членом Академии, но и чи-

тал на ее заседаниях главы своей «Истории...», слог ко-

торой и многие идеи, в ней изложенные, находили сочув-

ствие у президента собрания. Для Карамзина потрясе-

ния, вызванные Французской революцией, послужили 

и к созреванию консервативных настроений, и к обраще-

нию в сторону русской истории. Уже в 1802 г. в «Вестни-

ке Европы» он писал:

«Революция объяснила идеи: мы увидели, что граждан-

ский порядок священ даже в самых местных или слу-

чайных недостатках своих; что власть его есть для на-

родов не тиранство, а защита от тиранства, что, разби-

вая сию благодетельную эгиду, народ делается жертвою 

ужасных бедствий, которые несравненно злее всех 

обыкновенных злоупотреблений власти [...], что учре-

ждения древности имеют магическую силу, которая не 

может быть заменена никакою силою ума, что одно вре-

мя и благая воля законных правительств должны испра-

вить несовершенство гражданских обществ...»

В «Записке о древней и новой России» 1811 г., пред-

полагавшей в качестве основного адресата государя, 

Карамзин так оценивал политику Петра:

«Страсть к новым для нас обычаям преступила в нем 

границы благоразумия. Петр не хотел вникнуть в исти-

ну, что дух народный составляет нравственное могуще-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

73

ство государств, подобное физическому, нужное для 

их твердости. [...] Искореняя древние навыки, представ-

ляя их смешными, глупыми, хваля и вводя иностран-

ные, государь России унижал россиян в их собственном 

сердце».

Он отмечал: «Россия [...] существует около 1000 лет и не 

в образе дикой Орды, но в виде государства великого, 

а нам все твердят о новых образованиях, о новых уставах, 

как будто бы мы недавно вышли из темных лесов амери-

канских! Требуем более мудрости хранительной, нежели 

творческой. Если история справедливо осуждает Пе-

тра I за излишнюю страсть его к подражанию иноземным 

державам, то оно в наше время не будет ли еще страш-

нее?» Плодом его усилий объяснить и восславить про-

шлое стала «История...», появление первых восьми томов 

которой в 1818 г. явилось эпохальным событием, в том 

числе и в истории русского книгоиздания — весь первый 

тираж ее был распродан за месяц, так что автор затруд-

нялся отыскать полный экземпляр, чтобы на исходе марта 

месяца отослать в Москву, своему помощнику в историче-

ских изысканиях А. Ф. Малиновскому (1762–1840). Поле-

мика, мало затронувшая печать, но интенсивно шедшая 

в образованном обществе, по поводу «Истории...» хорошо 

высвечивает новые идеи, успевшие оформиться менее 

чем за первые два десятилетия нового столетия. В прямое 

противопоставление словам Карамзина, завершившего 

посвящение своей «Истории...» Александру I утверждени-

ем — «История народа принадлежит Царю», Н. М. Муравь-

ев (1795–1843), будущий автор конституционного проекта 

«Северного общества» декабристов, писал:

«История принадлежит народам. В ней находят они вер-

ное изображение своих добродетелей и пороков, нача-

ла могущества, причины благоденствия или бедствий».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

74

Буквально те же слова в ответ Карамзину заносит 

в свой дневник 21.II.1818 г., т. е. сразу же после выхода 

в свет первых восьми томов «Истории...», другой буду-

щий декабрист Н. И. Тургенев (1789–1871):

«История народа принадлежит народу — и никому бо-

лее. Смешно дарить ею Царей. Добрые Цари никогда 

не отделяют себя от народа».

Более умерен его брат Сергей (1792–1827), записываю-

щий уже в своем дневнике 4–13.III.1818 г. по прочтении 

1-го тома «Истории...»: «Что значит: история народа при-

надлежит Государю, или Царю, как он говорит. Не позор-

но, но не ясно». Для Никиты Муравьева, вполне примы-

кающего к и воспроизводящего романтические воззрения, 

как политические, так и исторические, историческим субъ-

ектами являются не цари, но народы — а общий ход исто-

рии определяется не замыслами правителей, а сложным 

сочетанием сил и стремлений, непрозрачным и для самих 

участников происходящего:

«Страсти суть необходимые принадлежности челове-

ческого рода и орудия промысла, не постижимого для 

ограниченного ума нашего. Не ими ли влекутся наро-

ды к цели всего человечества? В нравственном, равно 

как и в физическом, мире согласие целого основано 

на борении частей».

И вместе с тем созерцание истории не должно приво-

дить к примирению с несовершенствами существующе-

го — как наставляет Карамзин, определяя в этом пользу 

для простого гражданина:

«Конечно, несовершенство есть неразлучный товарищ 

всего земного, но история должна ли только мирить нас 

с несовершенством, должна ли погружать нас в нрав-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

75

ственный сон квиетизма? В том ли состоит гражданская 

добродетель, которую народное бытописание воспла-

менять должно? Не мир, но брань вечная должна суще-

ствовать между злом и благом...»

Значительно позднее, уже около 1850 г., М. А. Фон-

визин (1787–1854), продолжая споры более ранних лет, 

записывал для себя:

«Г-жа Сталь сказала где-то, что в жизни народов сво-

боде во всех ее видах (политической, гражданской, 

личной) неоспоримо принадлежит законное право дав-

но перед самовластием. Эта мысль гениальной писа-

тельницы верна относительно европейского человече-

ства и подтверждается древнею и даже среднею исто-

рией России, которая только в  новейшее время 

(с Петра Великого) сделалась классическою почвою 

самодержавия».

Н. Тургенев, сообщая своему брату из Петербурга 

30.XI.1816 г. о начале печатания «Истории...» Карамзи-

на, отмечал, что еще ничего из нее не читал, но «Карам-

зин, сколько я заметил, думает и доказывает, что Россия 

стояла и возвеличивалась деспотизмом, что здесь на-

зывают самодержавием».

Показательно, что и Тургенев, и Фонвизин с проме-

жутком почти в тридцать пять лет спорят с Карамзиным 

ровно об одном и том же — о логике русской истории, 

утверждая, что «самодержавие» или «деспотизм» никак 

не сквозная линия и тем более не цель, а лишь одно из 

исторических обстоятельств, к тому же достаточно позд-

нее — примеры подобного правления можно легко найти 

в истории и других европейских народов, история же 

России должна указывать на иное — на начала свободы, 

ей присущие, быть героическим повествованием, как на-

стаивал, например, М. Ф. Орлов (1788–1842).



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

76

Примечательно, что сам Карамзин разделял во мно-

гом эти взгляды  — в  период более ранний, на исхо-

де XVIIII и в начале XIX столетия. Так, в повести «Марфа 

Посадница», опубликованной в основанном и редакти-

ровавшемся им с 1802 г. журнале «Вестник Европы», 

Карамзин не только описывает (соединяя воедино два 

похода Ивана III на Новгород, в 1471 и 1477 гг., в одно 

событие) падение новгородской вольности, вкладывая 

в уста Марфе Посаднице следующую, например, репли-

ку: «Подданные Иоанна! Умираю гражданкою Новгород-

скою!» (т. е. противопоставляя гражданство, республи-

канские принципы монархическому подданству), но и по-

мещает эти события в параллель к мифологическому 

восстанию новгородца Вадима против Рюрика. Мрамор-

ный бюст Вадима украшает в описании Карамзина вече-

вую площадь в Новгороде — к памяти Рюрика обраща-

ются посланцы московского великого князя, к Вадиму 

апеллирует Марфа, Рюрик выступает носителем само-

державных начал, но они оказываются не только истори-

чески следующими за первоначальной вольностью, но 

и не неоспоримыми — ведь Вадим не только поднимает 

восстание против Рюрика, но и оказывается в изображе-

нии Карамзина прародителем Новгородской республики, 

тем самым демонстрируя по меньшей мере множествен-

ность, вариативность политических принципов, на кото-

рых может быть основано сообщество.

Полемизируя с Карамзиным 1810-х гг., Никита Му-

равьев фактически обращается к тем же тезисам, кото-

рые использовал Карамзин в начале 1800-х:

«Сравнивая историю российскую с древнею, историк 

наш говорит: „Толпы злодействуют, режутся за честь 

Афин или Спарты, как у нас за честь Мономахова или 

Олегова дому — немного разности“.



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

77

Я нахожу некоторую разность. Там граждане сра-

жались за власть, в которой они участвовали; здесь 

слуги дрались по прихотям господ своих».

И все-таки различие между взглядами Карамзина на-

чала 1800-х и Муравьева исхода 1810-х существенно: для 

Карамзина речь идет об индивидуальных добродетелях, 

оттого и на исходе своей жизни он мог добросовестно 

заявлять, что является «республиканцем», — напротив, 

для Муравьева быть вполне «республиканцем», живя 

и  действуя в  самодержавной монархии, невозможно: 

республиканство есть добродетель гражданская, прак-

тикуемая только в совместной жизни — республиканец 

может примириться с самодержавием от отчаяния, при-

нять последнюю как неизбежное, но не может прослав-

лять последнее, т. е. нельзя быть республиканцем в част-

ной жизни и подданным в жизни публичной, это проти-

воречие.

Республиканские добродетели Карамзина вполне 

независимы от русского контекста — не случайно там, 

где он повествует о них на русском материале, как де-

лает это в 1790-х — начале 1800-х, он свободен от ис-

тории, русские детали там исключительно условны, 

напротив, там, где он историчен — он защищает само-

державие как оправданную историей форму русской 

государственности, то, чем она создана и без чего рас-

падается. Напротив, М. Ф. Орлов, как и Никита Муравь-

ев, ищет поместить республиканские добродетели в са-

му плоть русской истории*, обращаясь к кн. П. А. Вязем-

* Как в  дальнейшем, уже в  1840-х гг., М.  И.  Фонвизин будет 

устанавливать смысл русской истории, связывая с германской — 

т.  е. с  «началами свободы», отмечая, к  примеру: «Предки наши 

славяне были, как и их соседи германцы, народ полудикий, но сво-

бодный, и в общественному быту славян преобладала стихия де-

мократическая — общинная [...]».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

78

скому (1792–1878), брату по отцу жены историографа 

(письмо от 4.V.1818):

«Я читал Карамзина. Первый том мне не пришелся по 

сердцу. Он сам в предисловии говорит, что пленитель-

нейшая черта римских историков есть то, что на каж-

дом шагу видим в них римских граждан во всей силе 

сего слова. Зачем же он в классической книге своей 

не оказывает того пристрастия к Отечеству, которое 

в  других прославляет? Зачем хочет быть беспри-

страстным космополитом, а не гражданином?»

Еще более показателен отзыв Н. И. Тургенева — в от-

личие от М. Ф. Орлова, непосредственно ожидавшего 

от историка прославления гражданских добродетелей 

и славного прошлого России, истории ее ранних времен, 

соответствующих политическим желаниям читателя, 

готового пожертвовать фактологией ради идеологии, 

Тургенев сосредоточивается на идеологическом осмыс-

лении событий, даваемом Карамзиным, — не возражая 

по поводу сути описываемого, он оспаривает оценки. 

В дневниковой записи от апреля 1818 г., по прочтении 

6-го тома «Истории...», повествующей о царствовании 

Иоанна  III, государя, наиболее близкого к идеальному 

образу правителя в глазах Карамзина-историографа, 

противопоставляющего его Петру I, Тургенев отмечает:

«Я вижу в царствовании Иоанна щастливую эпоху для 

независимости и внешнего величия России, благоде-

тельную даже для России, по причине уничтожения 

уделов; с благоговением благодарю его как Государя, 

но не люблю его как человека, не люблю как русского, 

так как я люблю Мономаха. Россия достала свою не-

зависимость, но сыны ее утратили личную свободу на 

долго, на долго, может быть, навсегда. История ее с се-

го времени принимает вид строгих анналов самодер-



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

79

жавного правительства [...] вольность народа послужи-

ла основанием, на котором самодержавие воздвигло 

Колосс Российский».

Декабристский круг понимает «нацию» как полити-

ческое сообщество, связанное с идеей представитель-

ства, — наиболее полно эти идеи отразятся в двух кон-

ституционных проектах, принадлежащих соответствен-

но Никите Муравьеву и  Павлу Пестелю (1793–1826). 

И тот и другой стремятся укоренить свое видение в ис-

тории  — так, Муравьев, конструируя федеративное 

устройство (и здесь во многом сходясь с Александром I), 

которому соответствует двухпалатный парламент, име-

нует его «Народным вечем», верхняя палата которого, 

представляющая области, должна была называться 

«Верховной Думой». Ориентируясь на американский 

опыт, области, на которые разделяется империя, Му-

равьев именует «державами», выбирая прямой аналог 

states. Еще более показателен текст Пестеля, о котором 

А. И. Миллер пишет:

«В Русской Правде изложен наиболее радикальный 

и  последовательный, выдержанный совершенно во 

„французском духе“ проект строительства нации 

в Российской империи. Он сочетает радикальные по-

литические преобразования, включая уничтожение, 

в том числе буквальное, династии, и самую радикаль-

ную ассимиляторскую программу».

Критерии национальной принадлежности — в этой 

логике совпадающие с критериями гражданства, вклю-

чают и у Пестеля, и у Муравьева языковой критерий. Со-

гласно последнему, определяется двадцатилетний пе-

реходный период, по прошествии которого «никто не 

обучившийся русской грамоте не может быть признан 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

80

гражданином». Пестель, в свою очередь, поступает бо-

лее радикально, но в той же логике, выделяя среди под-

данных России (1) «русских» и (2) «иностранцев», т. е. 

тех, кто присягал «прежним Властелинам над Россиею, 

но не Россию за свое отечество признали». Последние, 

дабы считаться «русскими», должны, во-первых, подтвер-

дить свой выбор русского подданства (теперь уже Рос-

сии, а не династии) и, во-вторых, сделать выбор в поль-

зу русского языка — либо же, отвергая культурную иден-

тичность, теперь уже сделаться иностранцами в полном 

смысле слова. Ассимиляторская программа Пестеля луч-

ше всего видна в параграфе 16 гл. 2 «Русской Правды», 

озаглавленном «Все племена должны быть слиты в один 

Народ»:

«Один Народ и все различные оттенки в одну общую 

массу слить так, чтобы обитатели целого пространства 

Российского Государства все были Русские [...]. Сред-

ства общие состоят главнейше в том, чтобы, во пер-

вых, на целом пространстве Российского Государства 

господствовал один только язык российский: Все сно-

шения тем самым чрезвычайным образом облегчатся; 

Понятия и образ мыслей сделаются однородные; Люди 

объясняющиеся на одном и том же языке теснейшую 

связь между собою возымеют и однообразные состав-

лять будут один и тот же народ [...] все сии различные 

имена [племен] были уничтожены и везде в общее На-

звание Русских во едино слиты. В третьих, чтоб одни 

и те же Законы, один и тот же образ Управления по всем 

частям России существовали и тем самым в Политиче-

ском и Гражданском отношениях вся Россия на целом 

своем пространстве бы являла вид Единородства, Еди-

нообразия и Единомыслия. Опыты всех веков и всех 

Государств доказали что Народы везде бывают таковы-

ми, каковыми их соделывают правление и Законы под 

коими они живут».



Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.

Программа Пестеля, как отмечает А. И. Миллер, харак-

теризуется крайним радикализмом — кажется, никто дру-

гой из декабристов, не говоря о последующих направле-

ниях националистической мысли, не решался помыслить 

преобразование империи в одну нацию целиком — соб-

ственно, вариант, предлагаемый Муравьевым, федера-

ция, является способом преодолеть имперскую неодно-

родность в рамках становления гражданского порядка 

без радикальной программы унификации и ассимиляции, 

представляющейся утопической и, закономерным обра-

зом, якобинской. Если угодно, лидеры Северного и Юж-

ного декабристского обществ разыграли в интеллекту-

альном плане противостояние жирондистов и якобинцев 

в спорах об устройстве Франции, что не удивительно — 

национализмы вообще строятся с оглядкой друг на друга, 

а для этого времени, как во многом и для последующих, 

именно французский образец был наиболее впечатляю-

щим и успешным.



82

ЛЕКЦИЯ 3. 
«ОФИЦИАЛЬНАЯ НАРОДНОСТЬ» 
И «БОЛЬШАЯ РУССКАЯ НАЦИЯ»

Народ без Историка творение недовершенное, 

без самопознания.

М. П. Погодин. Исторические афоризмы. 1836

Выступление «декабристов» на исходе 1825 г. было од-

ним из последних в волне пронунсиаменто, сотрясавших 

Европу и Латинскую Америку на исходе наполеоновских 

войн и в первые годы после их завершения — в ряду 

испанской и  неаполитанской революций, греческого 

восстания в Османской империи и провозглашения не-

зависимости Греции, волнующего и  впечатляющего 

опыта американских республик, пока еще не дошедших 

до стадии, способной разочаровать любого энтузиаста. 

Декабристское восстание стало важнейшей границей 

как в политической, так и в интеллектуальной истории 

Российской империи — оно определило смену поколе-

ний, гораздо более резкую и насильственную, чем та, 

которая определялась бы естественным ходом вещей. 

Александр Койре обращал внимание на «глубокие раз-

личия между представителями этих двух поколений. 

Они отражали противоположность умонастроений двух 

исторических эпох и — last but not least — двух столиц. 

(Немаловажно, в самом деле, что „философское“ дви-

жение родилось в Москве; [...] оно нигде более и не бы-

ло возможно). Они не только ставили разные проблемы, 

но и одни и те же проблемы, такие, как отношения ме-

жду Россией и Западом, они формулировали в разных 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

83

терминах и понимали в разном смысле. Два поколения 

разделяли всего лишь десять лет, но это были годы зна-

чительных событий, глубоких изменений в существова-

нии и ориентации России; и духовная атмосфера, пер-

вые впечатления детства, отрочества и юности, форми-

ровавшие и определявшие умонастроения тех и других, 

были совершенно различными! Первые, старшие, ро-

ждались на закате правления Екатерины Великой; к их 

первым детским впечатлениям принадлежал террор 

царствования Павла I. Все они участвовали в либераль-

ном движении в царствование Александра I; они участ-

вовали в войне; они были глубочайшим образом обма-

нуты и раздражены реакцией и мистицизмом, привно-

симым императором в Россию. Вторые же появились на 

свет в первые годы царствования Александра; их дет-

скими впечатлениями были война и вызванный ею па-

триотический порыв — подростками они питались рас-

сказами о боях и славе; чувство национальной гордости 

стало неотъемлемой частью их души, а история Рос-

сии — частью их образования. „История...“ Карамзина 

была для всех этих юношей настольной книгой; величие 

настоящего естественным образом сопрягалось в их 

умах с величием прошлого. Болезненное чувство „вы-

скочек“ было уже почти чуждо им; ими владела вера 

в собственные силы и в будущее своей страны.

Проблема отношений с Западом виделась им в другом 

свете: речь шла уже не о противопоставлении русского 

варварства и европейской цивилизации, но об установ-

лении отношений между цивилизацией русской и циви-

лизацией Запада».

Как мы видели, для первой реакции на вызов, с кото-

рым столкнулось русское образованное общество, было 

характерно стремление доказать свое «соответствие», 

право считаться в числе «народов образованных», «ци-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

84

вилизованных»: так, Сергей Глинка убеждал, что рус-

ские князья и святые ничем не уступают героям древ-

ности, Карамзин находил, что история России может 

быть интересна не менее, чем история других народов; 

в рамках той же логики, но уже имеющей иные след-

ствия, находились и попытки убедить не в «равенстве», 

но в «превосходстве»: так, для Шишкова славянский 

язык оказывался древнейшим, из которых он силился 

вывести все прочие, русское прошлое и настоящее пред-

ставало лучшим по сравнению с другими европейскими 

народами — их превосходство оказывалось под вопро-

сом из-за ужасов революции и последующих событий, 

заставлявших задумываться об истоках этих событий, 

коренящихся в природе европейского просвещения. Для 

нового поколения, входившего в свет в начале 1820-х гг., 

определяющей становилась не идея общего «просвеще-

ния» и «цивилизации», но «особого пути», который пред-

стоит каждому «народу историческому»: цивилизован-

ный мир складывается из массы самостоятельных голо-

сов, принадлежать к числу «народов исторических» не 

значит теперь непременно разделять одни и те же воз-

зрения — напротив, в рамках логики, идущей от Гердера 

и громко зазвучавшей в текстах немецких романтиков 

с начала нового столетия, ценность принадлежит уни-

кальному и своеобразному. Ключевые категории осмыс-

ления действительности теперь заимствуются из сферы 

эстетики — и этот поворот замечательно согласуется 

с общей деполитизацией: говорить на языке эстетическо-

го значит теперь одновременно и возможность говорить 

тогда, когда прежние способы говорения оказались под 

подозрением.

Политическое напряжение, чувствительное для вла-

сти в самом слове «нация», приведет в 1820-е гг. к его 

вытеснению из печати, на смену приходит «народность», 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

85

удобная своей размытостью. Алексей Миллер, анализи-

руя историю понятий «нация» и «народность» в первой 

половине XIX в., отмечает: «В 1820-е годы в имперских 

элитах постепенно растет настороженность, и с начала 

1830-х годов оформляется ясно выраженное стремление 

вытеснить понятие нация и заместить его понятием на-

родность. С помощью этой операции надеялись редак-

тировать содержание понятия, маргинализировать его 

революционный потенциал»*. Опережая уваровскую фор-

мулу, в журналистике 1820-х начнутся «споры о народно-

сти» с противопоставлением «народности» и «просто-

народности», где «народность» будут определять через 

«верность духу народа», а не те или иные конкретные 

исторические формы. Народность оказывается и иско-

мым, и повсеместно присутствующим, тем, что возмож-

но «почувствовать», но затруднительно определить — 

неким «пустым местом», позволяющим наделять его 

необходимыми смыслами. Уже в Манифесте от 13 июля 

1826 г., опубликованном после завершения суда над 

декабристами, присутствует знаковый смысловой по-

ворот:

«Все состояния да соединятся в доверии к правитель-

ству. В государстве, где любовь к монархам и предан-

ность к  престолу основаны на природных свойствах 

народа [выделено нами. — А. Т.]**, где есть отечествен-

* Отметим попутно, что уже в  конце 1810-х П.  А.  Вяземский, 

переводивший на русский текст проекта Уставной грамоты Россий-

ской империи, размышлял над русскими вариантами французско-

го nation, склоняясь к «народности».

** Сходна риторика во Всеподданнейшем отчете III Отделения 

за 1837  г.: «Безусловная любовь и неограниченная преданность 

к Царю принадлежат, так сказать, к природе русского народа (вы-

делено нами. — А. Т.), и чувства сии при всяком случае, прямо от 

лица Государя или до Царственного Его Семейства относящемся, 

разительно обнаруживаются». Другой пример (из отчета за 1845 г.): 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

86

ные законы и твердость в управлении, тщетны и безум-

ны всегда будут все усилия злоумышленных. <...> Не от 

дерзостных мечтаний, всегда разрушительных, но свы-

ше усовершаются постепенно отечественные установ-

ления, дополняются недостатки, исправляются злоупо-

требления».

Декабристское же восстание интерпретируется в Ма-

нифесте в рамках типичного для романтизма противо-

поставления «истинного» и «ложного» просвещения:

«Не просвещению, но праздности ума, более вредной, 

нежели праздности телесных сил, — недостатку твер-

дых познаний должно приписать то своевольство мыс-

лей, источник буйных страстей, сию пагубную роскошь 

полупознаний, сей порыв в мечтательные крайности, 

коих начало есть порча нравов, а конец — погибель».

Только что созданное III Отделение в отчете за 1827 г. 

пугает власть «русской партией»:

«Молодежь, т. е. дворянчики от 17 до 25 лет, составля-

ют в массе самую гангренозную часть Империи. Среди 

этих сумасбродов мы видим зародыши якобинства, ре-

волюционный и реформаторский дух, выливающийся 

в разные формы и чаще всего прикрывающийся маской 

русского патриотизма [...] Экзальтированная моло-

дежь, не имеющая никакого представления ни о поло-

жении России, ни об общем ее состоянии, мечтает 

о возможности русской конституции, уничтожении ран-

гов, достигнуть коих у них не хватает терпения, и о сво-

боде, которой они совершенно не понимают, но которую 

полагают в отсутствии подчинения».

«Надобно желать одного, чтобы при этом стремлении дел русские 

не переняли европейской порчи нравов, сохранили свою народ-

ность и  остались навсегда, по примеру прародителей своих, пре-

данными своей Вере, своим Государям и Отечеству».



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

87

Этот «русский патриотизм», вызывавший опасения 

III Отделения, действительно легко читается, например, 

в следующем пассаже из 2-го тома «Мнемозины», альма-

наха, издававшегося московским любомудром кн. Одоев-

ским (1803–1869) совместно с  Кюхельбекером (1797–

1846): «Русская литература должна свободно и широко 

присвоить себе все сокровища ума Европы и Азии, но 

присвоить так, чтобы не терять своей самостоятельности 

и народности. Лучше всего иметь поэзию народную. Да 

создастся для славы России поэзия истинно русская; да 

будет Святая Русь не только в гражданском, но и в нрав-

ственном мире первою державою во вселенной [выделе-

но нами. — А. Т.]».

Потребность в контроле над направлением умов и за 

ходом образования все явственнее осознается как перво-

очередная задача власти. Уже в 1823 г., обращаясь к го-

сударю, М. Л. Магницкий (1778–1844) писал:

«Князь тьмы века сего производит большую часть сво-

их влияний на мир и миродержателей гражданских че-

рез общее мнение, которое есть как бы труба, коею он, 

как в древности оракулы, произносит свои заключения, 

суды и приговоры, сеет лжи и клеветы, распространяет 

нелепые предсказания и нечестивые понятия. У боль-

шей части народов и, в том числе, у нас — гул сей, во-

преки истине, почитается гласом Божиим (глас наро-

да — глас Божий). В конституциях, сем неистовом по-

рождении бунта народного, главным их основанием 

положена свобода книгопечатания или — что одно и то 

же — беспрепятственное волнение и необузданность 

мнения общественного, т. е. труба для глаголов князя 

тьмы, как можно более широкая, громкая и всегда от-

верстая; а как он знает, что доброе воспитание народ-

ное, улучшая сердце и образ мыслей падшего челове-

ка, составить может и общее мнение доброе, т. е. из 

трубы для него нужной может сделать поток благодати 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

88

не только на поколение настоящее, но и на будущие; то 

он, отвлекая всеми способами внимание правительств 

и людей благонамеренных от сего важного предмета, 

указывает его одним своим чадам и последователям, 

как рычаг, которым можно потрясти весь мир гра-

жданский».

Сменивший А. Н. Голицына (1773–1844) в кресле ми-

нистра народного просвещения Шишков озабочен двумя 

вопросами: во-первых, разработкой нового цензурного 

устава (он будет принят в 1826 г., найден крайне неудач-

ным, получив прозвание «чугунного», и два года спустя 

заменен иным, просуществовавшим все николаевское 

царствование) и, во-вторых, контролем над образовани-

ем. В 1826 г. он подает записку, в которой, прежде всего, 

настаивает на развитии сети казенных образовательных 

учреждений, с заведением дворянских пансионов при гу-

бернских гимназиях и даже при некоторых уездных учи-

лищах — однако опасения его в первую очередь связаны 

с массой не вполне подконтрольных власти частных пан-

сионов и домашних учителей. Он утверждает, связывая 

воедино задачи контроля и идеологического воспитания 

в новом духе:

«Частное или домашнее воспитание может быть тер-

пимо, но одно только народное, общественное за-

служивает одобрение правительства... Главным и не-

пременным правилом считаю я наблюдение, чтобы 

общественному воспитанию во всех частях дано было 

такое направление, чтобы оно не изглаживало в рус-

ских характера народного, но чтобы улучшало и укреп-

ляло оный. Главная цель учреждений всех наших 

учебных заведений есть образование верных поддан-

ных государя, просвещенных и усердных сынов церкви 

и отечества».



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

89

В том же духе, выступая против частного образования, 

подаст, например, в 1826 г. свою записку и Пушкин — вы-

ражая господствующие настроения и ясно определивший-

ся правительственный курс. Впрочем, на практике процесс 

затянется — и лишь Уваров сможет гордиться тем, что 

«переписал» всех частных учителей: те будут поставлены, 

по крайней мере формально, под правительственный кон-

троль и будут обязаны проходить испытания для получе-

ния разрешения на право начала или продолжения своей 

деятельности.

Уваров, получивший в 1830-е гг. carte blanche на идео-

логию, предпримет амбициозную попытку «перехвата» 

романтических учений о «народности», выросших в атмо-

сфере «освободительной войны» в Германии (1813)*. Уже 

в первом циркуляре, разосланном Уваровым по вступле-

нии его в должность министра народного просвещения, 

содержится формула, в дальнейшем ставшая известной 

под именем «официальной народности». В нем, обраща-

ясь к попечителям учебных округов и ректорам универси-

тетов, министр писал:

«Общая наша обязанность состоит в том, чтобы народ-

ное образование, согласно с Высочайшим намерением 

Августейшего Монарха, совершалось в соединенном 

духе Православия, Самодержавия и народности. Я уве-

рен, что каждый из гг. профессоров и наставников, про-

никнут будучи одним и тем же чувством преданности 

Трону и Отечеству, употребит все силы, дабы соделать-

ся достойным орудием правительства и заслужить пол-

ную доверенность оного. [...]

* В отчете «Десятилетие Министерства народного просвеще-

ния. 1833–1843 гг.» Уваров писал: «Слово „народность“ возбуждало 

в  недоброжелателях чувство неприязненное за смелое утвержде-

ние, что министерство считало Россию возмужалою и  достойною 

идти не позади, а по крайней мере рядом с прочими европейскими 

национальностями».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

90

Когда Россия, вследствие тяжких превратностей сча-

стия, постигших ее во младенчестве, отстала от Европы 

в успехах образованности, Промысел даровал ей Царя, 

Им же вдохновленного, умевшего почти внезапно поста-

вить ее на место, ей свойственное, но в то же время 

вынужденного для достижения сей великой цели жерт-

вовать не только народным самолюбием, но и частию 

народного ее характера. Ныне другое время: Россия 

стоит на высокой чреде славы и величия; имеет вну-

треннее сознание своего достоинства и видит на троне 

другого, тем же Провидением ниспосланного Царя — 

хранителя и веры ее и народности. Отжив период без-

условного подражания, она лучше своих иноземных 

наставников умеет применять плоды образования к сво-

им собственным потребностям; ясно различает в осталь-

ной Европе добро от зла: пользуется первым и не стра-

шится последнего; ибо носит в сердце сии два залога 

своего благоденствия, с коими неразрывно соединен 

третий — самодержавие.

Россия имеет счастие верить Промыслу, который 

проявляет себя в великих Царях ее. Тогда, как другие 

народы не ведают покоя и слабеют от разномыслия, 

она крепка единодушием беспримерным».

Как отмечал А. Койре, «формула Уварова не была 

простым воспроизведением националистического и ксе-

нофобского оптимизма правительства, выражением ко-

торого в литературе служили писания Булгариных и Гре-

чей. Те ограничивались противопоставлением России 

с ее „патриархальными добродетелями, ее верой и нра-

вами“, ее непоколебимой верностью трону (в этом — 

вершина ее морального совершенства) распадающему-

ся, извращенному, безнравственному и неверующему 

Западу, сотрясаемому революциями и т. д. [...] Уваров 

хотел совсем другого, он желал национальной цивили-

зации. Он знал, что она пока отсутствует, и стремился 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

91

развить ее „в согласии с взглядами и предположениями 

правительства“».

В 1834 г. в только что основанном «Журнале Мини-

стерства народного просвещения», долженствующего 

быть выразителем мнений ведомства, ответственного 

за идеологию, и распространять руководящие воззре-

ния среди подведомственных мест и  учреждений, 

П. А. Плетнев (1792–1865) рассуждал:

«В числе главных принадлежностей, которых совре-

менники наши требуют от произведений словесности, 

господствует идея народности. Она представляет со-

бою особенность, необходимо соединяющуюся с идеею 

каждого народа. [...]

В звуках слова народность есть еще для слуха на-

шего что-то свежее и, так сказать, необносившееся; 

есть что-то, к чему не успели мы столько привыкнуть, 

как вообще к терминам средних веков».

В русских условиях «народности» нет нужды созда-

вать политического субъекта — восстанавливать гер-

манский Рейх — поскольку этот субъект уже наличест-

вует в  лице Российской империи. Как раз напротив, 

возможные оппоненты власти — среднее дворянство, 

почувствовавшее свою силу и обретшее корпоративное 

сознание в  краткий период наполеоновских войн, — 

оказываются в  ситуации, когда возможная риторика 

«народности» взята уже на вооружение власти, опи-

рающейся в этом одновременно на формирующуюся 

бюрократию и мещанство. Идеологическая конструк-

ция, предложенная Уваровым, имеет, однако, фунда-

ментальную слабость — она принципиально предпола-

гает ограниченную и закрытую аудиторию, к которой 

обращена, — условно говоря, те поднимающиеся соци-

альные группы, которые проходят через русские гимна-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

92

зии и  университеты, где они должны подвергнуться 

«обработке» в духе «официальной народности», — чи-

татели русскоязычной прессы, плотно контролируемой 

Министерством просвещения. Но эта же идеологиче-

ская конструкция не может включить в свои рамки ни 

западные окраины империи (Остзейские губернии 

и Царство Польское), она не может быть артикулирова-

на как «собственная речь» высшими правящими круга-

ми империи — принципиально вненациональными, чья 

идеология остается идеологией династической предан-

ности, когда местные аристократии заключают договор 

о преданности империи, но отнюдь не «русской народ-

ности».

Впечатанная в уваровскую формулу «народность» 

станет «неопределенным третьим», обретающим 

осмысленность через два первых члена — «правосла-

вие» и «самодержавие», придавая им флер историче-

ской глубины и «органичности». В циркуляре Министер-

ства народного просвещения от 27 мая 1847 г. разъ-

яснялось, что «русская народность» «в чистоте своей 

должна выражать безусловную приверженность к пра-

вославию и самодержавию», а «все, что выходит из этих 

пределов, есть примесь чуждых понятий, игра фантазии 

или личина, под которою злоумышленные стараются 

уловить неопытность и увлеченность мечтателей». Быть 

православным, «без лести преданным» подданным сво-

его монарха, — вот, собственно, к чему сводится «народ-

ность» в практическом истолковании, и отсюда же возни-

кает внешне парадоксальная ситуация, когда доброволь-

ные истолкователи «народности», начиная с Погодина, 

не говоря уже о славянофилах, оказываются в той или 

иной степени неудобными для власти. Единственное 

правильное здесь — воздерживаться от любой интер-

претации, повторяя ссылку на «народность» как на не-



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

93

что самоочевидное и используя обвинение в «ненарод-

ности» против тех, кто уже и так помечен в качестве 

политического противника.

* * *

Девятнадцатый век принято — имея на то более чем 

солидные основания — называть «веком по преимуще-

ству историческим», причем в качестве такового он был 

осознан уже в первые десятилетия того столетия: столь 

решительно и масштабно вторглись исторические деба-

ты во множество сфер политической и общественной 

жизни. В числе прочих — и не последним по важности — 

аспектов подобной «историзации» стало осмысление 

и манифестация государственной идеологии через приз-

му истории: воспитание подданного (из тех, кто относил-

ся к «образованным сословиям», т. е. дошел до средне-

го или университетского образования) теперь едва ли не 

в  первую очередь возлагалось на историка, должен-

ствующего сообщить надлежащий взгляд на прошлое — 

из которого вытекало соответствующее понимание над-

лежащего*.

Если о доктрине «официальной народности» написа-

но многое, то предъявление государственной идеологии 

в те же годы в исторических исследованиях куда реже 

попадало в центр исследовательских интересов. Преиму-

щественное внимание оказалось уделено фигуре Михай-

лы Петровича Погодина (и  его «Поллукса»  — Степа-

на  Петровича Шевырева), что объясняется изрядной 

* В этом ракурсе расхожий афоризм «historia est magistra vitae» 

имел вполне конкретный — далекий от «историцистского» прочте-

ния — смысл: «история» (в единстве прошлого и рассказа о нем) 

научала тому, как надлежит жить и действовать в современности, 

через прошлое раскрывалось понимание настоящего.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

94

публичной активностью данного персонажа — однако 

с точки зрения обратного влияния на государственную 

идеологию или, например, в отношении определения со-

держания учебных курсов по крайней мере не меньшее 

значение имел и другой русский «официальный исто-

рик», взгляды и персона которого известны сейчас суще-

ственно меньше, чем Погодина — Николай Герасимович 

Устрялов (1805–1870). Его гимназический учебник рус-

ской истории, представляющий конспект университет-

ского курса, выдержал более десяти изданий, став та-

ким же неизменным элементом гимназического быта 

1840-х — 1850-х гг., каким для последующего времени 

станет «Иловайский», с 1834 г. и до кончины — профес-

сор по кафедре русской истории Петербургского универ-

ситета, в 1836 г. избран в Академию наук — в возрасте 

всего 31 года, будучи родом из крепостных, в 1847 г. пуб-

ликует «Историческое обозрение царствования Нико-

лая I» — служащее и продолжением его «Русской исто-

рии» и, одновременно, полуофициальным изложением 

основных событий и надлежащих интерпретаций совре-

менной истории (рукопись «Исторического обозрения...», 

как известно, была просмотрена и отредактирована са-

мим Николаем  I, ставшим неофициальным соавтором 

Устрялова).

Речь, однако, идет не только о чинах и влиянии — 

последние были наградой за то видение русской исто-

рии, что было разработано и убедительно представле-

но молодым историком. В данном очерке мы сосредо-

точимся лишь на одном аспекте — на представлении 

в устряловской концепции истории тех территорий, ко-

торые именовались «Западным краем» или «Западны-

ми и Юго-Западными губерниями Российской империи», 

поскольку именно в этом отношении и интеллектуаль-

ное новаторство, и идеологическая привлекательность 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

95

концепции Устрялова особенно заметны. Собственно, 

именно предложенное им видение истории этих терри-

торий и обеспечило быстрый карьерный взлет и стало 

основой последующего долговременного влияния на по-

литику министерства народного просвещения. По вос-

поминаниям Устрялова, «в 1835 г. обер-прокурор Си-

нода Протасов и мин. нар. просв. Уваров пришли „в во-

сторг“, узнав от Устрялова, что Литовское княжество, 

которое „важно было для Протасова по политическим 

соображениям“, было тоже Русь, — и Уваров сказал 

Протасову (по-французски), что об этом надо доложить 

государю». — Этот восторг вполне объясним, поскольку 

концепция Устрялова удовлетворяла сразу нескольким 

запросам. Начнем с ближайшего, того, ответ на который 

вызвал восторг обер-прокурора Св. Синода графа Про-

тасова: в этот период как раз велась интенсивная подго-

товка присоединения униатов западных губерний к пра-

вославной церкви — и то обстоятельство, что «Литов-

ское княжество» — «тоже Русь», давало дополнительное 

идеологическое обоснование планируемой акции, по-

зволяя представить ее не только как «религиозное вос-

соединение», но и как «воссоединение народа». Именно 

последний момент зазвучит наиболее громко в Полоц-

ком соборном акте (от 12 февраля 1839 г.), поданном на 

имя императора с просьбой о принятии униатов в право-

славие:

«С отторжением от Руси, в смутные времена, запад-

ных ее областей Литвою, и последовавшим затем при-

соединением их к  Польше, Русский православный 

подвергнулся в них тяжелому испытанию от постоян-

ных усилий Польского правительства и Римского дво-

ра отделить их от церкви православно-кафолической 

восточной и присоединить к западной. Лица высших 

состояний, стесняемые всеми мерами в их правах, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

96

совратились в чуждое для них Римское исповедание 

и забыли даже собственное происхождение и народ-

ность*. Мещане и поселяне были отторгнуты от еди-

нения с восточной церковью посредством Унии, вве-

денной в конце XVI столетия. С того времени сей на-

род отделился от матери своей, России: постоянные 

ухищрения стремились к тому, чтобы сделать его со-

вершенно чуждым древнего отечества его, и униаты 

испытали, в полном смысле, всю тягость иноплемен-

ного ига.

По возвращении Россиею древнего ее достояния, 

большая половина униатов восприсоединилась к пра-

родительской своей Грекороссийской церкви, а осталь-

ные нашли покровительство и защиту от преобладания 

Римского духовенства. В благословенное же царство-

вание Вашего Императорского Величества, при благо-

детельном воззрении Вашем, Всемилостивейший Го-

сударь! у них уже по большей части восстановлены 

в прежней чистоте богослужение и постановления Гре-

ко-восточной церкви; их духовное юношество получает 

воспитание соответственное своему назначению; они 

могут уже быть и называть себя Русскими [выделено 

нами. — А. Т.]».

А раз они «могут <...> называть себя Русскими», то им 

следует быть «Русскими» вполне, т. е. отбросить послед-

ние остатки «раскола» и стать вновь «православными». 

После описания церемонии принятия в лоно правосла-

вия униатов в Св. Синоде Устрялов пишет: «Утешитель-

ное зрелище воссоединения повторилось в Витебске, 

Полоцке, Велиже, Сураже, Орше, Минске и Вильне. Тихо 

и безмятежно родное возвратилось к родному, и с тех 

пор все основное народонаселение в западном краю им-

* Характерным образом вера здесь трактуется как наслед-

ственное, народное и природное — что найдет свое пафосное вы-

ражение в  последних строках цитируемого фрагмента соборного 

акта 1839 г.



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

97

перии, за исключением собственно так называемой Лит-

вы и Жмуди, не только Русское, но и православное [вы-

делено нами. — А. Т.]».

Второй, менее ситуационный запрос, заключался 

в том, чтобы снять польские притязания на «украинские 

и белорусские земли», что было особенно актуально в си-

туации после польского восстания 1830–1831 гг.: устря-

ловская концепция подводила удобное основание под 

правительственную политику, нацеленную на ослабление 

польского культурного и экономического влияния на дан-

ных территориях, позволяя описать данные действия не 

как направленные в первую очередь «против» (поляков), 

но позитивным образом: на «возрождение», «возвраще-

ние» «русского края», где образ «чужака» и «агрессо-

ра» — не только против Российской империи, но и против 

местных жителей, «народа» — приходился уже на долю 

поляков.

Однако, прежде чем перейти к анализу представле-

ния Устряловым места Западных губерний в русской 

истории, следует рассмотреть то теоретическое основа-

ние, которое он выстраивает для своего исторического 

проекта. Фактически и то, и другое было представлено 

им в докторской диссертации, защищенной в 1836  г. 

и представляющей программу «Русской истории» и ее 

обоснование (на основании этой диссертации Устрялов 

был избран в Академию наук, где председательствовал 

С. С. Уваров), а в 1838 г. Устрялов специально обратил-

ся к месту истории Литовского княжества в русской ис-

тории в актовой речи, прочитанной в Санкт-Петербург-

ском Главном педагогическом институте. Говоря об ус-

пехах русских ученых, Устрялов после пары общих слов 

уточняет: «Признавая <...> главною потребностию объ-

яснение всего национального, они чаще устремляли ис-

пытующий взор на такие предметы, кои недоступны уче-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

98

ной Европе, понятны только Русскому уму, Русской душе. 

В числе этих предметов первое место занимает отечест-

венная История: над нею мы более всего трудились и до-

стигли наконец того, что за несколько лет перед сим из-

дано было сочинение, которое заслужило живейший 

восторг, и общим голосом признано было достойным сто-

ять на ряду с лучшими произведениями Европы в том же 

роде [т. е. «История...» Н. М. Карамзина. — А. Т.]». Воздав 

должное заслугам Карамзина, историк переходит к тем 

обстоятельствам, которые делают ее неудовлетворитель-

ной или, по крайней мере, недостаточной в данный мо-

мент. Указав на появление новых материалов и специ-

альных исследований, он указывает и на другую сторону, 

важнейшую в контексте речи:

«С другой стороны, после решительного влияния на нас 

Европейского образования, когда пробудилась мысль 

о народности, обещающая столь вожделенные плоды 

в будущем, кто удовлетворительнее Истории скажет 

нам, в чем заключаются элементы Русской народности, 

или те основные начала, из коих развилась наша жизнь 

общественная, гражданская и семейная? Наконец, Рус-

ская История должна решить, самым положительным 

образом, великий современный вопрос о  Польше 

и о подвластной ей некогда Западной России».

Предмет русской истории понимается Устряловым 

следующим образом: «Русская История есть наука, объ-

ясняющая постепенное развитие государственной жиз-

ни Русского народа от первого начала ее до настояще-

го времени» — т. е. это история государства, но госу-

дарства определенного народа: здесь воспроизводится 

популярный взгляд того времени, отраженный, напри-

мер, у Гегеля, что история начинается с появления госу-

дарства, но одновременно история является историей 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

99

народа — в его государственном состоянии. «Русские» 

же являются и аудиторией, к которой обращена данная 

история: «Изучение Русской Истории доставляет обиль-

ную пищу уму и  сердцу. Русские справедливо могут 

сказать, что предки их, неоднократно застигаемые же-

стокими бедствиями, спасали себя не случаем, не чуже-

земною помощью, а собственными силами, верою в Про-

видение, усердием к престолу, любовию к отечеству 

<...>». В этом отношении Устрялов видит недостаточ-

ность Карамзина — если красотою изложения он спо-

собен вдохнуть любовь к отечеству, то объяснение «по-

степенного развития государственной жизни Русского 

народа» у него отсутствует: «Автор ведет не нить собы-

тий, постепенно обнаруживающихся в нашем отечестве, 

а ряд Великих Князей и Царей. Сообразно принятому 

им плану, каждая глава его Истории заключает не об-

щее какое-нибудь явление, что-нибудь целое, образо-

вавшееся из многих частных событий и господствовав-

шее в известных границах, а биографию Великого Князя 

или Государя» — вслед за чем демонстрирует архаич-

ность для современной ситуации подобной, династиче-

ской истории: «<...> автор, описывая XII и XIII столетия, 

выставляет на первом плане обыкновенно Князей Суз-

дальских, как будто они властвовали над всею Рус-

скою землею; между тем ход событий удостоверяет, что 

в Русской земле в начале XIII столетия было по крайней 

мере 10 систем или государств, разделенных на многие 

уделы и имевших своего Великого Князя. Многие из них, 

например, Галицкие Великие Князья, играли роль важ-

нее Суздальских»; «<...> в числе событий времени Ва-

силия Темного описан Флорентийский собор весьма 

подробно. Этот случай чрезвычайно важен в нашей Ис-

тории, но в отношении не к Василию Темному, а к судь-

бе Западной России, как зародыш Унии, которая также 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

100

рассказана не у места в истории Федора Иоанновича, 

между тем, как она имела решительное, прямое влияние 

на судьбу не Московского Государства, а Литовского 

Княжества».

Если критические замечания в адрес Карамзина до-

статочно осторожны — в силу высокого официального 

статуса его «Истории...», то применительно к «Истории 

русского народа» Полевого Устрялов позволяет себе 

куда большую резкость и  определенность  — причем 

в критике работы Полевого звучит несколько довольно 

нестандартных моментов. Во-первых, это раскрываемое 

Устряловым понимание «истории народа» — и объясне-

ние того, почему «История...» Полевого не может счи-

таться таковой:

«<...> нельзя принять изложенных им доводов основа-

нием <...> той мысли, что до половины XV века мы ви-

дим народ, а не государство. Что такое государство? 

Соединение поколений одного известного племени или 

нескольких племен в  одно гражданское общество, 

имеющее свои законы, свою веру и управляемое вер-

ховною властью. Допустим, что в первые шесть или 

семь веков бытия Руси было в ней несколько таких об-

ществ, возникших в Славянском племени и основанных 

Норманнами, значит, что Русь была разделена на не-

сколько государств, в чем согласен и сам автор; сле-

довательно, надлежало только говорить не об одном, 

а о многих государствах; или справедливее, надобно 

было писать Историю Руси, не страны и не народа, а го-

сударства, подвластного одной господствующей фами-

лии, разделенного сначала, по удельному праву, между 

многими владетелями одного дома, впоследствии ме-

жду двумя отраслями, между поколением Иоанна Ка-

литы и домом Гедимина. Все будет речь о государстве, 

или, если угодно, о государствах, а не о народе. По 

смыслу Русского языка, История народа может быть 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

101

в таком только случае, когда главным действующим 

лицом будет народ, так точно, как например, История 

Петра Великого, Фридриха II, Французской Революции. 

У Полевого народ также редко является на сцене, как 

и у Карамзина — и весьма естественно: все зависело 

от Князей; народ, исключая одного Новгорода и частию 

Пскова, был в стороне».

То есть «историей народа» может быть только та, где 

«народ» выступает субъектом, историческим деятелем, 

тогда как большая часть русской истории, по мысли 

Устрялова, являет нам другое положение вещей — и по-

тому речь должна идти об истории государства или госу-

дарств. При этом, однако, то, что позволяет говорить об 

общности этих «государств», сообщая им единую исто-

рию — наличие единого «народа» в качестве субстанци-

ального основания. Отсюда и второй аспект работы По-

левого, вызывающий критику Устрялова:

«Полевой, со времени покорения отечества Монгола-

ми, вперяет взор преимущественно на Суздальскую 

страну, описывает с величайшею подробностью все 

бывшие там перемены, слегка говорит о юго-запад-

ной Руси и мало по малу упускает ее из вида, как буд-

то забыв, что там, за Днепром, образуется самостоя-

тельное Русское государство, которое спорит с Моск-

вою за право владычества на Русской земле, грозит 

завоевать и  Польшу и  владения Ливонского Орде-

на, не страшится борьбы с Монголами, соединяется 

с Польшею, далее опять отделяется, спорит с нею, и хо-

тя в половине XVI века окончательно сливается с нею, 

но удерживает надолго все условия Русской народ-

ности.

Обо всем этом автор Истории Русского народа го-

ворит мимоходом, как будто о событиях чужой страны, 

единственно по связи их с удельными бранями Князей 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

102

восточной Руси; даже видит в обитателях Литовского 

Княжества каких-то врагов Руси, хотя сами они были 

чисто Русские [выделено нами. — А. Т.]».

Подобный недостаток — общий у Полевого с Карам-

зиным, однако, «по крайней мере Историограф не из-

менил в главном своей идее. Но автор, имевший целию 

написать Историю Русского народа, не вправе был остав-

лять без внимания Литовское Княжество; не взирая на 

случайное соединение его с Польшею, оно долго сохра-

няло все элементы Русской народности, и только после 

долговременных усилий, Польское правительство успело 

изменить его физиономию, не изгладив ее однакож до 

последней черты».

Из сказанного уже достаточно определен абрис рус-

ской истории в представлении Устрялова:

—  славянские племена «по введении христианской 

веры православного восточного исповедания, при 

Владимире св. <...> слились в один народ Русский 

и образовали одно государство»;

—  «около половины XI века довершилось основание 

Руси; с тех пор внешнее расширение ее прекраща-

ется»;

—  с первых десятилетий XIV в. «совершился великий 

переворот, имевший решительное влияние на судь-

бу нашего отечества. Русские княжества к востоку 

от Днепра постепенно стали исчезать и  входить 

в состав Государства Московского, признавая над 

собою власть одного дома, в роде Иоанна Калиты 

<...>. Русские княжества к западу от Днепра, кроме 

Галиции, присоединившейся к Польше, слились так-

же в одно целое и образовали вместе с Литовским 

народом самостоятельное государство, под именем 

Великого Княжества Литовского, главою коего был 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

103

дом Гедимина. Отселе Русская земля разделилась 

на две половины, на Восточную или Московскую 

и Западную или Литовскую. Как в той, так и в другой 

возникает новый порядок вещей, отличный от преж-

него».

С этого момента русская история раздваивается пол-

ноправным образом на две части — восточную и запад-

ную, каждая из которых на некоторое время является 

полноценной историей (т. е. историей государства дан-

ного народа) — до тех пор, пока в конце XVI в., после 

двух уний, государственной и церковной, Литва не под-

падает под власть Польши: «Случайное обстоятельство 

полагало преграду к слиянию и прочих областей в одно 

целое: Польша, страшась могущества потомков Геди-

мина, примкнула к их державе, избрав на свой престол 

внука его Ягелла, и всеми мерами старалась отклонить 

опасное для нее соединение Западной Руси с Восточ-

ною. Но как с одной стороны, Русские Цари имели не-

отъемлемое право на Западную Русь, где предки их во-

дворили жизнь гражданскую и святую веру*, где в пол-

ном блеске развилась Русская жизнь, и при единодушном 

желании той и другой части быть под властию одного 

Государя, соединение рано или поздно было неизбежно; 

с другой же стороны, судьба Польского Королевства 

была уже неразлучна с судьбою Великого Княжества 

Литовского: то, по естественному порядку вещей, самая 

Польша должна была неминуемо войти в состав одной 

державы Русской**. Эта истина была очевидна в XVI 

* Показательно соединение династической и национальной ар-

гументации — к данному аспекту мы вернемся чуть ниже.

** В речи, произнесенной в 1838 г., Устрялов сформулирует дан-

ный тезис следующим образом: «соединение Польши с Литовским 

княжеством имело самое решительное влияние на главный ход со-

бытий нашего отечества; с одной стороны, оно надолго отсрочило 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

104

и в XVII веке, когда, по пресечении династии Ягеллоно-

вой, благомыслящие Поляки, тем более Литовские чины 

неоднократно поручали судьбу свою Русским Царям. 

Одни интриги Польских магнатов и Езуитов препятство-

вали соединению двух народов одноплеменных, едино-

верных, разлученных случайными обстоятельствами 

и поставленных судьбою в такое положение, что только 

под державною десницею одного Венценосца они могли 

найти мир и благоденствие. — Оставаясь под властию 

Польши до времен Екатерины II, исключая областей, воз-

вращенных Царем Алексеем Михайловичем, Западная 

Русь испытала все бедствия анархии, свирепствовав-

шей в Польском Королевстве, и величайшее зло народ-

ное, гонение за веру. Иго Польское было тягостнее Та-

тарского», события же XVII века трактуются в рамках 

«новых усилий Польского правительства уничтожить 

народность в Западной Руси». Формулируя место Ли-

товского княжества в русской истории, Устрялов утвер-

ждал: «Доколе оно было самостоятельно, имело своих 

Князей из дома Гедиминова, сохраняло все черты Рус-

ской народности и спорило с Москвою о праве господ-

ствовать над всею Русью, историк обязан говорить с рав-

ною подробностью о  делах Литовских и  Московских 

и вести оба государства рядом, так точно, как до начала 

XIV столетия он рассказывал о борьбе удельных Русских 

княжеств <...>. Это будет продолжаться до исхода XVI ве-

слияние западной Руси с восточною <...>; с другой стороны, оно во-

влекло Польшу в пределы Русского мира: судьба ее так тесно была 

связана с судьбою Литовского княжества, что самобытное сущест-

вование ее было невозможно, как скоро государство Ягеллонов 

вошло в состав Российской империи. Таким образом, событие, по-

чти незаметное под пером наших бытописателей, было источником 

важнейших явлений нашей Истории: это был узел, который необхо-

димо надлежало распутать; целые четыре века мы трудились над 

ним, — доколе ум Екатерины II не разрешил его».



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

105

ка. Когда угаснет дом Гедимина и отчина его соединит-

ся с  Польшею, Русский бытописатель изобразит на 

главном плане государство Московское или Россию, по-

тому что в недрах ее сохранились и развились основные 

начала общественной и семейной жизни Русского наро-

да <...>. На втором плане этой картины стоит великое 

княжество Литовское, опутанное цепями иноплеменни-

ков; историк не обязан рассказывать о всех делах Поль-

ских, в коих принимало участие Литовское княжество, — 

потому что это предмет посторонний; но он обязан не-

пременно показать, каким образом в западной Руси, 

под игом Поляков, постепенно исчезали главные черты 

ее народности, как она боролась со своими гонителями, 

чтобы спасти свою веру, свой язык, главное, почти един-

ственное наследие, оставшееся ей от предков; как по-

давали ей руку помощи мудрый Алексей, Великий Петр, 

доколе Екатерина II не решила этого старинного, столь 

запутанного вопроса о восточной и западной Руси: та 

и другая сливаются в одно целое, в одну Российскую 

империю, и с тех пор Литовская История должна умолк-

нуть». Такую программу он последовательно и реали-

зовал в своих учебниках — так, в гимназическом учеб-

нике  всему периоду с  XIII  до конца  XIV  в. отводится 

109 страниц, из них «Литве» — 23 страницы, не считая 

параграфов, отведенных смутному времени и войнам 

с Речью Посполитой XVII в.; в университетском курсе 

ситуация еще более показательная, поскольку гл. III ч. I, 

озаглавленная «Разделение Руси на восточную и запад-

ную под игом Монголов», дает не только параллельное 

изложение на востоке и западе, но имеет общие ввод-

ный и заключительный разделы, утверждающие един-

ство описываемого периода, а  следующая глава (IV) 

названа «Москва и Литва», во II части, в гл. VIII, «Очерк 

Русской старины», в общем перечне установлений, ин-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

106

ституций и сословий, указываются «Царь», «Великий 

Князь Литовский», «Митрополия Московская» и «Ми-

трополия Виленская», «Дворянство», «Шляхта», «Ев-

реи», в параграфе IV той же главы («Законы и Управ-

ление») четыре подпункта демонстрируют и единство 

истории, и ее разделение на две части: (1) «Законы 

в Московском государстве»; (2) «Законы в Литовском 

княжестве»; (3) «Управление в  Московском государ-

стве» и (4) «Управление в Литовском княжестве». Ос-

новной же рубеж — царствование Петра  I, служащий 

для разделения русской истории на две части, «древ-

нюю» и «новую», обосновывается следующим образом: 

«<...> История наша до конца XVII века представляла 

два главные, почти непрерывные явления: с одной сто-

роны, в восточной Руси развитие государственных сил 

из коренных Русских начал; с другой стороны, в запад-

ной Руси, бедственное влияние Польши. К концу XVII ве-

ка оба явления совершились: Русь восточная образова-

ла могущественное царство, в коем все носило печать 

народности самобытной; Русь западная, не успев слиться 

с восточною, подпала игу Поляков. Отселе главный пред-

мет нашей Истории — судьба восточной Руси, судьба 

России».

Помимо указанных ранее аспектов, обусловивших 

привлекательность видения русской истории, предложен-

ного Устряловым, укажем еще два, на наш взгляд, нема-

ловажных:

— во-первых, при всей критике Карамзина, Устрялов 

не порывает с династической историей, создавая компро-

миссный вариант, где история «государства/государств 

русских» сочетается с династическим видением. Так, 

делается все, чтобы Гедиминовичей представить как «на-

циональную династию», что заметно, например, в сле-

дующих пассажах: «Когда угас знаменитый дом Гедими-



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

107

нов, и Литовское княжество подпало власти Государей 

не Русской крови, не Русской веры, не Русского языка, 

некому было охранять в нем священный залог народно-

сти, в  продолжение многих веков неприкосновенный: 

западная Русь сделалась добычею езуитов, старавшихся 

истребить в ней все Русское, и к концу XVII века она дей-

ствительно утратила многие черты своей национально-

сти: Русские законы уступили место Польским; язык был 

искажен; нравы и обычаи изменились; Уния поколебала 

и веру православную»; «<...> Литвин, язычник, еще мало 

знакомый с гражданскими уставами, исчезал в огромной 

массе Русского народа, не мог передать ему ни своей 

веры, ни своего языка, сам заимствовал от него то и дру-

гое, и Литовское государство, при первых преемниках 

Гедимина, представляло такую же систему княжеств, ка-

кую мы видим в Московском государстве до Иоанна III. 

Там все было Русское, и вера, и язык, и гражданские уста-

вы; самые князья Литовские, рожденные от Русских кня-

жен, женатые на Русских княжнах, крещенные в право-

славную веру, казались современникам потомками Вла-

димира святого». Само соединение Литвы с Польшей 

мыслится исторической случайностью, нарушившей 

естественный ход истории: «оно надолго отсрочило слия-

ние западной Руси с восточною, которое без того по всей 

вероятности, совершилось бы еще в конце XVI века, ко-

гда угас дом Ягеллонов и в права его должен был всту-

пить дом Калиты» — характерно, что в 1836 г. Устрялов 

говорит о «поколении Иоанна Калиты» и «доме Гедими-

на» как о «двух отраслях», риторически трактуемых едва 

ли не как части «одной господствующей фамилии», что 

находит и свое визуальное выражение: в приложенной 

к учебнику Устрялова для гимназий родословной табли-

це в рамках одного листа — совместно — даны генеало-

гические древа всех трех династий: «Дом Рюрика», «Дом 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

108

Гедимина» и «Дом Романовых», демонстрирующие как 

диахроническое, так и синхроническое видение;

— во-вторых, в соответствии с присущей самому го-

сударю полонофобией, Польша выступает естествен-

ным, едва ли не единственным врагом — по крайней 

мере единственным, который эмоционально однозначно 

негативно маркируется в текстах Устрялова. Помимо 

цитированных выше фрагментов, приведем выдержки 

из гимназического учебника, относящиеся ко второму 

и третьему разделам Речи Посполитой: «Екатерина сно-

ва убедилась, что не будет конца тревогам ее империи, 

доколе столь беспокойный сосед не потеряет последних 

средств вредить ей, и взяла свои меры: она решилась 

возвратить Польшу в первобытное ее состояние, в коем 

она находилась до соединения с Литовским княжеством. 

<...> Вслед за тем созван сейм в Гродно, где по требо-

ванию дворов Российского и Прусского в 1793 году ре-

шено было: присоединить к России остальные области 

западной Руси Волынскую, Подольскую и Минскую [вы-

делено нами. — А. Т.] <...>». «В 1794 году положено бы-

ло прекратить самостоятельное бытие Польши, которая 

не могла им пользоваться без вреда соседям и  соб-

ственному благоденствию. <...> К России присоедини-

лись остальные области Литовские, Гродненская и Ви-

ленская, вместе с  Курляндиею <...>. Обитатели всех 

возвращенных России областей были сравнены в пра-

вах и преимуществах с прочими подданными Россий-

ской империи введением учреждения о губерниях». Об-

ратим внимание, что в тексте нет особого напряжения 

между терминами «присоединенный», «возвращенный» 

и т. д. — равно как «Западная Русь» и «Литва» в данном 

идеологически важном тексте используются нередко 

один вместо другого, поскольку термин «Литва» воспри-



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

109

нимается как не имеющий какой-либо требующей на-

стоятельного учета политической «нагрузки».

«Отделение» Польши и  ограничение ее областью 

Царства Польского весьма заметно в  другом тексте 

Устрялова, имеющем особую политическую значи-

мость — в «Историческом обозрении царствования го-

сударя императора Николая  I», в  создании которого 

заглавный персонаж принимал непосредственное уча-

стие. Описывая восстание 1830–1831 г., Устрялов со-

общает:

«<...> нашлись немногие люди мечтательные, так часто 

встречаемые в Польше, с несбыточными надеждами, 

малодушные в беде, высокомерные в счастии, и небла-

годарные.

Не довольствуясь благоденствием своей отчизны, 

беспримерным в ее Истории, под скипетром Россий-

ских Императоров*, они возмечтали о  возможности 

образовать из царства Польского государство отдель-

ное, самостоятельное, включить в состав его западные 

губернии России, впоследствии отторгнуть Польские 

области от Австрии и Пруссии, и воскресить Речь По-

сполитую с ее шумными Сеймами. Так думали многие 

легкомысленные паны, с наслаждением и гордостью 

вспоминавшие златое время владычества магнатов, 

* Подробно описывается «благоденствие» через перечисление 

мер, принятых к упорядочению «гражданского» положения Польши, 

ее финансов, развития промышленности и  торговли и  т.  п. Осо-

бо подчеркивается: «В доказательство чистоты своих намерений, 

Александр вверил управление делами царства таким людям, кото-

рых нельзя было подозревать в  равнодушии к  выгодам Польши: 

Наместником своим он назначил генерала Зайончека, старинного 

врага России, поседевшего в боях за свою отчизну, от Костюшки до 

Наполеона; но благородного душою и ценившего великодушие Го-

сударя. Министры были избраны также из числа самых ревност-

ных  Поляков. Выгоды России охраняли только два лица, Цесаре-

вич Константин Павлович и действительный тайный советник Но-

восильцов <...>».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

110

и молодые люди нового поколения, неопытные юноши, 

не знакомые ни с Историю своего отечества, ни с ис-

тинным положением дел, но слепые подражатели запа-

да [выделено нами. — А. Т.]».

Восстание 1830–1831 гг. в описании тщательно огра-

ничивается областью «Конгрессувки» — прочие террито-

рии выступают лишь как объекты притязания (заведомо 

фантастического — говорящего лишь о «польском лег-

комыслии»).

В итоге Устрялов предлагает цельную версию русской 

истории как истории народного единства — находящего 

свое очередное историческое выражение в существую-

щей империи, причем империя отождествляется с «рус-

ским народом», прочие же территории выступают либо 

как «приобретения» империи (желательные и/или добро-

вольные), единственным исключением из числа каковых 

оказывается Царство Польское, своего рода «вынужден-

ное приобретение». Задача исторического повествова-

ния самим Устряловым мыслится в том числе и в про-

пагандистском плане — как устранение заблуждений, 

накопившихся со временем, и осознание единства рус-

ского народа, некогда вполне ясного, а затем затемнен-

ного и  в  силу внутренних, и  внешних обстоятельств: 

«весьма знаменательно, эта борьба Москвы с Литвою 

изображается в наших летописях совсем не теми крас-

ками, какими описываются нашествия иноплеменных 

народов: современные историки не скрывают, что Литов-

ские Князья находили нередко в восточной Руси многих 

доброжелателей, что Новгород, Тверь, Рязань неодно-

кратно склонялись на их сторону, и если иногда у лето-

писцев вырываются укоризны этим опасным соперникам 

Москвы, то не надобно забывать, что в том же духе они 

рассказывали и о бранях удельных <...>. Одним словом, 



Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»

111

наши летописцы имели темные, неопределительные по-

нятия о Литовском княжестве; но из их сказаний нельзя 

вывести заключения о народной вражде между восточ-

ною и западною Русью. Иначе они стали смотреть на 

Литовское княжество в XVII столетии, после Самозван-

цев, когда Литвин и Лях стали для них словами однозна-

менательными», аналогично и «не все Польские совре-

менные историки представляют это дело в таком виде: 

лучше из них, более основательные и менее пристраст-

ные, например Кромер и в особенности Коялович, писав-

шие в то время, когда политика езуитов еще не созрела, 

не скрывают, что соединение Литовского княжества 

с Польшею совершилось с большим трудом, что главным 

препятствием тому была разноплеменность народов, что 

престол Великих Князей Литовских окружали большею 

частию Русские вельможи, что при дворе их господство-

вал Русский язык, что подвластные им народы с вели-

чайшим усердием берегли свою святыню, что езуиты уже 

отчаявались поколебать православие и  что в  самой 

Вильне находилось гораздо более храмов Грекороссий-

ских, чем костелов Римских. Новейшие писатели Поль-

ские утаили все сии обстоятельства и разными софиз-

мами запутав Историю Литовского княжества, успели 

внушить Европе мысль, что оно издревле составляло 

часть речи посполитой. Правда, некоторые из ученых 

писателей Немецких и Французских (Шлецер, Малте-

брюн) старались рассеять это заблуждение и предста-

вить дело в настоящем виде: но Польские понятия взя-

ли верх и ввели в заблуждение нас самих [выделено 

нами.  — А. Т.]». На преодоление этих «заблужений» 

и направлена историческая программа Устрялова, вы-

ступающая как инструмент переопределения принад-

лежности Западных и Юго-Западных губерний. М. П. Дра-

гоманов писал, обращаясь к  годам своего обучения 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

в Университете св. Владимира: «<...> мы помним случай, 

когда на студенческой сходке в Киеве в 1860  г.  один 

украинец сказал: „история показывает, что здешний край 

не Польша“, — на что студент-поляк воскликнул: „не ис-

тория, а Устрялов“».

В целом следует признать успешность устряловской 

интерпретации — утверждаемая в качестве официальной 

версии, она оказалась принята большей частью общества: 

к 1860-м из общего употребления уходит почти совершен-

но представление о Западных и Юго-Западных губерниях 

как о «польских», они, в соответствии с устряловской вер-

сией, помещаются в рамках «Руси». И уже поверх этого 

«историографического плато» начнется другой процесс — 

усложнения устряловской концепции в  виде «большой 

русской нации» (когда на смену гомогенизирующей кон-

цепции придет видение трех локальных народностей: «ве-

ликорусской», «белорусской» и «малороссийской») или 

же утверждения самостоятельности, например, «украин-

ской» нации.



113

ЛЕКЦИЯ 4. 
ДВА ОТВЕТА НА ВЫЗОВ ВРЕМЕНИ: 
ЧААДАЕВ И СЛАВЯНОФИЛЫ

[...] Европа представляет теперь вид какого-то 

оцепенения; политическое и нравственное усовер-

шения равно остановились в ней; запоздалые мне-

ния, обветшалые формы, как запруженная река, 

плодоносную страну превратили в болота... Изо 

всего просвещенного человечества два народа не 

участвуют во всеобщем усыплении: два народа, 

молодые, свежие, цветут надеждою: это Соединен-

ные Американские Штаты и наше отечество.

Но отдаленность [...] а более всего односторон-

ность английской образованности Соединенных 

Штатов всю надежду Европы переносят на Россию.

И. В. Киреевский. 

Обозрение русской словесности за 1829 г.

Всем памятны слова Герцена (1812–1870) из «Былого 

и дум» о впечатлении, произведенном на него в вят-

ской ссылке появлением «Философического письма 

к даме» в «Телескопе»: выстрел, раздавшийся в ночи. 

Действительно, впечатление было сильное — но сила 

впечатления, обусловленная в  значительной степе-

ни высочайшим диагнозом, поставленным автору, — 

способствовала и затемнению подлинного содержа-

ния «Философического письма» Чаадаева, к тому же 

оказавшемуся единственным опубликованным вплоть 

до 1860 г., а полностью текст главного сочинения Чаа-

даева стал доступен лишь с 1930-х гг.

Стандартная интерпретация, восходящая к  Герце-

ну, строится вполне в рамках популярных в философии 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

114

того времени диалектических схем: Чаадаев выступает 

в  данном случае общим истоком, «Философическое 

письмо», — вопрос о судьбе России, о ее предназначении 

в мире, — оно не дает ответа, но настоятельно требует его. 

Ответами являются позиции, занятые западниками и сла-

вянофилами, тезис и антитезис, каждый вскрывающий 

неполноту, недостаточность другого, — и, предсказуемым 

образом, искомым синтезом в глазах Герцена выступает 

его собственное видение. Герцен полагал, что «Филосо-

фические письма» не дают ответа об историческом пред-

назначении России в мире — по существу, это означает, 

что его не устраивал ответ, ими данный.

То, отчего, на взгляд Герцена, у Чаадаева (1794–1856) 

присутствует только вопрос, без ответа, обусловлено на-

ционалистической оптикой первого — и полной противо-

положностью ее у Чаадаева относительно желаемого 

и возможного будущего России. Для Чаадаева с начала 

1830-х националистический поворот — гибельное дви-

жение, не столь важно, в виде ли «официальной народ-

ности», в лице ли ее московских истолкователей Пого-

дина (1800–1875) и Шевырева (1806–1864) или славя-

нофилов, стремящихся включить свое собственное 

содержание в официальную доктрину. Известное, вы-

звавшее бурную реакцию, утверждение пустоты русской 

истории имеет в логике самого Чаадаева отнюдь не толь-

ко отрицательное значение — пустота объясняется отъ-

единенностью от мировой истории (понимаемой как 

истории христианства), но она же является и положи-

тельным — ведь отъединенность может проявляться раз-

лично, в виде местных нравов, традиций, обыкновений, 

не имеющих общечеловеческого значения, не вносящих 

вклада в общее дело народов — подобного упрека нель-

зя, на взгляд Чаадаева, бросить России. Напротив, уже 

после скандала с «Философическим письмом», в «Апо-



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

115

логии сумасшедшего», предрекая России великую бу-

дущность, Чаадаев лишь усиливает свой исходный те-

зис, сводя Россию к «листу белой бумаги», образу, ассо-

циирующемуся с учением Локка о человеческом разуме. 

В «Апологии...», создаваемой для того, чтобы оправдать-

ся и объясниться, Чаадаев пишет:

«Петр Великий нашел у себя только лист белой бу-

маги и своей сильной рукой написал на нем слова 

Европа и Запад; и с тех пор мы принадлежим к Евро-

пе и Западу».

Но именно в эти годы позиция Чаадаева начинает су-

щественно меняться — его ожидания великого будущего 

предполагали имперское видение, универсальная монар-

хия тем лучше могла осуществить свою задачу, что опи-

ралась на народ, не имеющий ничего частного — и, сле-

довательно, способный воспринять в себя всеобщее. В его 

кабинете висели рядом два портрета — папы римского 

и императора Александра I, память которого он чтил до 

самой смерти. В письме к А. И. Тургеневу (1784–1846), при-

ходящемся на осень 1835 г., Чаадаев замечает:

«И почему бы я не имел права сказать и того, что Рос-

сия слишком могущественна, чтобы проводить нацио-

нальную политику; что ее дело в мире есть политика 

рода человеческого [выделено нами. — А. Т.]; что Им-

ператор Александр прекрасно понял это, и что это со-

ставляет лучшую славу его; что Провидение создало 

нас слишком великими, чтоб быть эгоистами; что оно 

поставило нас вне интересов национальностей и пору-

чило нам интересы человечества; что все наши мысли 

в жизни, науке, искусстве должны отправляться от этого 

и к этому приходить; что в этом наше будущее, в этом 

наш прогресс; что мы представляем огромную непосред-

ственность без тесной связи с прошлым мира, без ка-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

116

кого-либо безусловного соотношения к его настояще-

му; что в этом наша действительная логическая дан-

ность; что если мы не поймем и не признаем этих наших 

основ, весь наш последующий прогресс во веки будет 

лишь аномалией, анахронизмом, бессмыслицей [выде-

лено нами. — А. Т.]».

Отзываясь на триумфальную постановку «Скопина-

Шуйского» Кукольника в письме к А. И. Тургеневу от 1 мая 

1835 г., он быстро переходит от возмущения по поводу 

драмы к обсуждению тех тенденций, которые она одно-

временно знаменует и поддерживает:

«В настоящую минуту у нас происходит какой-то стран-

ный процесс в умах. Вырабатывается какая-то нацио-

нальность, которая, не имея возможности обосноваться 

ни на чем, так как для сего решительно отсутствует ка-

кой-либо материал, будет, понятно, если только удаст-

ся соорудить что-нибудь подобное, совершенно искус-

ственным созданием. Таким образом, поэзия, искусство, 

все это рухнет в бездну лжи и обмана, и это в тот век, 

когда, в других местах, огромный анализ расправляет-

ся с последними остатками иллюзий в области пони-

мания. В настоящее время невозможно предвидеть, 

куда нас это приведет; быть может, в глубине всего это 

скрывается некоторое добро, которое и проявится в на-

значенный для сего час; возможно, что это тоже своего 

рода анализ, который приведет нас в  конце концов 

к сознанию того, что мы должны искать обоснования 

для нашего будущего в высокой и глубокой оценке на-

шего настоящего положения перед лицом века, а не 

в некотором прошлом, которое является не чем иным, 

как небытием. Как бы то ни было, в ожидании того, что 

предначертания Провидения станут явными, это направ-

ление умов представляется мне истинным бедствием. 

[...] если это направление умов продолжится, мне при-

дется проститься с моими прекрасными надеждами: 

можете судить, чувствую ли я себя ввиду этого счаст-



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

117

ливым. Мне, который любил в своей стране лишь ее 

будущее, что прикажете мне тогда делать с ней? Этой 

точке зрения, свободной от всяких предрассудков, от 

всяких эгоизмов, замедляющих еще в старом обще-

стве конечное развитие разума, точке зрения, к кото-

рой принуждает нас самая природа вещей, этому мо-

гучему порыву, который должен был перенести нас 

одним скачком туда, куда другие народы могли прий-

ти лишь путем неслыханных усилий и пройдя через 

страшные бедствия, этой широкой мысли, которая 

у других могла быть лишь результатом духовной рабо-

ты, поглотившей целые века и поколения, предпочита-

ют узкую идею, отвергнутую в настоящее время всеми 

нациями и повсюду исчезающую. Ну что ж, пусть будет 

так; я больше в это вмешиваться не стану. Я громко 

высказал свою мысль, остальное будет делом Бога» 

(II, 91–93).

М. Ф. Орлову Чаадаев писал уже в 1837 г., после «фи-

лософической истории»: «Некогда я мечтал, что мне 

дано распространять среди них [своих друзей. — А. Т.] 

кое-какие святые истины, и я говорил с ними, и подчас 

они слушали меня. Но в один прекрасный день нагрянул 

ураган, самум подул; и поднялся тогда прах пустыни, 

забил Души и заглушил мой голос. Да будет воля Твоя, 

о мой Боже, суды твои всегда праведны, и надежды на-

ши всегда тщетны. А все же это был прекрасный сон 

и сон доброго гражданина. Почему мне не сказать это-

го? Я долгое время, признаться, стремился к отрадному 

удовлетворению увидать вокруг себя ряд целомудрен-

ных и строгих умов, ряд великодушных и глубоких душ, 

чтобы вместе с ними призвать милость неба на челове-

чество и на родину. Я думал, что страна моя, юная, дев-

ственная, не испытывающая жестоких волнений, оста-

вивших повсюду в других местах глубокие следы в умах 

и поныне столь часто отвращающих умы от добрых и за-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

118

конных путей, чтобы бросить их на пути дурные и пре-

ступные, предназначена первая провозгласить простые 

и великие истины, которые рано или поздно весь мир 

должен принять; что России выпала величественная за-

дача осуществить раньше всех других стран все обето-

вания христианства, ибо христианство осталось в ней 

незатронутым людскими страстями и земными интере-

сами, ибо в ней оно, подобно своему божественному ос-

нователю, лишь молилось и смирилось, а потому мне 

представлялось вероятным, что ему здесь дарована бу-

дет милость последних и чудеснейших вдохновений [вы-

делено нами. — А. Т.].

Химеры, мой друг, химеры все это! Да совершится 

будущее, каково бы оно ни было, сложим руки и будь что 

будет, или, склонившись перед святыми иконами, как 

наши благочестивые и доблестные предки, эти герои 

покорности, станем ждать в молчании и мире душевном, 

чтобы оно разразилось над нами, какое бы то ни было, 

доброе или злое».

Тем не менее и в последующие почти два десятилетия, 

что ему оставалось жить, Чаадаев принципиально не из-

менил свои взгляды, лишь с возрастающим сарказмом 

наблюдая текущую политику и увлечения московских сла-

вянофилов и иных представителей националистических 

течений русской мысли — привычно язвя, например, о за-

щите диссертации Ю. Ф. Самарина (письмо к А. И. Турге-

неву от июня 1845 г.) или в письме к де Сиркуру (1801–

1879) от 1854 г. о росте «нашего патриотизма» и о новых 

министерских назначениях:

«[...] все высшие административные посты в империи 

заняты сейчас людьми, наиболее способными поме-

шать нам сбиться с правильного пути».



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

119

Чаадаевское видение России в мировой истории це-

ликом связано с александровской эпохой — это ради-

кальный имперский проект, никак не связанный с гра-

ницами, нациями и т. п., напротив, он принципиально не 

ограничен, универсален — и даже известные «католи-

ческие симпатии» Чаадаева имеют свой предел: Рим 

для него, разумеется, зримое воплощение вселенского, 

но христианство не ограничено католичеством. Соб-

ственно, понимание православия — единственный те-

зис, который существенно изменяется на протяжении 

1830–1840-х гг. В одном из наиболее поздних фрагмен-

тов (№ 203) он переосмысливает в позитивном плане 

его роль; теперь смирение обращается в достоинство: 

«Восточная церковь, по-видимому, была предназначена 

совсем для другого: она должна была идти иными путя-

ми. Ее роль состояла в том, чтобы явить мощь христи-

анства, предоставленного единственно своим силам; 

она в  совершенстве выполняла это высокое призва-

ние» — или, как он ранее, в 1845 г., писал де Сиркуру: 

«Наша [...] церковь по существу — церковь аскетиче-

ская, как ваша по существу — социальная: отсюда рав-

нодушие одной ко всему, что совершается вне ее, и жи-

вое участие другой ко всему на свете. Это — два полюса 

христианской сферы, вращающейся вокруг оси своей 

безусловной истины, своей действительной истины. На 

практике обе церкви часто обмениваются ролями, но 

принципы нельзя оценивать по отдельным явлениям» — 

но в этой поздней интерпретации нетрудно увидеть со-

хранение основного принципа: именно отсутствие, не-

достаток дают возможность предполагать великую бу-

дущность, поскольку иначе остался бы неясен сам факт 

существования подобного феномена, допустить его на-

прасность — значило бы утверждать отсутствие смысла 

в течении времени, а в осмысленности прошлого Чаада-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

120

ев никогда не сомневался — собственно, из столкнове-

ния этой веры в смысл и зримой бессмыслицы, как ему 

казалось наряду с целым рядом других «религиозных 

западников» александровской эпохи, и родилась его ис-

ториософская идея.

* * *

«Спор западников и славянофилов» относится к чис-

лу хрестоматийных событий в истории русской мысли — 

и, как обычно бывает с подобными событиями, давно 

отделился от реальных обстоятельств, став «матрицей», 

в которую укладываются многие другие идеологические 

противостояния. О «славянофилах» и «западниках» или 

о «славянофильстве» и «западничестве» в истории рус-

ской мысли говорят, обращаясь к событиям, отделенным 

друг от друга десятками, а иногда и сотнями лет — ино-

гда и сегодня можно встретить характеристику той или 

иной позиции как «славянофильской», а обозначение 

воззрений как «западнических» встречается достаточно 

часто. К действительным историческим обстоятельствам 

все эти характеристики имеют обычно весьма отдален-

ное отношение.

Прежде всего начнем с терминологии — как неред-

ко бывает в истории, название направления возникает 

достаточно случайным образом и дается полемически, 

оппонентами, затем утрачивая свой оценочный характер 

и начиная восприниматься достаточно нейтрально. В при-

вычном для нас значении слова «славянофил» и «сла-

вянофильство» ввел в начале 1840-х гг. Виссарион Гри-

горьевич Белинский, употребляя их в  своих статьях 

в «Отечественных записках» иронически, а временами 

саркастически, для обозначения тех, кто в его глазах 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

121

поклонялся отечественной старине как самоценности, 

отвергал и порицал ценности современной цивилиза-

ции, противостоял тем интеллектуальным и социальным 

тенденциям, которые, на взгляд Белинского, были про-

грессивными. В самом выборе слов уже присутствовала 

прямая и явная насмешка, поскольку первоначально, 

с  1800-х гг., так называли литераторов, разделявших 

взгляды адмирала А. С. Шишкова и затем, с 1811 г., сгруп-

пировавшихся вокруг «Беседы любителей русского сло-

ва». В 1847 г. Белинский (1811–1848) писал в «Ответе 

„Москвитянину“»:

«Что такое „московское направление“, загадочною 

речью о котором начинается статья? Разумеется, так 

называемое славянофильство. Очевидно, что автор 

статьи — славянофил. Но он не хочет этого названия; 

он говорит, что его партию окрестили им петербург-

ские журналы. Из этого видно, что он сам чувствует 

все смешное, заключающееся в этом слове, но он не 

чувствует, что слово может быть смешно не само со-

бою, а заключенным в нем понятием, и что переме-

нить название вещи не значит изменить саму вещь. 

Петербургские журналы не сговаривались дать назва-

ние славянофилов литераторам известного образа 

мыслей; вероятно, они или подслушали его у самих 

этих литераторов, или извлекли из сущности их уче-

ния, альфа и омега которого суть славяне, враждебно 

и торжественно противополагаемые гниющему Запа-

ду [выделено нами. — А. Т.]. На свете много охотников 

называть своих противников смешными или не смеш-

ными именами. Это же и не мудрено; но мудрено дать 

кому-либо такое название, которое бы принято было 

всеми. Такие удачные названия редко выдумываются 

кем-нибудь, но принадлежат всем, и никому в особен-

ности. Таково и название славянофилов» (Белинский, 

1982: 292–293).



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

122

Впрочем, связь со «славянофильством» Шишкова 

и его круга носила отнюдь не случайный характер. О зна-

комстве своем с Шишковым и о воздействии, произве-

денном на него последним в молодые годы, в бытность 

свою в Петербурге, Сергей Аксаков вспоминал десяти-

летия спустя: «Я уверовал в каждое слово его книги, как 

в святыню! Русское мое направление и враждебность ко 

всему иностранному укрепились сознательно, и темное 

чувство национальности выросло до исключительности». 

Уже в 1870 г. Юрий Самарин, один из основных деятелей 

второго поколения славянофильства, в Берлине издал 

два тома мемуарных записок и переписки Шишкова, ви-

дя в нем предшественника. И тем не менее «славяно-

фильство» на протяжении многих лет не принималось 

в качестве самоназвания — сын А. С. Хомякова, Дмитрий 

(1841–1919), еще в начале XX в. отстаивал его невер-

ность и предпочитал говорить о «московском направ-

лении», Иван Аксаков (1823–1886) в начале 1880-х упо-

треблял оборот «так называемые „славянофилы“», 

подчеркивая, что это имя, данное извне и отнюдь не вы-

ражающее существенного характера направления, — 

поскольку для «славянофилов» собственно «славяне» не 

были предметом главенствующего внимания и, в свою 

очередь, далеко не все «славянолюбцы», сторонники 

идеи «славянской взаимности» и родственных послед-

ней представлений, разделяли воззрения, с 1840-х гг. 

устойчиво ассоциировавшиеся с  понятием «славяно-

фильства».

Применительно к «западничеству» в отличие от «сла-

вянофильства» сложно говорить о каком-либо устойчи-

вом и достаточно сложном единстве представлений — 

в этом плане показательно, что собственно «западни-

чество» имело весьма небольшой срок существования: 

данный идейный комплекс оформился ситуативно, вокруг 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

123

нескольких фигур, во многом в оппозиции другим пред-

ставлениям — и к началу 1850-х исчез, по мере изменения 

общественной повестки.

По большей части «западничество» — феномен ре-

троспективный, возникающий в мемуарной литературе, 

которая формируется весьма рано: прежде всего, это 

«Былое и думы» Герцена, соответствующие главы ко-

торых, посвященные «западникам», «нашим» в терми-

нологии Герцена, появляются в «Полярной звезде» уже 

в 1858 г., биография Станкевича (1813–1840), изданная 

Анненковым (1813–1887) в том же году и дополненная 

собранием его переписки — в эти же годы, чуть ранее, 

Чернышевский (1828–1889) в «Современнике» дает схе-

му развития русской общественной мысли за предшест-

вующие десятилетия в «Очерках гоголевского перио-

да...». До некоторой степени эта мемориальная традиция 

приводит к тому, что и завершение славянофильства 

начинают датировать концом 1850-х гг.: исчезновение из 

фокуса одной из сторон автоматически лишает конкрет-

ности вторую и  если «славянофильство» понимается 

в контексте спора с «западниками», как вторая сторона 

идейного конфликта, то это определяет и их общую исто-

рическую судьбу.

«Западники» и «славянофилы» представляют из себя 

идейные объединения, построенные по принципиально 

разному типу, — «западничество», вероятно, является 

первым образчиком интеллектуального сообщества, вы-

строенного по позднемодерному типу: оно объединяет 

единомышленников, для которых их интеллектуальная 

близость выступает исходным основанием, во многом 

сгруппировано вокруг журнала. Белинский в 1840 г. пи-

сал, что есть «только два средства: кафедра и журнал — 

все остальное вздор»; «журналистика в наше время все 

[...]. Журнал стоит кафедры». В данном случае им обо-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

124

значены две основные институции — университет и жур-

нал, позволяющие консолидироваться кругу единомыш-

ленников — отличных друг от друга по социальному по-

ложению, уровню образования, источникам доходов 

и т. д. В «западничестве» сошлись и купец, сын извест-

ного московского чаеторговца Боткин, и разночинец, сын 

уездного лекаря, отчисленный с первого курса универ-

ситета Белинский, незаконный сын большого москов-

ского барина Ивана Яковлева Герцен, богатый помещик 

Тургенев и живущий службой Кавелин — социальные 

связи выстраивались уже поверх обретенной идейной 

близости, вне ее все они не могли бы встретиться и сой-

тись вместе.

Напротив, славянофилы были, пожалуй, последним 

значимым идейным объединением, выстроенным по мо-

дели, свойственной более ранним временам (по ней же 

выстраивались в свое время и декабристские общества): 

все они принадлежали к одному социальному кругу, име-

ли схожий культурный опыт — по существу, они все были 

«московскими дворянами», не в смысле принадлежности 

к дворянству Московской губернии (большинство из них 

были записаны в дворянские книги других губерний), но 

в том отношении, что традиционно проводили зимний 

сезон в Москве, в своих собственных домах или съем-

ных, на лето разъезжаясь по имениям или подмосков-

ным. Они были знакомы, находились в родственных или 

соседских связях, связаны множеством социальных ни-

тей еще до того, как обнаружили идейную близость — 

последняя формировалась поверх всей толщи социаль-

ных отношений, которые их связывали, и потому бли-

зость их оказывалась одновременно и глубже, и менее 

подвержена опасностям расхождения из-за разницы во 

взглядах.



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

125

Александр Бакунин (1768–1854) писал в  феврале 

1836 г. своему сыну, знаменитому Михаилу (1814–1876) — 

только вступившему в московскую среду, предупреждая 

его об опасностях, подстерегающих его среди новых свя-

зей, которым тот отдавался с  энтузиазмом, порывая 

с прежними, традиционными общностями:

«Следуй собственному твоему произволу и делай, что 

хочешь; но будь осторожен — на друзей твоих слишком 

не полагайся, потому что вашу философическую друж-

бу малейшее несогласие во мнениях, неосторожное 

слово не только разрушить может, но даже превратить 

в ненависть, а вечно друг другу потакать, вечно осте-

регаться невозможно».

Пожилой отец отчетливо видел опасности, сопря-

женные с  новым типом общности  — «философиче-

ской дружбой»: она строилась на единстве воззрений 

и оттого изменение в последних неизбежно должно было 

менять отношения дружбы/приятельства. История «за-

падничества» и представляет из себя постоянный пе-

речень подобных испытаний  — разрывов, объясне-

ний, компромиссов и окончательных расхождений. На-

помним лишь знаменитый эпизод «последней поездки 

в  Соколово», рассказанный Герценом,  — про споры 

о бессмертии души между ним, Огаревым и Гранов-

ским, где последний никак не желал расставаться со 

своей верой:

«— Послушайте, — возразил Грановский, бледный 

и придавая себе вид постороннего, — вы меня ис-

кренно обяжете, если не будете никогда со мной го-

ворить об этих предметах. Мало ли есть вещей зани-

мательных и о которых толковать гораздо полезнее 

и приятнее.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

126

[...] Мы все взглянули друг на друга, и этого взгляда 

было совершенно достаточно: мы все слишком любили 

друг друга, чтоб по выражению лиц не вымерить впол-

не, что произошло».

Произошло то, что в их дружбе оказалась «межа — 

предел и с тем вместе ценсура», «тон и смысл последних 

слов открывал между нами даль, которой мы не предпо-

лагали»: как идейная близость вела к дружбе, так идей-

ное размежевание не позволяло дружбе продолжать-

ся — быть друзьями означало быть единомышленниками 

или по меньшей мере делать все, чтобы стать ими, идей-

ное расхождение могло быть только временным, тем, что 

надлежало устранить — переменой взглядов одной из 

сторон или нахождением иного, третьего, высшего воз-

зрения, которое позволит им примириться. Отсюда осо-

бенный характер переписки западников  — огромные 

послания, которыми обмениваются Белинский, Бакунин, 

Герцен, анализируя других и давая самоотчет сами себе: 

самонаблюдение и постоянная работа над собой и над 

другими — непременное условие.

В случае со славянофилами — все совсем иначе. Ра-

зумеется, есть общие черты — так, письма Константина 

Аксакова, члена кружка Станкевича, человека романти-

ческой культуры, как и письма молодого Юрия Самарина, 

по стилю весьма отличные от посланий Белинского или 

Бакунина, по типу оказываются родственными им. Одна-

ко эти черты отнюдь не становятся определяющими — 

для славянофилов, в отличие от западников, нет потреб-

ности в постоянном «исповедничестве» друг перед дру-

гом, равно как нет и настойчивой потребности полноты 

единомыслия, болезненного внимания к идейным расхо-

ждениям. Их связывает слишком многое, чтобы прида-

вать столь большое значение каждому оттенку мысли 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

127

и обороту фразы — не потому, что последние не ценятся, 

а потому, что от них не зависит, продолжится ли дружба 

и близость, или же им придет конец.

Историю славянофильства в  узком смысле слова 

принято начинать с 1839 г., когда в одном из москов-

ских салонов встретились Алексей Степанович Хомя-

ков (1804–1860) и Иван Васильевич Киреевский (1806–

1856). Знакомые с молодых лет, вхожие в одни и те же 

интеллектуальные круги, они на протяжении многих лет 

не виделись — и с тем большим удивлением обнаружи-

ли схожесть своих нынешних воззрений, поскольку по-

читали себя одиночками и не надеялись найти едино-

мышленника. Дабы обсудить свои воззрения, не стес-

няясь случайностями и торопливостью салонной беседы, 

они обменялись текстами, в которых изложили свои воз-

зрения, — Хомяков написал статью «О старом и новом», 

а Киреевский — «Ответ А. С. Хомякову». Однако все-

таки правомернее, на наш взгляд, относить собственно 

начало славянофильства к несколько более позднему 

времени — к началу 1840-х, когда с Хомяковым и Кире-

евским сошлись молодые Константин Сергеевич Акса-

ков (1817–1860) и  Юрий Федорович Самарин (1819–

1876). Аксаков и Самарин в это время оба готовились 

к защите диссертаций, окончив Московский универси-

тет, — Аксаков был старше, работал над исследованием, 

посвященным Ломоносову, к этому времени прошел че-

рез кружок Станкевича, но в психологическом плане был 

человеком менее зрелым, чем Самарин, сын богатого 

самарского помещика, внук Нелединского-Мелецкого, 

крестник императрицы Марии Федоровны. В отличие от 

своего старшего приятеля, Самарин, с молодых лет по-

лучивший основательную ученую подготовку и опреде-

ленный к большой государственной карьере, был чело-

веком внутренне собранным и сильным — их дружба, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

128

продолжавшаяся всю жизнь, была, как то нередко быва-

ет, схождением крайностей — увлекающийся и редко 

способный что-либо довести до конца, поэтичный, страст-

ный Аксаков и сдержанный, методичный, строгий в пер-

вую очередь к самому себе Самарин нашли друг в друге 

то, чего им недоставало. Они жили философией Гегеля, 

воспринимая ее как последнее слово человеческой мыс-

ли — не в смысле интеллектуальной новинки, но полноты 

откровения, — и оба они восприняли от университетских 

наставников, Погодина и Шевырева (у Аксакова к этому 

добавлялось семейное влияние), патриотизм и ранние 

националистические настроения.

Встреча представителей двух поколений вывела об-

суждение историософских вопросов за пределы частных 

бесед — возникло сообщество, где были разные исход-

ные перспективы (философия Шеллинга для Хомякова 

и Киреевского, для последнего большое значение имели 

идеи именно позднего Шеллинга, времен «философии 

откровения», с которыми он был неплохо знаком до то-

го, как они были опубликованы; философия Гегеля для 

Аксакова и Самарина), но наличествовала значительная 

идейная общность и, что важнее всего, общая перспекти-

ва. На самом общем уровне наличествовала единая идей-

ная перспектива, задававшаяся историософской рам-

кой — вопрос стоял об историческом месте России и ее 

предназначении.

Данная постановка вопроса являлась общей для це-

лого этапа русской мысли, периода усвоения и развития 

романтических представлений, с начала 1820-х гг. Харак-

теризуя начальные моменты этого периода, А. Койре пи-

сал: «[...] чисто философские проблемы сочетались в со-

знании любомудров (как, впрочем, и всех романтиков) 

с национальной проблемой, [...] их философские концеп-

ции определялись романтической идеей изначального 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

129

единства философии и искусства, целостно выражаю-

щих глубинную сущность души (индивидуальной души 

художника и философа, либо коллективной души наро-

да). Она соединялась со столь же романтической идеей 

органического развития духовной сущности нации, посте-

пенно осуществляющейся и раскрывающейся в ее исто-

рии, искусстве и литературе». В рамках данного общего 

видения были возможны весьма различные конкретные 

истолкования — так, в статье «Девятнадцатый век» (1832) 

И. В. Киреевский писал:

«Нам нечего бояться утратить своей национальности: 

наша религия, наши исторические воспоминания, наше 

географическое положение, вся совокупность нашего 

быта столь отличны от остальной Европы, что нам фи-

зически невозможно сделаться ни французами, ни ан-

гличанами, ни немцами. Но до сих пор национальность 

наша была национальность необразованная, грубая, 

китайски неподвижная. Просветить ее, возвысить, дать 

ей жизнь и силу развития может только влияние чуже-

земное, и как до сих пор все просвещение наше за-

имствовано извне, так только извне мы можем заим-

ствовать его и теперь, до их пор, покуда не сравнимся 

с остальною Европою. Там, где общеевропейское сов-

падается с нашею особенностью, там родится просве-

щение истинно русское, образованно-национальное, 

твердое, живое, глубокое и богатое благодетельными 

последствиями».

Иными словами, в данном случае для Киреевского 

вопрос о том, как быть «вполне русским», совпадает с во-

просом, как быть «вполне европейцем», поскольку до сих 

пор, именно в силу неполноты, «неподвижности нашей 

национальности», европейская образованность не могла 

быть усвоена вполне, сохраняя поверхностный, наносной 

характер — «русский европеец» оказывался в итоге не 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

130

вполне русским и не вполне европейцем. Удачно форму-

лируя мысль Киреевского, как она отразилась в статье 

«Девятнадцатый век», А. Койре пишет:

«Глубокое различие между Россией и Западом связано 

с ролью классического наследия, причем не столько 

самого по себе, сколько как составной части западного 

христианства. Пока западная цивилизация оставалась 

проникнутой духом религии, она была католической 

цивилизацией, и Россия не могла в ней участвовать. 

Ситуация стала иной вместе с установлением светской 

цивилизации XVIII в., сформировавшейся в противо-

стоянии с тем, что ей предшествовало. Цивилизация 

XVIII в. была новым началом, и, уже не будучи религи-

озной, она сумела проникнуть в Россию и играть роль 

фермента, общего для всех и тем самым способного 

сделать Россию частью цивилизованного человечества. 

Реализуя фазу антитезиса для Запада и тезиса (или 

отрицания предшествующего небытия) для России, ци-

вилизация XVIII в. подготовила — с участием России — 

синтез христианской цивилизации, той эпохи воплоще-

ния, о которой столь красноречиво говорил Шеллинг, 

которая, будучи религиозной и христианской, уже не 

будет заключена в узкие рамки одного вероисповеда-

ния или одной церкви».

В интеллектуальном плане время конца 1820-х — 

начала 1830-х представляет эпоху, когда большая часть 

элементов будущего славянофильства уже наличеству-

ет — так, Киреевский ближе к славянофильству в конце 

1820-х, чем в начале 1830-х, своего рода колеблясь в вы-

боре пути. Сходные рассуждения встречаются у Чаадае-

ва или у Погодина, при всем различии интеллектуально-

го масштаба названных фигур: перед нами запрос на 

национальную концепцию и набор элементов, которые 

собираются по известным правилам. Так, в трихотоми-



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

131

ческие или тетрахотомические схемы легко можно иг-

рать самым разнообразным образом, выбирая порядок 

элементов и их расстановку: например, можно, разделив 

христианство на западное и восточное, искать некоего 

высшего синтеза, или же, избрав в качестве элементов 

классификации православие, католичество и протестан-

тизм, видеть в православии исходное начало, недиффе-

ренцированное основание, или же ту самую истину, ко-

торая в односторонности западных исповеданий утрачи-

вается.

Быть народом историческим — значит вносить свой 

вклад в мировое целое, быть народом творческим — 

и с этим пониманием связана острота споров 2-й по-

ловины 1820 — 1-й половины 1830-х гг. о наличии или 

отсутствии русской литературы. В ответ на сомнения 

Вяземского, на предстоящее еще заявление Белинско-

го — Киреевский отвечает, находя положительное со-

держание (1829). Теория требует от народа историче-

ского нового слова, творчества — не литературы как 

подражания, не воспроизведения литературных форм, 

а принципиально нового. Если для предшествующих 

споров характерно требование, поиск этого «нового 

слова», то Киреевский предлагает ответ — находя на-

ционального поэта в лице Пушкина:

«Мало быть поэтом, чтобы быть поэтом народным; на-

добно быть еще воспитанным, так сказать, в средоточии 

жизни своего народа, разделять надежды своего отече-

ства, его стремление, его утраты — словом, жить его 

жизнию и выражать его невольно, выражая себя».

Уже в 1830 г. Киреевский пишет: «нам необходима 

философия [...]. [...] Конечно, первый шаг к ней должен 

быть присвоением умственных богатств той страны, ко-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

132

торая в умозрении опередила все другие народы. Но 

чужие мысли полезны только для развития собственных. 

Философия немецкая вкорениться у нас не может. Наша 

философия должна развиться из нашей жизни, создать-

ся из текущих вопросов, из господствующих интересов 

нашего народного и частного быта. Когда и как — ска-

жет время; но стремление к философии немецкой, кото-

рое начинает у нас распространяться, есть уже важный 

шаг к этой цели».

В логике Киреевского — как и в целом романтиче-

ском воззрении — нет противоречия между универсаль-

ным, вселенским и национальным. Но отношение ме-

жду универсальным и национальным может толковаться 

двояко:

— либо «национальное» рассматривается как кон-

кретное проявление «всеобщего», поскольку последнее 

может реализовываться только в какой-либо конкретной 

форме — всеобщего как всеобщего самого по себе не 

существует в  пределах этой реальности, связанной 

условиями пространства и времени. Великое произве-

дение искусства, будучи выражением всеобщего, всегда 

несет в себе черты своего места и времени — более то-

го, именно последние и придают ему универсальность: 

логика всеобщего предполагает, что все заключено во 

всем и тем самым чем полнее выражено конкретное не 

в  своей обособленности, но подлинным образом, во 

взаимосвязи, тем полнее будет выражено и универсаль-

ное. Холодный классицизм потому и холоден, что пыта-

ется непосредственно говорить на языке универсально-

го — тем самым оказываясь не говорящим ни с кем 

конкретно, напротив, обращаясь к излюбленным приме-

рам немецких романтиков, «Дон Кихот» Сервантеса или 

трагедии Шекспира, будучи вполне, в гораздо большей 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

133

степени, чем многие современные им произведения, 

воплощениями своего, национального духа — испанско-

го в «Дон Кихоте», английского у Шекспира, становят-

ся текстами, обращенными ко всем. Отсюда следует, что 

стремление к «национальному» и стремление к «уни-

версальному» не только не противоречат друг другу, но, 

будучи должным образом понятыми, оказываются еди-

ным стремлением — быть человеком вполне можно 

будучи только личностью, быть частью человечества 

возможно, только воплощая себя. «Всеобщее», как уже 

сказано, в этой логике всегда воплощается как-то кон-

кретно — и, следовательно, «национальные», «народ-

ные», «личностные» его воплощения реализуют «всеоб-

щее» единственно возможным способом: множество ото-

бражений не противоречат друг другу, а  дополняют, 

раскрывают с одного ракурса то, что остается невидимым 

с другого;

— либо «национальное» предстает воплощением 

«всеобщего», выстроенным по иерархическому принци-

пу, — история дает нам последовательность таких во-

площений, все более приближающихся к  истинному. 

Тогда исторически предшествующее оправдано в своем 

времени, но вместе с тем оказывается меньшим по от-

ношению к последующему — «национальные» образы 

универсального образуют последовательность по на-

правлению к  абсолютному, совершенному воплоще-

нию — в этой логике притязание на истину «националь-

ного» воплощения вытесняет иные, конкурирующие 

с ним: «всеобщее» воплощается различно, но эти во-

площения не равноправны. Тем самым утверждение 

своей национальной точки зрения понимается как при-

тязание на абсолютное  — она способна постигнуть 

и вместить в себя истину предшествующих, в отличие 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

134

от них, которым истина высшего понимания остается 

недоступна*.

В истории раннего русского модерного национализма 

можно видеть переплетение двух названных вариантов 

прочтения «национального», с понятной склонностью ко 

второму прочтению, поскольку национализм является 

формой мобилизации — и тем самым не только обосно-

вывает возможность, правомерность отличного, особен-

ного, но и его преимущество, т. е. то, что побуждает при-

держиваться именно этой позиции, в отличие от иных 

возможных.

Различие между взглядами Киреевского конца 1820-х — 

начала 1830-х и конца 1830-х, когда он, вместе с Хомя-

ковым, становится основоположником славянофильско-

го направления русской мысли — не в философской 

рамке осмысления национального, но в том, что в по-

строениях начала 1830-х православие отнюдь не пред-

стает еще выражением истины христианства по отно-

шению к прочим христианским деноминациям, и рус-

ский народ не мыслится в первую очередь как «народ 

* Обратим внимание на еще один значимый аспект, возмож-

ный в рамках данной логики, раскрываемый А. Койре: комменти-

руя воззрения Киреевского конца 1820-х  — начала 1830-х гг., он 

писал: «то, что он считал роль Европы завершенной, было связано 

как раз с ее совершенством, вызывавшим его восхищение. Европа, 

по мысли Киреевского, сказала все, что могла сказать; она принес-

ла в  общую сокровищницу человечества все свои богатства; она 

пришла к  совершенству. Но совершенство есть завершение, это 

конец в двояком смысле слова: и конечная цель, и остановка. За-

тем может последовать только стагнация, предшествующая упадку 

и неизбежному загниванию, — эти явления присущи всему живому. 

Чтобы продвинуться далее, нужны новые силы, требуется молодой 

организм. [...] По отношению к Западу Россия является наследни-

цей, на которой сходятся все надежды семейства. Она получит 

все богатства, накопленные веками труда, весь опыт своих пред-

ков» (221, 222).



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

135

православный», «народ христианский» по существу. Ко-

гда к концу 1830-х оформится этот новый взгляд на рус-

ский народ, тогда романтическая концепция претерпит 

существенное изменение — тогда «русское начало» ста-

нет воплощением полноты «вселенской истины», вопло-

щением неполным, но адекватным — в отличие от иных, 

искажающих его: русский народ окажется, как сформу-

лирует этот тезис Константин Аксаков десятилетием поз-

же, христианским по природе своей. Тогда мировая исто-

рия приобретет следующий вид:

(1)  русский народ по своим исходным качествам, приро-

жденным свойствам настолько близок к христиан-

ству, насколько это возможно без благодати — его 

душа в максимальной степени является «христиан-

кой по природе» (Бл. Августин), вне христианства он 

выступает как «христианин до Христа», по аналогии 

со знаменитым образом применительно к Платону — 

важно отметить и все ограничения этого образа, ведь 

подобное приближение все равно не закрывает про-

пасть, отделяющую от истины в христианском пони-

мании: естественного пути к Богу не существует, Бог 

противостоит миру и сколь бы ни был человек или на-

род близки к Нему, от Него их отделяет бесконечность 

(тем самым степени приближения оказываются ко-

нечными, тогда как отделение от цели — бесконеч-

ным, следовательно, сравнение имеет какой-то смысл 

только между народами, но не по отношению к Богу, 

перед которым каждый в равной степени отдален и не 

может преодолеть это расстояние без Божественной 

помощи);

(2)  христианство, принятое русским народом, есть впол-

не истинное христианство — православие, сохранив-

шее истину веры без всякого погрешения. В христи-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

136

анстве русский народ находит самого себя — отсю-

да и имя, принятое простонародьем и применяемое 

к нему: «христиане», «крестьяне» — русский чело-

век как таковой является собственно христианином, 

и чем ближе он к христианству в его истине, тем бли-

же он к выражению сущности народного духа. Но по-

скольку христианство есть вселенская истина, то рус-

ский народ оказывается ее носителем в мире — на 

данный момент он лишь ее хранитель, его качества 

позволили ему, в отличие от народов Запада, сохра-

нить ее в полноте, непогрешимости, однако следую-

щий этап — раскрытие полноты той истины, которая 

до сих пор остается не вполне осознана и самим рус-

ским народом;

(3)  итогом данного движения станет полное осознание 

истин православия, доступное для русских мыслите-

лей — здесь мировая истина станет истиной-в-себе-

и-для-себя, приняв адекватную самой себе, т. е. ис-

тинную форму, до этого пребывая в состоянии ино-

бытия, отчужденности от самой себя, т. е. частичной 

истинности (тождественной с частичной неистин-

ностью).

Отсюда вытекает большое значение полемики против 

западных вероисповеданий — в ней со стороны славя-

нофилов в первую очередь заметны Хомяков, написав-

ший серию вышедших первоначально по-французски 

брошюр, и Юрий Самарин, уже в 1860-х выступивший 

с рядом писем против иезуитов. Логика, к которой обра-

щаются славянофильские философы и публицисты, до-

статочно проста и во многом уже проговорена выше — 

истина конкретна, истинное знание может быть только 

знанием целостным, т. е. охватывающим всего челове-

ка и всецело принадлежащим ему — следовательно, 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

137

поскольку, во-первых, человек не является самостоя-

тельным, независимым от других существом, но есть 

существо социальное, то истина возможна только как 

человеческая, принадлежащая определенному сообще-

ству. Во-вторых, поскольку истина целостна, то она вы-

ходит за пределы рассудка, более того, разум в меру 

своей разумности постигает свою ограниченность — 

истина, следовательно, сверхразумна (но не противора-

зумна). Поэтому полноту истины человек постигает не 

только в человеческом сообществе, но в сообществе, 

которое больше человеческого — т. е. в богочеловече-

ском союзе, Церкви. В-третьих, полнота истины являет-

ся единством (здесь мы встречаем очень старый, при-

сущий неоплатонической традиции, ход мыслей) Исти-

ны, Блага и Красоты — т. е. абсолютная истина есть 

одновременно полнота блага и совершенство красоты, 

противостояние, например, блага и истины возможно 

только в их ограниченности, неполноте — чем истиннее 

истина, тем она прекраснее и добрее, соответственно, 

и подлинное благо не может противоречить истине, как 

и красота не может противостоять добру в их преде-

ле, что не отменяет конфликтов между ними в той мере, 

в какой они не являются полным воплощением своих 

начал.

Из этих предельно кратко набросанных оснований вы-

текает, что ложность западных вероисповеданий — в их 

ограниченности, они исказили христианство своим укло-

нением от его полноты, развитием одного из начал в его 

односторонности (вполне и схематично эту логику уже 

в 1870-х продемонстрирует в своей магистерской диссер-

тации молодой Вл. Соловьев):

— католицизм искажает христианство через замену 

принципа «любви», дарующего подлинное единство, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

138

формальным, построенным на начале авторитета внеш-

него, видимого — это внешнее начало вытекает из «ра-

ционализма», рассудочности — т. е. разума, лишенно-

го сознания своей ограниченности: тем самым (вопре-

ки позднейшим упрекам со стороны Вл. Соловьева, 

видевшего в этом противоречивость славянофильской 

мысли) внешний авторитет и рассудочность для Хомя-

кова выступают двумя сторонами одной и той же ложной 

идеи — так же, как церковная схизма, вызванная вроде 

бы малозначительными разногласиями, демонстрирует 

фундаментальное расхождение — недостаток любви со 

стороны западного вероисповедания, его готовность 

внести изменение в Символ Веры (filioque) в силу одного 

лишь своего понимания, без совета с другими помест-

ными церквами;

— католицизм, проводящий принцип рассудка и под-

чинения внешнему авторитету, порождает свою проти-

воположность, протест личности, опирающейся на разум 

вопреки авторитету — утверждающей право каждого 

самому пользоваться своим умом: но индивидуальный 

разум является неполным и протестантизм, справедли-

вый в своем протесте католичеству, в результате утра-

чивает реальность Церкви, не понимая ее сверхприрод-

ной реальности и толкуя как собрание верующих — каж-

дый сам предстоит перед Богом, на свой страх и риск 

толкуя Писание.

Понятно, что православие в этой логике должно быть 

высшим итогом — Самарин первоначально, в своей дис-

сертации, посвященной Стефану Яворскому и Феофа-

ну Прокоповичу, толкует этих двух иерархов русской 

православной церкви как выражение, соответственно, 

католических и протестантских симпатий. Вопрос о воз-

можности православного богословия решается в этой 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

139

работе Самариным исключительно негативно — каждая 

формализация приводит к уклонению и в этом смысле 

всякая богословская система является не вполне пра-

вославной, только взаимное исправление уклонений 

позволяет нейтрализовать их вредное влияние: пра-

вославие же в богословском плане оказывается без-

молвным, как невыразимая полнота истины. Столь же 

предсказуемо подобный вывод не мог быть приемлемым 

для Хомякова — поскольку православие должно было 

стать не исходным, недифференцированным основа-

нием, а высшим итогом, сохраняющим основание (т. е. 

быть и  истиной-в-себе и  истиной-в-себе-и-для-себя). 

В скором времени и сам Самарин согласится с этой кри-

тикой, в дальнейшем понимая Хомякова как первого 

представителя русского светского богословия — того, 

в чьих трудах начинает раскрываться истина правосла-

вия, делается доступной для сознания вполне просве-

щенного, одновременно раскрывающего ограничен-

ность последнего.

Та схема соотношения православия и русского на-

рода будет вполне сформулирована достаточно поздно, 

к 1850-м гг. — и в ней сохранится внутреннее напряже-

ние, характерное для славянофильства в понимании 

соотношения русского национального и «всеобщего», 

«универсального», отмеченное выше применительно 

к романтизму. Славянофильство будет демонстрировать 

колебания по линии напряжения вселенское/националь-

ное — с одной стороны, подчеркивая, например, вселен-

ский характер православия и понимая внешнюю поли-

тику как религиозную, дело освобождения единоверцев. 

В начале Крымской войны среди славянофилов будет 

распространено понимание начавшегося конфликта как 

«крестового похода», «священной войны» за освобожде-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

140

ние единоверных братьев — в этом проявится и другая 

составляющая, акцентированная через понятие «брать-

ев», «братских народов», т. е. принцип «славянской вза-

имности», однако для его полноты будет необходимо 

и религиозное единство. Из этого вытекают, например, 

могущие показаться странными устойчивые в славяно-

фильском кругу идеи о близком к православию характе-

ре гуситского движения в Чехии, связываемые с изна-

чальным обращением чехов и моравов в христианство 

проповедью Кирилла и Мефодия, обсуждение перспек-

тив обращения в православие поляков и т. п. — славян-

ская общность в славянофильстве никогда не мыслилась 

исключительно как этническая, в то время как славяне 

понимались сущностно как православные — и отпадение 

от православия вело к более или менее глубокому, окон-

чательному или временному, отпадению от славянского 

мира.

Соответственно, и само православие толковалось то 

как «русская вера», «вера русского народа», то сам рус-

ский народ сущностно определялся через православие — 

понятно, что окончательной определенности в этом во-

просе быть не могло, поскольку любое из альтернативных 

решений было нежелательным. Иван Аксаков в объявле-

нии об издании газеты «Парус» писал: «Наше знамя — 

русская народность, как залог новых начал, полнейшего 

жизненного выражения общечеловеческой истины». От-

зываясь на эти слова, Кошелев полемически заострен-

но  передавал дух более раннего славянофильства, 

утверждая:

«Программа ваша хороша, очень хороша; но жаль, что 

вы выставили знаменем не вещь, а форму... Одна на-

родность не доведет еще нас до общечеловеческого 



Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы

141

значения... Вера, одна вера может... создать нечто ор-

ганическое. Ее-то вы, по ложной стыдливости, боитесь 

ставить... во главу угла. Без православия наша народ-

ность — дрянь. С православием наша народность име-

ет мировое значение. Как ваша программа ни хороша, 

а ее подписать я бы не мог».

* * *

Если вернуться к началу главы, к схеме, предложенной 

Герценом, то в нынешней оптике размежевание, очерчен-

ное им, предстает существенно иным: Чаадаев был позд-

ним отзвуком утратившей свои перспективы имперской 

программы — универсального видения Российской им-

перии как христианского царства; славянофилы, в отли-

чие от декабристов исходившие из романтического по-

нимания нации, сформулировали, переинтерпретируя 

официальную доктрину, свое понимание «народности», 

наполнив его положительным содержанием — русский 

народ этой концепции представал в первую очередь «на-

родом христианским», однако, в отличие от чаадаевского 

понимания, это было конкретно-историческое христиан-

ство, не в смысле освящения всех существующих прак-

тик, но как идеал, в этих практиках обнаруживаемый (или 

вычитываемый): «народность» наполнялась образами, 

делалась зримой — и тем самым, конкретизируясь, ока-

зывалась не только тем, к чему апеллируют, но и что 

способно со своей стороны предъявлять требования. Со 

своей стороны «западничество» выступило наименее 

определенным в интересующем нас национальном ас-

пекте направлением — оно одинаково включало в себя 

и  универсальное имперство, и  гражданский национа-

лизм: в принципе, между ними не было фундаментально-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

го расхождения, поскольку имперское содержание «за-

падничества» было освобождено от религиозной состав-

ляющей — империя была определенным политическим 

порядком, нейтральным, и ее легитимация заключалась 

в исполнении ею роли «агента модернизации». До тех 

пор, пока империя исполняла эту функцию — и до тех пор, 

пока не возникало принципиальных сомнений в ее эф-

фективности в этом отношении, — она не подвергалась 

сомнению.



143

ЛЕКЦИЯ 5. 
СОПЕРНИК 
«БОЛЬШОЙ РУССКОЙ НАЦИИ»

Центр украинофильства в великороссофильстве. 

Как только мы теряем универсальность, мы получа-

ем вокруг себя сепаратизм. Мы от идей великого 

Рима возвращаемся к Лациуму первых консулов, 

а где Лациум — там и враждебный ему Самниум. 

После Петра Великого бороться с «Кобзарем» Тара-

са Шевченко все равно, что после Брюллова и Репи-

на возвращаться к лубочным картинкам в издании 

Ровинского. Петр Великий выучил бы сам и для себя 

какую-нибудь «думу», ввел бы бандуру и казачка 

в какое-нибудь роскошное петербургское уличное 

представление, и этой любовью, этой переимчиво-

стью прихлопнул бы навсегда малороссийский куль-

турный вопрос [...]. Август римский всех чужеродных 

богов сносил в Пантеон; и все боги умерли, кроме 

Юпитера.

В. В. Розанов (1902)

Обращение к  истории украинского национального 

движения в рамках истории русского национализма 

является неизбежным по нескольким причинам. Пре-

жде всего, русский и украинский национализмы были 

во многом «близнецами», а во многом — зеркальны-

ми отображениями: понятно, что в первую очередь эта 

«зеркальность», реактивность относится к украинско-

му движению, однако по мере его развития все более 

усиливалась и ответная аналогичная реакция. Русский 

национализм XIX в., возникнув и развиваясь в импер-

ской рамке, был национализмом «большой русской 

нации» — иными словами, украинский и русский на-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

144

ционализмы являлись взаимоисключающими, в отличие 

от русского и польского: столкновение последних опре-

делялось спором о границе. Принципиально существова-

ние другого признавалось, вопрос был в том, где прове-

сти границу между польскими и русскими землями, что 

считать решающим национальным критерием — принад-

лежность к конкретной нации местного дворянства или, 

например, простонародья, крестьянства, определять по 

языку повседневного общения или по вероисповеданию, 

значима ли самоидентификация, или решающим должны 

быть исторические основания, а если последние, то до 

какой степени вглубь истории надлежит идти. Противо-

стояние польских и русских национальных проектов было 

вопросом демаркации — и вопросом о том, в какой сте-

пени эти национальные проекты должны определять или 

видоизменять имперскую политику. Напротив, украин-

ское национальное движение оказывалось несовмести-

мо с концептом «большой русской нации», если понимать 

последнюю как вариант активной политики унификации 

и культурного строительства. Соответственно, со сторо-

ны русского национализма реакция на украинский опре-

делялась следующим образом:

— в своих предельных целях образования самостоя-

тельной украинской нации он был одинаково неприем-

лем для всех сторонников «большой русской нации» не-

зависимо от конкретных вариантов понимания последней;

— в умеренном варианте, включенном в имперскую 

рамку, позиция по отношению к нему была гораздо бо-

лее разнообразной. Во-первых, сам язык национализма 

был в 1850–1860-х для многих нов и непонятен — в том 

числе и для значительной части имперской бюрократии, 

мыслившей за пределами данных категорий. Во-вторых, 

и среди самих русских националистов наблюдалось су-

щественное разнообразие позиций. Компромиссный 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

145

вариант со стороны сторонников «большой русской на-

ции» определялся тем, что выступало базовым крите-

рием национальной принадлежности, — так, для славя-

нофилов, рассматривавших в качестве последнего во-

сточное православие и,  теснее, принадлежность 

к русской православной церкви (что создавало «гибкую 

идентичность»: православные рассматривались как 

единая общность, из числа которой выделялись «сопле-

менники», славяне*, русские же православные, принад-

лежащие к  одной поместной церкви, образовывали 

ядро национального сообщества — вместе с раскольни-

ками, отчего вопрос преодоления церковного раскола 

XVII в., снятия клятв, наложенных собором 1667 г., был 

для славянофилов в ряду важнейших), украинофиль-

ский проект в течение длительного времени восприни-

мался как предмет переговоров и соглашений, посколь-

ку для украинофильства 1840-х — начала 1860-х, в пер-

вую очередь в лице Костомарова, украинство понималось 

через православие и конфессиональный критерий был 

основным критерием демаркации с польским национа-

лизмом. Ситуация существенно изменилась с развитием 

украинского движения в Галиции и стремлением обра-

зовать проект «большой украинской нации», в котором 

конфессиональный фактор либо сохранял свою значи-

мость, но теперь общность обосновывалась через при-

надлежность к «восточному обряду», либо на передний 

план выходил культурный, в первую очередь языковой, 

фактор.

В отличие от славянофилов, для катковского нацио-

нального проекта (см. гл. 6) базовыми критериями вы-

* В свою очередь неправославные славяне входили в «славян-

скую общность» культурно-языкового плана, однако для славянско-

го единства, на взгляд славянофилов, требовалась и  церковная 

общность.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

146

ступали (а) подданство и (б) культурная принадлежность, 

в первую очередь язык — т. е. образование единого куль-

турного пространства. С этих позиций украинский на-

ционализм и в своем украинофильском, раннем вариан-

те оказывался неприемлем, поскольку катковский на-

циональный проект мыслился в качестве принципиально 

секулярного.

Когда речь идет о национальных движениях, то сле-

дует постоянно иметь в виду, что «украинский», «рус-

ский» или какой угодно еще национализм представляет 

из себя целый веер национальных проектов — разных 

видений нации, расхождения в критериях включения и ис-

ключения, представлении о национальной территории 

и т. д. В данном очерке мы кратко обрисуем основные 

аспекты развития украинского национального движения 

в его ранних фазах, в то время, когда оно оставалось 

еще почти исключительно предметом дебатов интел-

лектуалов, т. е. до выхода в сферу массовой политики, 

и лишь пунктирно обозначим дальнейшие основные ли-

нии развития.

* * *

Обращаясь к периодизации истории украинофиль-

ства, прежде всего необходимо отметить, что оно доста-

точно тесно связано с донационалистическими течения-

ми малороссийской общественной мысли. Ключевую 

роль в формировании новой идеологической программы 

играло наследие Гетманата. Как отмечал Зенон Когут, 

специфика политики имперских властей в конце XVIII — 

первые десятилетия XIX в. способствовала формиро-

ванию среди наследников гетманской старшины доволь-

но отчетливого оппозиционного политического самосо-

знания.



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

147

Если в период двух первых третей XVIII  в. позиция 

старшины заключалась в  отстаивании автономии, то 

в последней трети XVIII — начале XIX в. вопрос во многом 

переключился в иною плоскость — в спор о способах ин-

теграции старшины в состав российского дворянства. 

Показательно, что депутаты, посланные от Малороссии 

в Уложенную комиссию в 1767 г., отказывались (наряду 

с депутатами от Остзейских губерний) участвовать в об-

суждении общих законодательных мер, поскольку тако-

вые мыслились их не касающимися — как территории, 

находящейся на особых условиях управления с отдель-

ными узаконениями. Соответственно, старшина высту-

пала против уравнивания себя с имперским дворянским 

сословием, в обеспечение своих особых прав. После 

того как в период с конца 1760-х до 1790-х автономный 

статус был в большей своей части ликвидирован, возник 

вопрос о статусе местной старшины и шляхты. На пер-

вом этапе возобладавшее решение о приравнивании 

к российскому дворянству в 1790-е натолкнулось теперь 

уже на сопротивление со стороны центрального прави-

тельства и имперского дворянства, поскольку количе-

ство претендентов на дворянство на территории Гетма-

на оказалось несопоставимо (с численностью дворян 

в великороссийских губерниях) велико. В конечном сче-

те проблема оказалась к 1830-м гг. решена так, как ее 

предполагалось решить с самого начала — практиче-

ски все, кто к 1790-м гг. претендовал на дворянство, или 

их наследники, его получили — либо через признание 

Герольдией, либо выслужив дворянство — однако сама 

ситуация на протяжении более чем тридцати лет, т. е. 

жизни практически двух поколений, оказывалась весь-

ма болезненной (поскольку должности, занимаемые 

ранее в Гетманате, не были приравнены к общеимпер-

ским чинам — и, соответственно, лица, занимавшие эти 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

148

должности, и их наследники не имели права апеллиро-

вать к табели о рангах, на этом этапе преимущество 

получили те выходцы из Гетманата, которые уже ранее 

поступили на службу за его пределами).

Тем самым для местной старшины и шляхты в рам-

ках диалога с центральной властью оказалось принци-

пиальным отстаивать два тезиса (связанные между со-

бою, но первый из которых сформировался существен-

но ранее):

— во-первых, автономия Гетманата и его вхождение 

в состав Московского царства на условиях договора (от-

куда значимость утверждения о  договорных статьях, 

«утвержденных» на Переяславской раде 1654 г.) и сохра-

нение данного статуса вплоть до последующих времен. 

Гетманат/Малороссия в этом случае рассматривались 

как самостоятельное образование, соединенное унией 

с Московским царем/императором;

— во-вторых, шляхетский, дворянский характер ка-

зацкой старшины — отсюда значимость «рыцарства», 

«рыцарственных преданий», уравнения с польской шлях-

той — и через это с европейским дворянством, т. е. с те-

ми, чей статус сомнению не подвергался.

Первый тезис сам по себе был автономен от второго, 

но второй зависел от первого. Если Малороссия вошла 

под власть Московского государя на условиях соглаше-

ния, то власть последнего была обусловлена соблюде-

нием данных условий — с обеих сторон. Примером ис-

торического памфлета, направленного в обоснование 

данной позиции, служит известная «История Русов», со-

здание которой приходится на конец 1810-х гг., — в ней, 

прежде всего, подчеркивается верная и славная служба 

малороссийского козачества государю и, с другой сто-

роны, исчисляются нарушения малороссийских прав-

привилегий со стороны центральной власти — оба эти 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

149

сюжета в действительности образуют единую аргумен-

тацию, а именно доказывают, что стороной, не соблю-

дающей свои обязанности, является центральная власть, 

несмотря на что козачество верно, с честью и славой, 

исполняет свои.

В данном случае речь идет никак не о «национальной» 

проблематике, а о правах сословия и о правах «земли» — 

подразумевается, что если имперская власть не соблю-

дает условий соглашения, то она поступает несправед-

ливо/неправосудно, и подразумевается, что противная 

сторона в принципе может ставить вопрос о расторжении 

соглашения по условиям его неисполнения  — но эта 

часть аргументации служит лишь подкреплением тезиса 

о необходимости предоставить малороссийской старши-

не и шляхетству права русского дворянства, поскольку 

оно обладает, в действительности, более высоким ран-

гом — равным со старой польской шляхтой (т. е. требует 

себе меньше, чем могла бы требовать по праву — обра-

зуя симметрию с общей логикой изложения, когда Мало-

россия оказывается верной, несмотря на неверность дру-

гой стороны).

Подчеркнем вновь, что для шляхты и старшины речь 

шла никак не о «народе» в модерном смысле слова, «на-

ции» и т. п. — а о своем месте в имперской иерархии. 

Культивирование исторических преданий и воспомина-

ние-создание «исторических прав и привилегий» имело 

своей целью улучшить собственные позиции и добиться 

наиболее приемлемых условий конвертации своего преж-

него статуса в новый.

Принципиально важную роль в складывании раннего 

украинского национализма играло сочетание ряда об-

стоятельств:

— во-первых, затянувшееся неопределенное положе-

ние части гетманской старшины — при этом наиболее 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

150

значительную роль в формировании новых представле-

ний и в защите привилегий играли не те, чей статус, соб-

ственно, подвергался сомнению, а весьма обеспеченные 

и достаточно интегрированные в общеимперскую систе-

му — они выступали лидерами, центрами объединения 

недовольных — за счет сохранявшихся местных соци-

альных связей;

— во-вторых, длительность этого неопределенного 

положения и необходимость не только отстаивания сво-

ей позиции вовне, но и (а вероятно, и в первую очередь) 

укрепления внутренней солидарности привели к тому, что 

получили хорошо продуманную и разработанную идей-

ную позицию, развитый на основе предшествующей ко-

зацкой традиции набор исторических образов и истори-

ческое предание — которое затем оказалось воспринято 

национальным движением, наследовавшим его, соответ-

ствующим образом переинтерпретировав, а не будучи 

вынужденным конструировать вновь (что привело, отме-

тим попутно, к сравнительно небольшой «исторической 

глубине» романтического мифа, отсылающего в данном 

случае к XVI в. и последующим событиям — и образо-

ванию близкой к  тавтологичности спайки «козак»  — 

«украинец»);

— в-третьих, формирование и развитие этой идейной 

позиции происходило в условиях начавших складываться 

национальных движений — почти синхронного польского 

и немецкого, а вслед за тем «славянского возрождения» 

1820-х — 1840-х гг. Это привело к тому, что она смогла 

быть подхвачена и унаследована новым движением и од-

новременно последнее смогло не только получить живую 

связь с традицией, но и поддержку со стороны защит-

ников «гетманской старины»: антиквары, местные на-

следники старшины, живущие родовыми и местными пре-

даниями, культивирующими и модифицирующими их как 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

151

фактор собственной идентичности, и молодые национа-

листы оказались тесно взаимодействующими — причем 

вплоть до 1860-х без сколько-нибудь заметных противоре-

чий, поскольку, при разнице устремлений и идейных пози-

ций, в практическом плане почвы для разногласий не су-

ществовало.

Впрочем, возводить «украинофильство» генеалоги-

чески исключительно к наследию Гетманата — прин-

ципиально неверно. Собственно, то, что можно назвать 

«украинофильством» (сложности данного понятия мы 

уже касались выше) в принятом в данной работе смысле, 

образовалось в рамках круга, так или иначе причастно-

го к Кирилло-Мефодиевскому обществу: как и большин-

ство, если не все, из интеллектуальных направлений XIX–

XX вв., оно имеет в своем источнике очень небольшой 

состав участников и ограниченное время формирования, 

своего рода «дружеский круг».

Отметим, что само «Кирилло-Мефодиевское обще-

ство» в строгом смысле слова не включало целый ряд 

основных деятелей украинофильства — образованное 

Костомаровым (1817–1885), Белозерским (1825–1899) 

и Гулаком (1821–1899) в 1845 г. в Киеве, когда был напи-

сан устав и создана Костомаровым «Книга Бытия Укра-

инского народа», оно уже к следующему году фактиче-

ски прекратило свое существование. Однако пользовать-

ся этим понятием приходится в том числе и потому, что 

круг причастных хорошо очерчивается материалами 

следственного дела 1847 г. — т. е. входящих не в «тайное 

общество» романтического типа, следствие увлечений 

Костомарова, а к не имеющему формальных границ кру-

гу более или менее единомыслящих молодых людей, 

чувствительных к национальной проблематике.

Нам представляется продуктивным выделить следую-

щие основные периоды — сочетая в периодизации как 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

152

внутреннюю эволюцию направления, так и влияние внеш-

них обстоятельств, нередко принципиальное для понима-

ния его развития:

(1)  1830–1844 — протопериод, время индивидуального 

формирования взглядов, первичного усвоения нацио-

нальной проблематики, первых опытов выражения 

своих представлений. В этот период основную роль 

играет Харьков — местный университет оказывается 

центром выработки и распространения соответствую-

щих настроений, в Харькове выходит целый ряд изда-

ний на украинском языке, к нему — в том числе бла-

годаря учебному округу — оказываются тяготеющими 

разделяющие соответствующие настроения деятели 

из Полтавщины и т. д.

(2)  1844–1847  — киевский период, время знакомства 

и бурной деятельности всех основных участников дви-

жения — Кулиш (1819–1897) в это время стремится 

к академической карьере, одновременно приступая 

к написанию своего главного художественного произ-

ведения, «Черная Рада»; Костомаров вовлечен как 

в преподавательскую, так и исследовательскую работу, 

задумывает и начинает писать «Богдана Хмельницкого», 

знакомство с Шевченко (1814–1861), уже с Харьков-

ских лет почитаемого Костомаровым (Кулиш знаком 

с ним с 1843 г.), закладывает многолетнюю дружбу. На 

волне как обретенного круга единомышленников, так 

и общественного подъема в Западной Европе, ска-

зывающегося в России (это время оживленной поле-

мики западников и славянофилов, деятельности круж-

ка петрашевцев и т. д.), вызревает ранний вариант 

украинофильства — романтического национализма, 

мыслящего Украину (по аналогии с мицкевичевским 

польским мессианством) как Христа среди народов, 

будущий центр славянского мира, долженствующий 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

153

возвестить ему и через него остальному миру истин-

ные начала свободы, федеративный союз народов — 

равных с равными, построенный на принципе брат-

ства, т. е. свободный от польского аристократизма 

и московского подчинения власти. Молодые увлече-

ния заходят довольно далеко — так, в 1847 г. в «Звез-

дочке» Ишимовой Кулиш публикует небольшие замет-

ки об истории Украины, в которых вполне ясно утвер-

ждает, что Украина при ином стечении обстоятельств 

могла бы в XVII в. обрести независимость — и явно 

сожалеет о том, что подобного не произошло. Приме-

чательно, что это и целый ряд других обстоятельств 

попадают в фокус внимания властей только после до-

носа, с которого начинается дело Кирилло-Мефодиев-

ского общества, — причем внимание властей привле-

чено не столько украинской проблематикой, сколько 

славянской, по этому же делу будет арестован и Ф. Чи-

жов (1811–1877), возвращавшийся из славянских зе-

мель, в  1849  г.  кратковременный арест настигнет 

Ю. Ф. Самарина и И. С. Аксакова — «славянское воз-

рождение» вызывает опасения и как фактор распро-

странения либеральных идей, и как способный деста-

билизировать отношения между державами на Бал-

канах, вызвать обострение отношений с  Австрией 

и т. п. (напротив, публикация, например, «Истории Ру-

сов» в ЧОИДР в 1846 г. привлечет развернутое поли-

тическое обвинение лишь спустя двадцать четыре 

года, в выступлении Г. Карпова (1839–1890), равно как 

идеологически приемлемыми станут и другие публика-

ции козацких летописей, предпринятые О. Бодянским 

(1808–1878) — кара обрушится на него совершенно по 

другому поводу два года спустя, когда он предпримет 

в тех же редактируемых им книжках ЧОИДР издание 

сочинения Фетчера о России);



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

154

(3)  1847–1855 — в публичном плане это лакуна — по-

скольку все основные деятели украинофильства 

оказываются лишены права печататься вследствие 

решения по делу КМТ, оставшиеся как местные, так 

и столичные деятели резко снижают активность — 

в силу как утраты лидеров, так и существенного уже-

сточения режима (после 1848 г.). Этого никак нель-

зя сказать о внутреннем развитии направления, хо-

тя, в отличие от предшествующего периода, оно идет 

в это время по индивидуальным траекториям. Для 

Костомарова это время работы над его главным со-

чинением, «Богданом Хмельницким», и обретения 

украинской идентичности, для Кулиша — сближения 

со славянофилами, в первую очередь с аксаковским 

семейством — Константин Аксаков серьезно повлия-

ет на его взгляды своей теорией «Земли и государ-

ства», под влиянием которой Кулиш в конце 1850-х 

сформулирует свою «хуторскую философию», пере-

неся тезис о «безгосударственности» на украинский 

народ;

(4)  1856–1863 — удобно разделить на два подпериода

a.  1856–1860  — время общественного оживления, 

«оттепели» (по выражению Ф. Тютчева), когда вся-

кое новое, ранее запрещенное или придавленное 

направление общественной мысли и общественной 

деятельности встречается с  одобрением или по 

крайней мере со сдержанной симпатией. Помимо 

прочего, это еще и время общественной неопреде-

ленности — прежние позиции утратили свою силу, 

новая расстановка сил пока не определена, направ-

ления и лагеря еще только начинают формировать-

ся, соответственно, нет определенности в том, кто 

является союзником, кто — сторонником, а кто — 

противником. В 1856 г., например, Чернышевский 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

155

в «Современнике» не только одобрительно выска-

зывается о прошлом славянофильстве, но и привет-

ствует и высказывает (с оговорками, правда) наде-

жды в  адрес только что появившегося славяно-

фильского журнала «Русская беседа». Для самих 

московских славянофилов украинофильские дея-

тели воспринимаются как союзники — более того, 

в самом «украинофильстве» еще нет определенно-

сти, потому симпатии славянофилов и их связи од-

новременно направлены и в адрес Галагана (1819–

1888), Ригельмана (1817–1888), Кулиша и Шевчен-

ко — что тем более закономерно, что в это время 

сам Кулиш связан, например, со всеми перечислен-

ными и одновременно получает поддержку со сто-

роны Юзефовича (1802–1889). В общем имперском 

контексте это воспринимается скорее в  логике 

оживления «местных сил», популярной в это время 

риторики «децентрализации» (так, «Старый режим 

и революция» Токвиля становится на ближайшие 

пару лет одним из самых популярных политических 

сочинений, конкуренцию с которым выдерживает 

разве что Маколей);

b.  1861–1863 — если в период с 1856 по 1859 г. мысль 

о  собственном журнале неоднократно возникала 

среди украинофилов и Кулиш пытался ее реали-

зовать, сначала задумывая превратить «Записки 

о Южной России» (1856–1857) в периодическое 

издание, затем начав издавать альманах «Хата» 

(1860), то уже с 1859 г., благодаря средствам, полу-

ченным В.  Белозерским, начинается подготовка 

к изданию журнала «Основа» (вопреки задуманно-

му, в свет он начнет выходить не с 1860-го, а только 

с 1861 г.). Несмотря на совсем непродолжительное 

время своего существования, его роль в развитии 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

156

украинофильства трудно переоценить: прежде все-

го, это направление общественной мысли громко 

заявляет о себе и становится предметом широкой 

полемики. Одновременно журнал привлекает разно-

образных сторонников и сочувствующих, создает 

и укрепляет связи, побуждает к новым опытам в раз-

ных жанрах украинской литературы — во многом 

благодаря ему молодые хлопоманы, народолюбцы, 

поклонники местной старины (В. Антонович, П. Ефи-

менко, Ф. Рыльский, П. Чубинский и др.) примыкают 

к существующему направлению, становятся вторым 

поколением украинофильства.

Вместе с тем этот период в особенности важен скла-

дыванием местных «Громад» — если питерская возник-

ла еще на исходе 1850-х, став закономерной преемни-

цей украинских кружков столицы, то следом образуются 

громады в Москве, Киеве, Харькове, Одессе, Полтаве 

и т. д. Степень их активности и устойчивости была раз-

лична, но значимо то, что возникла общая организаци-

онная форма и налажены связи между местными грома-

дами — т. е. возникает сеть местных кружков, способ-

ных если не к активной деятельности, то к поддержанию 

связей между своими членами, формированию и, что 

особенно важно, поддержанию общих убеждений. В дея-

тельности громад — в особенности Киевской — большую 

роль будет играть работа над словарем украинского язы-

ка, значимая не столько с точки зрения продуктивности, 

сколько задающая ритм и стабильность занятиям — 

происходит рутинизация социального взаимодействия 

и тем самым нормализация движения (что придает ему 

устойчивость — хотя внешне может восприниматься 

как упадок, отсутствие какой-либо заметной деятель-

ности).



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

157

Подобная активизация помещает украинофильство 

в фокус внимания как общественности, так и властей, 

на смену прежней общей доброжелательности приходит 

разнообразие позиций — уже первые публикации «Ос-

новы» вызывают критические выступления со стороны 

славянофильского «Дня», одновременно более опреде-

ленным становится отношение к украинофильству в ма-

лороссийском образованном обществе — заявленная, 

пусть и не вполне отчетливо, но понятно, программа на-

правления одних привлекает, как мы отметили выше, 

для других — как, например, для Максимовича или Юзе-

фовича, оказывается неприемлемой.

(5)  1863 — начало 1870-х — в этот период власть берет 

своего рода паузу в отношении украинофильства — 

Валуевский циркуляр, обстоятельства появления ко-

торого подробно проанализированы Алексеем Мил-

лером, представлял из себя распоряжение по цен-

зуре, временно приостанавливающее печать книг 

и брошюр на украинском, предназначенных для рас-

пространения среди народа (что относилось и к раз-

личным просветительским изданиям, и к изданиям 

религиозным). С одной стороны, в отличие от ситуа-

ции предшествующих лет, логика национальных дви-

жений и исходящая от них опасность были вполне 

осознаны некоторой частью высшей бюрократии. 

С другой — вопрос о том, какую политику в их отно-

шении избрать — и применительно к каждому кон-

кретному случаю особо, — оставался под вопросом. 

Украинофильство было вновь изъято из публичной 

дискуссии — не только для Костомарова не было 

возможности продолжить полемику с «Московскими 

ведомостями» или «Днем», но и для последних ока-

залась закрыта эта проблематика. Репрессивные 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

158

меры в отношении деятелей украинофильского на-

правления в провинции начались еще в 1862 г., одна-

ко связаны они были не собственно с украинофиль-

ством, а с борьбой с распространением радикальных 

воззрений. Младшее поколение, пришедшее в украи-

нофильство, собственно и воспринимало чаще всего 

эти две идеологемы как разные аспекты одной и той 

же программы — движение к народу должно было 

осуществляться на языке этого народа, в связи с чем 

радикализм в малороссийских губерниях оказывался 

одновременно украинофильством — Костомаров со 

своей стороны, например, всячески старался разо-

рвать эту связь, убеждая, в частности, Кониского из-

бегать всего, имеющего политический оттенок, так 

как это способно дискредитировать украинофильство 

в глазах властей.

Пауза, наступившая в  украинофильском движении 

в эти годы, связана с целым рядом обстоятельств, где 

внешнее (репрессивное) воздействие играет весьма 

ограниченную, на наш взгляд, роль. Прежде всего, необ-

ходимо напомнить, что собственно украинофильство со-

стояло из очень небольшого числа деятелей — по мере 

того, как общественное оживление конца 1850-х — на-

чала 1860-х спадало, это проявлялось в отходе от актив-

ной деятельности многих участников как на местах, так 

и в центре, потерей интереса к нему — в том числе и от 

отсутствия сколько-нибудь зримых, явных результатов, 

реализацией накопленного и отсутствием нового [ср., на-

пример, жалобы Костомарова 1870 г. на исчерпанность 

прежней литературной проблематики — то, что недавно 

казалось необозримым ресурсом, вроде народной сло-

весности или сюжетов из народной жизни, предстало 

весьма ограниченным набором сюжетов], немногие ра-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

159

нее привлекательные области деятельности — доступ-

ные для небольших кружков или отдельных энтузиастов, 

вроде народных школ и разнообразных просветительских 

начинаний, — отчасти оказались под запретом, отчасти 

реализовали имеющийся потенциал. Обращаясь к более 

раннему времени, напомним, что «Основа» прекратила 

свое существование все всяких направленных на нее ре-

прессий уже в 1862 г., количество активных украиноязыч-

ных авторов, пишущих для образованной публики, ока-

залось также весьма невелико — даже с учетом очень 

скромной по числу аудитории, заинтересованной в этого 

рода текстах.

Другим фактором стало отвлечение сил, вызванное 

Польским восстанием 1863 г., — центральная админист-

рация (если говорить точнее, то круг Н. А. Милютина), 

настороженно относясь к любой активности украинофи-

лов в левобережной Украине, была готова активно при-

влекать их к деятельности, направленной против поляков, 

в первую очередь в Царстве Польском. Видные админи-

стративные посты в Царстве получили Кулиш и Бело-

зерский, Костомаров с 1867 г. работает над монографией 

«Последние годы Речи Посполитой» (в 1869 г. опублико-

ванной в «Вестнике Европы», а в следующем году вы-

шедшей отдельным изданием), создавая более чем идео-

логически приемлемый текст, одновременно рисующий 

анархию и угнетение народа в Речи Посполитой и обос-

новывающий историческую закономерность и  спра-

ведливость ее гибели. [Биографически важно и то об-

стоятельство, что для многих из молодого поколения 

украинофилов это время создания или упрочения своей 

профессиональной карьеры, когда на другую активность 

у них и оставалось не так много сил и времени, и она бы-

ла весьма сомнительна, как способная повредить перво-

очередным задачам — для Антоновича, Кистяковского 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

160

и Драгоманова это время получения магистерской степе-

ни и начала преподавания в Киевском университете, под-

готовки к профессуре.]

Впрочем, не стоит недооценивать и важность репрес-

сий — в это время они уже не носили характера никола-

евского царствования, но оказывались вполне чувстви-

тельными для движения в условиях его весьма неболь-

шой численности. Так, запрет на профессуру, наложенный 

после 1862 г. на Костомарова, был важным знаком и для 

других — в том числе и для молодых киевских украино-

филов, выбравших академическую карьеру. По меньшей 

мере Антонович (1834–1908) после своего выступления 

в «Основе» в 1862 г. в дальнейшем всячески избегал 

всего, могущего поставить под сомнение его официаль-

ную лояльность, став примером осторожного и уклончи-

вого поведения, Драгоманов вплоть до последнего года 

своей профессуры в Киеве аналогично демонстрирует 

политическую безусловную лояльность, не говоря уже 

о Кистяковском, даже наедине с собой в дневниковых 

записях дистанцирующегося от прошлых увлечений.

(6)  1870/71–1876  — это период второй активизации 

украинофильства, теперь уже в лице следующего 

поколения — Антоновича, Драгоманова (1841–1895), 

Житецкого (1836–1911) и др. Важно отметить, что 

и антиукраинофильская активность в большинстве 

случаев исходила аналогичным образом «с места»: 

противостоящие стороны обращались к  центру, 

к различным силам и группам в нем, в поисках опо-

ры, однако инициатива исходила и в том, и в другом 

случае от местных деятелей. В целом период с 1860-х 

и вплоть до конца 1870-х характерен тем, что украи-

нофильство смогло обрести центр движения «на ме-

сте», в первую очередь в Киеве, но также и в других 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

161

городах Юга России — в 1874 г. на шесть месяцев 

оно даже обретает свое собственное периодическое 

издание, когда в руки киевской громады переходит 

редакция «Киевского Телеграфа», на некоторое вре-

мя обретает легальный центр, в который фактически 

превращается Юго-Западное отделение Русского 

географического общества, основанное в 1873 г., из 

которого украинофилам удается вытеснить оппонен-

тов к 1874 г.

Как отмечал Миллер, правительственная полити-

ка и на этом этапе отличается отсутствием единства — 

фактически новый курс в  отношении украинофиль-

ства определяется единоличным решением киевского 

генерал-губернатора А. М. Дондукова-Корсакова (1820–

1893), пытающегося осуществить «гибкое» регулирова-

ние, ослабив существующие запреты, и достигнуть ком-

промисса. Проблема, с которой сталкивается в данном 

случае Российская империя, — это отсутствие последо-

вательной, сколько-нибудь отрефлексированной поли-

тики в отношении национальных движений — так, «укра-

инский вопрос» попадает в фокус внимания ситуативно, 

в связи с каким-либо конкретным обострением ситуации 

или действиями влиятельных особ, способных донести 

свое видение до правительства и двора. Принятие ре-

шения оказывается единичным актом — иными слова-

ми, в данном случае затруднительно говорить о какой-

либо последовательной политике и ее пересмотре, по-

следнему подвергаются отдельные, конкретные меры, 

тогда как «пересмотреть» политику в целом затрудни-

тельно, поскольку она остается не сформулированной. 

Если конечная цель достаточно ясна — это формирова-

ние «большой русской нации», то средства, ведущие 

к ней, последовательность действий, направленных на 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

162

ее осуществление, и ресурсы, которыми располагает 

империя для ее осуществления, остаются не отрефлек-

сированными.

В целом совершенно резонно осознав в начале 1860-х 

угрозу поднимающихся национальных движений, в пер-

вую очередь через массовое образование на местных 

языках (следует отметить, что в глазах министра народ-

ного просвещения еще в 1862–1863 гг. язык, на котором 

излагаются мнения, представлялся не имеющим значе-

ния — сферой своего наблюдения, предметом, имею-

щим значение, выступали только сами распространяе-

мые убеждения, «язык» представал нейтральной, про-

зрачной средой), имперские власти ограничились почти 

исключительно запретами на заведение народных школ, 

на недопущение украинского языка в народное обра-

зование и т. д., запретом печати народных изданий на 

украинском и запретом проповеди на нем — распростра-

нение начального образования на русском языке сколь-

ко-нибудь деятельно началось уже с 1880-х гг., с разви-

тием системы церковно-приходских школ. Репрессивная 

политика оказывалась принципиально недостаточной: 

во-первых, она оставляла неудовлетворенными реально 

существующие потребности, во-вторых, создавала 

и укрепляла обоснованное недовольство и со стороны 

образованных слоев общества, которым не дозволялась 

самодеятельность в  сфере народного образования, 

в-третьих, не подкрепленная позитивными действиями, 

упускала время — позволяя альтернативным позициям 

укрепиться и набрать сторонников или укрепить их пре-

данность себе.

Эмский указ 1876 г. — и в особенности отказ от его пе-

ресмотра в сколько-нибудь существенных частях в 1880–

1882 гг. (были сняты только наиболее одиозные запре-

ты) — привел к тому, что центр украинофильского, по-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

163

степенно преобразующегося в  украинское, движения 

перешел в Галицию, т. е. империя утратила возможность 

эффективного контроля над украинским национальным 

движением, одновременно радикализировав его. Ито-

гом этого решения — внешне заморозившего «украин-

ский вопрос» более чем на четверть века — стал уход 

движения из публичного пространства: лишенное воз-

можности для сколько-нибудь значимых действий в пре-

делах империи, оно одновременно выработало язык 

подчеркнутой лояльности, сосуществования с местной 

и центральной администрацией, и в то же время скрытых 

радикальных ожиданий — т. е. было выведено из про-

странства реальной политики, вынуждающей к компро-

миссам и переговорам. Поскольку основным ядром — 

как в плане финансовом, так и в плане кадровом — укра-

инского национального движения оставалась 

Наднепрянская Украина, а возможности для деятельно-

сти в ее пределах оказывались крайне ограничены, то 

это естественным образом привело не только к радика-

лизации, но и к перефокусировке движения на внешние 

силы — собственное бессилие и отсутствие надежд до-

говориться с центральной администрацией формирова-

ло, естественным образом, надежду на некую внешнюю 

силу (так, например, в середине 1880-х были распростра-

нены слухи о Бисмарке и его планах создания «Киевско-

го княжества» и т. п.).

(7)  Ситуация после 1876 г. демонстрирует исчерпанность 

собственно «украинофильства»: в обстановке 1880–

1882 г., на волне обсуждаемой в верхах возможности 

пересмотра Эмского указа и новой, связанной с либе-

рализацией 1880 г., полемикой по украинскому вопро-

су в печати, Костомаров в последний раз выступает 

в защиту украинофильства. В серии статей, опубли-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

164

кованных в этот период, как декларативных, так и по-

лемических, он, с одной стороны, повторяет аргумен-

тацию начала 1860-х гг., а с другой — добавляет к ней 

новые тезисы. Из числа последних обращает внима-

ние стремление задействовать столь важный для им-

перской политики этого времени конфессиональный 

аспект: Костомаров обращает внимание на потреб-

ность «вторичной христианизации» в рамках меняю-

щегося типа религиозности, перехода от прежней 

групповой к индивидуальной религиозной идентично-

сти, интериоризации религиозных представлений — 

т. е. проблематике, не только активно обсуждающей-

ся с 1860-х гг. в печати, но и выраженной назначением 

нового обер-прокурора Св. Синода, К. П. Победонос-

цева (1827–1907), — необходимость «возрождения» 

приходской жизни, активности священников, в том 

числе в деле проповеди. Все эти темы, особенно за-

метно обсуждаемые в  печати в  1880  г., Костома-

ров увязывает с допущением украинского языка, по-

скольку проповедь должна, разумеется, вестись на 

том языке, который понятен прихожанам, церковь 

должна приблизиться к верующим, а в случае Украи-

ны это будет украинский крестьянин. Другим важным 

симптомом неблагополучия Костомаров называет 

распространение «штунды» — вновь объект деятель-

ных забот центрального правительства (в 1886 г. в Кие-

ве был даже созван съезд представителей духовен-

ства южных и западных епархий для обсуждения во-

просов борьбы со штундой, который первоначально 

рассматривали как зародыш возрождения соборной 

жизни церкви — и продолжением которого стали все-

российские миссионерские съезды). Здесь Костома-

ров предлагает, помимо ранее названных средств 

укрепления церковной жизни, допущение украинского 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

165

перевода Библии* — отмечая, что фактически Библия 

на украинском и так распространяется в народе, но 

это перевод, выпущенный в Галиции: при распростра-

нении штундизма, при влечении к чтению Библии за-

преты оказываются не только не действенными, но 

и ведущими к тому, что контроль за обращающейся 

в народе литературой ускользает из рук власти — по-

скольку нет возможности эффективно запретить, то 

рациональным будет дозволить и тем самым взять 

под свой надзор печатание и распространение изда-

ний, поскольку среди читающих нет влечения именно 

к нелегальным изданиям, они обращаются к ним за 

неимением других — дозволение обращаться разре-

шенному тексту перевода вытеснит из обращения не-

разрешенный.

Для функционирования украинского языка Костома-

ров предлагает два регистра: во-первых, как язык лите-

* По поводу этого предложения М. П. Драгоманов иронизиро-

вал в «Вольном Слове» (1882, № 26): «Некоторые усердные украи-

нофилы доходили даже до обещаний уничтожить столь грозную для 

православия на Украине штунду посредством украинского пере-

вода Библии. Были и такие, которые после всех похвал переводу 

гг. Кулиша и Пулюя все-таки допускали возможность, что Синоду 

этот перевод не понравится, и на этот случай или рекомендовали 

перевод г. Костомарова, или же взывали к самому Синоду, чтоб он 

сам от себя выработал вполне православный перевод Библии на 

украинский язык, лишь бы только он не лишал православный народ 

на Украине священного писания на его родном языке. Святейший 

Синод, который едва собрался на издание (непопулярное) Библии 

на великорусском языке и который в дешевом издании распростра-

няет — и то с сравнительно недавнего времени — Новый Завет на 

неимоверном языке, который он называет „русским наречием“, ко-

нечно, не внял украинофильским мольбам, тем более, что члены 

его, очевидно знающие всеобщую историю периода реформации 

получше многих украйнофильских публицистов и  даже ученых, не 

могли соблазниться и обещанием уничтожить штунду и шалопутство 

посредством украинского перевода Библии».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

166

ратуры «о народе», ограниченный своими сюжетами из 

простонародного быта и реалий; во-вторых, как язык 

начального обучения, одновременно с «общерусским», 

как способ повышения эффективности и привлекатель-

ности обучения грамоте — и вхождения в общерусское 

культурное пространство (поскольку, как отмечает Ко-

стомаров, для украинских крестьянских учеников цер-

ковнославянский язык оказывается понятнее, привыч-

нее для объяснения, чем «общерусский», и потому начи-

нать обучение грамоте сразу же с чужого языка — значит 

ставить на пути распространения первоначальной обра-

зованности существенную преграду).

Все это вызовет со стороны Драгоманова, имеющего 

возможность высказывать свое мнение в бесцензурной 

печати, критику — как переход на позиции языка «для 

домашнего употребления», позицию, свойственную мо-

сковским славянофилам 1860-х гг. (стоит отметить, что 

здесь Драгоманов ошибается, Костомаров не «отходит» 

к этой позиции в конце жизни — уже в 1860-е он придер-

живается тех же взглядов, с начала 1860-х более чем 

скептично смотрящий на перспективы развития украин-

ского в литературный язык). Позиция Костомарова пред-

ставляет из себя наиболее умеренный вариант украино-

фильской программы, — однако и в таком виде, в любой 

из своих частей, она оказывается неприемлема для пра-

вительства и для русской националистической публици-

стики, — тем самым демонстрируя бесплодность поиска 

компромисса, поскольку и минимальные из возможных 

в рамках украинского национального движения предло-

жения отвергаются, а сам их автор вновь навлекает на 

себя подозрения в сепаратизме. Иными словами, степень 

умеренности не дает выигрыша — противоположная сто-

рона отказывается рассматривать оттенки, утверждая 

бескомпромиссно собственное видение, но при этом не 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

167

располагая достаточными ресурсами для проведения 

позитивной политики: так, сеть школ с обучением на рус-

ском языке на Украине начнет сколько-нибудь сущест-

венно развиваться с конца 1880-х гг. — и так и останет-

ся в весьма неудовлетворительном состоянии вплоть до 

1905 г.

Если ранее речь шла о репрессивной политике, то 

одновременно необходимо отметить ограниченность за-

претительных мер — так, в Киеве силами местной гро-

мады издается журнал «Киевская старина», который 

получает санкцию Министерства народного просвеще-

ния и рекомендован к выписыванию средними учебными 

заведениями (по докладу А. Ф. Бычкова, при содействии 

Н. И. Костомарова), с 1897 г. та же «Киевская стари-

на»  (через содействие сначала генерал-губернатора 

гр. А. П. Игнатьева (1842–1906), а затем сменившего его 

М. И. Драгомирова (1830–1905)) получает право печа-

тать беллетристические произведения на украинском 

языке (которые оплачиваются Е. Чикаленко). В более 

раннее время правительственную политику в некоторых 

аспектах трудно назвать иначе, как прямо провоцирую-

щей — так, поскольку художественные произведения на 

украинском не допускались, но дозволялись этногра-

фические публикации и приведение соответствующих 

цитат, то в произведениях, написанных по-русски, речь 

персонажей допускалась по-украински — как, например, 

в «Черниговке» Костомарова [впервые была опублико-

вана в «Историческом вестнике», 1881; в отдельном из-

дании (СПб., 1881), как указывалось, «все действующие 

лица выводятся с особенностями речи своего времени, 

по первоначальной редакции автора»] или в повести 

И. С. Левицкого (1838–1918) «Старосветские батюшки 

и матушки», опубликованной в той же «Киевской стари-

не». Аналогичным образом украинские громады, офи-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

168

циально не разрешенные, в то же время практически 

открыто действовали в большинстве городов — фор-

мально являясь дружескими встречами, соблюдая при-

личия полицейской законности, многое из того, что офи-

циально являлось воспрещенным, одновременно молча-

ливо допускалось, не было сколько-нибудь существенных 

препятствий ввозу галицийских изданий, если они не 

были радикального содержания. Так что уместно, на наш 

взгляд, сказать: правительство само подпитывало оппо-

зиционные настроения даже среди самых умеренных 

украинофилов ограниченными, а иногда скорее симво-

лическими репрессиями, к тому же носившими избира-

тельный характер, т. е. становившимися образцовыми 

воплощениями произвола  — достаточными для того, 

чтобы вызывать крайнее недовольство, но совершенно 

недостаточными для того, чтобы подавить или вполне 

запугать его выразителей.

Правительственная политика оказывалась недоста-

точной для того, чтобы блокировать распространение 

украинских настроений среди интеллигенции, которая 

активно увеличивается в эти десятилетия, например, за 

счет растущего числа сельских учителей и т. д., через 

посредство которых украинофильские и  украинские 

идеи проникают в народ. Тем не менее не следует пре-

увеличивать силу украинского национального движения 

в разных его вариантах — от украинофильства до укра-

инства. Несмотря на значительный рост движения в На-

днепрянской Украины в 1905 г., ситуация уже к 1907 г. про-

демонстрировала существенную ограниченность моби-

лизационных возможностей движения  — более того, 

в условиях допущения существенной свободы украин-

ства, снятия ограничений, наложенных Эмским указом 

1876 г., оказалось, что после революционного всплеска 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

169

1905–1906 гг. оно имеет небольшие возможности для 

распространения.

В целом фактическое прекращение репрессий соб-

ственно против «украинофильства» в 1905 г.  (которое 

теперь стало синонимом «культурничества») и допуще-

ния умеренных форм украинского национального движе-

ния в публичное пространство — последнее в свою оче-

редь стало внутренне изменяться, поскольку открылась 

возможность для компромиссных форм взаимодействия. 

Примечательно, что именно в это время закладываются 

основания для последующей партии «хлеборобов» — 

т. е. попытки создать консервативное украинское поли-

тическое движение. Оказывается востребованной поли-

тическое наследие М. П. Драгоманова, выступающего 

одновременно одной из основных фигур «общерусского» 

либерального, конституционалистского движения и в то 

же время деятелем украинского социализма.

* * *

Обрисовав предельно кратко и схематично общий ход 

истории украинофильства, как он нам представляется, 

теперь необходимо остановиться на некоторых ключе-

вых аспектах украинофильства, которые одновременно 

позволяют показать, каким образом осуществлялся пе-

реход, по словам И. Франко (1856–1916), к «украинству», 

а именно на построении схемы национального прошлого, 

возможностях и принципиальных ограничениях полити-

ческой деятельности и на проблеме сепаратизма — об-

суждению возможности образования самостоятельного 

национального государства.

Каждый национальный проект предполагает созда-

ние собственной исторической схемы — разумеется, 

обычно их несколько, конкурирующих между собой (и не 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

170

вытесняющих одна другую без остатка). Соответствен-

но, одними из ключевых фигур в истории нациестрои-

тельства и национальными лидерами оказываются ис-

торики — либо первые становятся вторыми. Украинский 

случай в  этом отношении особенно показателен  — 

здесь практически все основные дебаты происходят на 

почве истории, а лидеры украинофильства в подавляю-

щем большинстве своем являются более или менее зна-

чительными историками.

Следуя логике Мирослава Хроха, история отступает на 

второй план уже на третьем этапе национальных движе-

ний — когда они становятся массовыми и на смену интел-

лектуалам, обращающимся к сравнительно небольшому 

кругу таких же, как они сами (а «народ» выступает для 

них объектом изучения, любования, художественного опи-

сания), приходят политики, обращающиеся к массам — 

теперь уже опирающиеся на национальные мифы и сфор-

мированное представление о прошлом, но работающие 

с актуальной повесткой как таковой.

Поскольку история украинофильства целиком отно-

сится ко второй стадии развития национальных движений 

по схеме Хроха — собственно, концом его станет начало 

перехода к третьей, что осуществится сначала в Гали-

ции, где будут существовать возможности для полити-

ческого движения, апеллирующего к массам, — то ана-

лиз этой стадии развитии украинского национализма 

неизбежно должен быть обращен к рассмотрению аль-

тернативных, синхронных или сменяющих друг друга 

схем национальной истории и вписывания последней 

в мировую историю.

Примечательно, что вторая проблема оказывается 

в центре внимания на ранних стадиях развития украино-

фильства (в частности, попыткой вписать Украину в миро-

вую историю в качестве центрального персонажа являет-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

171

ся «Книга бытия украинского народа» Костомарова). Уже 

с 1850-х подобного рода сюжеты совершенно отходят на 

задний план, и ранее будучи достаточно второстепенны-

ми, — исторический горизонт оказывается сужен до бли-

жайших соседей Украины, ее исторических союзников/

противников, европейская/всемирная ее роль преимуще-

ственно кратко оценивается как барьера на пути «азиат-

ских полчищ», защитницы (европейской) цивилизации/

культуры — концепция, которую в прошлом веке во мно-

гом потеснит концепция фронтира, артикулирующая двой-

ственность — не только барьера, но и ворот, пространства 

коммуникации между разными культурными, религиозны-

ми, социальными порядками.

Украинофильство оказывается практически лишено 

историософии — столь обильно представленной в поль-

ском или русском, не говоря уже о немецком, националь-

ных движениях. Это связано с трудностью включения 

в историософскую рамку «безгосударственного» или, 

в других вариантах, практически лишенного государ-

ственности народа — поскольку обычными субъектами 

мировой истории являются в XIX в. государства, т. е. по-

литические формы народов или иные крупные формы 

политических объединений. Характеристика же «наро-

да», изъятого из государственности, помещенного в рам-

ку «повседневности», изучения не политической, а со-

циально-экономический и культурной истории, не дает 

достаточных условий для образования больших историо-

софских нарративов — является скорее «бегством из 

истории», пользуясь выражением М. Элиаде, чем вклю-

чением в нее.

Эта ситуация составляет внутреннее напряжение раз-

личных вариантов украинского национального наррати-

ва — поскольку последний призван к прямо противопо-

ложному, вхождению/введению нового исторического 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

172

субъекта (обычно через утверждение его «уже наличия»: 

история и призвана показать наличие искомого субъек-

та, нации в  прошлом). Наиболее интересная попытка 

преодолеть этого рода затруднение будет предпринята 

уже в конце 1910-х — начале 1920-х Вацлавом Липинским 

(1882–1931). Не избавленный от обычных попыток утвер-

дить в прошлом искомый им вариант будущего (с чем 

связаны его изыскания о польской шляхте в восстании 

Богдана Хмельницкого и о гетманстве Выговского), он, 

однако, не связывает свое видение этим прошлым — его 

версия украинского национализма оказывается принци-

пиально свободна от «боев за историю», поскольку пред-

лагает видение Украины как «новой нации», через акт 

утверждения, по аналогии с США. То есть «национальное» 

Липинский пытается утвердить непосредственно через 

политическое, а не обращая последнее в историческое 

и затем предъявляя как уже наличное — Украина в этой 

логике не является нацией, но способна ею стать, утвер-

див новый политический принцип, позволяющий вклю-

читься, стать гражданами всем тем, кто ее сейчас насе-

ляет, и являющийся достаточно привлекательным, чтобы 

побудить их к этому.

Для предшествующих деятелей украинского нацио-

нального движения подобный ход рассуждений был не-

возможен по объективным обстоятельствам. Если Ли-

пинский конструирует свою версию национального про-

екта в условиях распада Российской империи и множества 

самых разнообразных попыток создания новых полити-

ческих образований, на разных принципах и с разными 

ресурсами конкурирующих между собой, с общим запро-

сом на политический территориальный порядок — ка-

кую-то форму государства, которая позволит включиться 

в нее большинству обывателей и, что еще важнее, при-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

173

нять эту форму в качестве своей собственной, т. е. стать 

политическим сообществом, принадлежность к которому 

и существование которого они готовы отстаивать, то для 

деятелей предшествующих периодов вопрос стоял в воз-

можности вычленения, определения, территориализации 

нации. Не совокупность людей, проживающих в опреде-

ленных границах, надлежало превратить в сообщество 

граждан, но определить, кто принадлежит/должен при-

надлежать к нации и каковы должны быть границы этого 

сообщества, — иными словами, нация должна была со-

здать для себя государство, а не государство обрести 

своих граждан, территориальная политическая форма 

должна была стать итогом, а не началом пути.

Следует отметить, что именно то, что, с одной сторо-

ны, представляло основные проблемы для украинского 

национального движения — отсутствие в историческом 

прошлом сколько-нибудь прочных государственных тра-

диций, неполнота социального состава, когда в качестве 

«украинца» мог быть идентифицировать практически 

только «крестьянин», а господствующие и образованные 

слои общества идентифицировали себя с иными сооб-

ществами, а в силу этого — ограниченность ресурсов вы-

сокой культуры не только в настоящем, но и в прошлом, 

к которым можно было апеллировать как к националь-

ным образцам — это же, с другой стороны, оказывалось 

в  контексте Российской империи 1860-х  — 1910-х гг. 

и преимуществом. Если угодно, два процесса здесь на-

ложились друг на друга — «этнография», «народоописа-

ние» как запрос «сделать видимым» «народ», который 

является объектом и субъектом, к которому отсылает 

националистическая и  демократическая повестка  — 

и вместе с тем собственно националистический запрос 

со стороны украинофилов, которые могли выстроить ли-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

174

нию преемственности через «народ», который оказывал-

ся субъектом истории, поскольку выстроить аналогичную 

к козацкой старшине оказывалось бесперспективным — 

подобная историческая линия уводила в никуда, так как, 

независимо от прошлого, к 1840-м — 1860-м она была 

вполне интегрирована в общеимперский порядок и не об-

ладала достаточным оппозиционным по отношению к по-

следнему потенциалом (а помимо прочего, еще и оказы-

валась социально ослабевающей группой — ее позиции, 

как позиции поместного дворянства, ухудшались на всем 

протяжении XIX в.: речь идет именно о положении и са-

мосознании поместного дворянства как сословия — ин-

дивидуально юридически принадлежащие к нему лица 

в большинстве своем могли вполне успешно встраивать-

ся в новые реалии, но уже как «землевладельцы», «чи-

новники» и т. д.).

Это специфическое положение обеспечило украино-

фильству доступ на российский интеллектуальный ры-

нок — то, что в локальном контексте прочитывалось как 

«национальное», в имперском представало как «соци-

альное»: история козацкого восстания могла прочиты-

ваться, например, в первую очередь как история о козац-

ком прошлом, о борьбе за свободу Украины от Польши 

или как история о народном восстании, борьбе народа 

против угнетателей. Это же, независимо от первоначаль-

ных намерений и субъективных убеждений украинофи-

лов*, обеспечивало тяготение украинофильства к «ле-

вой» политической повестке.

* Общеизвестно, что собственные взгляды Костомарова были 

достаточно консервативны, еще более далеки от радикализма бы-

ли Кулиш и Белозерский — однако их тексты прочитывались сквозь 

призму преобладающих настроений: так, «Бунт Стеньки Разина» 

оказался самой популярной из работ Костомарова отнюдь не толь-

ко по причинам ее исторических и литературных достоинств.



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

175

Фактически, украинофильская историография по-

дробно разрабатывала две темы, обычно увязывая их 

между собой:

(1)  историю козачества, где зачастую предсказуемым 

образом на первый план выходили фигуры гетманов, 

атаманов и полковников — продолжая традиции ко-

зацкого летописания XVIII в. и позволяя апроприиро-

вать имеющийся пантеон, модернизировав трактовки 

и увязав со второй темой —

(2)  социальной (и, в меньшей степени, культурной) исто-

рией — в первую очередь историей крестьянства, но 

также мещанства и историей церкви.

Наиболее традиционную трактовку в рамках украи-

нофильских историографических опытов дал Костома-

ров — выступив полноправным наследником козацкой 

историографии и народного творчества, которое он ак-

тивно привлекал в качестве источников. Как и в козац-

кой историографии, фактически история Украины ока-

зывалась хронологически «неглубокой», восходящей 

к XVI в. — в этом отношении показательны как разроз-

ненные упоминания самого Костомарова, так и первая 

большая историческая работа В. Б. Антоновича, увязы-

вавших козачество с вечевым началом.

Работы Костомарова в итоге не предлагают единой 

схемы украинской истории, распадаясь на две части, каж-

дая из которых имеет свою собственную логику и соб-

ственную генеалогию. Первую часть образуют работы, 

посвященные истории козачества, — если в двух первых 

изданиях «Богдана Хмельницкого» (1857) Костомаров 

начинает непосредственно с описания биографии своего 

героя, то в 3-м издании, вышедшем в 1870 г., он предпо-

сылает ему объемный очерк предшествующей истории 

козачества с самого зарождения, вместе с другими сво-

ими работами по этой тематике выстраивая связное из-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

176

ложение истории козачества, отождествляемой в данном 

случае с  историей Украины/Малороссии/Южной Руси, 

с XVI в. до конца гетманства Мазепы.

Неудовлетворительность этой «короткой» схемы 

украинской истории заключалась не столько в ее от-

носительной непродолжительности, сколько в том, что 

она не позволяла концептуально выстроить единую ис-

торию Украины в тех пределах, в которых она мысли-

лась как украинофилами, так и их предшественниками. 

Если обосновать включение Слобожанщины и некото-

рых других регионов в состав единого исторического 

объекта не представлялось затруднительным, то совер-

шенно выпадала история Галицкой Руси. Еще П. А. Лу-

кашевич (ок. 1809–1887), мысливший уже в пределах 

этих географических границ, в своем сборнике «Мало-

русских и Червонорусских народных дум и песен» (1836) 

обосновывал (со свойственным ему некоторым косно-

язычием) единство через общность чувств, через приня-

тие и сохранение в Червоной Руси исторических преда-

ний Малороссии:

«Червонорусцы не взирая на бесконечное свое ино-

племенное подданство, которое переносят с терпени-

ем, — сохраняют, по сю пору, привязанность к своему 

происхождению и имени, а следовательно, и к России; 

Украина, Малороссия есть для их сердца обетованная 

земля, куда стремятся все их помыслы и думы. С какою 

заботливостью Галичанин расспрашивает заезжего из 

России гостя о судьбе своих братьев Украинцев; он 

с радостью разделяет с ним свою убогую трапезу, что-

бы узнать, что нового, об Украинских Козаках! Кто бы 

поверил, что Галицкий пастух знает гораздо более дум 

о героях Украйны и ее историю, нежели последний Ма-

лороссийский Козак. Он гордится подвигами Малорос-

сиян, как своими собственными. Он радуется их сча-

стию и успехам, и тужит в прекрасных своих песнях „о 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

177

пригоде Козацькой“. Прочитаете со вниманием Галиц-

кие песни, в них — если молодой Червонорусец хочет 

понравиться своим красавицам, то говорит, что он Ко-

зак из Украйны, и Козак „с роду“; в одной песне мать 

описывает своей дочери богатства Украйны и ее Коза-

ков — врагов Поляков, журит ее, чтобы она не любила 

„ляхов“, а Козаков; в другой девушка умирает за лю-

безным ее „Козаченьком“; в третьей жена грозит сво-

ему мужу, что она оставит его и пойдет „на Украйну 

с детьми на свободу“; в четвертой описываются похо-

роны Козака и пр. и пр. Но важнейшие из песен Чер-

вонорусцов, — это есть, без сомнения, Малороссий-

ские думы...»

Необходимо было включить Галицкую Русь и Букови-

ну в единую историческую схему, для чего Костомаров 

использовал несколько решений, в каждом случае опи-

раясь на уже существующие подходы:

— во-первых, вслед, например, за Максимовичем он 

использовал концепт «Русского мира», тем более удоб-

ный, что позволял отделить историю «народа» от исто-

рии «государства» — в дальнейшем он будет активно 

использоваться Кулишем в  «Истории воссоединения 

Руси» (1874);

— во-вторых, поверх концепта «Русского мира», свя-

занного с понятием «русского народа», вводился концепт 

«народностей» — в работах 1861 г. Костомаров, пере-

числяя шесть народностей, которые он находит в Древ-

ней Руси, в качестве шестой вводит единую «южно-

русскую». Тем самым закладываются основания для 

последующего удревнения украинской истории — она 

оказывается последовательной историей «южно-русской 

народности» от времен догосударственных, когда южные 

племена, при всех различиях между собой, на взгляд Ко-

стомарова, обладали большей схожестью между собой, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

178

чем со всеми остальными, вплоть до времен современ-

ных, когда «южнорусс» противопоставляется «великорус-

су» в рамках единого «русского народа».

Тем не менее связной концепции Костомаров не пред-

ложил — история домонгольская Южной Руси оказы-

вается одновременно частью общей истории удельно-

вечевого периода (Костомаров подразделяет русскую 

историю на два периода: удельно-вечевой и единодер-

жавия), когда господствуют начала «вечевые», начала 

«земли», «федеративные», в равной степени присущие 

всем частям Руси. Специфика последующей истории 

оказывается скорее в том, что Южная Русь дольше удер-

живает эти начала — и, как уже отмечалось выше, Ко-

стомаров вместе с Антоновичем пытаются связать ко-

зачество с вечевым укладом, т. е. задействуется топос 

1-й половины XIX в. о Малороссии как о стране древ-

ностей, прошедшего, своего рода «русской Греции» — 

где можно еще (или дольше, чем в остальных частях 

Руси можно было) наблюдать остатки старины. Козаче-

ство в этой схеме оказывается связкой — носителем 

«вечевых» начал, соединяющей историю IX–XIII вв. с ис-

торией XVI в. и последующих, т. е. сохраняя единство 

сюжета. Однако вновь возникала проблема Галицкой 

Руси, поскольку там выстроить подобную преемствен-

ность не получалось — тем самым сохранялась потреб-

ность в концепте «Русского мира». Помимо этого, натя-

нутость схемы представлялась достаточно ясной для 

большинства критиков — примечательно, что Антонович 

после 1863 г. в своих научных трудах к ней не возвра-

щался, хотя в лекциях об истории козачества, прочитан-

ных для украинофильского кружка в 1897 г., вновь упо-

минает о «вечевом начале».

Впрочем, именно Антонович проложил путь к новой 

схеме украинской истории, ставшей в дальнейшем ос-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

179

новополагающей. Еще в 1850-е гг. между Максимовичем 

(1804–1873) и Погодиным шел спор о том, кто были жи-

тели Киевской земли до татарского нашествия и было 

ли после него запустение Киевщины — согласно Пого-

дину, первоначальное население говорило на языке, 

родственном великорусскому, а последующая, в XIV в., 

колонизация Киевщины осуществлялась с запада, из 

Галицко-Волынских земель. Напротив, Максимович от-

стаивал континуитет в истории Киевщины — и этот тезис 

вместе с детальной разработкой при помощи многочис-

ленных учеников истории южных земель стал одним из 

основных предметов научных усилий Антоновича. Если 

учитель избегал широких обобщений, то его ученик, ко-

торого он вместо себя предложил на новооснованную 

кафедру украинской истории в Львовском университете, 

М. С. Грушевский (1866–1934), к началу XX в. предло-

жил новую концепцию, противопоставленную русской: 

сжатое и яркое ее изложение он дал в известной статье 

1903 г. «Обычная схема „русской“ истории и вопрос ра-

ционального упорядочения истории восточного славян-

ства» — как отмечает С. Плохий, фактически Грушев-

ский предложил гранд-нарратив, схожий с концепцией 

русской истории, сформированной трудами С. М. Со-

ловьева (1820–1879) и его продолжателей, «перевер-

нув» привычное соотношение. Если предшествующей 

проблемой украинского национального исторического 

нарратива была его относительная хронологическая 

неглубина и  проблема обоснования исторического 

единства земель, мыслимых как Украина, то Грушев-

ский, включив в состав истории «Украины-Руси» Киев-

скую Русь, напротив, хронологически укоротил историю 

«России/Великороссии», начиная с момента колониза-

ции земель будущих Ростовского, Муромского и Суз-

дальского княжеств — теперь уже история «Великорос-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

180

сии» в  определенный момент «отпочковывается» от 

единого древа истории восточных славян, оказывается 

новым историческим образованием — в том числе и тер-

риториально, поскольку ее ядром становятся земли ко-

лонизируемые. Историческая древность и постоянность 

этнокультурного состава оказываются принадлежно-

стью истории Украины, как и собственно имя «Руси». 

Сочетание, с одной стороны, фундаментальной истори-

ческой проработки, а с другой — удовлетворения нацио-

нальному запросу обеспечило схеме Грушевского быст-

рое принятие и долговременное влияние: Украина, кото-

рая мыслилась как национальная и  территориальная 

общность, в том же своем составе оказывалась обре-

тенной в прошлом — тем самым прошлое подтверждало 

настоящее и давало веру в будущее, а настоящее при-

давало дополнительную убедительность интерпретации 

прошлого.

* * *

Отмеченная выше «левизна» украинофильства и пре-

обладание социалистических настроений в украинском 

движении, в частности почти исключительно социали-

стический характер украинских партий в  Наднепрян-

ской Украине, были заложены базовыми условиями, из 

которых исходило украинское национальное движение 

(показательно, что все попытки образования украинских 

центристских и правых партий оказались малорезульта-

тивны — если не считать временного успеха «хлеборо-

бов», но здесь решающим обстоятельством была внеш-

няя, германская и отчасти австро-венгерская поддержка 

в 1918 г. — вплоть до 1920-х гг., когда наступает время 

«новых правых», «правого радикализма», сочетающего 

правые и левые лозунги, как, например, в итальянском 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

181

фашизме и других аналогичных явлениях межвоенного 

двадцатилетия).

На Украине, как в большинстве стран Восточной 

Европы, потенциальная «национальная» структура во 

многом совпадала с сословной, постепенно преобра-

зующейся в классовую, — этнизация (а та в свою оче-

редь оказывалась в связке с конфессиональной при-

надлежностью) сословий создавала ситуацию, в кото-

рой большая часть землевладельцев-дворян была либо 

поляками, либо русскими, население городов и месте-

чек состояло во многом из евреев, к которым затем — 

в качестве чиновников, купцов и мещан (в дальнейшем, 

по мере промышленного развития, — рабочих) активно 

добавлялись русские, причем как за счет миграции из 

великорусских губерний, так и за счет смены идентич-

ности — переселяющиеся в города крестьяне, получаю-

щие ремесленное обучение, поступающие в мастер-

ские или на фабрики, расценивали себя зачастую как 

русских, аналогичным образом идентификация и само-

идентификация помещиков была во многом независи-

ма от происхождения (в связи с чем среди сторонников 

как русского, так и украинского национализмов XIX в. 

был популярен термин «ополяченная шляхта»). Приме-

чательно, как И. Франко описывает переход В. Б. Анто-

новича в «украинство»:

«Вл. Антонович, поляк по рождению, который позднее 

принял православие [...]».

Соответственно, когда украинское национальное дви-

жение стало выходить за пределы небольших, связан-

ных между собой групп националистически настроенной 

интеллигенции и пытаться найти опору в каких-либо со-

циальных слоях и группах, то для него не было альтер-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

182

нативы, кроме украинского крестьянства, — а так как 

для последнего основным вопросом, способным моби-

лизовать, был аграрный, то социалистическая ориента-

ция украинского национализма оказывалась в этот пе-

риод предопределенной.

Особенность украинской ситуации, дававшей еще 

один аргумент в пользу социалистической ориентации, 

заключалась в невозможности увязать конфессиональ-

ную принадлежность с национальной. Если славянофиль-

ский национальный проект по существу представлял из 

себя конвертацию конфессионального в национальное — 

и  эта логика выходила далеко за пределы славяно-

фильства, в частности, на ней основывалась поддерж-

ка правительства просветительских усилий Ильминско-

го среди татар-кряшенов, православие здесь если не 

уравнивалось, то предельно сближалось с «русским» 

(и, напротив, никакое овладение русской культурой без 

принятия православия не позволяло считать индивида 

«русским»), то для украинофильства подобная логика 

была невозможна в силу по меньшей мере двух при-

чин: во- первых, тогда, проводя грань между поляками 

и украинцами, она одновременно ликвидировала гра-

ницу между малороссами и великороссами, и, во-вто-

рых, вся Галиция, Буковина и Холмщина оказывались 

за пределами образуемого при подобном критерии со-

общества, как принадлежащего к греко-униатскому ве-

роисповеданию.

Таким образом, украинский национальный проект мог 

быть — в рамках «большой Украины» — только внере-

лигиозным (и, кстати, делал неприемлемой существен-

ную часть исторического нарратива Костомарова, интер-

претировавшего борьбу козаков с Польшей в рамках как 

официальной доктрины, так и традиций козацкой исто-

риографии как борьбу за православие против латинства 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

183

и унии). Одновременно подобная интерпретация делала 

куда более значимым культурный и языковой вопрос — 

если с  точки зрения конвертации конфессионального 

в  национальный вопрос строгой унификации языка, 

«языкового пуризма», сохранения и культивирования на-

циональных традиций стоял не столь остро, допуская (по 

крайней мере, потенциально) более или менее широкое 

разнообразие, то в ситуации, когда именно культурные 

факторы становились основополагающими, язык выхо-

дил на передний план — равно как и верность каким-

либо воспринимаемым как знаковые чертам поведения, 

костюма, прически и т. д.

Другим вариантом была биологизация различий — од-

нако, хотя отчасти Н. И. Костомаров, говоривший, напри-

мер, в 1861 г. в «Двух русских народностях» о природных 

отличиях «южноруссов» от «великоруссов», а в еще боль-

шей степени, например, В. Б. Антонович, читавший уни-

верситетский курс по антропологии и выстраивавший 

различия антропологических, психологических и культур-

ных характеристик поляков, украинцев и великороссов, 

отдали дань подобному биологическому укоренению на-

циональных различий, в украинской ситуации, при отсут-

ствии сколько-нибудь значительных, общих и легко фик-

сируемых биологических признаков, на которые могло 

бы опереться такого рода размежевание, оно оказыва-

лось малоэффективным как критерий идентификации, 

хотя время от времени использовалось как критерий 

стигматизации*.

* Так, если в 1846 г. Кулиш, в ответ на реплику Костомарова, 

настаивал, что тот принадлежит к малороссийскому племени, по-

скольку матушка его — украинка, то в 1874 г. он же (теперь уже 

в силу, видимо, русского происхождения отца) ставил под сомне-

ние право Костомарова «как иноплеменнику» «писать историю чу-

жого народа».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

184

Языковой критерий без противоречий входил в логи-

ку социалистических течений последней трети XIX в. — 

так, Драгоманов отстаивал права на культурную автоно-

мию, образование на национальном языке и т. д. на том 

основании, что на нем говорит простой народ — и, сле-

довательно, использовать его язык необходимо и пото-

му, что это дает возможность обратиться к нему, донести 

до него свою политическую и социальную программу, 

и потому, что облегчает народу получение образования. 

С этой точки зрения Драгоманов последовательно отвер-

гал наименование себя националистом, поскольку на-

стаивал, что язык в данном случае — не говоря уже о на-

родной культуре и т. п. — не самоцель, а инструмент, 

национальная принадлежность — не врожденное каче-

ство, а культурное, а сама нация является историче-

ским феноменом. Свои цели он определял как универ-

сальные, космополитичные — но именно для того, чтобы 

иметь возможность реализовать их в определенном ме-

сте и в определенное время, они должны быть выражены 

на языке и в формах этого места и времени: собственно, 

именно у Драгоманова впервые появляется затем бла-

годаря И. В. Сталину ставшая канонической формули-

ровка — национального по форме и социалистического 

по содержанию. Чтобы социалистическая программа 

могла прийти к украинскому крестьянину, она должна 

быть выражена на понятном ему языке — национальные 

и социальные требования в условиях Восточной Европы 

оказывались тесно переплетены в силу отмеченных вы-

ше особенностей социальной структуры. Эта двойствен-

ность проявлялась и в аргументации Драгоманова — 

обращаясь теперь уже к украинофилам, он убеждал их 

в необходимости социальной программы, социального 

действия, поскольку чисто национальные требования 

(т. н. «культурничество») не способны получить сколько-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

185

нибудь значительной поддержки и, следовательно, шан-

сов обрести политическую силу — чтобы достигнуть пер-

вых, украинским националистам надлежит обратиться 

ко вторым, равно как и социалистам, желающим дей-

ствовать на Украине, надлежит поступить ровно наоборот: 

продуктивное, политически ощутимое движение оказы-

вается возможным как национальное и социалистическое 

одновременно.

История событий 1917–1921 гг. еще лучше, чем опыт 

Галиции предшествующих десятилетий, продемон-

стрировали принципиальную правоту Драгоманова — 

до тех пор, пока украинская нация оставалась нацией, 

не обладающей полной социальной структурой, нацио-

нальное движение не имело шансов стать значительной 

политической силой, не опираясь на крестьянство — 

поскольку для других социальных слоев, за исключени-

ем интеллигенции, его лозунги не имели привлекатель-

ной силы.

Отметим, что впервые — правда, на тот момент не 

вызвав сиюминутно глубокой рефлексии, — эта ситуация 

проявилась в полемике украинофильского журнала «Ос-

нова» в 1861 г. с еврейской одесской газетой «Слово»: 

последняя, выступая за ассимиляцию, понимала под 

этим ассимиляцию в состав общерусской культуры, то-

гда как «Основа», в лице в первую очередь Костомаро-

ва, мысля в логике связки национального и территори-

ального, соответственно, считала возможным требовать 

от одесских евреев ассимиляции в состав украинской 

культуры.

Если это объясняет, почему украинофильство и укра-

инство в целом было непривлекательно, например, для 

евреев — оно не давало им выхода в большое социально-

культурное пространство, а, напротив, замыкало в еще 

более узкую, с очень ограниченным социальным репер-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

186

туаром, ситуацию, то, с другой стороны, это же объясня-

ет привлекательность украинского национализма для 

выходцев из других этнических групп. Напомним о том, 

что целый ряд лидеров украинофильства и последующе-

го украинства по происхождению принадлежали к дру-

гим сообществам (что типично для большинства восточ-

ноевропейских национальных движений). Так, Н. И. Ко-

стомаров, к концу 1850-х гг., по словам А. Н. Пыпина 

(1833–1904) сделавшись «натурализованным в малорос-

сы», еще в период Кирилло-Мефодиевского общества 

определял себя как великоросса, «обращение» в укра-

инство Ф. Рыльского и В. Антоновича сделалось предме-

том горячей публичной полемики на страницах «Осно-

вы» в 1861–1862 гг., где Антоновичу пришлось в «Моей 

исповеди» отвечать на упреки известного польского пуб-

лициста Падалицы в «ренегатстве»; Драгоманову стоило 

большого труда и целенаправленных усилий приучить 

себя говорить и писать по-украински, причем и у позд-

нейших публицистов (несмотря на то, что он внес один 

из крупнейших вкладов в формирование политической 

и научной украинской прозы) находились поводы упрек-

нуть его в «русицизмах»; Грушевский уже в 17 лет начи-

нает изучать язык, первоначально по книгам, живя в Тиф-

лисе, где его отец преподает в гимназии, — и определя-

ет себя как украинца; история семейства Шульгиных, 

представители двух ветвей которой сделались один из-

вестнейшим русским националистом (Василий Виталье-

вич, 1878–1976), а другой, приходившийся первому пле-

мянником, соответственно, украинским (Александр Яков-

левич, 1889–1960) — отнюдь не исключительна.

Привлекательность украинского национализма с точ-

ки зрения российской интеллигенции заключалась в том, 

что, будучи социалистическим и народническим, т. е. раз-

деляя представления и стремления, общие для большей 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

187

части интеллигенции, он был избавлен от внутреннего 

конфликта, в котором оказывался русский социалист или 

радикал. Протестуя против существующего порядка и от-

стаивая, как он, по крайней мере, считал, благо народа, 

он в то же время оказывался вынужден признать, что су-

ществующий строй является производным от историче-

ской жизни его народа, созданным им — он сам, высту-

пающий против, является частью этой культуры и этого 

общества, вызывающего его отторжение. Выбор украин-

ства оказывался избавляющим от подобного противо-

речия — теперь эксплуатирующие классы, деспотиче-

ский режим и вызывающая скорбь история оказывались 

чужим, внешним — угнетатель и угнетаемый, деспотизм 

и его жертвы противопоставлялись друг другу, он мог 

защищать вторых и принадлежать к ним без всякой двой-

ственности, с чувством морального алиби и совершенной 

моральной правоты.

* * *

Обвинение в сепаратизме в адрес украинофилов бы-

ло впервые гласно и громко высказано М. Н. Катковым 

(1817–1887) летом 1863 г., увязавшим украинофилов 

с  «польской интригой». Впрочем, не говоря уже о де-

ле КМТ, на аналогичные упреки Костомарову уже прихо-

дилось отвечать, например, в частном порядке в 1861 г. — 

когда их высказывала весьма влиятельная при дворе 

фрейлина гр. А. Д. Блудова (1813–1891), дочь председа-

теля Государственного Совета гр. Д. Н. Блудова (1875–

1864). В данной ситуации обе стороны имели собствен-

ную правоту — Катков и те, кто разделял его воззрения, 

указывали на объективную логику украинофильства как 

национального движения — оно находилось в принципи-

альном противоречии с проектом строительства «боль-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

188

шой русской нации», а складывание таковой мыслилось 

как необходимость в процессе «национализации» Рос-

сийской империи, образовании национального ядра. 

Украинофильство представлялось одновременно и угро-

зой русскому национальному и имперскому проектам, 

которые не находились в конфронтации, а фактически 

были двумя динамическими частями единого процесса 

трансформации империи. Логика национального движе-

ния в пределе вела к обретению национальной незави-

симости, образованию национального государства, т. е. 

представляла угрозу одновременно и целостности им-

перии, и попытку выделить из «русского национального 

тела» одну из его частей.

Вместе с тем и большинство украинофилов с той или 

иной степенью добросовестности отвергали подоб-

ные упреки — если не говорить о политических мечтани-

ях и свободных фантазиях в рамках серьезного обсужде-

ния, не говоря уже о действиях в этом направлении, никто 

из украинофилов вопрос о национальной независимости 

не ставил — хотя бы в силу отсутствия какой бы то ни 

было серьезной поддержки на местах, почти исключи-

тельно интеллектуальном характере движения (собствен-

но, последнее активно и стимулировало вольные фанта-

зии — и одновременно не давало никаких возможностей 

выхода их в реальность).

В политическом плане союз с Польшей был гораздо 

менее желателен в украинофильской оптике, чем дости-

жение какого-либо компромисса с  Москвой. Во-пер-

вых, польское национальное движение не менее жестко 

и прямо, как общерусское, конкурировало с украинским 

за одни и те же территории. Во-вторых, «Польша» как 

союзник была не только проблематична (в силу тесной 

увязанности польского национализма с программой воз-

рождения Речи Посполитой), но и слаба — фактически 



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

189

речь шла о достижении согласия с польскими политиче-

скими группами в России, самими не имеющими значи-

тельного влияния, и с польскими партиями, контроли-

рующими Галицию, — даже в лучшем случае подобное 

соглашение давало результат, весьма далекий от любых 

украинофильских (как позднее и украинских стремле-

ний). В результате можно видеть, прежде всего, крайнюю 

нестабильность подобных периодов относительного «со-

гласия» (попытки Кулиша в начале 1880-х, соглашение 

1890–1894 гг.) и его весьма ограниченные пределы — 

в сторону Польши деятелей украинского движения под-

талкивала жесткая позиция со стороны российского 

правительства.

Для ситуации последней трети XIX — начала XX в. се-

паратистский вариант представлялся практически не 

актуальным, поскольку предполагал в качестве базового 

условия своего осуществления радикальную перекройку 

всех политических отношений Центральной и Восточной 

Европы — понятно, что без Первой мировой войны гово-

рить о подобном не приходилось, а катастрофические 

последствия последней мало кому приходили в голову 

еще в 1914 г., ограничиваясь скорее областью перекрой-

ки государственных границ. Предположить, что в резуль-

тате мирового столкновения с лица земли исчезнут Рос-

сийская, Австро-Венгерская и Османская империи, воз-

никнет целый ряд новых государств, а оставшиеся зача-

стую принципиально изменят свой облик  — было за 

пределами рационального обсуждения.

В этом отношении показателен выбор, сделанный од-

ним из лидеров уже собственно украинского, а не украи-

нофильского, национального движения, М. Грушевским 

в 1914 г. — по объявлении войны он, будучи профессором 

Львовского университета, направился в Киев, полагая, 

что в начинающейся войне интересы украинства совпа-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

190

дают с интересами Российской империи: в случае победы 

союзников она должна была приобрести Восточную Га-

лицию, т. е. осуществить воссоединение украинского 

народа, — и дальнейшее политическое развитие укра-

инства мыслилось им уже в рамках внутреннего ре-

формирования Российской империи. Стремление най-

ти компромисс с Российской империей, мышление в ее 

рамках подпитывалось и собственно национальной ком-

понентой украинского национального движения — ста-

вящего своей целью «собирание», «воссоединение» 

украинского народа. Поскольку задача образования не-

зависимого украинского государства в ситуации конца 

XIX — начала XX в. в глазах всех реалистических на-

блюдателей выступала фантастической, то, за исклю-

чением радикалов, вопрос оставался лишь в том, какая 

из империй способна реализовать задачу «воссоедине-

ния» — политическая логика давала лишь один возмож-

ный ответ на этот вопрос, делая Российскую империю 

политическим игроком, способным осуществить («за-

кончить») собирание украинского народа. Отметим пря-

мое продолжение здесь логики не столько даже Косто-

марова, сколько Максимовича, еще в 1858 г. писавшего 

о необходимости завершения собирания «Русского ми-

ра» и возможности для украинского национального дви-

жения выступать союзником имперского центра, как, 

например, в борьбе против польского влияния в юго-за-

падных губерниях или поставляя кадры для администра-

ции Царства Польского после восстания 1863 г.

Собственно, аналогичную позицию занимал и Драго-

манов в 1880-е — 1895 гг., правда, не мысливший необ-

ходимым, хотя в принципе и желательным, территори-

альное соединение всех украинских земель в пределах 

одного политического целого. Поэтому речь шла не о пер-

спективах отделения, а о возможностях такого политиче-



Лекция 5. Соперник «большой русской нации»

191

ского преобразования Российской империи, которое сде-

лало бы возможным достижение целей украинства. В этой 

перспективе особенно отчетливо заметно единство дея-

тельности Драгоманова — одновременно как участника 

русского либерального, конституционалистского движе-

ния, обращенного к общероссийским проблемам, и как 

деятеля украинского национализма, поскольку достиже-

ние вторых целей мыслилось им через либерализацию 

и федерализацию Российской империи.

Необходимо отметить, что зачастую рассмотрение 

украинофильства и последующего развития украинско-

го  национального движения в  1840-х  — начале  XX  в. 

определяется ретроспективной логикой — как ведущее 

к образованию самостоятельного национального госу-

дарства. Здесь логика противников и обличителей украи-

нофильства и украинства и национальный нарратив сов-

падают (с предсказуемой разницей в знаках). Однако 

вплоть до 1914–1917 гг. для подавляющего большинства 

лидеров украинства определяющей рамкой их мышления 

оставались существующие имперские структуры — толь-

ко полное обрушение публичного порядка, наступившее 

в 1917 г., и динамика последующих лет принципиально 

изменили повестку — империя из угрозы и одновремен-

но из силы, обеспечивающей гражданский порядок, пре-

вратилась в политическое прошлое, от которого все, кто 

имел такую возможность, стремились дистанцироваться. 

То, принадлежность к чему раньше давала преимуще-

ства (или грозила карой в случае отказа), теперь превра-

тилось в обременение, к тому же бессильное поддержать 

себя. Пьер Паскаль, один из служащих французского по-

сольства в Петрограде в 1917 г., записывал в дневнике 

о разговорах с фронтовыми офицерами (в данном случае 

с юго-западного фронта), один из которых теперь опре-

делял себя как «кавказца» и  противопоставлял себя 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

«русским»: «Они больше не хотят быть русскими: знаю 

эти грустные речи» (запись от 8.IX.1917 н. с.). Это быстрые 

смены идентичности эпохи распада — никто не жела-

ет принадлежать к проигравшим — масса «польских», 

«украинских» и т. п. солдат и офицеров на улицах Петро-

града, поток в посольство вспомнивших о своих «фран-

цузских корнях». Когда Мих. Рябушинский после револю-

ции, в декабре 1917 г., добрался до Харькова и там собрал-

ся восстанавливать свое банковское дело, то, несмотря на 

то что был одним из владельцев (вместе с другими члена-

ми семейства Рябушинских) Харьковского земельного 

банка, он встретил сопротивление со стороны как Дер-

жавного банка (так теперь называлась бывшая Харьков-

ская контора Государственного банка), так и ряда других 

теперь уже украинских банковских учреждений, ссылав-

шихся на «заграничный характер» деятельности и т. п., 

будучи незаинтересованными в появлении нового игрока 

с большими связями в финансово-промышленном мире.



193

ЛЕКЦИЯ 6. 
ЭПОХА РЕФОРМ

В  Калуге столкнулся я  с  Иваном Аксаковым. 

Славный юноша! Славянофил, а так хорош, как буд-

то никогда не был славянофилом. Вообще я впадаю 

в страшную ересь и начинаю думать, что между сла-

вянофилами действительно могут быть порядочные 

люди. Грустно мне думать так, но истина впереди 

всего!

В. Г. Белинский — А. И. Герцену, 4 июля 1846 г.

Конец 1850-х — начало 1860-х принципиальным обра-

зом меняют российское общественное пространство 

и, соответственно, характер дебатов о национализме. 

Прежде всего, в эти годы возникает общество и обще-

ственное мнение как значимые политические факто-

ры — процесс этот, подспудно протекавший в никола-

евское царствование, делается явным с первых лет 

правления Александра II (п. 1855–1881): возникает пуб-

личная сфера — в первую очередь в виде печати, но 

также общественных собраний, организаций и т. п. — 

с которой государственной властью необходимо в той 

или иной степени считаться. Собственно, формируется 

субъект, способный быть носителем национальной по-

вестки — и выражать артикулированный политический 

запрос.

Зримым проявлением нового положения вещей станут 

события 1863 г., когда в ситуации польского восстания 

и внешнеполитического кризиса, им вызванного, импер-

ское правительство будет апеллировать перед лицом 

других держав к настроениям общества, обосновывая 

собственную позицию, — и, соответственно, во внутрен-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

194

ней сфере признает «общество» в качестве значимого 

участника происходящих процессов. Роль общественного 

мнения окажется значительной в обстановке балканского 

кризиса 1876 г., завершившегося объявлением Россий-

ской империей войны Турции весной 1877 г.: вопреки со-

противлению со стороны большей части имперских вер-

хов, верховная власть примет решение о  вступлении 

в войну — во многом под воздействием общественной 

агитации.

Общественное мнение в 1860–1870-х гг. помещено 

в сложные условия — поскольку не имеет законного 

права участия в государственной политике и более чем 

ограничено в обсуждении последней: единственное за-

конное право, ей предоставленное, это одобрение — 

или порицание действий нижестоящей администрации, 

нарушающей повеления верховной власти — полити-

ческое публичное пространство, т. е. борьба за власть, 

отсутствует, что создает ситуацию, в которой полити-

ческое выражается неполитическим образом. Однако 

само пространство того, что признано обсуждаемым, 

существенно расширяется — общество не имеет права 

обсуждать решения верховной власти, но во многом 

свободно говорить о прошлом и предстоящем. Это со-

здает довольно своеобразный характер русской обще-

ственности: не связанная ответственностью за свои 

суждения, она оказывается тяготеющей к радикализму 

и одновременно не имеет достаточных стимулов для 

занятия консервативных или умеренных позиций — по-

скольку политическое формально выведено за пределы 

обсуждения, то поддержка власти, например, расцени-

вается либо как трансляция официальной/официозной 

позиции, «говорение не своим голосом» (и, следова-

тельно, не имеющее собственного авторитета), либо как 



Лекция 6. Эпоха реформ

195

стремление оказать воздействие на власть. Умеренная, 

компромиссная позиция имеет ценность тогда, когда 

возможна иная, однако при выведении ее за пределы 

обсуждаемого она оказывается либо равнозначной от-

казу занять ясную позицию, либо попыткой введения 

недозволенного в  границы обсуждаемого. Слабость 

возникшей ситуации ярко продемонстрируют события 

1880– 1881 г., до «катастрофы 1 марта», когда верховная 

власть попытается опереться на поддержку общества, 

при этом продолжая отказывать последнему в самостоя-

тельности.

Реформы 1860-х, в первую очередь крестьянская, пе-

реводят вопрос о нации в новую плоскость — понятно, 

что до тех пор, пока значительная часть населения импе-

рии, причем включаемая в воображаемую национальную 

общность, оставалась объектом, а не субъектом права, 

всякий разговор о нации в политическом смысле имел 

исключительно абстрактный или потенциально револю-

ционный характер. Напротив, в ситуации 1860-х вопрос 

о нации оказывается практической проблемой — потреб-

ность в индивидуальной, а не групповой лояльности, бы-

стро возрастающая социальная мобилизация, ставящая 

на передний план вопросы о массовом образовании (и, 

соответственно, например, о языках, на которых это об-

разование осуществляется), о местном самоуправлении 

и т. д. — все это вынуждает принимать решения, имею-

щие национальное измерение.

Вопрос о земстве будет устойчиво находиться в цен-

тре внимания на протяжении этих десятилетий — в связи 

с характером представительства: весьма значима непо-

средственная реакция одного из основных представите-

лей позднего славянофильства, Ивана Аксакова, на объ-

явление манифеста 19 февраля 1861 г. — в ближайшие 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

196

месяцы он выступает с призывом к ликвидации дворян-

ского сословия, поскольку больше нет сословий, а суще-

ствуют только «русские». Крестьянская реформа совер-

шенно справедливо воспринимается как решающий шаг 

в процессе нациестроительства, теперь позволяющий 

мыслить о нации как сообществе граждан, в политиче-

ском отношении равных друг другу (при этом парадок-

сальным образом выступая за особый правовой режим 

крестьян, с сохранением ими обычного права и особой 

системы судов — т. е. воспроизводя сословное разгра-

ничение в иной форме). Катков, в рамках своего понима-

ния национального сообщества, мыслит земскую рефор-

му построенной на внесословных принципах, имущест-

венного представительства — стремясь противостоять 

радикалам и обеспечить консервативность земства, он 

в начале 1860-х призывает сделать упор на представи-

тельстве земельных собственников, независимо от их 

сословного положения. Бессословная или всесословная 

мелкая земская единица вплоть до 1910-х будет оставать-

ся предметом дебатов, поскольку волостное управление 

в 1860-х гг. сохранит свой сословный характер, оставаясь 

органом именно крестьянского самоуправления, в отли-

чие от земств.

В дальнейшем мы остановимся только на двух пози-

циях, весьма показательных для дискуссий этих лет, 

взглядах Герцена эпохи его эмиграции, сделавшей его 

на несколько лет политической фигурой первостепенной 

величины, и на воззрениях второго поколения славяно-

филов — в них, на наш взгляд, отразились основные 

точки напряжения споров этого времени, позволяющие 

увидеть внутреннюю логику позиций и, соответственно, 

причины их динамики.



Лекция 6. Эпоха реформ

197

* * *

В «споре западников и славянофилов» Герцену дове-

лось поучаствовать последовательно с весьма различ-

ных позиций — от сомневающегося и старающегося ра-

зобраться в аргументах сторон в начале 1840-х к горяче-

му защитнику «западнической» позиции, через раскол 

«западничества» в 1846–1847 гг. к разочарованию в «За-

паде» и созданию собственной, глубоко оригинальной 

позиции, в рамках которой синтезировал многие положе-

ния противостоявших некогда сторон, в частности дав 

социалистическую интерпретацию русской общине, т. е. 

осуществив акклиматизацию «социализма» и  создав 

«русский социализм».

Собственно, сам «спор западников и славянофилов», 

явное противостояние двух позиций — довольно непро-

должительный эпизод в истории русской мысли, почти 

целиком укладывающийся в границы 1840-х гг. с проло-

гом в 1820–1830-х. Уже к 1850-м это противостояние ото-

шло в прошлое: символическим водоразделом служит 

смерть В. Г. Белинского в 1848 г. — полемисты продол-

жали перебрасываться аргументами, в первую очередь, 

правда, «западники»*, но линии противостояния быстро 

меняются, и уже к 1856 г. это разграничение практически 

ни о чем не говорит в текущих спорах. Сам Герцен в 1863 г. 

писал:

«[...] не мы придали учено-литературному спору тридца-

тых годов историческую важность в умственном разви-

тии России, а так и было на деле. О самом споре мы не 

* По причине отсутствия у  «славянофилов» собственного пе-

чатного органа, а с 1852 г. и постигшего основных участников сла-

вянофильского кружка цензурного запрета, снятого только в 1856 г., 

уже в новое царствование.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

198

будем распространяться: об нем писали много; мы 

только напомним, что одна сторона стремилась продол-

жить петровский переворот в смысле революционном, 

усвоивая России все выработанное народами с 1789 

и  перенося на нашу почву английские учреждения, 

французские идеи, германскую метафизику. Считая за-

падные формы гражданственности выше форм топор-

ной работы Петра I и его наследников, они были совер-

шенно правы; но принимая их за единоспасающие, 

общечеловеческие формы, идущие ко всякому быту, 

они впадали в вечную ошибку французских революцио-

неров. Противники их возражали им, что формы, выра-

ботанные западной жизнью, хотя бы и имели общече-

ловеческое развитие, но рядом с  ним должны были 

сохранить и свои частно-народные элементы, что эти 

элементы останутся нам чужими и не удовлетворят нас, 

потому что у нас другие притязания и другие препят-

ствия, другое прошедшее и другая обстановка в настоя-

щем. К этому присоединялась вера в элементы, лежа-

щие в бытие народном, и раздражительная обидчивость 

за прошедшее.

До ясности не договорились ни те, ни другие, но по 

дороге было возбуждено множество вопросов; в пол-

ном разгаре спора его настигла Февральская рево-

люция».

Как уже отмечалось, в этом споре Герцен — один из 

наиболее заметных представителей «западничества», 

наряду с В. Г. Белинским, Т. Н. Грановским, К. Д. Кавели-

ным: блистательный публицист сначала «Отечественных 

записок», а затем «Современника», известный белле-

трист, он куда чаще спорит со славянофилами не на стра-

ницах журналов, а в московских гостиных, часами препи-

раясь о самых разных предметах с А. С. Хомяковым, не 

меньшим, чем он сам, острословом и диалектиком, охот-

но и вдумчиво беседует с братьями Киреевскими, Иваном 

и Петром, которых, в отличие от Хомякова, он уважает 



Лекция 6. Эпоха реформ

199

и признает не только их ум, но и нравственный автори-

тет, дружит с молодым К. С. Аксаковым и приятельствует 

с Ю. Ф. Самариным. Разногласия между «западниками» 

и «славянофилами» все возрастают, во многом благода-

ря петербургским западникам во главе с Белинским, — 

заочная полемика, не говоря уже о характере Виссарио-

на Григорьевича, сильно способствует резкости поста-

новки вопросов и решительности выводов; заочно трудно 

дружить, но легко ссориться — и в 1844 г. два кружка ра-

зойдутся окончательно. Идейные споры перерастали 

в личное отчуждение; о попытке примирения, предприня-

той год спустя, Герцен вспоминал в сопровождении сле-

дующей сентенции:

«Примирения вообще только тогда возможны, когда 

они не нужны, то есть когда личное озлобление прошло 

или мнения сблизились и люди сами видят, что не из 

чего ссориться. [...] Попытка нашего Кучук-Кайнарджи 

очень скоро оказалась невозможной, и бой закипел 

с новым ожесточением».

Там, где дружат идеями, из-за идей и расходятся, не 

имея возможности ухватиться за то, что держит осталь-

ных — общность дел, знакомств, родство и свойство, 

житейское обыкновение. Люди, оказавшиеся вместе 

лишь потому, что они разделяют одни и те же идеи, об-

речены либо до конца держаться за неизменность этих 

идей, оберегать их от всякого пересмотра или выясне-

ния деталей, которые можно понять различно, либо вы-

нуждены разойтись, если их идеи пойдут розно:

«Если бы у нас было неминуемое дело, которое бы нас 

совершенно поглощало, а то ведь собственно вся на-

ша деятельность была в сфере мышления и пропаган-

де наших убеждений... какие же могли быть уступки на 

этом поле?..» (IX, 212).



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

200

В 1847 г., когда Герцен уезжал на Запад и от западни-

ческого круга мало что осталось — споры о бессмертии 

души стали здесь границей, и к последнему году в России 

Герцен вновь был по-настоящему близок только с Огаре-

вым. Он уезжал, уже внутренне готовый разочаровать-

ся, — в «воображаемый Запад» было вложено столько 

надежд, что любая реальность не могла бы их удовлетво-

рить. Уже в 1860-е Герцен писал, что в московский период 

любил Запад книжно, а «еще больше я любил его всею 

ненавистью к николаевскому самовластью и петербург-

ским порядкам. Видя, как Франция смело ставит соци-

альный вопрос, я предполагал, что она хоть отчасти раз-

решит его, и оттого был, как тогда называли, западни-

ком» (XVIII, 278).

Но помимо этого был и еще один сильный мотив к разо-

чарованию. Белинский мог спокойно существовать, не 

испытав ничего подобного герценовскому пересмотру 

идей, — в Европу он, правда, попал почти одновременно 

с Герценом, но, в отличие от последнего, европейские 

страны и их быт его интересовали мало — и в Париже 

он оставался целиком погруженным в русские споры. Он 

был болен, чувствовал, что умирает, — он жил остатками 

жизни, тогда как Герцен на удивление сознавал себя мо-

лодым, все еще готовился жить. Пора подведения ито-

гов, заката для него наступит позже, после гибели мате-

ри и сына, смерти жены — тогда, в 1852 г., он будет счи-

тать, что все закончилось и для него, и для Европы*, в этом 

* «Знаменательно, — пишет Л. И. Чуковская, — что как раз тот 

отдел пятой части [«Былого и дум»], который посвящен перипетиям 

семейной драмы, открывается главой, носящей название драмы 

исторической: „1848“» — и чуть ранее отмечает: «В  „Былом и ду-

мах“ жизнь Герцена осмыслена, пережита и воспроизведена в [...] 

органическом слиянии с жизнью общественной [...]», когда характе-

ристики последней объясняют первую и наоборот — не в смысле 

«влияния на историю», а как жизнь «человека исторического».



Лекция 6. Эпоха реформ

201

случае особенно заметно расхождение времени большой 

истории, для которой «Герцен» только по существу и по-

явится в эти годы, — и времени личного, для которого по-

чти все эти годы, с 1852-го по 1868-й, пройдут в написании, 

переписывании, компоновке воспоминаний; Герцен будет 

жить теперь обращенный в прошлое — с тем, правда, как 

это и свойственно историзму, чтобы из прошлого не столь-

ко объяснить настоящее, сколько предуказать будущее.

В отличие от Белинского, Герцен довольно быстро во-

шел в европейский контекст — он перестал быть наблю-

дателем, а стал деятелем, сблизился с Гервегом, Прудо-

ном, Мишле, Кине, стал частью «международной демо-

кратии», но для этого, если он желал не просто примкнуть 

к какому-то другому движению, стать как Рудин персона-

жем чужой революции*, а иметь свое собственное дело, 

* См. в «Воспоминаниях» Н. А. Тучковой-Огаревой яркое опи-

сание участия в римских событиях 1848  г., несения итальянского 

знания: «Когда волонтеры стали собираться в Милан, устроилась 

огромная демонстрация, которая, направляясь из Корсо в Колизей, 

по дороге остановилась перед церковью, где происходило богослу-

жение, и  просила священника благословить итальянское знамя, 

отправлявшееся в Ломбардию. Часть нас вошла в церковь, где все 

встали на колени; мы не знали, что нам делать, и стояли как посто-

ронние; тогда к нам подошел один из революционных начальников 

или руководителей демонстрации и попросил нас встать тоже на 

колени, чтобы не оскорблять религиозного чувства толпы.

 Когда мы вышли из церкви, один из них вручил мне знамя, 

прося меня нести его перед народом. Я  пошла впереди нашей 

длинной колонны, держа тяжелое знамя обеими руками; осталь-

ные женщины шли около меня. [...]

 В это время ко мне подошла молодая итальянка, незадолго 

присоединившаяся к нам.

 — Я не сомневаюсь, что вы итальянка, — сказала она, — но 

я из самого Рима, а потому я думаю, что мне следует нести это 

знамя.

 Я наклонила голову в знак согласия и молча передала ей зна-

мя, хотя мне было очень грустно с ним расставаться: я несла италь-

янское знамя с такою гордостью, с таким восторгом».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

202

то им могло стать только русское. Как и многие после него, 

Герцен в Европе внезапно осознал, что можно быть фран-

цузом, англичанином, итальянцем, немцем или бельгий-

цем, но нельзя быть просто «европейцем» — быть таковым 

можно было только в России, но не в Европе. Вопрос, сто-

явший перед Герценом еще в период его московских спо-

ров и в новом ракурсе представший перед ним на Запа-

де, — об исторических судьбах России, о том, какое место 

ей суждено занимать в мире.

Европа, которую увидел Герцен, оказалась не только 

миром торжествующего мещанства — но и миром, в ко-

тором он не увидел никакого другого имеющего шансы 

осуществиться идеала, кроме мещанского. Работник, 

восстающий против существующего порядка, в конце 

концов предстал ему как мечтающий стать тем же са-

мым буржуа — их спор оказался не спором о желаемом, 

а лишь раздором между теми, кто уже обладает и не же-

лает уступать своего положения, и теми, кто не обладает, 

но надеется обладать. Впрочем, в свои оценках Герцен 

был непостоянен — то он готов был разглядеть обещание 

иного, лучшего в европейской жизни, то вновь склонялся 

к пессимизму, из общего приговора он с охотой исключал 

Италию, делал многочисленные оговорки об Англии — 

так что оставались, по существу, под именем «Европы» 

Франция и Германия, а учитывая, что немецкой жизни 

Герцен не знал и не любил, — для него, не составлявше-

го здесь исключения, «Европа» оказывалась практически 

синонимичной Франции.

Здесь вновь необходимо напомнить, что Герцен был 

и оставался русским барином — независимо от своих 

сознательных взглядов, он впитал все привычки москов-

ского быта. Одна даже форма его эмигрантской публи-

цистики несет явные следы своего происхождения: он 



Лекция 6. Эпоха реформ

203

любил обращать свои передовые статьи и размышления 

в «письма» — «письма к противнику», «письма к буду-

щему другу», «письма к старому товарищу», многочис-

ленные публичные письма к государю императору Алек-

сандру Николаевичу. Константин Леонтьев, в советской 

историографии традиционно (и нельзя сказать, чтобы не 

заслуженно) носивший имя «реакционера», закономер-

но симпатизировал публицистике Герцена — крайности 

сходились в том, что одинаково отвергали существую-

щий порядок вещей и то ближайшее будущее, которое 

он обещает. Герцен надеялся убежать от него в «другое 

будущее», оттого неизменно и настойчиво подчеркивая 

непредопределенность истории, не жесткую детермини-

рованность ее путей, зависящих от человеческого реше-

ния, консерватор надеялся замедлить ход событий, ре-

акционер — повернуть историю вспять, в конце концов 

для того, чтобы найти там другое начало.

Отвращение к мещанству, «торжествующему поряд-

ку» не стало для Герцена поворотом к консерватизму 

хотя бы потому, что у него изначально не было ничего, 

что сохранять — он был юридическим наследником, но 

незаконнорожденным сыном, он был русским барином 

по образу жизни, по привычкам, но при этом «не впол-

не своим», занять свое место — с самого начала озна-

чало для него это место создать. Но создавать он хотел 

именно «свое»: в отличие от многих современников, он 

не верил в железные законы исторической необходимо-

сти, потому не уверял, но питал надежду на возмож-

ность для России сказать свое слово в мировой истории, 

решить те вопросы, которые Европа не могла решить, — 

здесь сближаясь не столько со славянофилами, сколь-

ко с Чаадаевым, писавшим в «Апологии сумасшедше-

го» (1837):



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

204

«Несомненно, что большая часть народов носит в сво-

ем сердце глубокое чувство завершенной жизни, гос-

подствующее над жизнью текущей, упорное воспоми-

нание о протекших днях, наполняющее каждый новый 

день. Оставим их бороться с  их неумолимым про-

шлым.

Мы никогда не жили под роковым давлением логики 

времен [...]. Воспользуемся же огромным преимущест-

вом, в силу которого мы должны повиноваться только 

голосу просвещенного разума, сознательной воли. Бу-

дем помнить, что для нас не существует непреложной 

необходимости, что, благодаря небу, мы не стоим на 

крутой покатости, увлекающей столько других народов 

к их неведомым судьбам; что в нашей власти измерять 

каждый шаг, который мы делаем, обдумывать каждую 

новую идею, задевающую наш разум; что нам позволе-

но надеяться на благоденствие еще более широкое, 

чем то, о котором мечтают самые пылкие служители 

прогресса [...]»*.

Но если чаадаевская свобода — это свобода от про-

шлого, свобода «чистого листа»**, то Герцен, надеясь на 

великое будущее, одновременно укореняет его в про-

шлом, в особенностях русского социального строя, в рус-

ской общине  — перенимая славянофильский взгляд 

* Чаадаев П. Я. Полное собрание сочинений и избранные пись-

ма. В 2 т. Т. 1. — М.: Наука, 1991. С. 535.

** «Петр Великий нашел у себя только лист белой бумаги и сво-

ей сильной рукой написал на нем слова Европа и Запад; и с тех пор 

мы принадлежим к Европе и Западу. Не надо заблуждаться; как бы 

велик ни был гений этого человека и необычайна энергия его воли, 

то, что он сделал, было возможно лишь среди нации, чье прошлое 

не указывало ей властно того пути, по которому она должна была 

идти, чьи традиции были бессильны создать ей будущее, чьи вос-

поминания смелый законодатель мог стереть безнаказанно. Если 

мы оказались так послушны голосу государя, звавшего нас к новой 

жизни, то это, очевидно, потому, что в нашем прошлом не было ни-

чего, что могло бы оправдать сопротивление» [Там же. С. 527].



Лекция 6. Эпоха реформ

205

и вместе с тем лишая его религиозной составляющей. 

Прошлое России дает ей возможность иного, чем у Ев-

ропы, будущего — более того, дает ей возможность стать 

освободительницей человечества, найдя решение соци-

ального вопроса. Разумеется, между славянофилами 

и Герценом останется пропасть — атеизм был для него 

критерием интеллектуальной зрелости и интеллектуаль-

ной честности, способности смотреть на мир, восприни-

мая его таким, как он есть, не теша себя иллюзиями и не 

вводя в заблуждение других. Его историческое видение 

целиком построено на возможностях и вероятностях, он 

не отрицает конечное торжество мещанства, он только 

не готов отказать себе в праве осуждать его — финал 

истории может быть отвратителен, но зритель вправе 

освистать представление.

В свою очередь менялись и славянофилы — возмож-

ность общественной деятельности, открывшаяся на ис-

ходе Крымской войны, побуждала их, как и Герцена, не 

к пересмотру взглядов, но к отказу от ригоризма, к поис-

ку союзников. Быть согласным в одном теперь не подра-

зумевало требования быть согласным и во всем прочем, 

потребность действовать значила искать соглашения по 

конкретным вопросам, согласие видеть Россию предна-

значенной или способной пойти своим собственным ис-

торическим путем теперь оказывалось само по себе цен-

ным признанием — если до того важнейшим было стрем-

ление сохранить чистоту рядов, быть в кругу хоть малой, 

но верной общины единомышленников, то теперь много 

значила способность привлечь других — полусогласных, 

попутчиков, симпатизантов.

Разведет окончательно Герцена и славянофилов от-

нюдь не разница в понимании философии истории или 

в (анти)религиозных убеждениях, а польское восстание 

1863 г. Впрочем, и здесь все далеко от однозначности — 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

206

так, братья Елагины (по матери приходившиеся братья-

ми Петру и Ивану Киреевским) решительно выступили 

против военного подавления польского восстания, да 

и позиция Ивана Аксакова была длительное время да-

лека от определенности, он пытался одновременно осу-

дить восставших и отмежеваться от правительства, най-

ти некий «третий путь». Однако в конечном счете веду-

щие представители славянофильства, такие как Аксаков 

и Самарин, деятельно поддержали правительство — для 

них оказалось невозможным противопоставить «страну» 

и «государство», последнее при всех своих недостатках 

понималось как историческая форма народа, а польское 

восстание — как попытка не освободить польский народ, 

а восстановить польскую государственность, обеспечи-

вающую польское господство над Белоруссией и Украи-

ной. Если Герцен фактически воспроизводил лозунг «Za 

naszą i waszą wolność» («За нашу и вашу свободу»)*, то 

для его славянофильских оппонентов речь шла о том, 

что под требованием «свободы» скрывалось притязание 

на господство.

* В первые месяцы восстания Герцен писал: «Мы с Польшей, 

потому что мы за Россию. Мы со стороны поляков, потому что мы 

русские. Мы хотим независимости Польше, потому что мы хотим 

свободы России. Мы с поляками, потому что одна цепь сковывает 

нас обоих. Мы с ними, потому что твердо убеждены, что нелепость 

империи, идущей от Швеции до Тихого океана, от Белого моря до 

Китая, не может принести блага народам, которых ведет на смычке 

Петербург. Всемирные монархии Чингизов и Тамерланов принад-

лежат к самым начальным и самым диким периодам развития — 

к  тем временам, когда сила и  обширность составляют всю славу 

государства. Они только возможны с безвыходным рабством внизу 

и неограниченным тиранством наверху. Была ли нужна или нет на-

ша имперская формация, нам на сию минуту дела нет — она факт. 

Но она сделала свое время и занесла одну ногу в гроб — это тоже 

факт. Мы стараемся от всей души помочь другой ноге.

 Да, мы против империи, потому что мы за народ!»



Лекция 6. Эпоха реформ

207

Для Герцена 1863 г. явился тяжелейшим испытани-

ем — он с предельной ясностью обнаружил, что русское 

общественное мнение отвернулось от него. На протяже-

нии всех первых месяцев восстания он призывает голоса 

из России, надеется, что поддержка, полученная прави-

тельством, — лишь показная, увещевает тех, кто, как он 

думает, молчит из страха, заговорить:

«Прежде по крайней мере, засекая целые деревни для 

аракчеевских поселений, усмиряя крестьян от Пугаче-

ва до Бездны, офицеры молчали — может, они не по-

нимали, что делали. Теперь и этого оправдания нет. 

Они идут с полным сознанием, они подписывают ад-

ресы добровольной преданности.

И все это падает на народ. Его обвинят в племенной 

ненависти, в алчной стяжательности, его обвинят в том, 

что для него дороже воли сила, что, упоенный своей 

гордыней, он готов быть рабом для того, чтоб покичить-

ся тем, что может в цепи ковать других... Что же после 

этого может быть естественнее, как ненависть к такому 

народу всех остальных?

...Если б мы верили, что русский народ в своем ази-

атском раболепии любит господство над другими на-

родами, и в силу этого выносит рабство, и в силу этого 

станет теперь за правительство, против Польши, нам 

осталось бы только желать, чтоб Россия как государ-

ство была унижена, обесславлена, разбита на части; 

желать, чтоб оскорбленный и попранный народ рус-

ский начал новую жизнь, для которой память прошед-

шего была бы угрызением совести и грозным уроком.

Но не будем клеветать на него: нет доказательств, 

что он за эти злодейства».

И вновь:

«Было время, в которое высоко ценилась тихая слеза 

сочувствия, рукопожатье и шепотом сказанное слово 

участья с глазу на глаз.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

208

Этого мало теперь.

Тогда все молчало. Власть молча продавливала 

грудь, молча ехали кибитки, молча плелись ссыль-

ные, молча смотрели им вслед оставшиеся. Говорить 

было трудно, что-то не понималось, не было ясно; мы 

ни себя, ни народа порядком не знали... был об-

щий катехизис, очищавший нас, но далекий от при-

ложения. [...]

Перед говорящим молчит раб. Слово ровно принад-

лежит мне и ему. Слово принадлежит всякому, сло-

во — начало свободы. Говорите же, говорите, потому 

что вам молчать нельзя. От вас ждут речи!»

В скором времени Герцену пришлось убедиться в ис-

тинном, не показном характере этой поддержки. Спустя 

несколько месяцев он писал:

«Нам не приходится роптать, а с сокрушенным серд-

цем подумать о самих себе. Всего больше винова-

ты люди, страстно желавшие блага русскому наро-

ду, любившие его темным инстинктом и пророческой 

мыслью, магнетизмом и  пониманьем, чувствовав-

шие, что время настает, и не умевшие ничего сделать 

вовремя.

Что винить правительство за то, что оно защищает 

себя всем чем ни попало! Да и виновато ли оно в том, 

что при первом едва-едва освобожденном слове лите-

ратура его продала; виновато ли оно, что, пересажи-

вая науку с короткой цепи на длинную, правительство 

с удивлением нашло новую полицию в университетах 

и гласное III отделение в журналах? Мы должны себя 

винить».

Иван Аксаков со своей стороны противопоставлял 

Герцена Бакунину и под псевдонимом «Касьянов» писал 

«из Парижа»:



Лекция 6. Эпоха реформ

209

«Но кого мне искренно жаль, — так это Герцена. Вы 

знаете резкую противоположность наших основных 

воззрений, вы знаете, как я смотрю на „Колокол“, — но 

тем не менее я многое прощал этому человеку ради 

высокой искренности его убеждений и всегдашней го-

товности отречься от своего взгляда, если он убеждал-

ся в его ошибочности. Мне случилось его видеть вско-

ре после Восточной войны, и он рассказывал мне, ка-

кой мучительный год он прожил один в Англии, вдали 

от России — осажденный со всех сторон сильнейшим 

неприятелем, с каким лихорадочным трепетом брался 

он каждое утро за газеты, боясь прочесть в них изве-

стие о взятии Севастополя, как гордился его мужест-

венной обороной. Когда я упрекал его за вредное влия-

ние на Русскую молодежь, в которой его сочинения 

развивают кровожадные революционные инстинкты, 

и указал на одну фразу его статьи в „Полярной Звез-

де“, Герцен оправдывался с жаром, отклонял от себя 

упрек в кровожадности, старался дать иное толкование 

своей фразе, и положительно уверял, что не принимал 

ни малейшего участия в воззваниях к раскольникам, 

незадолго перед тем перехваченных в России».

Последующие годы стали годами упадка, сомнений, 

попыток разобраться с происшедшим и вновь овладеть 

общественным мнением — конфликтов с «молодой эми-

грацией», не признававшей его авторитета, но пытав-

шейся использовать последний, разочарования — и пе-

ред смертью попыток образумить двух своих старейших 

товарищей, Огарева и Бакунина, привить должное со-

мнение и здравый смысл к революционному энтузиазму, 

радикализму ниспровержения, т. е. выступить в той са-

мой роли, в какой старые московские друзья старались 

вразумить на свой лад Герцена за десять с небольшим 

лет до того.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

210

Особое место Герцена в истории, начатой спором 

западников и славянофилов, заключалось в первом ва-

рианте синтеза этих двух видений русской истории и ме-

ста России в мире, сохранявшим универсализм и в то 

же время утверждавшим историческое своеобразие, 

вбирающем русскую историю не как бесплодный пере-

чень ошибок и уклонений, не как историю отставания 

и попыток догнать, воссоединиться с мировой историей, 

но как хранение начал, которые могут стать новым прин-

ципом, новой идеей, способной обогатить человеческое 

общежитие. Он предложил атеистический и антигосу-

дарственнический политический проект, который давал 

интеллигенции не только роль агентов модернизации 

в пространстве империи, но и основание для голоса во 

внешнем мире — не только учеников вовне и учителей 

внутри, но имеющих право на свой собственный голос 

в сообществе народов — причем говорящий от лица 

справедливости. Уникальность Герцена или, возможно, 

уникальность его исторического момента в  том, что 

справедливость политическая, социальная и  личная, 

индивидуальная оказывались не конфликтующими друг 

с другом.

* * *

Если Герцен эволюционировал быстро — выстраивая 

свою позицию как «третью», стоящую над спором «за-

падников» и «славянофилов», то еще более любопытна 

эволюция славянофильской мысли. Конец 1850-х стал 

для нее переломным этапом: во-первых, по сугубо био-

графическим обстоятельствам — всего за несколько лет, 

в период между 1856 и 1860 гг., уходят из жизни наибо-

лее заметные на предшествующем этапе деятели сла-

вянофильства: в 1856 г. умирают братья Киреевские, 



Лекция 6. Эпоха реформ

211

в 1858 г. не стало Сергея Аксакова, а два года спустя 

умирает его старший сын, Константин, в том же 1860 г. 

от холеры погибает и Хомяков — теперь славянофиль-

ство представлено теми, кто ранее находился в тени, 

в первую очередь Иваном Аксаковым и Юрием Самари-

ным. Во-вторых, принципиально меняется ситуация — 

и на эту новую ситуацию славянофилы деятельно отзы-

ваются: как уже отмечалось, возникает возможность 

публичной дискуссии, значимость общественного мне-

ния становится очевидна всем — и славянофилы очень 

активно, особенно учитывая размеры кружка, заявляют 

себя в публичном пространстве: в 1856–1860 гг. выхо-

дит славянофильский журнал «Русская беседа», в 1861–

1865 гг. Аксаков издает газету «День», вокруг которой 

соединяются не только и даже не столько славянофиль-

ские авторы, но и достаточно широкий круг сочувствую-

щих, — славянофильство выходит за пределы личного 

обмена мнениями, становится заметно не только как 

предмет обсуждения, но и обретает свой слышимый 

голос, в 1867–1868 гг. на средства московского купе-

чества, преимущественно старообрядческого, Аксаков 

издает ежедневную газету «Москва», чья полемика 

с Министерством внутренних дел на долгое время при-

ковывает общее внимание. Активно используются и до-

ступные средства зарубежных изданий — в 1867 г. Са-

марин печатает в Праге не допущенный к опубликова-

нию в России второй том собрания сочинений Хомякова, 

включающий его богословские работы, на всем протя-

жении 1860-х — начала 1880-х средствами зарубежных 

русских типографий будет пользоваться Кошелев, до-

водя до публики свои взгляды по текущим вопросам 

русской внутренней политики; с конца 1860-х и вплоть 

до своей кончины в 1876 г. в Германии Юрий Самарин 

будет публиковать выпуски «Окраин России», ведя це-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

212

ленаправленную атаку на положение остзейцев в Рос-

сийской империи, на особый статус Остзейских губер-

ний и т. д.

Наиболее важно то, что теперь славянофильство пе-

рестало быть собственно философской доктриной — 

возможность общественной деятельности и публичной 

полемики превратило славянофильство на втором эта-

пе в одно из наиболее заметных направлений общест-

венной мысли, деятельно обсуждающей и занимающей 

отчетливую позицию по всем основным практическим 

вопросам русской жизни того времени. Если «старшие» 

славянофилы уделяли преимущественное внимание во-

просам историософии и религиозной проблематике, то 

Ивану Аксакову и Юрию Самарину надлежало в рамках 

данного учения найти ответы на конкретные вопросы — 

иными словами, преобразовать славянофильство в по-

литическую программу. Новая доктрина была продолже-

нием воззрений Константина Аксакова, в 1848–1849 гг. 

выработавшего концепцию «Земли» и «Государства» 

как двух основных начал русской жизни и сформулиро-

вавшего широко известный тезис о «безгосударствен-

ности русского народа». Утверждая безгосударственный 

характер русского народа, Константин Аксаков в то же 

время требует свободы «внутренней жизни», отрекаясь 

от каких бы то ни было политических требований, он од-

новременно стремится утвердить (в форме историческо-

го описания, приобретающего нормативный характер) 

невмешательство государства в жизнь «Земли». Кон-

стантин Аксаков убеждает правительство, что ему нече-

го опасаться «народа», поскольку «народ» безразличен 

к делам правления:

«Россия никогда не обоготворяла правительства, ни-

когда не верила в его совершенство и совершенства 

от него требовала... смотрела на него, как на дело вто-



Лекция 6. Эпоха реформ

213

ростепенное, считая первостепенным делом веру 

и спасение души — и поэтому революция чужда совер-

шенно России и  существующий исконный порядок 

в ней крепок».

Тот же тезис Константин Аксаков повторит в 1855 г., 

в записке «О внутреннем состоянии России»:

«Люди, не верующие в совершенство правительства, 

не поклоняющиеся ему, знают, что лучшая форма из 

правительственных форм есть монархическая, рево-

люция есть для них ложь по началам христианства 

и по выводам рассудка».

«Государство», по Константину Аксакову, тогда ста-

новится в России вредным, когда, уклоняясь от своих на-

чал, пытается подменить собой «Землю». С петровских 

реформ «правительство <...> внесло в русскую жизнь 

западное понятие о власти, стало изъявлять притязание 

решать все задачи жизни, вмешивалось в русский быт 

и, таким образом, стало, хотя отчасти, в положение пра-

вительства западного. Часть России, увлекшись Запа-

дом, ту же минут преклонилось перед правительством, 

как пред кумиром — и ту же минуту начала революци-

онные попытки». В статье 1857 г. «Опыт синонимов. Пуб-

лика — народ» Константин Аксаков попытается отчетли-

во развести эти понятия, понимая под «публикой» быв-

шую часть «народа», которая «отказалась от русской 

жизни, язы ка и одежды и составила публику, которая 

и всплыла над по верхностью. <...> Публика является над 

народом как будто его привилегирован ное выражение; 

в самом же деле публика есть искажение идеи народа». 

Публика заслоняет собой народ, и она же противобор-

ствует с  правительством, являясь его порождением. 

В письме к брату, Г. С. Аксакову, в 1849 г. Константин 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

214

свои надежды обращает на правительство и одновре-

менно противопоставляет свою позицию не только ре-

волюционному, но и  консервативному направлению 

мыслей:

«Подражание введено самим правительством, то есть 

Петром, и от правительства мы вправе ожидать возвра-

щения на русскую дорогу. Нам стоит только быть рус-

скими, чтобы удалиться от западного зла... Напрасно 

думают иные, что консервативность западная хороша; 

консервативность может обратиться в  революцион-

ность, как скоро консервативность эта — западная. На-

до помнить, что будучи сторонами одной и той же жиз-

ни, они могут переходить одна в другую, ибо консерва-

тивность на Западе предполагает уже революционность 

и есть только ее противоположность; она вызвана вра-

гом, против которого борется. Русская же консерватив-

ность не имеет врага, ибо в русском народе нет духа 

революции. Стоит нам только быть русскими — вот мы 

и консерваторы».

Однако «быть русскими» вполне можно только при 

условии, что «Земля» и «Государство» станут в «нор-

мальные отношения». Н. И. Цимбаев отмечает: «Из тео-

рии „негосударственности“ К. С. Аксаков выводит идею 

о существовании неотъемлемых народных прав (свобо-

ды слова, мнения, печати, автономности внутренней жиз-

ни народа), которые он провозгласил правами неполити-

ческими, не подлежащими контролю со стороны государ-

ства». Всем этим суждениям не хватало конкретности, 

но по условиям места и времени данный недостаток яв-

лялся достоинством — для Константина Аксакова речь 

шла о попытке убедить правительство дать некоторое 

«пространство внутренней автономии», допустить суще-

ствование внегосударственной жизни, дать «земле — 

полное право мнения и слова». Но то, что было уместным 



Лекция 6. Эпоха реформ

215

и достаточным в конце 1840-х — в 1850-е гг., оказалось 

явно недостаточным в начале 1860-х: бинарные оппози-

ции «Земли» и «Государства», «народа» и «правитель-

ства», «народа» и «публики» оказывались слишком про-

стыми, чтобы с их помощью можно было описать проте-

кающие процессы и тем более определить свою позицию 

по отношению к ним.

Отвечая на вызовы времени, И. С. Аксаков присту-

пил к пересмотру концепции брата — результаты кото-

рого отразил в цикле статей «О взаимном отношении 

народа, общества и государства». Вопрос, на который 

отвечает Аксаков в своих статьях, формулируется им 

следующим образом: «что такое общество, и какое его 

значение в России, между Землею и Государством?». 

Разграничивая понятия, Аксаков выстраивает следую-

щую систему:

1. Под народом «в тесном смысле и более строгом» 

понимается «простой народ, то народное множество, ко-

торое живет жизнью непосредственной. <...> Народ со-

стоит из отдельных единиц, имеющих каждая свою лич-

ную разумную жизнь, деятельность и свободу; каждая из 

них, отдельно взятая, не есть народ, но все вместе со-

ставляют то цельное явление, которое называется наро-

дом и в котором исчезают все отдельные личности. По-

этому народ не есть агрегация или совокупность лиц с их 

совокупною деятельностью, а  живой, цельный духов-

ный организм, живущий и действующий самостоятель-

но и независимо от лиц, составляющих народное мно-

жество».

Народное творчество (результатом которой являются 

соответствующие формы народной жизни) является бес-

сознательным: «Народные единицы не замечают здесь 

участия своей личной мысли, участия однако несомнен-

ного; здесь нет посредствующего действия мысли между 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

216

отдельною личностью в народе и народом. Как самое 

народное творчество принадлежит в с е м у народу, а не 

отдельным лицам, так в с е м у же народу принадлежит 

пока и сознание этого творчества» — т. е. перед нами 

вполне типичная и уже хорошо знакомая тогдашней рос-

сийской аудитории романтическая концепция народа 

и народного духа (творчества), из которой следует пред-

сказуемый через сделанный акцент на бессознательно-

сти переход к «обществу».

2. Общество «есть народ на второй ступени сво-

его развития, народ самосознающий», когда «личность, 

поглощаемая в народе, существующая и действующая 

в нем не сама по себе, а как часть, атом народного ор-

ганизма, получает вновь свое значение в обществе, но 

с тем, чтобы путем личного подвига и личного сознания 

утвердит свою связь с народом и воссоздаст новую выс-

шую, духовную цельность народного организма». Обще-

ство, настаивает Аксаков, тем не менее «не есть явление 

политическое, <...> сила его есть сила нравственная, си-

ла общественного мнения, и <...> орудие деятельности 

общества — есть слово <...>. Как скоро раздается обще-

ственное слово, как скоро оно является как власть имею-

щее, — мы познаем существование общества». Отме-

тим, что хотя личность по Аксакову имеет значение не 

безусловное — она может быть оправдана через восста-

новление прежней народной цельности на новом уровне, 

т. е. через приведение ее к самосознанию, однако сам 

данный акцент на личности отнюдь не является общесла-

вянофильским — скорее количество оговорок и ограни-

чений, особое подчеркивание не безусловной ценности 

личности является предосторожностью автора по отно-

шению к представителям славянофильского лагеря. Так, 

например, в 1853 г., заочно беседуя с А. И. Кошелевым, 

предпочитавшим простые бинарные схемы и сближав-



Лекция 6. Эпоха реформ

217

шийся в  своей критике Запада скорее с  Погодиным 

и Шевыревым, Аксаков писал (8.XII, из Харькова): «Если 

Запад грешит развитием личности, то мы, кажется, гре-

шим безличностью, т. е. уничтожением личности всюду, 

в семье, в общине и преимущественно в сословии духов-

ном и в жизни церковной».

В рамках того же романтического видения Аксаков 

уточняет: «общество ни в какой данный момент не может 

называться полным выражением народного самосозна-

ния. Оно есть деятельность народного самосознания, 

которое постоянно возрастая и усиливаясь, приближает 

народ к его конечной цели, к самосознанию», т. е. «на-

род» мыслится как субстанциальная основа (и общества, 

и государства), всякое выражение которой является не-

полным, ограниченным.

3. Государство возникает раньше общества, являясь 

как «внешнее определение, данное себе народом; дея-

тельность его, т. е. государства, и сфера его деятельно-

сти — чисто внешние». В согласии с либеральной док-

триной Аксаков формулирует надлежащий порядок ве-

щей: «Государство и государственное начало должны 

быть отвлечены от жизни народа и общества на поверх-

ность, и оставаться в тех скромных пределах, какие по-

лагает им духовная и нравственная деятельность са-

мого общества». Однако в отсутствие или при неготов-

ности общества государство оказывается вынуждено 

брать на себя задачи, ему не принадлежащие, «создает 

подобие самого общества, точно так же как и подобие 

свободы, подобие независимости от правительства, по-

добие вольной общественной деятельности <...>. Разу-

меется, все такие старания тщетны, потому что прави-

тельство в таких случаях пытается, в то же время, дать 

направление общественному развитию, создать обще-

ство в известном духе и на известных началах, согласно 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

218

своим целям». В отсутствие общества исчезает для на-

рода возможность «деятельного поступательного дви-

жения, деятельной, активной силы; он беззащитен про-

тив государства и может противопоставить ему лишь 

силу пассивную, силу в охранении, в сбережении своих 

начал, существенных элементов своей народности».

Делая упор на личной свободе, Аксаков оказывается 

близок к представлению о «новой свободе» Бенжамена 

Констана в противопоставлении «древней», т. е. свобо-

ды в частной сфере в противовес свободе в сфере пуб-

личной, и, как и Б. Н. Чичерин, мыслит сохранение са-

модержавия в России необходимым для этих свобод, 

однако в отличие от позиции последнего акцентируя, 

что право находит свою опору в общественном созна-

нии, в противном случае оставаясь пустым звуком: «ни-

какие законы не имеют прочности и живительного дей-

ствия без помощи общественного сознания»; «никакие 

учреждения, как бы свободны они ни были, никакие 

представительства, никакие политические сословия, 

никакая аристократия и демократия — не могут заме-

нить общества и своею деятельностью восполнить не-

достаток деятельности общественной; отсутствие обще-

ственной деятельности или бездействие общественной 

жизни, как жизни народного самосознания, — делает 

народ бессильным и беззащитным, а государство несо-

стоятельным, — хотя бы и существовали политические 

сословия и даже представительные учреждения»; так, 

например, утверждает Аксаков, «в Англии с XIII века 

была и конституция, и парламент, и независимое поли-

тическое сословие (в которое некоторым нашим пуб-

лицистам так хочется пожаловать Российское дворян-

ство!), — была и революция 1649 года: однакож, начало 

Английской с в о б о д ы считается с революции 1688 го-

да, с той революции, которая не пролила почти никакой 



Лекция 6. Эпоха реформ

219

крови, и которая была скорее о б щ е с т в е н н ы м 

движением, чем народною революциею в обыкновен-

ном смысле слова».

Именно в отсутствии или, по крайней мере, слабости 

общественной жизни видит Аксаков основную совре-

менную проблему России и в то же время полагает, что 

для ее формирования существуют все условия: «Нам 

недостает внутренней, общественной жизни, недостает 

глубоких убеждений, недостает самодеятельности, не-

достает силы, силы общественной <...>! Проснуться, 

ее, эту силу, вызвать, ей поработать, ее созидать — вот 

к чему мы должны стремиться, все, всем обществом, от 

мала до велика, — вот в чем наше спасение и охрана, 

вот единственное условие нашего развития и преуспея-

ния!..», причем общественная среда мыслится как бес-

сословная: «Чем меньше сословий, чем меньше пере-

городок, разделяющих людей между собою, тем легче 

их соединение, тем возможнее дружная деятельность 

единиц». Фактически Аксаков мог настаивать на «непо-

литическом» характере «общества» в своей интерпре-

тации лишь путем крайнего сужения понятия «поли-

тического», сводя его до «деятельной, политически ор-

ганизованной власти» и тем самым формулируя тезис 

о формировании политического и гражданского обще-

ства, избегать требований политического характера. 

Новая славянофильская концепция предполагала «нор-

мализацию» русской истории — как некий «третий» 

путь между западническим видением и традиционным 

славянофильском, одинаково акцентировавших петров-

ский разрыв, лишь расходясь в оценке его и его послед-

ствий. Вместо абсолютного противопоставления до-

петровской Руси и петровской России Аксаков мыслит 

«петербургский» период русской истории как диалекти-

ческое противоречие, логически необходимую стадию 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

220

развития — тем самым сближаясь, в частности, с «поч-

венниками», группировавшимися вокруг петербургского 

журнала «Время», издававшегося братьями Достоевски-

ми. Причем в этом он следует за старшим поколением 

славянофилов — так, Хомяков еще в статье «О старом 

и новом» (1839) писал:

«Много ошибок помрачают славу преобразователя 

России, но ему остается честь пробуждения ее к силе 

и к сознанию силы. Средства, им употребленные, бы-

ли грубые и вещественные; но не забудем, что силы 

духовные принадлежат народу и церкви, а не прави-

тельству; правительству же предоставлено только 

пробуждать или убивать их деятельность каким-то на-

силием, более или менее суровым. Но грустно поду-

мать, что тот, кто так живо и сильно понял смысл го-

сударства, кто поработил вполне ему свою личность, 

так же как и личность всех подданных, не вспомнил 

в то же время, что там только сила, где любовь, а лю-

бовь только там, где личная свобода».

В практическом плане трансформация славянофиль-

ской доктрины, осуществленная Аксаковым, позволяла 

явственно выразить и сформулировать, избегая откры-

того политического конфликта, требования значитель-

ной части либеральной общественности. Умеренный 

либерализм, выступая за предоставление широких 

прав местному самоуправлению и одновременно под-

держивающий самодержавие, воспринимая его как си-

лу, противостоящую угрозе аристократического консти-

туционализма, силу, способную проводить масштабные 

реформы либерального содержания, получил себе 

в концепции Аксакова достаточно полное выражение, 

что подтверждается распространенностью славяно-

фильских настроений в земской среде вплоть до рево-

люции 1905 г.



Лекция 6. Эпоха реформ

221

В последующие годы позиция Аксакова отчасти смяг-

чилась, в практическом плане: в отличие от начала 1860-х, 

когда он рассматривал «общество» уже сформировав-

шимся, в дальнейшем он стал гораздо скептичнее в сво-

их оценках, но общие контуры концепции были сохранены. 

Так, в 1881 г. Аксаков писал: «Нам необходима свобода 

умственной жизни, иначе мы не добудем самосознания 

и не достигнем полноты развития народного духа, — сле-

довательно не исполним своего долга...» Не претерпела 

существенных изменений и политическая цель. Когда 

весной 1881 г. Аксаков задумал издать сборник своих 

статей из газеты «Русь», озаглавленный «Взгляд назад», 

то К. Н. Леонтьев, оказавшийся его цензором, так сумми-

ровал взгляды автора:

«Самодержавный Царь и Земство — больше ничего, 

или почти ничего. Все посредствующее (т. е. вся или 

почти вся администрация) должно исчезнуть, „атрофи-

роваться“, как выражается автор. <...> Управлять „по 

Божьему“ способны только два элемента  — „мир“ 

и „Царь“. <...> Государству останутся только те отрас-

ли управления, которые не могут быть дробимы. Госу-

дарственное хозяйство, внешняя оборона, сношения 

с чужими странами, государственное законодатель-

ство и т. д.».

Разумеется, это текст, прочитанный глазами человека, 

к тому времени ставшего принципиальным противником 

И. С. Аксакова — однако от этого ставшего читателем 

еще более внимательным и вдумчивым. Соглашаясь, что 

Аксаков является противником конституции, Леонтьев 

отмечает:

«Как же не счесть планом глубочайшего переустрой-

ства такой план реформ, при осуществлении которого 

самые существенные проявления власти  — забота 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

222

о сборе податей и ответственность за политическую 

безопасность* — перейдут вполне в руки Земства? 

Такое „изменение“, пожалуй, еще радикальнее всякой 

непрочной и поверхностной, центральной конституции, 

не касающейся до корней народной жизни».

Существенным образом изменив и конкретизировав 

учение своего брата, Иван Сергеевич Аксаков создал до-

статочно отчетливую концепцию «неполитического либе-

рализма», где постоянное указание на «неполитичность» 

могло повторяться и утверждаться лишь за счет предель-

но суженного понимания «политического», высвобождая 

тем самым пространство для складывания политическо-

го общества как пространства оформленного обществен-

ного мнения.

Славянофильство в политическом аспекте, как нацио-

нальный проект, предполагало конвертацию существую-

щей этноконфессиональной идентичности в националь-

ную. Специфика положения славянофильского проекта 

заключалась в том, что он предполагал одновременное 

согласованное продвижение по двум параллельным ли-

ниям: не только этноконфессиональную идентичность 

надобно было преобразовать в национальную, но одно-

временно первую перевести из коллективной в индиви-

дуальную.

В западноевропейской истории данный процесс по-

лучил название «второй христианизации», основным 

событием в ходе которой стала Реформация и Контрре-

формация, справедливо зачастую обозначаемая как 

* Имелось в виду, что функции полиции должны быть переданы 

земствам: за Министерством внутренних дел Аксаков полагал нуж-

ным оставить лишь надзор и возможность опротестования действия 

местных (губернских, уездных и волостных) самоуправляющихся об-

щин (одновременно настаивая на их бессословном характере).



Лекция 6. Эпоха реформ

223

«католическая Реформация»: верующий теперь должен 

был осознать свою веру как индивидуальный выбор, 

а не коллективный, предписанный ему с рождения — 

Реформация открыла в Европе ситуацию «выбора ве-

ры» и, следовательно, в этих условиях выбором оказы-

валась не только перемена вероисповедания, но и со-

хранение своей старой веры. Вторая христианизация 

означала на практике целый ряд связанных между со-

бой процессов, начиная с массового образования и пе-

ревода Библии на народные языки (для многих из кото-

рых сам процесс перевода и был процессом перехода 

их в состояние языков литературных) или создания ре-

лигиозной литературы, обращенной к широким кругам, 

катехизация, изменение характера приходской жизни 

и религиозных практик (например, введение практики 

регулярного причастия, контроль за посещением бого-

служений и т. д.)*.

В случае России этот переход приходится на XIX в. — 

относительно поздний характер «второй христианиза-

ции» в данном случае был и препятствием для процес-

сов нациестроительства, и открывал возможности, от-

сутствовавшие в других случаях. Препятствием было 

отмеченное выше обстоятельство, что процессы фор-

мирования индивидуальной национальной и конфессио-

нальной идентичности накладывались друг на друга — 

* И.  В.  Киреевский, описывая в  статье «Девятнадцатый век» 

(1832) происшедшие перемены, отмечает, что религия теперь «не 

один обряд и не одно убеждение. Для полного развития не только ис-

тинной, но даже ложной религии необходимо единомыслие народа, 

освященное яркими воспоминаниями, развитое в  преданиях одно-

смысленных, сопроникнутое с устройством государственным, олице-

творенное в обрядах однозначительных и общенародных, сведенное 

к одному началу положительному и ощутительное во всех граждан-

ских и семейных отношениях».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

224

однако это же обстоятельство позволяло использовать 

конфессиональную политику в целях нациестроитель-

ства. Ярким примером этого рода стала с 1830-х поли-

тика в отношении униатов — стремясь к ослаблению 

польского национального движения, препятствуя ему 

в обретении массовой опоры в сельском населении юго-

западных и северо-западных губерний, через осущест-

вление аналогичной смычки модерной польской нацио-

нальной идентичности с католической, имперское пра-

вительство пошло на централизованное обращение 

униатов в православие через присоединение униатско-

го духовенства. В данном случае как раз слабость ин-

дивидуальной конфессиональной идентичности и одно-

временно крайне незначительная автономия общества 

от правительственной власти позволили имперскому 

правительству достаточно успешно осуществить рели-

гиозную конверсию. Показательно, что уже в 1870-х гг. 

аналогичная попытка обращения униатов в правосла-

вие в Холмской губернии оказалась гораздо менее ус-

пешной — как за счет возможности, хоть и весьма огра-

ниченной, общественного обсуждения действий светских 

и религиозных властей, так и за счет того, что за прошед-

шие десятилетия религиозная принадлежность во мно-

гом оказалась успешно интериоризирована прихожана-

ми и, соответственно, простое «перечисление» прихо-

жан из одной духовной юрисдикции в другую оказалось 

осложнено сознательным отношением к вере со сторо-

ны самих прихожан. Обратим внимание и на другой ас-

пект имперской ситуации  — «обращение» униатов 

в православие на исходе 1830-х гг. оказалось ограниче-

но не границами униатских приходов, а по администра-

тивной границе Царства Польского — те униатские при-

ходы, что принадлежали к последнему, соответственно, 



Лекция 6. Эпоха реформ

225

остались греко-католическими: обращение униатов 

в Холмской епархии в свою очередь было связано с из-

менением административных границ и выделением из 

состава бывшего Царства Польского Холмской губер-

нии, переходившей под управление юго-западного ге-

нерал-губернатора.

Отсюда во многом и значение вопросов церковной ре-

формы в публицистике поздних славянофилов: речь шла 

не только о том, что церкви надлежит обрести внутреннюю 

свободу, эмансипироваться от государства, но одновре-

менно церковь должна была стать основой национального 

сообщества — так, в рамках славянофильской програм-

мы, в качестве бессословной земской единицы должен 

был выступать в идеале приход (в данном случае, как и во 

многих других, славянофилы ссылались на английский 

пример местной организации управления): гражданская 

общность одновременно оставалась конфессиональным 

сообществом.

Отмеченные характерные черты славянофильской 

доктрины, как она сформировалась к началу 1860-х гг., 

объясняют одновременно и ее значительное распро-

странение в эти годы, и последующее «поправение», 

и быстрый упадок в 1880-е. Второе поколение славяно-

филов предлагало национальный проект как временно 

снимающий вопрос о центральном представительстве, 

использующий язык «деполитизации» и «деюридиза-

ции», опирающийся на существующую конфессиональ-

ную общность — это делало славянофильство в целом 

терпимой политической позицией в глазах верховной 

власти и одновременно создавало язык, на котором бы-

ла возможна общественная полемика, не вступающая 

в открытый политический конфликт. По мере развития 

как процессов секуляризации, так и роста альтернатив-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

226

ных национальных проектов, в рамках той же конфессио-

нальной общности (например, украинского), нациестрои-

тельная схема славянофилов становилась все более 

архаичной (подчеркнем, что она не являлась изначально 

таковой), а деполитизация — все менее привлекатель-

ной как общественная позиция в  ситуации затяжно-

го конфликта власти и общества. Славянофильство как 

значимая политическая позиция сходит на нет к концу 

1880-х гг., оставив в наследство систему образов и по-

нятий, язык самоописания, отчасти сохраняющийся 

и по сей день.

* * *

Понятно, что веер позиций по национальному вопро-

су был весьма широк — более того, отмеченное весьма 

узкое пространство общественных дискуссий не позво-

ляло позициям проявляться вполне отчетливым, прояс-

ненным в своих конечных стремлениях образом. Замет-

ную роль в истории русского национализма сыграл, как 

отмечалось в начале данной главы, 1863 г. — январ-

ское восстание в Польше стимулировало формиро-

вание национального самосознания. Если выступать 

против польского национального движения русское 

образованное общество было не готово, то претензии 

польского восстания на создание Речи Посполитой 

в границах до 1772 г., действия повстанцев на терри-

тории юго-западного и северо-западного краев способ-

ствовали возникновению «оборонительного национа-

лизма» в ответ на угрозу, формированию первичной 

политической национальной идентичности в ответ на 

возможность утраты территорий, воспринимавшихся 

как часть «России». Катков, посреди почти абсолютного 



Лекция 6. Эпоха реформ

227

молчания в русской журналистике, решительно высту-

пил против восставших  — и  оказался голосом «без-

молвствующего большинства». Провозглашая ценность 

государства, поддерживая позицию целостности импе-

рии и борьбу с повстанцами, он впервые употреблял 

слова, которым ранее не было места в русской журна-

листике: национализм и государственничество за пре-

делами официоза. Это было открытие «общественно-

го мнения»: внезапно для всех — для власти и оппози-

ции  — обнаружилось, что в  стране есть общество, 

и сила Каткова состояла в его способности в эти годы 

явиться его выразителем и направителем. Катков заго-

ворил от лица нации — не оформленной, но уже пере-

ставшей быть исключительно объектом управления, 

обретающей собственную субъектность. И если на пер-

вых порах это движение встретило поддержку со сторо-

ны имперской власти, поскольку оказалось необходи-

мой опорой в ситуации внешне — и внутриполитическо-

го кризиса, то вскоре противоречия стали быстро 

нарастать в силу понятной невозможности «управлять» 

обществом, не вступая с ним в диалог, используя исклю-

чительно «в меру надобности»*.

Польское восстание привело к оформлению несколь-

ких ключевых политических позиций по национальному 

* А. И. Миллер, акцентируя социальный аспект, пишет, что Кат-

ков «стремился сделать, по крайней мере условную, лояльность ре-

жиму составной частью национальной идеологии. Однако для вла-

стей, весьма ценивших редактора „Московских ведомостей“, даже 

такой его национализм был частью „страсти к оплебеянию России“. 

Чем дальше он развивал свои националистические идеи, тем регу-

лярнее власти натягивали цензурные вожжи»; «Начальник III отде-

ления П. А. Шувалов прямо обвинял Каткова в стремлении „возбу-

ждать и поддерживать беспорядки в окраинах империи“, имея в ви-

ду его русификаторский пафос».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

228

вопросу, претендовавших на возможность реального осу-

ществления в государственной политике:

1. Катковская программа, предполагавшая в каче-

стве определяющего признака нации «культуру» и ори-

ентированное на французский опыт нациестроитель-

ства. Применительно к «польскому вопросу» это оз-

начало господство принципа real politic — удержание 

Польши под своей властью, поскольку любое другое ре-

шение приводило бы к еще бóльшим политическим из-

держкам (возникновение независимой Польши с терри-

ториальными притязаниями на земли Украины и Бело-

руссии). Русские в  этой перспективе мыслились как 

«имперская нация», открытая по культурному принципу 

и проводящая активную политику ассимиляции иных 

национальных групп. Трансформация империи предпо-

лагалась как создание национальной метрополии  — 

с имперской политикой в отношении окраин: политика 

«гегемонии» в отношении Финляндии и Польши и ко-

лонизационной политикой в  отношении «восточных» 

и «южных» колоний.

2. Славянофильская программа, предполагавшая 

трансформацию империи с образованием «националь-

ного ядра» по типу национального государства на кон-

фессиональной основе («русский — в первую очередь 

православный»), что требовало этноконфессиональной 

демаркации. Для упрочнения национального состава 

в отношении Польши цель мыслилась как образование 

Польского государства «в этнических границах», а на 

территориях, бывших предметом спора, «укрепление» 

(т. е. создание) общерусской («русской») идентичности.

3. «Валуевская» программа, выраженная в доклад-

ных записках и конкретных действиях министра вну-

тренних дел. Она предполагала ставку на «политиче-



Лекция 6. Эпоха реформ

229

скую нацию» (в  терминологии конца  XVIII  — начала 

XIX в.), т. е. компромисс между аристократическими 

элитами, и наднациональную политику — инкорпора-

цию «западных окраин» путем предоставления полити-

ческих прав (образование единого политического про-

странства, совпадающего с границами империи).

Каждая из этих программ достаточно отчетливо 

фиксировала тот социальный слой, на который она 

опиралась. Это и делало «проекты будущего» если и не 

в равной мере реалистичными, то во всяком случае 

предполагавшими конкретные политические програм-

мы ближайших десятилетий. «Валуевский» проект был 

ставкой на плавную трансформацию империи, в которой 

высшее правительство покупало поддержку местных 

элит, давая им доступ к политической власти в центре 

посредством создания ограниченной представительной 

системы. Иначе говоря, на смену прежней политики 

управления на местах посредством местных элит и лич-

ного инкорпорирования в центральное правительство 

предполагалось допустить групповое инкорпорирование 

с возможностью дальнейшего понижения планки пред-

ставительства — по мере того как все новые социаль-

ные группы оказывались бы вовлечены в  публичную 

политику.

«Катковский» проект, в отличие от «валуевского», де-

лавшего ставку на высшую аристократию и буржуазию, 

был ориентирован на буржуазию и средние слои обще-

ства. Он предлагал формирование нации модерного ти-

па, взаимодействующей с традиционными имперскими 

группами через систему представительства, построен-

ную на имущественном цензе.

«Славянофильская» же программа мыслилась как 

трансформация традиционного общества — со ставкой 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

230

на демократизм (в противовес элитарному катковскому 

либерализму), где центральная власть должна была 

взять на себя роль инициатора реформ, сохраняя свой 

неограниченный характер с широкими полномочиями ни-

зовых общин. Предполагалось конституирование нации 

через апелляцию к традиционным конфессиональным 

признакам, когда прежняя «внешняя» конфессиональ-

ность трансформируется в осознанную идентичность на 

основе модерного типа религиозности.

В качестве своеобразного промежуточного варианта 

между «катковским» и «славянофильским» проектами 

выступало «почвенничество», делавшее ставку не на 

крестьянство и дворянство, а на средние слои общества 

с принятием в качестве основополагающего конфессио-

нального критерия.

Напряженность ситуации и рост местных национализ-

мов объясняют готовность центральной власти обсу-

ждать и отчасти даже следовать подобным программам, 

что проявилось в  политике в  Северо-Западном крае 

в 1863–1868 гг. Однако по мере того как кризисная си-

туация миновала и с проблемами удавалось справиться 

без привлечения общества, готовность императорской 

власти следовать национальной политике в любом из 

двух основных ее вариантов («катковском» и «славяно-

фильском») уменьшалась — отдельные принятые меры 

так и оставались эпизодическими акциями, причем пре-

обладали действия репрессивного плана. Помимо про-

чего, для позитивной национальной политики не хватало 

ресурсов и сознательной политической воли. Тем не ме-

нее нежелание императорской власти двигаться по пути 

националистической политики имело вполне глубокие 

рациональные основания. Как неоднократно отмечал 

Александр II, главным препятствием к дарованию какой 



Лекция 6. Эпоха реформ

бы то ни было конституции было сомнение в возможно-

сти при конституционном правлении сохранить импе-

рию. Центральная власть прибегала к политике промед-

ления, реагируя на сиюминутные проблемы и противо-

действуя в той или иной степени на протяжении первой 

половины 1860-х — начала 1870-х гг. как периферийным 

национализмам, так и различным вариантам русских 

национальных движений.



232

ЛЕКЦИЯ 7. 
STYLE RUSSE

...Государю напели, что славянофильские тео-

рии крайне вредны, в особенности опасно говорить 

о земском соборе. Государь действительно теперь 

верит, что славянофильство опасно!

Дневник генерала А. А. Киреева, декабрь 1890 г.

Царствование Александра III — время упущенных воз-

можностей, вероятно, последний большой исторический 

шанс, предоставленный императорской России. Новое 

царствование начиналось в ситуации беспрецедентного 

кредита доверия со стороны общества  — убийство 

1 марта 1881 г. стало для большинства «чертой», отняв-

шей (поначалу казалось — навсегда) симпатии у ради-

калов. На государя покушались неоднократно — это 

стало своеобразной рутиной, и многие современники 

вспоминают, как последний год скупо реагировали не 

только на очередные покушения и убийства, но и не ис-

пытывали особенных чувств и изумления, узнавая из 

правительственных сообщений, что государю и на сей 

раз удалось избегнуть смерти.

К концу своего царствования Александр II подходил, 

утратив поддержку и практически перестав возбуждать 

надежды — на протяжении десятилетий он соблюдал 

политику «качелей», избегая всякой однозначности, не 

давая поставить себя под власть той или иной конкрет-

ной группы или направления. Характерна его министер-

ская политика — в каждый конкретный момент среди 

министров должны были быть представлены разные 

группы, между ними постоянно поддерживалось напря-



Лекция 7. Style russe

233

жение — «либеральному» назначению сопутствовало 

непременно «консервативное», всякое преобладание 

должно было оставаться относительным — и, несмотря 

на сделавшиеся рутинными рассуждения о необходимо-

сти единого правительства, кабинета, назначении пред-

седателя правительства, император последовательно 

оставлял эту роль за собой. Страх «визиря» был вполне 

обоснован — в отсутствие публичных механизмов кон-

троля за правительством взаимные противоречия, ба-

лансировка разных министерских сил давали государю 

свободу рук — он был над схваткой, и, чтобы оставаться 

в этом положении, ему надлежало ее поддерживать.

Такая политическая модель отражалась и в общем 

курсе царствования — выстраивающемся не как после-

довательное действие, а как «средняя» между весьма 

извилистым движением. Последний год (1880–1881) оха-

рактеризовался сломом подобного сценария, назначе-

нием с неопределенно широкими полномочиями на пост 

директора распорядительной комиссии М. Т. Лорис-Ме-

ликова (1825–1888), сохранившего затем, при объявлен-

ной нормализации положения, пост министра внутрен-

них дел и сформировавшего во многом некое подобие 

кабинета (по крайней мере, ему были предоставлены 

большие возможности по подбору кандидатур на выс-

шие должности). Императорская власть в этот период 

напряженно пыталась найти опору в обществе, при этом 

не зная сама, насколько далеко готова зайти на этом 

пути — и одновременно пребывая в неопределенности, 

в каких пределах готова допустить общественную само-

стоятельность.

Кризис власти переживался столь глубоко в силу це-

лого ряда обстоятельств:

— прежде всего, действительной растерянности 

власти перед лицом народовольческого террора  — 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

234

с подобными угрозами власть ранее не только никогда 

не сталкивалась, но и не представляла в действитель-

ности, какую реальную силу представляет из себя про-

тивник;

— данная ситуация усугублялась тем, что в противо-

стоянии народовольцам власть оказывалась действую-

щей «в  одиночку»: общественное мнение пребывало 

в ситуации «наблюдателя», между участниками противо-

борства — именно это положение вещей и привело вес-

ной 1880 г. к призыву общества к поддержке.

Если накануне убийства Александра II в публичном 

пространстве существовал практически единодушный 

консенсус, отвергавший консервативные настроения 

(так, независимо от содержания собственных взглядов, 

ведущие публицисты — такие, например, как Катков, 

воспринимали характеристику в качестве «консерва-

торов» как обвинение, перед лицом которого надле-

жит оправдываться), то 1 марта 1881 г. ситуация стре-

мительно изменилась — до гибели Александра II поло-

жение вещей определялось как нестерпимое: все 

стороны сходились в том, что его необходимо изменить 

и далее так продолжаться не может — консерватизм как 

возврат к некоему «нормальному порядку» вещей был 

за пределами текущей политической повестки в силу 

того, что применительно к александровскому царство-

ванию было непонятно, что именно можно определить 

как тот период, к которому необходимо возвращаться 

и «консервировать».

Проблема была заложена в сам уже к этому времени 

окончательно закрепившийся образ царствования — ре-

формы, уже в ближайшие годы обозначенные как «Ве-

ликие», стали главнейшей чертой этого времени, и здесь 

сам Александр II не составлял исключения. Так, в письме 

к своей многолетней любовнице кн. Екатерине Долгору-



Лекция 7. Style russe

235

кой, в 1880 г., после смерти императрицы Марии Алек-

сандровны, сочетавшейся с императором морганатиче-

ским браком, Александр II в феврале 1874 г. убеждал ее 

не пытаться вмешиваться со своими советами в приня-

тую им систему управления, поскольку «это система, 

которой я придерживаюсь уже 18 лет и с которой осуще-

ствил с Божьей помощью все великие реформы [выде-

лено нами. — А. Т.], которые счастливо свидетельству-

ют, что система не дурна».

Гибель Александра II привела к кардинальному изме-

нению ситуации. Если на данный момент историки все 

реже используют понятие «контрреформ», введенное 

в оборот современниками в рамках публицистической 

полемики против действий нового царствования и мало-

применимого к действительной правительственной по-

литике 1880-х — начала 1890-х гг., — то для характери-

стики общественных настроений и публичных жестов 

это понятие весьма показательно. Так, в 1886 г. было 

воспрещено публичное чествование 25-летия крестьян-

ской реформы — высшее достижение в риторики пред-

шествующих лет, она теперь в глазах правительства и, 

в еще большей степени, в риторике официозных изда-

ний представала достаточно неоднозначной. Еще бóль-

шую полемику вызывали судебные учреждения, введен-

ные по уставам 1864 г., положение дел в университетах, 

неблагонадежных в глазах властей как в отношении сту-

денчества, так и настроений самой профессорской кор-

порации.

Не только практический, но едва ли не в первую оче-

редь символический характер имело закрытие в 1883 г. 

целого ряда изданий — «Отечественных записок», ре-

дактируемых М. Е. Салтыковым-Щедриным (1826–1889) 

и Н. К. Михайловским (1842–1904), «Дела», унаследо-

ванного Н. В. Шелгуновым (1824–1891) после кончины 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

236

Г. Е. Благосветлова (1824–188), «Голоса» А. А. Краевско-

го (1810–1889), редактируемого В.  А.  Бильбасовым 

(1838–1904), — примечательно, что издания эти были 

весьма разные по направленности и по читательской 

аудитории: народнические «Отечественные записки» 

были весьма далеки от радикального «Дела», во многом 

ориентированного на традиции, заложенные еще в «Рус-

ском слове» Писаревым (1840–1868), а  либеральный 

«Голос» и вовсе начинался в 1863 г. как официоз тогдаш-

него Министерства внутренних дел, возглавляемого 

П. А. Валуевым (1815–1890), и во многом вернул этот 

статус во времена Лорис-Меликова, став (или, по край-

ней мере, почитаясь) наряду с «Вестником Европы» вы-

ражением новой правительственной политики.

Для общественной атмосферы второй половины 

1880-х гг. характерно сильное ослабление политиче-

ских интересов — новое народничество, выразителем 

которого стало «Русское богатство» и в дальнейшем 

во многом «Северный вестник», пропагандировало 

логику «малых дел» как способ полезной деятельно-

сти — в ситуации, когда всякий активный протест пред-

ставлялся бесплодным и  радикальные требования 

означали на практике лишь пустые слова, без всякой 

возможности применить их к делу. Характеризуя два 

десятилетия спустя сформировавшийся в эти годы осо-

бый общественный тип, популярный журналист и бел-

летрист А. Амфитеатров пробовал ввести по анало-

гии с «шестидесятниками» понятие «восьмидесятниче-

ства»: для отечественной публики одним из символов 

времени станет чеховская проза, трактуемая как отра-

жение «безвременья», тоски по делу для людей без 

будущего, без своего места — проживающих день за 

днем, тех, о ком невозможна «большая форма», пред-

полагающая раскрытие героя: в коротком рассказе он 



Лекция 7. Style russe

237

умещается весь, поскольку детали, подробности «се-

рых людей» не требуют прорисовки — штриха, одной 

реплики достаточно, чтобы читатель воссоздал по нему 

все остальное.

Первые годы правления Александра III прошли в со-

вершенно иной атмосфере — она менялась быстро, но, 

как и было сказано, император взошел на трон в обста-

новке не только связанных с ним надежд, но и почти 

всеобщего сочувствия. Репрессивные меры, направлен-

ные против радикалов, встречали если не поддержку, 

то понимание — со своей стороны новая власть далеко 

не оформилась и была далека от определенности. Ха-

рактерно, что организованная в первые недели после 

убийства Александра II Святая Дружина, попытка про-

тивопоставить тайной организации революционеров 

аналогичную тайную организацию, охраняющую пре-

стол всеми средствами, в том числе теми, к которым не 

может прибегнуть правительство*, была далека от чи-

стого охранительства — по крайней мере для целого ря-

да из ее ведущих членов задача виделась в том, чтобы 

расколоть противоправительственные силы, изолиро-

вать радикалов — ориентируясь на компромисс с уме-

ренной частью. Так, граф П. П. Шувалов (1847–1902), 

одна из ключевых фигур в деятельности Святой Дружи-

ны, в записке, поданной министру двора графу И. И. Во-

ронцову-Дашкову (1837–1916), писал, что чрезвычайные 

* Политическая логика довольно скоро возобладала  — опас-

ность образования альтернативной, неявной власти и  самостоя-

тельной иерархии, не связанной законом, стоящей наряду с пра-

вительством и  действующей независимо от него, была хорошо 

осознана — в частности, против создавшегося положения вещей 

и о вытекающих из него угрозах горячо писал, обращаясь к импе-

ратору, его наставник, с 1880 г. занимавший пост обер-прокурора 

Св. Синода К. П. Победоносцев — в итоге Святая Дружина пре-

кратила свое существование к началу 1883 г.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

238

меры являются временными — ограниченными перспек-

тивой от полугода до года. Их целью является внести 

необходимое успокоение — но последнее лишь осно-

ва для долговременной политики, определяемой тем 

соображением, что «трудно предположить, чтобы Рос-

сия могла долго оставаться единственным исключением 

в семье европейских народов, и чтобы она не удостои-

лась от своего государя того доверия, которое он ока-

зывает своим финляндским подданным или покрови-

тельствуемым им славянам», т. е. речь непосредствен-

но шла о введении конституционного правления. В этом 

с П. П. Шуваловым был в целом единодушен Б. Н. Чи-

черин (1828–1904), направивший в ближайшие дни по-

сле воцарения Александра  III  через своего бывшего 

университетского коллегу и, в это время, хорошего зна-

комого К. П. Победоносцева записку государю, отстаи-

вая ту же логику — решительных, чрезвычайных мер, 

позволяющих поставить ситуацию под контроль, и дви-

жения в сторону общеимперского представительства, 

мыслившегося через развитие земских институций: 

в отличие от Шувалова, Чичерин полагал, что подобные 

реформы необходимы незамедлительно — сначала че-

рез введение совещательного представительства, но 

как шаг, демонстрирующий логику правительства и при-

нятый им курс.

В более поздней оптике выбор нового правитель-

ственного курса связывался с заседанием Совета ми-

нистров 8 марта 1881 г., на котором обсуждался вопрос 

об опубликовании подготовленного Лорис-Меликовым 

текста правительственного сообщения о созыве подго-

товительных комиссий для рассмотрения законопроек-

тов и с изданием манифеста 29 апреля о незыблемости 

самодержавия. Действительно, данные события стали 

своеобразным «водоразделом», определившим первые 



Лекция 7. Style russe

239

контуры нового правительственного курса, однако их 

значение в тот момент было существенно иным, чем они 

предстали и для самих их участников спустя несколько 

лет. Заседание 8 марта, определившее судьбу проекта 

Лорис-Меликова, происходило в ситуации, радикально 

изменившейся по сравнению с той, в которой проект 

был в целом одобрен Александром II перед его гибелью: 

вопрос стоял в том, следует ли в данный момент идти 

по пути уступок, пытаться найти компромисс  — или 

же в первую очередь необходимо восстановить, утвер-

дить сильную власть. Победоносцев, решительно про-

тестовавший на идею издания правительственного со-

общения о созыве членов подготовительных комиссий, 

предостерегал от угрозы «французских Генеральных 

штатов», подобно тому, как в серии статей в «Русском 

вестнике» в  предшествующие месяцы его редактор 

Н. Любимов видел в подобных идеях аналог Собрания 

нотаблей 1787 г. Победоносцев, поддержанный воспита-

телем государя, гр.  С.  Г.  Строгановым (1794–1882), 

утверждал:

«В такое ужасное время, государь, надо думать не об 

учреждении новой говорильни, в которой произноси-

лись бы новые растлевающие речи, а о деле. Нужно 

действовать»*.

Перед Победоносцевым стоял призрак конституции, 

против которого он увещевал наследника еще в дека-

бре 1879 г., ссылаясь на мнение «здоровых русских лю-

* О том же за два дня до заседания Победоносцев писал Алек-

сандру  III  в  личном письме: «[...] мы люди божии и  должны дей-

ствовать. Судьбы России на земле — в руках вашего величества. 

Благослови боже вам сказать слово правды и воли, и вокруг вас 

соберется полк истинно русских людей вести борьбу на жизнь и на 

смерть за благо, за всю будущность России» (письмо от 6.III.1881).



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

240

дей», душа которых «объята страхом — боятся больше 

всего именно этого коренного зла, конституции. Повсю-

ду в народе зреет такая мысль: лучше уже революция 

русская и безобразная смута, нежели конституция. Пер-

вую еще можно побороть вскоре и водворить порядок 

в земле; последняя есть яд для всего организма, разъ-

едающий его постоянною ложью, которой русская душа 

не принимает. [...] Важно то, что эта мысль глубоко за-

села в народе: по деревням и по уездным городам про-

стые люди, обсуждая простым здравым смыслом и го-

рячею душою нынешние события, говорят об этом, — там 

уже знают, что такое конституция, и опасаются этого 

больше всего на свете» (письмо от 14.XII.1879). Если за-

седание 8 марта привело к отказу от опубликования 

правительственного сообщения, то манифест 29 апре-

ля, подготовленный императором совместно с Победо-

носцевым в  тайне от большинства своих министров, 

против политики которых он был направлен, стал декла-

рацией новой политики — за чем последовала отставка 

министров прежнего царствования, М. Т. Лорис-Мелико-

ва, А. А. Абазы (1821–1895) и Д. А. Милютина (1816–1912). 

Однако новые назначения были не менее характерны, 

чем отставки — на посту министра финансов Абазу сме-

нил Н. Х. Бунге (1823–1895), известный профессор Уни-

верситета Св. Владимира, неоднократно избиравшийся 

его ректором, а министром внутренних дел стал вместо 

Лорис-Меликова Н. П. Игнатьев (1832–1908), многолет-

ний посол в Константинополе, имевший широкую по-

пулярность в  националистических и  патриотических 

кругах, сторонник активной политики на Востоке. Но-

вые назначения в целом весьма затруднительно было 

бы охарактеризовать как «консервативные»: скорее 

речь шла о призыве в правительство новых лиц, не вос-

принимавшихся как часть «петербургской бюрократии», 



Лекция 7. Style russe

241

которой последовательно противопоставлял себя круг 

нового государя.

Земский собор, созыв которого обсуждался в 1881–

1882  гг., должен был, с  точки зрения представителей 

«славянофильского лагеря», дать возможность обще-

ству консолидироваться перед лицом власти, а власти 

получить опору в лице общества*. Вряд ли продуктивно 

обсуждать, чем могла бы на практике обернуться подоб-

ная инициатива властей, но в 1882–1883 гг. выбор был 

сделан в пользу катковской программы. Для аксаковско-

го видения национальной программы решающую роль 

имело общество — именно оно должно было стать актив-

ным субъектом, собственно ядром нации. При всей про-

тиворечивости суждений Аксакова его подход оставался 

принципиально либеральным — минимальное государ-

ство с развитием земщины; общество, осуществляющее 

свое давление на власть не путем конституционных га-

рантий, но через «власть мнения» — в лице Земского 

собора, свободной прессы и т. д.

Напротив, катковское видение нации предполагало 

последовательную реализацию «наполеоновской про-

граммы»**: правительство, действующее в режиме «по-

пулярной диктатуры», формирование национального 

единства как единства культурного, правового и эконо-

мического (активная русификаторская школьная поли-

* Отметим попутно, что славянофильские настроения были по-

пулярны среди земства вплоть до начала XX в.

** Политическое мировоззрение Каткова, хоть и ориентирован-

ное на Англию (его англоманство стало поводом для многочислен-

ных анекдотов), было определено действиями Наполеона III, впро-

чем, ставшего для всей эпохи символом политической успешности, 

замешанной на циническом реализме (в последующем в культур-

ном сознании эта фигура будет вытеснена образом Бисмарка: ус-

пех ученика и финальная неудача учителя определили вехи «исто-

рической памяти»).



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

242

тика, формирование единого экономического простран-

ства, «железные дороги», долженствующие сплотить 

«Великую Россию», как они создали единство «Прекрас-

ной Франции»*).

На практике, однако, она обернулась политикой аг-

рессивной русификации, скорее стимулируя местные 

национализмы, чем достигая поставленных целей: ру-

сифицировать и формировать русскую нацию взял на 

себя государственный аппарат. Обществу отводилась 

одна функция — одобрять и поддерживать; даже те об-

щественные группы, что придерживались консерватив-

ных и националистических позиций, оказывались не-

удобны — власть полагала, что она нуждается в испол-

нителях, а  не в  союзниках. История консервативной 

прессы весьма характерна в этом отношении: «Москов-

ские ведомости» после смерти Каткова быстро превра-

тились в глухой официоз; «Русское дело», которое за-

теял издавать Шарапов (1855–1911) после прекращения 

со смертью Аксакова «Руси», претерпело череду цен-

зурных мытарств; «Современные известия», также удо-

стоенные цензурного чистилища, закрылись со смертью 

Гилярова-Платонова (1824–1887); относительную сво-

боду суждений (впрочем, весьма сомнительной ценно-

сти) консервативного толка мог себе позволить только 

«Гражданин», опирающийся на личные связи князя Ме-

щерского с государем. «Русское обозрение», которое 

князь Цертелев (1852–1911) пытался обратить в широ-

* Отсюда же, кстати, вытекала последовательная ассимилятор-

ская позиция Каткова по «еврейскому вопросу»: он настаивал на 

гражданском равноправии, расходясь в этом с большей частью кол-

лег по консервативному и националистическому лагерю, для кото-

рых антисемитизм (быстро трансформирующийся из религиозного 

в расовый) был характерен наряду с антикапиталистическими на-

строениями (Катков был чужд и последним).



Лекция 7. Style russe

243

кую площадку для высказывания правых идей, выроди-

лось в очередной официоз, избегающий любых «риско-

ванных идей», после вынужденного ухода редактора, 

которого сменил А. А. Александров (1861–1930), «пра-

вильными» взглядами искупавший денежную нечисто-

плотность. Характеризуя настроения в Петербурге к осени 

1884 г., Н. Н. Страхов (1828–1896) писал Л. Н. Толстому 

(1.XI.1884): «Начальство успокоилось и развеселилось, 

чувствуя себя очень крепко на своих местах. Чувству-

ется всеобщая духота и  ни единой струйки свежего 

воздуха».

* * *

Говоря об идеологии царствования Александра  III 

и первых лет правления Николая II, необходимо остано-

виться на фигуре К. П. Победоносцева (1827–1907), чье 

значение сложно переоценить с точки зрения выработки 

публичного языка этого времени — и чья фигура в гла-

зах общества стала символической. Воззрения Побе-

доносцева нередко определяли как близкие к «славя-

нофильским», «народнические» или «почвеннические», 

как «националистические» и т. д. Для каждой из этих 

характеристик есть свои резонные основания — так, 

Константин Петрович не только был близок к славяно-

фильскому кругу, в первую очередь к И. С. Аксакову 

(окончившему Училище правоведения двумя годами ра-

нее и, как и Победоносцев и вместе со многими другими 

воспитанниками Училища, сохранивший на всю жизнь 

верность братству «правоведов») и к Н. П. Гилярову-

Платонову, но и разделял многие из славянофильских 

представлений, равно как славянофилам он казался, по 

крайней мере до назначения обер-прокурором, челове-

ком, сходным с ними образом понимающим церковь. 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

244

Так, Аксаков писал сестре Софье по получении изве-

стия об отставке гр. Д. А. Толстого и назначении Побе-

доносцева на должность обер-прокурора Св. Синода:

«Это последнее назначение наилучшее, потому что 

Победоносцев глубоко-верующий и церковный чело-

век, Командиром Церкви не будет» (письмо от 21 ап-

реля 1880 г.).

Свидетельства о близости Победоносцева и Достоев-

ского хорошо известны, напомним лишь знаменитый 

фрагмент из письма Победоносцева наследнику престо-

ла, написанного в день похорон Достоевского:

«Мне очень чувствительна потеря его: у меня для него 

был отведен тихий час, в субботу, после всенощной, 

и он нередко ходил ко мне, и мы говаривали долго 

и много за полночь».

Националистский характер воззрений Победоносце-

ва не составляет сам по себе предмета полемики. Од-

нако неточность всех этих характеристик была очевид-

на и  их авторам, закономерно сопровождавшими их 

обычно оговорками и ограничениями, — так, в отличие 

от славянофилов, Победоносцев никогда не утверждал 

в качестве существенного положения убеждение в «мес-

сианском предназначении» России и/или православия, 

его рассуждения о России было повернуты «вовнутрь», 

не предполагая (но и не отрицая) веры в ее вселенское 

призвание, — он отстаивал местное своеобразие как 

самоценность, причем для самих обитателей страны*. 

* В славянофильстве И. С. Аксакова Победоносцев видел, соб-

ственно, либерализм — только в отличие от того политического те-

чения, которое обыкновенно называлось этим именем в России, ис-

пользующим националистическую риторику. Так, в 1881 г. он писал 



Лекция 7. Style russe

245

В этом отношении его позиция сходилась со столь чти-

мыми им основоположниками германской «историче-

ской школы» и с Монтескье, неоднократно им упоминае-

мым (и с «Духом законов» которого он, в качестве выс-

шей оценки, вровень ставит «Основную конституцию 

человеческого рода» Ле-Пле): установления и обыкно-

вения не имеет смысла оценивать абстрактно, как хо-

рошие или дурные сами по себе, — то, что в одном ме-

сте и в одно время оказывается совершенным, перене-

сенное в иные обстоятельства, окажется непригодным. 

Посему «местные установления» и «местные обыкнове-

ния» оказываются ценными уже по одной той причине 

и заслуживают бережного отношения, что они — хоро-

шо или плохо — удовлетворяют существующие здесь 

и  сейчас потребности, они приноровлены к  местным 

нравам и даже их недостатков, вполне очевидных, сле-

дует избегать решительно касаться — поскольку к ним 

также успела приноровиться местная жизнь, они тоже 

стали частью целого, которое без них, вполне возмож-

но, будет функционировать хуже, чем с ними, посколь-

ку нельзя заведомо учесть, со сколь многими другими, 

вполне положительно оцениваемыми, элементами 

и формами местной жизни оно оказалось взаимосвяза-

но. В первую очередь он был консерватором — редким 

Е. Ф. Тютчевой: «Разве не противоречие исходить из русского чув-

ства народного — и проповедовать либеральные начала, выразив-

шиеся в формуле западного просвещения, например свободу печа-

ти» — и в другом письме к тому же адресату задавался вопросом 

в ответ на критику со стороны Аксакова либерализма: «А сам-то он 

кто, как не либерал по тому же западному типу, которого в своем 

либерализме не узнает, потому что одел его по своей фантазии 

в русское платье из лоскутов». В дальнейшем, уже после смерти Ак-

сакова, подобный упрек будет Победоносцевым в  «Московском 

сборнике» публично адресован славянофилам как защитникам сво-

боды печати: «ходячего положения новейшего либерализма».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

246

в  русской интеллектуальной жизни персонажем, по-

скольку в  большинстве случаев «русский консерва-

тизм» предполагал иной, чем «либеральный» или «ра-

дикальный», но план реформирования государства 

и общества.

Мировоззрение Победоносцева как в  капле отли-

лось в письме к Александру III в ответ на прошение г-жи 

Жадовской дозволить ей повторное вступление в брак 

(поскольку при разводе она была объявлена виновной 

стороной и, соответственно, согласно ст. 253 Устава 

Духовных Консисторий, осуждена на безбрачие). По-

дробно обосновав недопустимость отклонения от су-

ществующих узаконений, Победоносцев далее предла-

гает выход — в виде высочайшего принятия просьбы 

«о прекращении дел о незаконности брака, уже совер-

шенного»:

«Здесь нет прямого вмешательства в церковную юрис-

дикцию. Брак совершен священником, хотя и вопреки 

церковному запрещению; супруги живут вместе и при-

жили детей. Начинается дело о незаконности брака, 

большею частью по доносу. В таких случаях объявля-

ется иногда высочайшее повеление: приостановить 

в консистории производство о незаконности брака. 

Таким образом брак остается фактически, как он был 

первоначально записан, то есть в виде законного.

Такие высочайшие повеления объявлялись неод-

нократно и от имени вашего величества, по моему 

докладу. Вот единственное возможное средство в по-

добных случаях. Пусть и г-жа Жадовская ищет, как ей 

угодно, помимо участия верховной власти, способа 

обвенчаться; затем может и не возникнуть вовсе во-

прос о незаконности этого брака, а если возникнет, 

тогда уже может она обратиться к монаршему мило-

сердию».



Лекция 7. Style russe

247

Аргументация, к  которой прибегает Победоносцев, 

носит трехплановый характер — отстаивая свои воззре-

ния перед публикой, он далеко не всегда стремится убе-

дить в них оппонентов, более того, признает возможность 

добросовестно придерживаться тех или иных, весьма 

далеких от его собственных, взглядов. Критика популяр-

ных воззрений ведется им, во-первых, со скептических 

позиций — притязания знания всегда носят частный ха-

рактер, то, что теперь считается научным, в дальнейшем, 

вполне вероятно, лишится этого статуса. Потому несоот-

ветствие тех или иных представлений ныне господствую-

щим научным подходам, не говоря уже о воззрениях, 

распространенных в образованном обществе, само по 

себе не может быть безоговорочным критерием их не-

верности.

Однако Победоносцев отнюдь не считает, что его оп-

понентом является исключительно «неверие» — напро-

тив, он обращает внимание на попытки создать иную ве-

ру, соответствующую времени, поскольку в старую веру 

больше нет возможности верить. Более того, он не счита-

ет, что подобное невозможно — его аргумент принципи-

ально иного рода:

«Такая религия, какую воображает себе Милль, может 

быть, пожалуй, достаточна для подобных ему мысли-

телей [выделено нами. — А. Т.] [...]. В народе такая 

религия, если бы могла быть введена когда-либо, ока-

залась бы поворотом к  язычеству. Народ, который 

нельзя себе представить в отделении от природы [вы-

делено нами. — А. Т.], если бы мог позабыть веру отцов 

своих, снова олицетворил бы для себя как идею все-

ленную, разбив ее на отдельные силы, или то челове-

чество, которое ставят ему в виде связующего духов-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

248

ного начала, разбив его на представителей силы ду-

ховной, — и явились бы только вновь многие живые 

боги вместо единого Бога истинного...»

Вновь и вновь апеллирует Победоносцев к просвещен-

ческой логике защиты «предрассудка» и «суеверия» — 

критика последних может быть адресована только тем, кто 

сам вполне «просвещен», способен выносить собствен-

ные суждения, и следовательно — не должна быть доступ-

на массам, «народу»:

«[...] этого не хотят знать народные реформаторы [...]. 

Из-за обрядов и форм они забывают о сущности учре-

ждения и готовы разбить его совсем, ничего в нем не 

видя, кроме грубости и обрядного суеверия. Сами они 

думают, что перешли через него, пережили его и мо-

гут без него обойтись, забывая о миллионах, которым 

оно доступно по мере быта и духовного развития их 

лишь в этой грубой обрядности».

Здесь уже можно заметить третью линию аргумен-

тации — Победоносцев не соглашается видеть в «суе-

верии» лишь «суеверие», но утверждает, что если даже 

и так, если встать на точку зрения оппонентов — каким 

образом сможет обойтись без него тот, кто не дорос до 

иного:

«Есть в  человечестве натуральная, земляная сила 

инерции, имеющая великое значение. Ею, как судно 

балластом, держится человечество в судьбах своей ис-

тории — и сила эта столь необходима, что без нее по-

ступательное движение вперед становится невозмож-

ным. Сила эта, которую близорукие мыслители новой 

школы безразлично смешивают с невежеством и глу-

постью, безусловно необходима для благосостояния 

общества. Разрушить ее — значило бы лишь общество 



Лекция 7. Style russe

249

той устойчивости, без которой негде найти и точку опо-

ру для дальнейшего движения. В пренебрежении или 

забвении этой силы — вот в чем главный порок новей-

шего прогресса».

Дело не только в том, что «большинство» не доросло 

или не способно к «логическому мышлению» — независи-

мо от этого «в большей части случаев невозможно дове-

риться действию одной способности логического мышле-

ния в человеке» — если бы было иначе, то человек станет 

«послушным рабом всякого рассуждения, на которое он 

не умеет в данную минуту ответить»:

«Стоит только признать силлогизм высшим, безуслов-

ным мерилом истины, — и жизнь действительная попа-

дает в рабство к отвлеченной формуле рассудочного 

мышления, ум со здравым смыслом должен будет по-

кориться пустоте и глупости, владеющей орудием фор-

мулы, и искусство, испытанное жизнью, должно будет 

смолкнуть перед рассуждением первого попавшегося 

юноши, знакомого с азбукой формального рассужде-

ния. Можно себе представить, что сталось бы с массою, 

если бы удалось, наконец, нашим реформаторам при-

вить к массе веру в безусловное, руководительное зна-

чение логической формулы мышления. В массе исчез-

ло бы то драгоценное свойство устойчивости, с помо-

щью коего общество успевало до сих пор держаться на 

твердом основании».

Иначе говоря, теперь «масса» оказывается неустой-

чивой, нуждающейся в защите и попечении именно по-

тому, что способна поверить в одну «способность логи-

ческого мышления», принять на веру силлогизм как 

«безусловное мерило истины» — тогда как более разум-

ный человек, действительно просвещенный, обретает 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

250

в самом разуме противоядие против чрезмерных притя-

заний от имени разума.

Весьма характерна в данном случае трактовка Побе-

доносцевым «свободы церкви» и «свободы веры». По-

бедоносцев, во-первых, соглашается с тем, что подлин-

ная вера свободна — и никакой другой она быть не мо-

жет. Однако из этого он не считает нужным сделать тот 

вывод, к которому призывают, например, славянофи-

лы, говорящие о необходимости освобождения церкви 

от синодальной опеки или, например, о прекращении 

репрессивных действий в отношении раскольников. Со-

гласно Победоносцеву это значит провозгласить прин-

цип, не желая сообразовывать его с обстоятельствами. 

Объясняя свою позицию Е. Ф. Тютчевой, он говорил на 

исходе 1881 г.:

«Вы писали мне недавно о принуждении в делах веры, 

что душа ваша не принимает этого. Да чья же душа 

может это принять! [...] сколько бы мы не говорили 

о свободе и непринуждении в делах веры, слово это, 

в существе истинное, будет так же рассыпаться в со-

прикосновении с действительностью, как слово про-

поведников мира о беззаконии и греховности войны. 

Кто не согласится с этой истиной; но какой-то безумец-

правитель решится, быв окружен жадными врагами-

соседями, распустить у себя войско и расковать мечи 

на плуги? [...]

Какова наша церковь — это показывала нам исто-

рия и покажет еще: церковь наша — одно с народом — 

не лучше его и не хуже. В этом ее великое качество. Но 

Государство обязано понять его и обязано защитить ее. 

От кого? от целой армии дисциплинированных врагов 

ее и наших — всяких вероисповедных пропагандистов, 

которые, пользуясь простотою народной, бездействием 

правительства, условиями пространства и бедной куль-

туры, врываются, как волки, в наше стадо, не имеющее 



Лекция 7. Style russe

251

достаточно пастырей. Стадо это — наша будущность; 

что сегодня не может быть в нем возделано, то будет 

возделано через десятки лет, но покуда — мы должны 

оберегать его от волков».

Впрочем, сам Победоносцев вполне воспринимал по-

нятийное напряжение, существующее между утвержде-

нием «свободы церкви» и отстаиванием попечительной 

и ограничительной политики — в связи с чем в статье 

«Болезни нашего времени», наиболее пространной из 

включенных в «Московский сборник», он предпринима-

ет попытку дать новое понимание «свободы». Послед-

няя трактуется им теперь исключительно нейтрально — 

она «есть [...] лишь естественное условие причинной 

связи в действиях воли человеческой. В этом смысле 

она производит явления и действия самые противопо-

ложные — добрые или дурные, полезные или вредные 

и  гибельные». Посему теперь требование «свободы» 

выступает как неопределенное — свобода не есть бла-

го само по себе, а нечто, что в своем характере как бла-

га или зла обусловлено иным. Так как не всякая свобо-

да есть благо, то она подлежит ограничению извне — 

и источником этого ограничения является «авторитет». 

Если бы последний имел только внешний характер, то 

борьба эта «не имела бы исхода», однако «в душе че-

ловеческой» есть «внутренний судья», «совесть, средо-

точие и опора суда нравственного», которая «одна дает 

нашим действиям правую силу» — т. е. то, что способно 

признать требование авторитета как справедливое и со-

творить из воли «силу свободную», т. е. господствующую 

«над побуждениями инстинкта». В целом предложенная 

им теоретическая рамка применительно к российской 

монархии включала пять элементов:



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

252

(1)  самодержца — личное начало власти и одновремен-

но персонифицированный принцип, стоящего над 

любыми группами, сословиями и классами, но при 

этом монарха «национального», «русского»: он дол-

жен был быть «Русским Государем», царем «наро-

да»* (господствующего), по выражению «Москов-

ского сборника», в то же время соблюдая справед-

ливость в отношении прочих**. Всякая власть стоит 

 * Готовя текст манифеста о  коронации, Победоносцев изве-

щал государя о  внесенных поправках: «Еще одно примечание. 

В конце у меня поставлено: попечение о благе народа, а не народов, 

как сказано было в прежней и в печатной редакции. И в 1856 году 

это слово: народов — казалось странным. Замечали, что австрий-

ский император может говорить о своих народах, а у нас народ один 

и власть единая».

** В том числе и по этой причине Победоносцев считал неприло-

жимым парламентское представительство к российским условиям: 

«Мы видим теперь, что каждым отдельным племенем, принадлежа-

щим к  составу разноплеменного государства, овладевает страст-

ное чувство нетерпимости к государственному учреждению, соеди-

няющему его в  общий строй с  другими племенами, и  желание 

иметь свое самостоятельное управление со своею, нередко мни-

мою, культурой. И это происходит не с теми только племенами, ко-

торые имели свою историю и, в прошедшем своем, отдельную по-

литическую жизнь и культуру, но и с теми, которые никогда не жили 

особою политическою жизнью. Монархия неограниченная успевала 

устранять или примирять все подобные требования и порывы и не 

одною только силой, но и уравнением прав и отношений под одною 

властью. Но демократия не может с ними справиться, и инстинкты 

национализма служат для нее разъедающим элементом: каждое 

племя из своей местности высылает представителей — не государ-

ственной и народной идеи, но представителей племенных инстинк-

тов, племенного раздражения, племенной ненависти и  к  господ-

ствующему племени, и к другим племенам, и к связующему все ча-

сти государства учреждению. Какой нестройный вид получает 

в подобном составе народное представительство и парламентское 

правление  — очевидным тому примером служит в  наши дни ав-

стрийский парламент. Провидение сохранило нашу Россию от по-

добного бедствия, при ее разноплеменном составе. Страшно и по-

думать, что возникло бы у нас, когда бы судьба послала нам роко-

вой дар — всероссийского парламента! Да не будет».



Лекция 7. Style russe

253

верою, «доверие массы народа к правителям осно-

вано на вере, т. е. не только на единоверии народа 

с правительством, но и на простой уверенности, что 

правительство имеет веру и  по вере действует», 

а в идеале самодержец сливает душу с народной. 

Так, перед коронацией Победоносцев писал Алек-

сандру III: «Господь да хранит вас, всемилостивей-

ший государь, в тишине уединения, пока народная 

душа готовится соединиться с вашею в великом ак-

те венчания»; о самом акте: «Мы стояли и плакали, 

и вашему величеству послал господ радость вели-

кую, в которой поистине душа ваша сливалась с на-

родною душою. [...] У всех теперь точно великая поэ-

ма народной жизни совершилась в душе, это великое 

и высокое чувство», а в поминальной речи утвер-

ждал для всего царствования: «душа народная сли-

лась с его душой»*;

* Победоносцев не только избегал сам касаться сколько-ни-

будь подробно принципов самодержавной власти, но и  убеждал 

придерживаться подобной позиции других. Так, И. С. Аксакову он 

писал 23 июля (4 августа) 1874  г.: «Это предмет ужасно трудный 

и ужасно соблазнительный: если б довелось мне толковать с тобою 

о  твоем плане, я  бы посоветовал бы тебе не трогать эту струну. 

Еще не явилось, по моему мнению, художника, который играл бы 

на ней без фальши, — так она трудна. Есть предметы, которые, — 

может быть, до некоторого времени,  — поддаются только непо-

средственному сознанию и ощущению, но не поддаются строгому 

логическому анализу, не терпят искусственной конструкции. Всякая 

формула дает им ложный вид и — прибавлю — дает повод, с той 

или с другой стороны — к задним мыслям и недоразумениям... Про-

бовал, помнится, покойный брат Конст[антин] Серг[еевич] делать 

конструкцию этой идеи; пробовал как-то Катков в  прежнем „Рус-

ском вестнике“, и все выходило тяжело, неловко, неистинно. Есть, 

подлинно, явления, которые лучше не возводить в  конструкцию 

формулы. Мы чувствуем, напр[имер], прекрасный образ Юдифи, но 

кому, когда удавалось, не впадая в ложь или аффектацию, устано-

вить теорию политического убийства?» Аналогично высказывал-

ся он в письме к Л. А. Тихомирову от 23 апреля 1896 г., увещевая 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

254

(2)  «истинно русских», «живых русских людей» или хотя 

бы тех, в ком, как в графе Н. П. Игнатьеве, «звенит 

серебро русского инстинкта» — способных слышать 

голос «простого народа», отзываться на запросы 

«жизни», сочувствовать «живому делу», тех, в ком об-

разование и воспитание не истребило или не измени-

ло до неузнаваемости «русской души»;

(3)  [интеллигенцию], тех, кто усвоил «отвлеченный идеал», 

утратил связь со своим народом, «заключивших себя 

от всего мира в скорлупу отвлеченного мышления». 

Так, сугубо критически восприняв представленный 

Б. А. Чичериным после 1 марта 1881 г. проект созыва 

законосовещательного представительства, Победо-

носцев отзывался о  своем многолетнем приятеле 

(с которым после этого наступил разрыв, продолжав-

шийся почти вплоть до кончины Чичерина в 1904 г.) 

в письме к С. А. Рачинскому: «Он честный человек, но 

голова у него просечена прямыми линиями... В нем не 

бьется живая жилка духовной жизни народной [выде-

лено нами. — А. Т.]». Еще более характерно противо-

поставление на сей раз «чиновничества» и «здравых 

и простых людей» в письме к Александру III от 4 мар-

та 1881 г. с описанием реакции на манифест от 29 ап-

реля или утверждение из письма тому же корреспон-

денту от 10 июля 1881 г.: «все зло у нас шло сверху, 

от чиновничества, а не снизу»;

адресата: «Теперь [...] едва ли удобное время ставить на очередь 

тему о монархии. Теперь на эту тему целый кружок ревностных не 

по разуму консерваторов предается самым диким и невежествен-

ным фантазиям». Поскольку убедить Тихомирова и Грингмута не 

удалось, то уже 24 декабря 1896 г. обер-прокурор Св. Синода пи-

сал своему многолетнему другу С. А. Рачинскому, делясь печалью: 

«Вот, смотрите, какие глупости они пишут без малейшего такта 

и расчета».



Лекция 7. Style russe

255

(4)  «инородческий элемент», которому следовало «не 

уступать»* в том случае, когда не было возможности 

обрусить, путь к чему виделся в принятии правосла-

вия, как ключевой составляющей «русскости»**;

(5)  «простой народ» — его свойство верно чувствовать, 

даже если ошибочно понимать. Так, например, «про-

стой человек, приближаясь к» Александру III, «чув-

ствовал свое душевное сродство с Русским Госуда-

рем» — и это было одновременно свидетельство 

и действительной простоты приближающегося, и вы-

соких достоинств государя. В письме, написанном 

два дня спустя после убийства Александра II, Побе-

доносцев, например, усиливает свой голос, выступая 

перед лицом молодого государя как репрезентант 

«простых людей»: «не один я тревожусь: эту тревогу 

разделяют все простые русские люди», и следом до-

бавляет: «сегодня было у меня несколько простых 

* Большая часть вербальных примеров заимствована из речи 

К. П. Победоносцева «Государь император Александр Александро-

вич», прочитанной на собрании ИРИО в присутствии Николая II. Об 

этом чтении сохранилась дневниковая запись А. А. Половцова от 

6  апреля 1895  г.: «Победоносцев прочитал речь, в  которой при 

весьма изящной внешней литературной форме изложил те свои 

политические идеалы нетерпимости, односторонности, насилия, 

эгоизма и непонимания высших человеческих стремлений, хваста-

ясь тем, что он и его единомышленники успели наполнить ими го-

лову покойного Государя. Очевидно, то было назидание юному мо-

нарху идти по тому же грустному пути».

** Вполне типично для консервативной мысли, Победоносцев 

среди «инородческого элемента» выделял евреев, рассматривая их 

как своего рода агентов современности, — так, Ф. М. Достоевскому 

он писал: «А что Вы пишете о жидах, то совершенно справедливо. 

Они все заполонили, все подточили, однако за них дух века сего. 

Они в корню революционно-социального движения и цареубийства, 

они владеют периодическою печатью, у них в руках денежный ры-

нок, к  ним попадает в  денежное рабство масса народная, они 

управляют и  началами нынешней науки, стремящейся стать вне 

христианства» (письмо от 19 августа 1879 г.).



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

256

людей», голосом этих «простых людей» может высту-

пать, например, «извозчик», разговор с которым пере-

дает Победоносцев государю, поздравляя его с на-

ступающим 1883  г. Впрочем, такое качество, как 

принадлежность к «простым людям», распространя-

ется и на самого Победоносцева — теперь уже не 

передающего «их» слова, а прямо говорящего как 

один из них в особенно эмоциональные моменты, ко-

гда преграды, отделяющие одни сословия или классы 

от других, падают: «Веруем мы, простые русские лю-

ди, что он не оставит вас и с вами бедную, страдаю-

щую и верующую Россию!» — писал он императору 

4 марта 1887 г., вскоре после неудавшейся попытки 

покушения на Александра III, предпринятой «Терро-

ристической фракцией „Народной воли“» во главе 

с П. Я. Шевыревым.

В этой схеме отчетливо заметно влияние славяно-

фильских идей — об историческом разрыве между «Зем-

лей» и  «Государством», об образованном обществе, 

утратившем связь со своим народом, и т. д. Вместе с тем 

есть и фундаментальное различие — если для славяно-

филов речь идет о том, чтобы преодолеть пропасть ме-

жду «простым народом» и «образованным обществом», 

дабы мог возникнуть единый «народ» и «общество» как 

орган его самосознания, «Земля» как самодеятельная 

сила, то в логике Победоносцева подобная цель если не 

отрицается (Константин Петрович вообще не был скло-

нен к радикальному отрицанию), то мыслится находящей-

ся в далекой перспективе — более того, любые попытки 

двинуться в данном направлении сейчас воспринимают-

ся им как опасные, безрассудные — надежда возлагает-

ся только на медленный, «органический» рост, который 

когда-нибудь приведет, возможно, к желаемому резуль-

тату. В известном письме Александру III в ответ на став-



Лекция 7. Style russe

257

шую известной инициативу гр. Н. П. Игнатьева о созыве 

Земского собора одновременно с коронацией Победо-

носцев писал:

«По истинной правде и по долгу совести и присяги, по 

здравому смыслу, по любви к отечеству обязываюсь 

сказать, что считаю это дело безумным! Не диво, что 

Аксаков проповедует его на листах газеты: диво, что 

государственный человек вдруг решается пустить его 

в ход.

Если б я и веровал в земские соборы древней Рос-

сии, то остановился бы в недоумении перед такою мыс-

лью. Древняя Русь имела цельный состав, в простоте 

понятий, обычаев и государственных потребностей, не 

путалась в заимствованных из чужой, иноземной жиз-

ни формах и учреждениях, не имела газет и журналов, 

не имела сложных вопросов и потребностей. А теперь 

нам предлагается из современной России, содержа-

щей в себе вселенную двух частей света, скликать пе-

строе разношерстное собрание. Тут и Кавказ, и Си-

бирь, и Средняя Азия, и балтийские немцы, и Польша, 

и Финляндия! И этому-то смешению языков предпола-

гается предложить вопрос о том, что делать в настоя-

щую минуту. В моих мыслях — это верх государствен-

ной бессмыслицы. Да избавит нас господь от такого 

бедствия!»

Подобная установка была связана с общим восприя-

тием хрупкости существующего порядка — отнюдь не 

только российского. Так, статью о «церковных делах 

в Германии», опубликованную в редактируемом Ф. М. До-

стоевским «Гражданине», Победоносцев закончил сле-

дующими словами:

«[...] человек нового мира составлен из тех же стихий, 

стоит, как и прежде, на самом рубеже хаоса, и не вы-

ходит из кризиса, в котором находилось человечество 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

258

постоянно, с первой минуты бытия своего. — Одна 

черта, одно мгновение, — и может открыться перед 

нами и около нас тот хаос, от которого отделяет нас 

тонкая, щегольская и обольстительная перегородка 

цивилизации».

В речи на совещании 8  марта 1881  г.  (в  передаче 

Е. А. Перетца) Победоносцев утверждал: «Бедный на-

род, предоставленный сам себе, стал несчастной жерт-

вой целовальников, кулаков, жидов и всяких ростовщи-

ков». Охранительная политика, отстаиваемая Победо-

носцевым, заключалась в попытках сохранить «тонкую 

[...] перегородку цивилизации», по возможности ничего не 

трогая — в надежде на «жизнь», «живые силы», которые 

сумеют найти выход, делая свои малые дела. Проблема, 

с которой столкнулся Победоносцев, заключалась, одна-

ко, в том, что в попытках не допустить перемен — прихо-

дилось постоянно что-то менять, политика, рассчитанная 

на «жизнь», на «естественный ход вещей», который муд-

рее любого плана, на то, чтобы искать «живых людей», 

а не менять учреждения* — не учитывала одного: изме-

нившегося темпа событий. Будучи зорким наблюдателем, 

Победоносцев замечательно фиксировал перемены — 

например, хорошо понял изменившуюся роль обществен-

ного мнения, значение печати в его формировании — но 

ответ у него оставался неизменным, лишь с течением 

времени менялось представление о будущем, ожидания 

делались все более безнадежными. Так, согласно воспо-

минаниям Е. М. Феоктистова, Победоносцев утверждал:

* Например, 5 октября 1873 г., рассказывая цесаревичу о сво-

их делах в  Госсовете, Победоносцев писал: «впереди множество 

новых законов, но, право, приступаешь к ним со стесненным серд-

цем. Хочется верить в новых людей, а не в новые законы. Их уже 

столько накопилось, что люди с ними не справятся [выделено на-

ми. — А. Т.]».



Лекция 7. Style russe

259

«Никакая страна в мире не в состоянии была избежать 

коренного переворота, что, вероятно, и нас ожидает 

подобная же участь и что революционный ураган очи-

стит атмосферу».

Афоризм Победоносцева о «лихом человеке», бро-

дящем или гуляющем «по ледяной пустыне», который 

вспоминают и З. Н. Гиппиус, и В. В. Розанов — не толь-

ко диагноз, поставленный Победоносцевым русскому 

обществу в начале XX в., но и признание краха его кон-

струкции. Ведь в предложенной им идеологической схе-

ме было место только для «Русского Государя» и «про-

стых людей», для всех, кто не укладывался в чаемую 

«простоту», была заготовлена только ячейка «болезни»: 

их надлежало «чистить [...] сверху»*, но болезнь дошла 

почти до самого «верха» — делясь своими впечатления-

ми от Петербурга, Победоносцев, например, писал це-

саревичу 14 декабря 1879 г.: «От всех здешних чинов-

ных и ученых людей душа у меня наболела, точно в ком-

пании полоумных людей или исковерканных обезьян. 

Слышу отовсюду одно натверженное, лживое и прокля-

тое слово: конституция». Вся надежда оказывалась на 

цесаревича — и на «простой народ», который сам толь-

ко верно чувствовал, но не действовал, в свою очередь 

возлагая всю надежду на Александра Александровича. 

Между «простым народом» и «Русским Государем» не 

допускалось никакое «средостение», и в то же время 

для Победоносцева была неприемлема никакая форма 

массовой мобилизации, активности «простого народа», 

выходящая за пределы частных, местных дел: но тем 

самым неизбежно единственным способом действия 

для «Русского Государя» оказывалось действие посред-

* Победоносцев К. П. Письма Победоносцева к Александру III. 

Т. I. С. 346, письмо от 10 июля 1881 г.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

260

ством чиновничества. Надежда, которую Победоносцев 

испытывал в  1881  г., была на оздоровляющее дей-

ствие и самого государя, и поставленных им достойных 

людей — способных каждый подобрать себе таких же 

и тем самым исцелить царство или, по крайней мере, не 

дать болезни распространяться дальше, используя пред-

почитаемые Победоносцевым органические метафоры. 

В своем позднем дневнике, уже после отставки с поста 

государственного секретаря, Половцов сохранил рассказ 

Победоносцева:

«[...] в тот день, когда в Комитете министров докла-

дывалось представление Вита* о приобретении в каз-

ну железнодорожных линий Главного общества, он, 

Победоносцев, сказал Виту: „Я здесь так давно сижу, 

что был свидетелем и того, как Московскую дорогу 

правительство продало Главному обществу, и того, 

как объявлено было, что дороги будут строиться каз-

ной и принадлежать казне, и того, как вслед за тем 

частные общества стали строить дороги и покупать их 

от казны“. <...>

Стоявший возле государственный контролер Филип-

пов, имеющий обыкновение всегда говорить в смысле 

угодном сильному, поспешил, хотя и не спрошенный, 

отвечать: „В этом-то, Константин Петрович, и мудрость 

правительства, что оно следует линии, хотя и кривой, 

но изящной“.

Победоносцев: „Дай Бог, чтобы по пословице кри-

вая вывезла“».

Известный американский исследователь русского 

консерватизма Р. Таден в свое время назвал воззре-

ния  Победоносцева «бюрократическим национализ-

мом», в то время как первый академический биограф 

* Так Половцов записывал фамилию С. Ю. Витте.



Лекция 7. Style russe

261

Победоносцева, Р. Бирнс, подчеркивал его стремле-

ние управлять «посредством людей, а не институтов». 

Действительно, характеристика Тадена вроде бы совер-

шенно не подходит ни к оценке взглядов Победоносце-

ва, ни к его практикам — обер-прокурор тратил неверо-

ятно много времени и сил на то, чтобы вырваться из пут 

канцелярии, на поездки по стране, встречи с самыми 

разными людьми, на внимание к вопросам, зачастую 

далеким от его собственного ведомства (что навлекало 

предсказуемое недовольство коллег). И тем не менее 

она оказывается верной — не применительно к заявлен-

ным целям и не по отношению к тому результату, к ко-

торому стремился Победоносцев, но по объективному 

результату: бюрократия оказывалась единственным 

приводным ремнем, имеющимся в распоряжении у си-

стемы.

Таким образом система политических представлений 

К. П. Победоносцева строилась на следующих ключе-

вых положениях:

(1)  типичное для консерватизма противопоставление 

«органического», «естественного» — «искусственно-

му» и «конкретного» — «абстрактному», где первый 

член дихотомии оценивался положительно;

(2)  в силу этого изменение принималось только тогда, 

когда оно либо вызревало «естественным» порядком, 

либо тогда, когда, будучи в свое время произвольно, 

уже вошло в общий «порядок вещей» — являясь само 

по себе искусственным вторжением, оно стало ча-

стью нового исторического порядка и противодей-

ствовать ему, в том числе ради восстановления «ста-

рины», значило бы вновь действовать искусственным 

образом;

(3)  всякий порядок вещей является конкретным — су-

ществующим в своем месте и времени, из чего сле-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

262

дует, например, позитивное отношение к английскому 

конституционному опыту, по крайней мере до парла-

ментской реформы 1867 г., или к либеральным уста-

новлениям в конкретных европейских странах. Крити-

ку вызывает иное — рассмотрение представитель-

ства как универсального идеала, кризис либеральных 

учреждений перед лицом демократии и т. п. В данном 

отношении показателен «Московский сборник»: кри-

тика западноевропейских порядков, для убедительно-

сти преимущественно ведущаяся словами ведущих 

европейских авторитетов (Т. Карлейля, Д. С. Милля, 

Г. Спенсера, М. Нордау), призвана продемонстриро-

вать не столько их негодность, сколько неспособность 

служить в качестве идеала;

(4)  существующее заслуживает позитивной оценки уже 

на том основании, что оно существует — в отличие от 

противостоящего ему проектируемого изменения, 

которому только надлежит осуществиться, и практи-

ка осуществления неизбежно окажется отличной от 

нынешних представлений о нем;

(5)  изменения, следовательно, желательны только посте-

пенные и ограниченные — «люди, а не учреждения»: 

конкретные люди создают новые практики или улуч-

шают, модифицируют существующие, их опыт затем 

тиражируется, возникшие отношения институциона-

лизируются и т. д. В связи с этим Победоносцев с со-

поставимой энергией выступал как против конкрет-

ных «либеральных реформ», так и против «контрре-

форм», одинаково видя и в тех, и в других насилие над 

«жизнью».

Две основные проблемы, с  которыми сталкивался 

Победоносцев в приложении своих идей к практике, за-

ключались, во-первых, в факторе времени и, во-вторых, 

в принципиальном конфликте с «образованным слоем». 



Лекция 7. Style russe

263

Логика консервативных воззрений Победоносцева 

предполагала практически неограниченный временной 

ресурс для необходимых постепенных изменений, «ор-

ганического роста» — вместе с тем быстрый и все воз-

растающий темп происходящих в стране и мире изме-

нений приводил к тому, что перспектива начинала оце-

ниваться преимущественно негативно — тем самым, 

вопреки утверждаемой на первом уровне логике «орга-

нических изменений», начинала преобладать логика 

приостановки, замедления перемен, расценивающихся 

как преимущественно негативные, из чего следовала не-

обходимость принятия новых мер, призванных замедлить 

нежелательные изменения и поддержать должные тен-

денции. Победоносцев за четвертьвековое пребывание 

на посту обер-прокурора Св. Синода оказался весьма 

деятельным реформатором — начиная от введения цер-

ковно-приходских школ до мер по «обрусительной поли-

тике» в Остзейских губерниях, активному противодей-

ствию бурятскому буддизму, борьбе с расколом. Стрем-

ление избежать «искусственности» вызывало поддержку 

административных мер, осуществляемых за пределами 

законодательного регулирования, утверждало практику 

«усмотрения» и сохранения режима «особой охраны», 

т. е. стирания границы между чрезвычайным положением 

и нормой.

В констатации второй проблемы Победоносцев ока-

зывался парадоксально близок к Чичерину, писавшему 

в 1878 г., что существует «возможность только двух пу-

тей: к демократическому цезаризму и к конституционно-

му порядку» — в его конструкции пару «царю» состав-

лял «простой народ», тогда как все промежуточное ока-

зывалось заподозренным. Вместе с тем Победоносцев 

был принципиально далек от «демократического цеза-

ризма» — его ответ на поставленную Чичериным дихо-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

264

томию оказывался в том, чтобы максимально продлить 

время до ответа, в надежде, что за это время сам вопрос 

окажется неактуален.

Победоносцев на протяжении всей своей интеллек-

туальной биографии демонстрировал удивительное 

постоянство мысли в  сочетании с  интеллектуальной 

восприимчивостью  — он был живым наблюдате-

лем происходящих споров, сохраняя неизменность той 

оптики, сквозь которую воспринимал последние. Одна-

ко его воззрения могут служить замечательным приме-

ром «маскирующей» роли идеологии: на практике боль-

шинство из отстаиваемых им тезисов служили обоснова-

нием и защитой тем установлениям и действиям, которые 

им прямо противоречили, — отстаивая обычное течение 

дел, «тишину», Победоносцев стал одним из столпов 

режима чрезвычайного положения, неизменно критикуя 

бюрократию и восславляя «простого человека», он по-

следовательно отсекал большинство способов внеш-

него контроля за деятельностью бюрократической ма-

шины и т. д. Представляется, что его случай типичен для 

последовательного консерватизма не как орудия кри-

тики, но становящегося идеологией государственной 

власти, точнее, одним из инструментов, имеющихся в ее 

арсенале, позволяющим обосновывать изменения че-

рез стремление сохранить неизменность и  неизмен-

ность через стремление дать ход «органическим» пере-

менам.

* * *

Победоносцев в высшей степени характерен тем, что 

использует большую часть ключевых славянофильских 

понятий — одновременно изменяя их содержание: его 

национализм выступает производным от консерватизма 



Лекция 7. Style russe

265

и нацелен на сохранение существующей системы власти. 

«Народ» непосредственно соотносится с «царем» таким 

образом, что исключает любое политическое представи-

тельство, помимо самого «царя», критерием националь-

ной идентичности выступает вероисповедный крите-

рий, но православие заключается в подчинении церкви, 

в свою очередь встроенной в имперскую систему — на 

смену славянофильской логике приходской жизни как 

основе общественной и политической (само)организации 

приходит логика попечительства. «Национальное» в дан-

ном случае оказывается противоположностью исходно-

го — исчезновением политической субъектности, быть 

«истинно русским человеком» значит быть верноподдан-

ным и свободным от любых притязаний на политическую 

самостоятельность.

Это движение смыслов поясняет примечательное из-

менение, претерпленное понятием «национализма» к на-

чалу 1890-х гг. А. И. Миллер отмечает, что «в 1880-е годы 

не только реакционеры и традиционалисты, но и либера-

лы смещают внимание с нации на национализм. Ярче 

всего это видно в работах В. С. Соловьева, для которого 

в этот период данная тема была центральной. [...] „Родо-

начальниками нашего национализма“ Соловьев объяв-

ляет славянофилов, отрицая либеральные корни нацио-

нализма и превращая таким образом национализм в кон-

сервативную идеологию. [...] Соловьев вовсе не пытается 

предъявить права на национализм, отстоять его либе-

ральную генеалогию, но однозначно его осуждает, „от-

дает“ на откуп идейным и политическим оппонентам». 

Значение Вл. Соловьева (1853–1900) в истории понима-

ния национализма в России трудно переоценить, поэтому 

следует внимательно проследить логику, которой руко-

водствовался Соловьев, предпринимая данную интер-

претацию указанных понятий — поскольку приданное им 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

266

значение оказалось весьма влиятельным не только для 

современников, но и во многом остается таковым до на-

ших дней.

В истории отношения Вл. Соловьева к «националь-

ному вопросу» и «национализму» наибольшую извест-

ность закономерно приобрели два эпизода: во-первых, 

выступление с проповедью «национального самоотре-

чения» в 1884 г. и, во-вторых, полемика в 1888–1891 гг., 

начатая публикацией развернутого резко критического 

разбора Вл. Соловьевым «России и Европы» Н. Я. Да-

нилевского. Следует отметить, что, в сущности, теоре-

тическая позиция по поводу «национализма» у Соловь-

ева в  этих дебатах не менялась  — менялась оценка 

фактического положения вещей, взгляд Соловьева на 

степень актуальной опасности, которую представляет 

собой «национализм». Эволюцию воззрений Соловьева 

в 1880–1890-х гг. удобно начать с «Трех речей в память 

Достоевского», в первых двух из которых, относящихся, 

соответственно, к 1881 и 1882 гг., сформулирована его 

трактовка национальной проблематики. Уже в первой 

речи прямо заявлена тема «национального самоотрече-

ния» — заканчивая свое поминальное слово о Достоев-

ском, Соловьев говорит: «[...] народ во имя этой истины, 

в которую он верит, должен отречься и отрешиться ото 

всего в нем самом, что не согласуется с религиозною 

истиной», а чуть ранее, трактуя роман «Бесы» и образ 

Шатова, понимает последний как резкую «насмешку 

над теми людьми, которые поклоняются народу только 

за то, что он народ, и ценят православие как атрибут 

русской народности», поскольку «вселенская правда 

воплощается в Церкви. Окончательный идеал и цель не 

в народности, которая сама по себе есть только служеб-

ная сила, а в Церкви, которая есть высший предмет слу-

жения, требующий нравственного подвига не только от 



Лекция 7. Style russe

267

личности, но и от целого народа». Во второй речи Со-

ловьев особенно акцентирует мессианское понимание 

русского народа Достоевским, подчеркивая:

«[...] Достоевский, говоря о России, не мог иметь в ви-

ду национального обособления. Напротив, все значе-

ние русского народа он полагает в служении истинно-

му христианству, в нем же нет ни эллина, ни иудея», 

а, следовательно, важнейшей чертой русского народа 

объявляется «сознание своей греховности, неспособ-

ность возводить свое несовершенство в закон и право 

и успокаиваться на нем, отсюда требование лучшей 

жизни, жажда очищения и подвига. Без этого нет ис-

тинной деятельности ни для отдельного лица, ни для 

целого народа».

«Истинная Церковь, которую проповедовал Достоев-

ский, есть всечеловеческая», в которой все «племена 

и народы», «не теряя своего национального характера, 

а лишь освобождаясь от своего национального эгоизма 

[выделено нами. — А. Т.], могут и должны соединиться 

в одном общем деле всемирного возрождения». Тем 

самым особый статус русского народа вытекает, по Со-

ловьеву в это время, из того, что он ближе всего к идеа-

лу — свободе от «национального эгоизма», в силе со-

знания «своей греховности»: Достоевский в интерпре-

тации Соловьева «считал Россию избранным народом 

Божиим» в том смысле, что она «избрана для свободно-

го служения всем народам и для осуществления, в брат-

ском союзе с  ними, истинного всечеловечества, или 

вселенской Церкви». Здесь пока еще нет сложившейся 

несколько лет спустя терминологии, по которой «нацио-

нальный эгоизм» будет обозначен как «национализм», 

т. е. «ложный патриотизм», однако за этим исключени-

ем можно видеть в принципе ту же систему взглядов, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

268

которую мы встречаем в работах Соловьева как 2-й по-

ловины 1880-х, так и 1890-х гг.

То, что претерпит изменение — не концептуальная 

рамка, а оценка фактического положения вещей. Для Со-

ловьева конца 1870-х — начала 1880-х Россия и русский 

народ выступают как носители вселенского идеала (наи-

более отчетливо это воззрение выскажется в  статье 

1877 г. «Три силы», написанной на волне патриотическо-

го оживления, вызванного Русско-турецкой войной 1877–

1878 гг., и в заключительных историософских положени-

ях «Чтений о богочеловечестве» 1880 г.), они выражают 

универсальное начало — являются его конкретным про-

явлением.

Как отмечал А. Кожев, анализируя воззрения Вл. Со-

ловьева, «даже при чтении самых первых его публика-

ций складывается впечатление, что и в них мы имеем 

дело с той же самой метафизической системой, при-

чем в той же степени ее совершенства»: «метафизика 

в творчестве Соловьева, взятом в своем единстве, есть 

не только центр тяжести, но и основной источник и непо-

средственная основа каждого из его произведений». Для 

Соловьева как «философа всеединства», опирающегося 

на «глубокие и живые интуиции», речь применительно 

к истории идет о богочеловеческом процессе, выходя-

щим, разумеется, за пределы любой национальной или 

как-либо еще ограниченной истории — рамка его пони-

мания принципиально и неизменно вселенская. То, что 

будет претерпевать изменение во времени  — во-

прос о месте и роли конкретных исторических фено-

менов в рамках этого целого. Соловьев во 2-й половине 

1870-х — начале 1880-х оказывается максимально бли-

зок к славянофильству — но и при этой близости, тем не 

менее, между ним и славянофильством, как акцентиро-

вал Лосев, остается фундаментальное различие: для 



Лекция 7. Style russe

269

славянофилов речь идет в первую очередь о России, рус-

ском народе — о его месте в мировой истории, посколь-

ку в рамках романтического национализма националь-

ное призвание есть обладание особым «началом», «иде-

ей», которое данному народу надлежит внести в мировое 

целое. В обладании или лишенности этой «идеи» состо-

ит различие между народами «историческими» и «неис-

торическими» — и здесь Соловьев будет целиком согла-

сен со славянофилами, не в силу близости к их воззре-

ниям, но через разделяемое с  ними общее наследие 

в лице немецкой философии первых десятилетий XIX в., 

в первую очередь Шеллинга, но также и Гегеля. Одна-

ко — и в этом будет основной упрек, основное направ-

ление критики со стороны Соловьева — для славяно-

филов вопрос в том, как обосновать это особое место 

русского народа в мировой истории: их, если угодно, за-

нимает последняя лишь в той мере, в которой она обос-

новывает призвание русского народа — последний здесь 

не имеет «служебного» характера, его «избранность», 

включенность в число народов исторических есть нечто 

презюмируемое — вопрос лишь в конкретизации этого 

избранничества.

В письме к отцу из Парижа от 16/28 мая 1876 г., по-

сле знаменитой поездки в Египет на свидание с «Со-

фией», Соловьев пишет: «Больше уж путешество-

вать не буду, ни на восточные кладбища, ни в западный 

н[ужник] не поеду». Взгляды Соловьева в  эти годы 

вполне близки к славянофильским по содержанию — 

Россия, русский народ выступают в качестве своего 

рода «универсальной империи» и «универсального на-

рода», православие — вселенская истина. Однако раз-

личие со славянофилами не в конкретных воззрениях, 

а в интенции — Соловьев в первую очередь ищет все-

ленского, реализации его в конкретном: и это конкрет-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

270

ное воплощение он находит в России. Но уже в первые 

годы 1880-х нарастает разлад между универсально-

стью виденья и стремлений Соловьева и их локализа-

цией — для притязаний, подобных тем, что заявляются 

Соловьевым, для его надежд отечественные реалии 

чем далее, тем предстают все менее соответствующи-

ми: живущий напряженным ожиданием непосредствен-

ной реализации христианского содержания мировой 

истории, он лишь на краткое время оказывается готов 

вместить их в пределы восточного православия и Рос-

сийской империи.

В этот период, 1881–1882 гг., Соловьев и существую-

щие недуги русского православия интерпретирует впол-

не по-славянофильски. Так, патриарх Никон обвиняется 

им в 1881 г. в том, что хотя он и «не переходил в латин-

ство, но основное заблуждение латинства было им без-

отчетно усвоено» и «со времени патриарха Никона и по 

его почину иерархия Русской церкви, оставаясь по вере 

и учению православною, усвоила в своей внешней дея-

тельности стремления и приемы, обличающие чуждый, 

не евангельский не православный дух». В это время, 

вполне в согласии с А. С. Хомяковым, Ю. Ф. Самариным 

и И. С. Аксаковым, вина — причем не церкви, а церков-

ной иерархии — видится в том, что последняя «уклони-

лась от своего общественного призвания, от того, чтобы 

проводить и осуществлять в обществе человеческом 

новую духовную жизнь, открывшуюся в христианстве». 

Подспудное движение идей тем не менее происходит 

весьма быстро — как отмечает, например, К. В. Мочуль-

ский, уже в статье «О расколе в русском народе и об-

ществе» Соловьев начинает видеть причину раскола 

«в измене кафоличности церкви»: обе стороны, и ста-

роверы, и никонианцы, одинаково преданы «своему», 

только для одних оно отождествляется со своей стари-



Лекция 7. Style russe

271

ной, для вторых — с  греками, но первые, предпочтя 

верность своей старине, в конце концов оказываются 

«протестантами местного предания». Уже в этих раз-

мышлениях о расколе Соловьев ясно различимы при-

знаки близкого поворота — на передний план выходит 

вопрос о вселенском характере христианской истины 

и, соответственно, зреет вопрос, насколько восточное 

христианство можно добросовестно считать сохранив-

шим эту вселенскость, насколько она верна ей в своей 

реальности. В это время Аксакову приходится защищать 

Соловьева перед лицом обер-прокурора Св. Синода, уве-

ряя К. П. Победоносцева, что «Соловьев не полоумный. 

Он, напротив, непрестанно зреет и  мыслью, и  нрав-

ственной своей стороной [...]».

И действительно, в это время Соловьев оборачивает-

ся в новую сторону — на его интеллектуальном горизон-

те появляется проблематика империи, мировой монар-

хии. В ноябре 1883 г. он пишет И. С. Аксакову:

«В  [...] моей рукописи, которую я собирался послать 

Вам сегодня, место об Императоре было уже исклю-

чено, не потому чтоб я отказался от этой идеи, а пото-

му, что, изложенная кратко и отрывочно, она действи-

тельно могла бы вызвать неверные и грубые представ-

ления. Но в существе этой идеи нет ничего грубого. 

Нужно помнить, что такой многообъемлющий принцип, 

как „всемирный Император“, „вселенский первосвяти-

тель“ и т. п., является прежде всего как знамя или как 

символ, а  всякий символ, если его отделить от его 

идейного и жизненного содержания, есть нечто грубое 

и вещественное. Например, что может быть грубее 

креста: палка поперек палки! Впрочем, не думайте, что 

я усмотрел что-нибудь обидное для себя в Вашем за-

мечании. Это невозможно уже потому, что идея все-

мирной монархии принадлежит не мне, а есть вековеч-

ное чаяние народов. Из людей мысли эта идея оду-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

272

шевляла Данта, а в наш век за нее стоял Тютчев*, 

человек, как Вам хорошо известно, чрезвычайно тон-

кого ума и чувства. В полном издании „Всемирного 

спора“ я намереваюсь изложить идею всемирной мо-

нархии большей частью словами Данта и Тютчева».

Позиция Соловьева претерпевает быстрое измене-

ние — если в оптике начала 1880-х православие высту-

пает как (единственно) истинное христианство, а Рос-

сия, соответственно, имеет вселенское предназначение 

в силу «всечеловечности», то уже во «Великом споре...» 

(1883) мировая история, идущая через Восток (с его иде-

ей бесчеловечного бога) и Запад (с его обожествленным 

человеком), находящая истину во Христе (Богочелове-

ке) и теперь уже в рамках христианства реализующая 

неполную истину (т. е. в своей односторонности — за-

блуждение) в западном и восточном христианстве — 

требует примирения во всеобщей, полной истине хри-

стианства вселенского. Но суть затруднения, вполне 

указанного кн. Е. Н. Трубецким в его анализе «Великого 

спора», в том, что если рассматривать недостатки во-

сточного (православного) и западного (католического) 

христианства, то вторые не являются заблуждением по 

существу, т. е. не требуют исправления через внесение 

какого-либо иного принципа, извне — а для воссоедине-

ния церквей требуется исцеление от общего греха, не-

* И. С. Аксаков был женат на дочери Ф. И. Тютчева, Анне Фе-

доровне, и был первым биографом поэта — идеи которого об Им-

ператоре и вселенской монархии изложил в книге о тесте (1874), 

передав большую часть незаконченной рукописи последнего «Ев-

ропа и Россия». Сам Вл. Соловьев был очень близок с А. Ф. Акса-

ковой, в том числе и после кончины И. С. Аксакова: когда, уже вдо-

вой, она поселилась в Сергиевом Посаде, неподалеку от Троице-

Сергиевой лавры, где был похоронен ее муж, Соловьев гостил 

у нее и просил на ее адрес направлять письма.



Лекция 7. Style russe

273

достатка взаимной любви. Но тогда получается, что пра-

вославию, восточному христианству нечем восполнить 

западное — оно не имеет преимущества «любви», а той 

истиной, которая необходима для Вселенской церкви, 

вполне обладает и западное христианство само по себе: 

ему необходимо обратиться к собственному достоянию, 

оно нуждается в изменении, но оно обладает этим вну-

три себя.

Тем самым, вопрос теперь ставится в иной плоско-

сти — если восточному христианству нечего по существу, 

по сути привносить от себя, чем не обладало бы запад-

ное, то тогда в чем исторический смысл разделения цер-

квей и  в  чем историческое предназначение России? 

Именно в этот момент мысль Соловьева достигает наи-

большего приближения к мысли Чаадаева, причем при-

ближения, вызванного одним и тем же интеллектуаль-

ным затруднением, побуждающим к сходному решению, 

а отнюдь не непосредственным влиянием: с француз-

ским изданием текстов Чаадаева, выпущенным в 1862 г. 

иезуитом кн. И. С. Гагариным, Соловьев познакомился, 

как он писал другому русскому члену ордена и близкому 

знакомому Гагарина, о. Мартынову в 1887 г., «лишь не-

давно». Если Россия не является единственной храни-

тельницей истинного христианства и если она не являет-

ся местом, где в наибольшей степени реализован идеал 

христианской жизни — то сама ее «физическая» мощь, 

пространство оборачиваются вопросом об историческом 

предназначении. В первоначальной форме ответ уже 

наличествует у Соловьева к концу 1883 г., как видно из 

процитированного ранее письма к И. С. Аксакову, однако 

в законченном виде будет выражен в двух французских 

текстах: «Русской идее» (1888) и «России и Вселенской 

Церкви» (1889):



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

274

«[...] Вселенская Церковь [...] раскрывается как трой-

ственный богочеловеческий союз» (Соловьев, 1911а: 

11): (1) союз священства, (2) союз царства и (3) союз 

пророчества — что выражается в фигурах Папы, Им-

ператора и Пророка. Современная ситуация описыва-

ется Соловьевым через констатацию двух «в равной 

мере очевидных фактов: 1) существует всеобщее со-

знание человеческой солидарности и  потребность 

в интернациональном единстве, в pax christiana или, 

если угодно, humana; 2) этого единства налицо в дан-

ное время нет». «Идея, или, вернее, инстинкт интер-

национальной солидарности, всегда пребывал в исто-

рическом человечестве, выражаясь то в стремлении 

к  всемирной монархии  — стремлении, приведшем 

к идее и факту римского мира (pax romana)», то в уче-

нии, «утверждающим единство природы и общность 

происхождения всего человеческого рода» и допол-

ненного в христианстве учением о «духовном общении 

всех людей» — эта идея «была осуществлена — прав-

да, весьма несовершенно — в христианском средне-

вековье».

Для Империи (pax christiana) нужен Папа — он есть; 

Император — им надлежит стать русскому царю, не слу-

чайно принявшему титул императора (во втором из двух 

уже совершенных великих исторических самоотречений 

русского народа — в лице Владимира Святого, отрекше-

гося от язычества, ради христианской истины, и в лице 

Петра Великого, от «языческого обособления»*) и Про-

рок — его имени Соловьев не называет, но нетрудно до-

гадаться, кого именно он подразумевает.

* Русский народ, пишет Вл. Соловьев в  1889  г., «избрал для 

своего объединения не религиозную, а политическую форму един-

ства, определил себя не как церковь, а как государство. Кто слыхал 

в  нашем народе о  русской церкви (в  смысле социального тела), 

о патриархе и т. п.? А что такое русское царство и царь — это вся-

кий понимает».



Лекция 7. Style russe

275

По существу в этой конструкции применительно к Рос-

сии мало что меняется — как и в первой речи в память 

Достоевского (1881), от русского народа требуется «от-

речение», но с 1884 г. это звучит уже в жесткой формули-

ровке требования «национального самоотречения»  — 

и здесь на передний план выходит необходимость разме-

жевания со славянофильством и его наследниками, ведь 

ранее мысль двигалась во вполне приемлемых для сла-

вянофильской доктрины рамках — покаяние необходимо 

именно ради высокого призвания, чем выше националь-

ный идеал, тем строже требования к действительности. 

Однако теперь исчезает славянофильское согласие ме-

жду национальным и вселенским идеалом — проповедь 

«быть сами собой», ведомая Н. Н. Страховым, теперь ква-

лифицируется как «китайский принцип для народа исто-

рического», как тождественное по сути утверждению: 

«Мы и так хороши».

«Национализм» теперь — не один из грехов, а важ-

нейший, тот, что прямо противостоит реализации тео-

кратического идеала, не позволяет России стать Им-

перией — и борьба с ним оказывается для Соловьева 

на первом месте: теперь славянофилы и славянофиль-

ствующие не единомышленники, а первые враги, тогда 

как либералы из «Вестника Европы», не только не раз-

деляющие, но и не понимающие религиозных идей Со-

ловьева, тем не менее — союзники, поскольку, пусть 

и  не ведая того, мостят дорогу Вселенской Церкви, 

утверждая универсалистское видение. Как отметит 

Н. Н. Страхов по поводу разбора Соловьевым книги Да-

нилевского, ставшего началом публичного спора о на-

ционализме, «[...] вообще статья г. Соловьева должна, 

несомненно послужить поддержкой того мнения о сла-

вянофилах, которое в большом ходу в публике и не раз 

излагалось на страницах „Вестника Европы“, а именно, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

276

что славянофилы — самодовольные, хвастливые патрио-

ты, что они противники прогресса, свободы и европей-

ского просвещения, приверженцы „исключительного на-

ционализма“, отвергают „лучшие заветы“ современной 

науки, поклонники китайщины и застоя. Нельзя сказать, 

чтобы все это доказывалось в статье г. Соловьева, но 

именно в эту сторону клонятся его возражения против 

Данилевского, и он хорошо знал, что в таком смысле он 

будет понят многими усердными почитателями „Вестни-

ка Европы“. Таким образом, при том положении дел, ко-

торое господствует в нашей литературе, мы думаем, что 

статья его уже не просто статья, а некоторый поступок 

[выделено нами. — А. Т.]».

Еще в октябре 1883 г. в письме к И. С. Аксакову Со-

ловьев формулировал тезис, который публично будет 

заявлен в следующем году и вызовет яростную отповедь 

со стороны адресата: «Братское отношение к западной 

церкви противно нашим естественным интересам и на-

шему самомнению, но именно поэтому [выделено на-

ми.  — А. Т.] оно для нас нравственно обязательно» 

(письмо от октября 1883). В этом небольшом фрагменте 

сказывается почти случайно оброненным оборотом спе-

цифика этического мировоззрения Соловьева — для 

него этика предстает не как этика долга, но как самоот-

речения — т. е. в логике Христовой жертвы: исполнение 

лишь должного, сохранение своего интереса хотя и не 

может быть поставлено в вину, но не есть то, чего тре-

бует христианство — любви по отношению к другому, 

самопожертвования — и это распространяется в том 

числе и на социальные отношения, поскольку между 

индивидуальной и социальной этикой Соловьев не про-

водит грани, а  лишь вынужден принимать большую 

трудность распространения тех же принципов, что обя-

зательны между людьми, на отношения между группами 



Лекция 7. Style russe

277

людей. В этой логике народ призван к самопожертвова-

нию и самоотречению — но при этом речь идет именно 

о христианском народе: в той мере, в какой это сообще-

ство проникнуто христианством, оно должно действо-

вать в логике «сверхдолжного», если же это требование 

отвергается, то следует понимать, что вместе с этим от-

вергается и христианство народа (как в логике К. Леон-

тьева — для которого взаимодействие народов проис-

ходит в логике естественной, животного царства, тогда 

как христианство обращается именно к лицу, к конкрет-

ному человеку — в церкви, а не в миру: динарий надле-

жит отдать кесарю).

Накал публичных выступлений Соловьева против 

«национализма» и против славянофильства и славяно-

филов существенно понижается после 1891 г. — второй 

выпуск «Национального вопроса...» оказывается выс-

шей точкой в этом споре, и в последующие годы, не 

меняя своей позиции по существу, Соловьев одновре-

менно будет склонен подчеркивать заслуги славяно-

фильства, защищать его от тех, кто будет воспроизво-

дить суждения, близкие к его собственным предшест-

вующих лет.

Закономерно, что дискуссионным остается вопрос, 

каким именно годом можно датировать «разочарова-

ние» Соловьева в «теократической утопии» и произо-

шло ли, собственно, это разочарование — поскольку 

и в весьма поздних, относимых ко времени уже после 

того, как он вроде бы оставил теократические ожида-

ния, текстах Соловьева можно обнаружить суждения, 

предполагающие таковые. На наш взгляд, наиболее обо-

снованной выглядит позиция, разделяемая, в частности, 

А. Валицким — согласно которой Соловьев никогда до 

конца не расстался со своими мессианскими чаяния-

ми — не поменялась по существу и его трактовка и оцен-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

278

ка «национализма», однако борьба с ним явно отошла 

на второй план. В 1891–1892 гг. Соловьев пережива-

ет разочарование и в «русском обществе», и в «русской 

государственности», причем второе важнее первого — 

ведь именно государственное начало, Императора, дол-

жна была привнести Россия в построение Вселенской 

Церкви:

«Сломана была, — пишет Валицкий, — по существу, 

[...] вера философа в осуществление всемирной тео-

кратической империи под скипетром русского царя. 

Это было равнозначно тому, чтобы отказаться от ве-

ры в провиденциальную миссию русского самодержа-

вия [...]».

Голод 1891 г., имевший для многих в России большое 

значение в изменении их общественных представлений, 

стал рубежом и для Соловьева. Но если светская власть, 

второй меч будущего зримого pax christiana, оказался 

без носителя, если отодвинулись в неизвестное будущее 

сроки осуществления мечтаемого, то оказалось под во-

просом и особое призвание России*.

* В «Краткой повести об Антихристе» есть остаточный, но ра-

дикально переосмысленный след представлений предшествующих 

лет: в ней Россия оказывается (1) прибежищем папского престола 

после того, как папы были вынуждены бежать из Рима — и послед-

ним папой, Петром II, становится архиепископ Могилевский — гла-

ва русских католиков; (2) православную церковь de facto возглавля-

ет старец Иоанн, не только из России, но и тот, в ком одни видят 

ожившего Иоанна Богослова, а другие — старца Федора Кузьмича, 

т. е. императора Александра I. В итоге воссоединение Церкви про-

исходит как воссоединение трех союзов: (1) священства  — папа 

Петр II, (2) царства — император/старец Иоанн и (3) пророчества — 

профессор Паули, но воссоединение это происходит уже на грани 

«исторического времени», а тысячелетнее царство не предшеству-

ет Второму Пришествию, а последует ему.



Лекция 7. Style russe

279

Таким образом, в свете интересующего нас меняюще-

гося отношения Вл. Соловьева к «национализму», можно 

выделить три периода:

(1)  «славянофильский», когда универсальное локализи-

руется в русском;

(2)  «теократический», когда Российская империя пони-

мается как основа будущей универсальной монар-

хии, вселенского царства;

(3)  и «посттеократический», когда будущее вселенское 

царство поставлено под вопрос в исторической пер-

спективе и,  по крайней мере, его наступление не 

мыслится как событие непосредственно предстоя-

щее — а следовательно, грех «национализма» хотя 

и остается грехом, но уже лишь «одним из», в ряду 

прочих, а не тем решающим, преодоление которого 

необходимо для воплощения Империи, пребываю-

щей «на пороге».

В первый период «реальным объектом» ожиданий 

Соловьева выступает «русский народ» как «народ пра-

вославный», во второй — применительно к России на 

смену «русскому народу» приходит Российская империя. 

Теперь уже русский народ — лишь один из народов, ее 

составляющих, вместе с польским и еврейским. Россий-

ская империя (а не русский народ) призвана реализо-

вать имперское предназначение: «третий Рим» дол-

жен стать не только по имени «третьим», но и по суще-

ству, став не ненужным, пустым повторением «второго 

Рима», пришедшего к историческому финалу, а подлин-

ным синтезом Рима первого и второго. Соединение цер-

квей должно стать не юридическим объединением, не 

соединением в смысле сохранения каждой из них вну-

тренне по существу такой же, какой она является сейчас, 

а соединением в «химическом» смысле, алхимической 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

280

свадьбой мировой истории — зримым воплощением на 

данный момент незримо наличествующей в поместных 

церквах Вселенской церкви.

Итоговую трактовку своего понимания «национализ-

ма» Вл. Соловьев дает в «Оправдании добра» (1897) — 

опыте построения целостной этической системы. Пробле-

ме национализма посвящена гл. XIV труда, которая на-

чинается с характерного для Вл. Соловьева построения 

противоположностей: (1) национализма и (2) космополи-

тизма — как отвлеченные начала, они оба оказываются 

ложными*. Однако степень их ложности явно неодинако-

ва — если космополитизм видит в человечестве лишь 

индивидов, его составляющих, т. е. мыслит «тело Христо-

во» как простейший организм, состоящий «из одних про-

стых клеточек» (своего рода «тело без органов»), то на-

ционализм выступает «в виде проповеди страдательного 

разложения человечества на его единичные элементы», 

отрицание реальности человечества, что составляло ос-

новной нерв полемики 1888–1891 гг. против Данилевско-

го и его защитников.

Из этого понимания вытекает, что «национализм», 

будучи последовательным, должен заключаться 

в стремлении к национальной изоляции — в силу чего 

весь параграф IV гл. XIV «Оправдания добра» состав-

ляют примеры как благих последствий межкультурных 

взаимодействий, так и дурных последствий обратного:

«Петр Великий и Пушкин, — провозглашает Соловьев, 

обращаясь к своему любимому примеру, — достаточ-

* «Легко заметить [...], что каждый из двух взглядов находит се-

бе оправдание единственно только в отрицательной стороне взгля-

да противоположного».



Лекция 7. Style russe

281

но этих двух имен, чтобы признать, что наш нацио-

нальный дух осуществляет свое достоинство лишь 

в открытом общении со всем человечеством, а не в от-

чуждении от него».

Этическая система Соловьева строго иерархична — 

всякое конкретное благо, всякий конкретный нравствен-

ный принцип получает оправдание в высшем, т. е. вы-

ступает как служение ему. Вместе с тем речь идет ис-

ключительно о «народах исторических»: самоотречение, 

подчинение себя высшему — это единственный способ 

вхождения в историю в качестве субъекта, в противном 

случае народ оказывается либо объектом, народом не-

историческим, либо слепым орудием, инструментом 

высшего («бичом Божиим»):

«История всех народов — древних и новых, — имев-

ших прямое влияние на судьбы человечества [выде-

лено нами. — А. Т.], говорит нам одно и то же. Все они 

в эпохи своего расцвета и величия полагали свое зна-

чение, утверждали свою народность не в ней самой, 

отвлеченно взятой, а в чем-то всеобщем, сверхнарод-

ном, во что они верили, чему служили и что осуще-

ствляли в своем творчестве — национальном по ис-

точнику и способам выражения, но вполне универ-

сальном по содержанию или предметным результатам. 

Народы живут и действуют не во имя себя или своих 

материальных интересов, а во имя своей идеи, т. е. 

того, что для них важнее всего и что нужно всему ми-

ру, чем они могут послужить ему, — они живут не для 

себя только, а для всех. То, во что народ верит и что 

с верою делает, он непременно признает хорошим 

безусловно, хорошим не как свое, а само по себе, 

следовательно, для всех, и таковым оно обыкновенно 

оказывается».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

282

«Народность» понимается Соловьевым как «вну-

тренняя, неотделимая принадлежность [...] лица, то, что 

для него в высокой степени дорого и близко» — т. е. это 

естественная принадлежность лица, природное каче-

ство, которое на «той степени развития, какой достиг-

ло человечество [...] закрепляется его собственным ак-

том самосознания и воли». Нравственным требованием 

является «люби все другие народы, как свой собствен-

ный», «мы должны любить все народности, как свою 

собственную», тогда как любовь к своей собственной 

народности выступает естественным состоянием: «[...] 

этически равная любовь к ближним (по евангельской 

заповеди), этически равная любви к самому себе, нико-

гда не может быть с нею психологически одинаковою». 

Отмеченная «естественность» не является случайным 

указанием — она связана с утверждением, что народы 

есть «органы человечества», «самостоятельные соби-

рательные существа», хотя этические принципы неза-

висимы от подобного утверждения, имея самостоятель-

ное значение:

«Всечеловечество (или та церковь, которую пропове-

дывал апостол [Павел]) не есть отвлеченное понятие, 

а согласная полнота всех положительных особенно-

стей нового или возрожденного творения, — значит, 

не только личных, но и народных. Тело Христово как 

организм совершенный не может состоять из одних 

простых клеточек, а должно заключать и более слож-

ные и  крупные органы, каковые здесь естественно 

представляются различными народностями».

«Народы» и их качества («народность»), народный 

характер, мыслятся как связанные биологическим един-

ством — от родоначальника данного народа — и одно-



Лекция 7. Style russe

283

временно совершенно свободны от сопряжения с поли-

тическим: в рамках подобной «органической» трактовки 

«народы»/«нации»/«народности», как обстоятельно по-

ясняет Соловьев, существуют на протяжении истории, 

в которую они входят, но ею не создаются, в самых раз-

нообразных политических формах — от «городов в Фи-

никии, Греции, Италии» до «государств многонародных», 

«так называемых „всемирных монархий“», «грубых пред-

варений всечеловеческого союза».

* * *

Из сказанного вытекает, что центр тяжести трактовки 

«национализма», даваемой Соловьевым, лежит за пре-

делами подразделения на консерватизм/либерализм, 

хотя и оказывается в большей степени созвучен с либе-

ральными воззрениями конца XIX столетия. Показатель-

но, что против соловьевской трактовки «национализма» 

не возражал К. Н. Леонтьев, равно как — что более по-

казательно — и по отношению к леонтьевской трактовке 

«национализма» Соловьев не высказывал возражений. 

Далеко не случайно «тема политического представи-

тельства не связывается уже у Соловьева с темой на-

ции»: «нация», синонимичная «народу», «народности», 

оказывается естественным феноменом, тем, что нельзя 

утратить, подобно своей собственной природе — и тем, 

что проявляется в действиях лица независимо от его во-

ли и желания. Если «нация» выступает как естественное 

явление, один из «органов» человечества, то «национа-

лизм», напротив, предстает как болезненное, идущее 

вопреки природе отделение, обособление от богочело-

веческого организма — т. е. политическая логика Со-

ловьева (развиваемая им наиболее явно в т. н. «теокра-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

284

тический» период, однако более или менее присущая 

его мысли на всем протяжении его творчества) принци-

пиально универсалистская, вселенская — имперская*. 

«Национализм» — та сила, что разрывает имперское 

целое: отсюда последовательно отрицательное отноше-

ние к национализму со стороны Соловьева как в период 

его славянофильских симпатий, так и во времена пере-

хода в лагерь «Вестника Европы». Различие в оценках, 

что наблюдается на протяжении творческой эволюции 

Соловьева, не относится к «национализму» в том пони-

мании последнего, как оно сформулировано в начале 

1880-х гг. — динамика заключается в оценке правосла-

вия: если вплоть до 1883 г. православие есть вселенская 

истина, тогда как все прочие христианские вероиспове-

дания выступают разнообразными заблуждениями/

уклонениями от истины, то уже с 1883 г. совершенно 

определенно восточное христианство — в лучшем слу-

чае такой же осколок вселенской истины, как и запад-

ное**. Тем самым решительное осуждение «национализ-

ма» Вл. Соловьевым оказывается независимым от его 

либеральных воззрений — оно сочетается с последни-

ми, но исходит из совершенной иных, религиозных ос-

 * Так, при всех своих симпатиях к польскому движению, при 

поддержке широкой автономии для Царства Польского, Соловьев 

ничуть не сочувствовал стремлению к национальной независимо-

сти в политическом плане, поскольку, по формулировке А. Валиц-

кого, «нет смысла множить число отдельных государств».

** Причем, как справедливо отмечает кн. Е. Н. Трубецкой, если 

в риторическом плане Вл. Соловьев в 1883 г. пытается «уравнове-

сить» позиции западного и  восточного христианства, католичества 

и православия (в отличие от протестантизма, утратившего апостоль-

ское преемство), то по существу именно католичество предстает как 

истинное  — поскольку его «грехи» являются эмпирическими недо-

статками, существо христианства хранится им в целости, тогда как 

в православии уклонение от истины затронуло суть.



Лекция 7. Style russe

нований и их историософской и политической трактовки. 

Однако оно оказывается прямо связано с логикой им-

перской — здесь Соловьев продолжает, в силу не столь-

ко влияния, сколько общей системы представлений, 

Чаадаева — и тем более примечательно, что именно 

в аспекте трактовки «национализма» он оказывается 

столь влиятелен в русской мысли: либерализм оказыва-

ется во многом тяготеющим к имперской оптике, вместе 

с русскими радикальными движениями.



286

ЛЕКЦИЯ 8. РУСИФИКАЦИЯ, 
НАЦИОНАЛЬНЫЕ ДВИЖЕНИЯ 
И РУССКИЙ НАЦИОНАЛИЗМ 
К НАЧАЛУ XX в.

«Нация» есть не физическое существо, а поли-

тическое. Нация есть одухотворенный народ, со-

знающий себя среди других народов независимым 

и державным. [...] Какая бы группа ни соединилась 

для защиты и бережения основных прав человека, 

она становится нацией.

М. О. Меньшиков. Вторая душа (1904)

Национальную политику 1881–1905  гг., несмотря на 

перемену фигуры царствующего государя, правомерно 

рассматривать как единую. Американский историк 

Е. Таден в 1960-е гг., характеризуя взгляды К. П. Побе-

доносцева, обозначил их как «бюрократический нацио-

нализм»  — так, на наш взгляд, можно определить 

и правительственный курс этих лет в целом, если от-

влечься от неизбежно присущих ему непоследователь-

ностей и колебаний. Декларируемая «русскость» им-

перии, персонификацией которой выступал государь, 

исключала из политического пространства всех, кто не 

являлся ее носителем, т. е. на практике делала режим 

включения/исключения произвольным — право на соб-

ственную автономность в данном случае исключалось, 

допускаясь в режиме «привилегии», «изъятия» из об-

щего порядка, обусловленного согласием имперского 

центра, не имеющим контрактной основы. Вместе с тем 

сама «русскость» являлась характеристикой объекта 

управления, а не субъектной — т. е., схематично гово-



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

287

ря, предъявляла требования к подданному, не предпо-

лагая корреспондирующих прав с его стороны по отно-

шению к власти.

Политика т. н. «русификации», как отмечают мно-

гочисленные исследователи, была далека от однознач-

ности — в это понятие включаются весьма разнородные 

практики, зачастую прямо противостоящие друг другу 

и получавшие различную оценку со стороны современ-

ников с точки зрения понимания «русского национально-

го проекта». Так, например, в рамки «русификации» не-

редко попадали кряшенские школы и выросшая из них 

целая система массового низового образования, создан-

ная в  1860–1880-х гг. в  Поволжье Н.  И.  Ильминским 

(1822–1891) — деятельность последнего была направле-

на на перевод основных православных священных и бо-

гослужебных текстов на местные языки и создание сети 

религиозных школ для народов Поволжья. Хотя вопрос 

о том, как именно понимал свою деятельность и конеч-

ные результаты сам Ильминский и его ближайшие спо-

движники, остается дискуссионным, центральному пра-

вительству она преподносилась и в  качестве таковой 

воспринималась, например, К. П. Победоносцевым, как 

носящая обрусительный характер — распространение 

православия среди местных жителей, которое было воз-

можно на местных языках, мыслилось как важнейший 

шаг ко включению в русское национальное целое. Рели-

гиозный фактор понимался в качестве ключевого с точки 

зрения национальной идентичности — тогда как выбор 

языка выступал второстепенным: в этой оптике для Иль-

минского и  Победоносцева мусульманская печать на 

русском языке выступала не желательным знаком сбли-

жения между собой разных сообществ, включения татар 

в русское культурное пространство, а опасным знаком 

мусульманской/пантюркистской экспансии. Например, 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

288

в 1885 г., отзываясь о кандидатурах на замещение долж-

ности муфтия в Уфе, Ильминский писал Победоносцеву:

«Нужно всячески избегать [...] прогрессистов и нацио-

налистов» (21.IV); «[...] в случае крайности, фанатик 

без русского образования и языка сравнительно луч-

ше, чем по-русски цивилизованный татарин, а еще ху-

же аристократ, а еще хуже человек университетского 

образования» (18.II).

О рекомендуемых им братьях Султановых в письме 

к тому же корреспонденту отзывался: «По-русски гра-

мотны, отлично владеют русскою речью, но мусульман-

ство в его арабских источниках, конечно, не изучали 

и только читают татарские книжки. [...] От каких-либо 

национальных нового пошиба идей они, кажется, совер-

шенно далеки, и о фанатизме их не слышно» (21.IV). 

Напротив, высказываясь о негодности на должность 

муфтия Ибрагимова, Ильминский характеризовал его 

как слишком «блестящего», образованного: «Кратко 

сказать: не нашей простоте орудовать таким тонким 

инструментом. Для нас вот что подходяще было бы: что-

бы в русском разговоре путался и краснел, писал бы 

по-русски с порядочным количеством ошибок, трусил 

бы не только губернатора, но и всякого столоначальни-

ка и т. п.» (28.IV).

Отзываясь в марте 1888 г. о мусульманах-землевла-

дельцах в Уфе, Ильминский с тревогой отмечал, что они 

«имеют большой вес в дворянстве и обществе. Они со-

единили русскую светскую выправку и видимую либе-

ральность со скрытою магометанскою ревностью, с та-

тарской национальною твердостью и житейскою умело-

стью; а в настоящее время татарская, т. е. магометанская, 

внешне — обруселая интеллигенция начинает, кажется, 

воспитывать в  себе национальные мотивы. Сколько 

можно видеть, магометане чиновные и по-русски обра-



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

289

зованные практикуют такого рода политику. По побу-

ждениям религиозным, а  иные, наиболее передовые 

и либеральные, — национальным, они внутренне соли-

дарны с муллами и народом и составляют магометанскую 

массу при ее ортодоксальном суннитском догмате и об-

ряде, со всеми гуриями и легендами. Но перед глазами 

русских те же самые интеллигентные татары надевают 

личину и показывают вид рационализма и любви к про-

свещению, даже прямо и настойчиво стараются дока-

зать, что Коран и Магомет — в пользу разума и научно-

го знания. [...] Подобными действиями интеллигентные 

магометане обвораживают русские начальства и отво-

дят их глаза от действительного состояния фанатичной 

массы».

Напротив, развитие языков местных народов и пере-

вод на них христианских текстов представали важней-

шим орудием русской культурной экспансии в регио-

не, противостоящей исламу. Формулируя свою позицию 

в письме к Победоносцеву, Ильминский в октябре 1888 г. 

утверждал: «Нужно помнить, что мы русские не умеем 

владеть теми орудиями культурными и сливающими на-

родности, которыми так успешно действуют западные 

народы — у нас эти орудия обращаются нам же во вред». 

То есть Ильминский фиксировал парадоксальный ре-

зультат частичного включения местных элит в русское 

культурное пространство — вместо того чтобы, соглас-

но расхожим ожиданиям, становиться проводниками рус-

ского культурного влияния среди соплеменников, они, 

пользуясь полученными ими новыми культурными сред-

ствами, являлись проводниками новых национальных 

идей. В результате, однако, основной путь, который ре-

комендовал сам Ильминский, заключался в искусствен-

ном торможении процесса, в попытке сохранить преж-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

290

ние, становившиеся архаичными формы  — или, как 

в случае с муфтием, предлагал вовсе ликвидировать по-

добную фигуру, которая в новых условиях консолидиро-

вала мусульманское сообщество в Российской империи 

и позволяла ему соорганизовываться. Народные школы 

на местных языках должны были, напротив, выполнять 

двойную функцию: во-первых, распространения право-

славия (не столько в логике обращения, сколько вторич-

ной христианизации — призванной выдерживать конку-

ренцию со стороны аналогичных процессов в исламе), 

и, во-вторых, образования, не изымающего учеников из 

их социальной среды.

Во многом аналогичную роль призваны были сыграть 

церковно-приходские школы, система которых стала 

быстро расти в империи с 1884 г. — созданная под влия-

нием образца сельской школы С. А. Рачинского, церков-

но-приходская образовательная система была призвана 

давать начальное образование, оставляя учеников в их 

собственной социальной среде, т. е. как раз не явиться 

тем, чем в позднемодерных условиях является школь-

ная система — не стать социальным лифтом: в церков-

но-приходской школе ученик должен был получать зна-

ния, необходимые и полезные для него, остающегося 

тем же крестьянином, но в меняющихся условиях, эко-

номических и культурных — для торговых обменов он 

должен был усвоить счет и письмо, чтобы противостоять 

новым культурным воздействиям, должен был созна-

тельно усвоить христианские верования (перейдя от 

групповой религиозной идентичности к индивидуаль-

ной, сохраняя принадлежность к православной церкви). 

Массовое образование оказалось достаточно результа-

тивным в плане распространения ключевых культурных 

и языковых навыков, например, языковой стандартиза-



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

291

ции, значимой в рамках быстрой и все ускоряющейся 

урбанизации.

Политика «русификации», если использовать дан-

ное понятие предельно общим образом (одновременно 

сохраняя в памяти его условность), имела несколько 

измерений — низовой, массовой культурной политики, 

политики, направленной на высшие общественные слои 

и аспект, направленный на политическую, администра-

тивную и техническую унификацию империи. Подчерк-

нем особую значимость последнего  — во многом он 

диктовал многие конкретные решения в рамках двух 

первых.

Раннемодерная аграрная империя выстраивалась по 

принципу вертикальных связей — она инкорпорировала 

местные элиты, сохраняя высокий уровень автономии 

местного управления. В условиях XIX в. разнородное со-

циальное и культурное пространство требовалось все 

в большей степени унифицировать — например, единая 

транспортная система, возникающая по мере распро-

странения железных дорог, требует единых стандар-

тов — начиная с мер и весов, синхронизации времени — 

и вплоть до языка, который в данном случае оказывается 

тем же техническим средством. Разнородное простран-

ство предшествующих веков довольствуется небольшим 

количеством единых норм управления, обеспечивающих 

работу центрального правительства и его наместников, — 

новая ситуация требует единообразного правового ре-

жима, в первую очередь в сфере гражданского права, 

т. е. ежедневных экономических обменов: до тех пор, по-

ка большая часть обменов ограничена довольно неболь-

шой территориально областью, в многообразии право-

вых режимов, действующих в каждой из этих областей, 

нет существенных затруднений — при увеличении как 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

292

пространственных границ, так и интенсивности этих об-

менов, при их анонимизации, связанной с распростране-

нием капиталистического хозяйствования, возникает все 

более настоятельная потребность в правовом единстве.

Как отмечал Драгоманов, отвечая своим оппонентам 

из украинофильского лагеря, «русификаторская» поли-

тика Российской империи отнюдь не была чем-то уни-

кальным или связанным с произвольными решениями 

существующих властей — она являлась частным случаем 

процессов, аналогичным тем, что протекали во Франции 

или Германии: местная специфика скорее уж связыва-

лась с неподготовленностью бюрократического аппара-

та, слабостью интеллектуальных ресурсов и т. п. — поли-

тика эта отличалась, писал Драгоманов во 2-й половине 

1870-х гг., грубостью приемов, но видеть в ней нечто спе-

цифически российское не было никаких оснований, рав-

но как и украинское национальное движение представа-

ло типичной реакцией на происходящее. Понимать логи-

ку развертывавшихся процессов, утверждал Драгоманов, 

важнее эмоциональной реакции — и вопрос об успешно-

сти «русификации» и способности эффективно противо-

стоять ей со стороны украинских националистов — это 

вопрос о том, какая из сторон окажется способной пред-

ложить востребованные обществом инструменты модер-

низации, какая из модернизационных моделей окажется 

успешнее.

Переход к позднему модерну заключается, в  числе 

прочего, в принципиальном изменении характера вла-

сти — из прежней власти над группами, сообществами 

формируется власть над индивидами. Прежние практики 

управления предполагают, что для государства конкрет-

ный индивид за исключением особых случаев неразли-

чим — контрагентом во властных отношениях выступает 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

293

сообщество через своего представителя или представи-

телей (село, посад и т. д.). Более того, в тех случаях, когда 

готовых контрагентов нет, центральная власть их созда-

ет — как, например, будущее центральное мусульманское 

управление с верховным муфтием в Оренбурге или буд-

дийскую централизованную иерархию в Бурятии. Про-

цесс модернизации ведет к тому, что на место этих прак-

тик приходят все более индивидуализированные: разви-

вающееся государство ставит под свой контроль все 

больше ресурсов, которые позволяют ему создавать сеть 

рационального управления и контроля (бюрократию) со 

все меньшими «ячейками», постепенно продвигаясь от 

больших сообществ к меньшим и к конкретному индиви-

ду — процесс завершится уже практически на нашей па-

мяти со всеобщей паспортизацией населения: каждый из 

нас теперь состоит в непосредственных отношениях с го-

сударством, в отличие от предшествующих практик опо-

средованного правления.

Применительно к Российской империи данный про-

цесс был далеко не завершен к началу XX в. — доста-

точно отметить, что, например, сохранение крестьян-

ской общины в ходе крестьянской реформы 1861 г. было 

принято отнюдь не в силу теоретических соображений 

(здесь у сторонников общинного хозяйства отнюдь не бы-

ло большинства, на уровне первоначального обсуждения 

реформы значительная часть разработчиков высказыва-

лось за индивидуальные наделы, формирование класса 

крестьян-собственников как желательную перспективу 

и т. д.). Однако, когда подготовка реформы вступила в за-

вершающую фазу и на первый план вышли вопросы тех-

нической реализации, то разработчики столкнулись не 

только с проблемой отсутствия земельного кадастра, но 

и с отсутствием достаточного числа специалистов по ме-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

294

жеванию, для восполнения которого потребовались бы 

десятки лет (достаточно сказать, что кадастр не был со-

здан и к концу империи): сохранение общины, внесенное 

ст. 161 Положения, стало необходимым — и на тот мо-

мент, как и сформулировано в Положении 1861 г., приня-

тым как временная мера — компромиссом, вытекавшим 

из отсутствия достаточного числа технических специали-

стов и весьма разреженной местной властью (многочис-

ленные функции местной администрации возлагались, 

например, с конца XVIII в. на дворянских выборных, вы-

полнявших их в качестве «почетных», т. е. не связанных 

с  издержками для государственного бюджета). Здесь 

можно отчетливо видеть то, что станет основной пробле-

мой катковского проекта нациестроительства — ориен-

тированный на французский образец, предполагающий 

активную, зачастую агрессивную правительственную по-

литику в отношении подвластных, индивидуализирующий 

характер управления, он предполагает государственный 

аппарат гораздо более плотной сетью охватывающим 

свой объект и гораздо более эффективным и рациональ-

ным, чем тот, которым располагала на практике Россий-

ская империя.

* * *

Выделим основные проблемы, накопленные к 1905 г. 

Прежде всего  — это застарелый «польский вопрос», 

имевший несколько измерений. В данном случае необхо-

димо разграничивать вопрос о положении дел в бывшем 

Царстве Польском, территория которого с 1870-х гг. по-

луофициально именовалась Привислянским краем, дабы 

исключить саму память о притязаниях на государствен-

ное существование, и положение дел в «кресах», северо- 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

295

и юго-западных губерниях Российской империи, отошед-

ших к ней по трем первым разделам Речи Посполитой 

(1773–1795).

Политика Российской империи в отношении Царства 

Польского после восстания 1863 г. на достаточно дли-

тельный срок оказалась успешной — благодаря прове-

денной крестьянской реформе удалось, во-первых, ли-

шить польских националистов основной социальной базы 

в лице крестьянства — земельные магнаты, составляв-

шие основу т. н. партии «белых», лишились большей ча-

сти своего влияния на крестьян, а для «красных» исчезла 

возможность национальной агитации на волне аграрных 

требований; во-вторых, польское национальное движение 

после 1863 г. утратило сначала веру в силовую поддерж-

ку со стороны великих европейских держав, в первую 

очередь Франции — 1863 г. показал, что вне исключи-

тельной, трудно прогнозируемой ситуации общеевропей-

ского масштабного военного противостояния западные 

державы готовы максимум оказывать на Российскую им-

перию дипломатическое давление и весьма ограничен-

ную, преимущественно моральную, поддержку повстан-

цев — при этом после 1863 г. возможности повторения 

вооруженного восстания не представлялось. В дальней-

шем польские националисты в пределах Российской им-

перии утратили и этот ресурс: поражение II Империи во 

франко-прусской войне 1870 г. привело к тому, что Фран-

ция более не имела и таких возможностей вмешатель-

ства на стороне поляков, как то было до 1870 г., а после-

дующие изменения в международных отношениях при-

вели к тому, что теперь Польша была поделена между 

тремя империями (Российской, Австро-Венгерской и Гер-

манской), ни одна из которых не была склонна поощрять 

польское национальное движение в его стремлении к об-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

296

разованию независимого польского государства*, 

а Франция, стремясь выйти из европейской изоляции по-

сле 1870 г., нуждалась в союзнике против Германской 

империи, чтобы избежать повторения военного столкно-

вения «один на один» — в качестве такового могла вы-

ступать только Российская империя, в доброжелатель-

ном нейтралитете которой как минимум была остро заин-

тересована Французская республика: тем самым еще 

задолго до образования русско-французского союза Фран-

ция была поставлена в ситуацию, когда не могла позво-

лить себе действий, могущих быть расцененными русской 

стороной как недружелюбные — понятно, что это исклю-

чало всякую государственную поддержку польского на-

ционального движения.

Польский национализм после 1863 г. оказался в па-

товой ситуации — те идеи, которые были для него веду-

щими на протяжении предшествующих десятилетий, 

оказались дискредитированы, в то время как в «русской 

Польше» не было значительных ресурсов для формиро-

вания альтернативной программы. В итоге на ближай-

шие два десятилетия польское национальное движение 

перестает быть существенной угрозой для империи — 

а когда с конца 1880-х начинается новый подъем поль-

ского национализма в пределах Российской империи, то 

он происходит в существенно изменившихся условиях. 

Прежде всего теперь его политические амбиции суще-

ственно ограничены — не отказываясь от идеальной 

* В наименьшей степени это можно сказать об Австро-Вен-

грии, где полякам Галиции удалось стать практически третьей (по-

сле немцев и венгров) «правящей» нацией империи, однако в  то 

же время сама империя утратила значительную часть свободы 

в  международных отношениях, став «младшим союзником» Гер-

манской империи.



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

297

цели восстановления/создания независимой Польши, он 

на практике нацелен на достижение компромисса в рам-

ках существующей в Центральной и Восточной Европе 

имперской системы. Принципиально меняется его соци-

альная база — теперь он ориентирован на массовую 

политику, что обуславливает его существенное «поле-

вение».

Изменение характера польского национального дви-

жения в последние десятилетия XIX — начале XX в. тес-

но связано с имперской политикой в «кресах». После 

1863  г. при всех колебаниях правительственного кур-

са как в центре, так и на местах, он оставался в целом 

направленным на уменьшение польского культурного 

и экономического влияния — это способствовало ослаб-

лению польского национального движения в кресах, во 

многом утрачивавшего возможность мобилизации масс, 

приобретавших иные идентичности. Вместе с тем поли-

тика Российской империи в отношении Польши имела 

ключевое препятствие в том, что империя владела лишь 

частью Польши — другие империи, Германская и Ав-

стро-Венгерская, в первую очередь последняя, проводи-

ли иные политики относительно поляков на своих тер-

риториях, с 1860-х гг. в особенности австрийская часть 

Польши, Галиция, стала центром польского националь-

ного движения, обретя возможность политической кон-

солидации в рамках конституционного режима дуалисти-

ческой империи. Тем самым более или менее активная 

имперская политика, направленная против польского на-

ционализма, приводила к тому, что последний все более 

ориентировался на внешних конкурентов империи: так, 

например, решение сделать Варшавский университет 

исключительно «русским» привело к тому, что польские 

интеллектуалы получали образование и проводили ис-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

298

следования, например, в Краковском и Львовском уни-

верситетах и связанных с ними центрах, жесткий кон-

троль польской печати означал рост значимости галиций-

ских изданий и т. п.

Отношение большей части русского образованного 

общества к польскому национализму претерпело за эти 

же годы существенную эволюцию — к 1880-м гг. Польша 

перестала восприниматься в общественном сознании как 

первостепенная угроза, образ, обусловленный общест-

венным энтузиазмом 1863 г. В этом плане, если в 1860-х 

польский вопрос находился в фокусе русской обществен-

ной мысли, то в последующие годы он явно отошел на 

второй план.

Как отмечал уже в 1915 г. А. А. Корнилов в кратком 

очерке истории Царства Польского, после 1905–1907 гг. 

стала очевидной необходимость изменения политики по 

отношению к Польше, однако центральное правительство 

так и не выработало какого-либо нового определенного 

курса — в генерал-губернаторство Г. А. Скалона (в долж-

ности: 1905–1914) местная администрация продолжала 

придерживаться выработанных ранее норм, несколько 

умеряя их в своей практике, но подобная политика отно-

сительного «смягчения» была неспособна что-либо ре-

шить и кого-либо удовлетворить. Политические позиции 

основных польских направлений заключались в выборе, 

на какую из существующих великих держав ориентиро-

вать свою политику, какая из долгосрочных политических 

ставок является перспективной: польские социалисты во 

главе с Ю. Пилсудским (1867–1935) ориентировались на 

Германию, польские национал-демократы во главе с Р. 

Дмовским (1864–1939) полагали возможным и более эф-

фективным достичь соглашения с Российской империей. 

Стоит отметить, что последняя позиция имела для того 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

299

времени свои существенные основания — прежде всего 

связанные с тем, что соглашение с Германской империей 

для польских националистов принципиально ограничено 

национальной политикой Германии, в первую очередь ак-

тивной германизацией Великого герцогства Познанского 

(той части Речи Посполитой, которая в конце концов, по 

итогам Венского конгресса 1815 г., отошла к королевству 

Пруссия), в то время как реальная политика Российской 

империи фактически не представляла угрозы для со-

хранения польской национальности в пределах Царства 

Польского.

Программа Дмовского, его национализм, носили «эт-

нический» характер  — и,  примечательным образом, 

именно это позволяло ему умерить националистические 

притязания границами «этнографической Польши», т. е. 

отказаться от рассмотрения «кресов» как неотъемле-

мой части будущей Польши — подобное видение да-

вало Дмовскому и его сторонникам основания надеять-

ся достигнуть компромисса с Российской империей. 

Напротив, для Пилсудского речь шла именно о рестав-

рации Речи Посполитой как «союза народов»: будущая 

Польша в этой логике выступала проектом политическо-

го сообщества, связанного общими политическими прин-

ципами и общим историческим наследием, а отнюдь не 

«расовыми» критериями — для него, потомка виленских 

помещиков, возводивших свою родословную к боярам 

Гедимина, мыслить «Польшу» как сообщество «поляков 

по крови» было невозможно. На этом примере хорошо 

можно видеть сложности национализма и невозможность 

свести понятие «национализма» к какой-либо простой 

формулировке — и Дмовского, и Пилсудского, разуме-

ется, можно назвать «польскими националистами», но 

национальные проекты, лежащие в основании их «на-



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

300

ционализмов», принципиально различны: следствия из 

их столкновения вполне раскроются уже в дальнейшем, 

во II Речи Посполитой (1918–1939), ставшей противоре-

чивым сочетанием столь разнонаправленных стремле-

ний, не имевшей возможности реализовать вполне ни 

один из них (слишком большой, если угодно, с точки зре-

ния Дмовского, включившей в свой состав слишком мно-

гих «чужих», которых не было возможности эффективно 

ассимилировать, — и слишком небольшой, с точки зре-

ния Пилсудского, чтобы стать свободной от политики 

«крови» и воплотить желаемую модель «братского сою-

за народов», столь тесно переплетенных между собой, 

живущих на одних и тех же землях, чтобы можно было 

мечтать выстроить этнически однородное государство).

Проблемой иного рода был украинский вопрос — ес-

ли в случае с польским национальным движением в об-

щественном мнении существовал своего рода консенсус 

относительно необходимости «развода» и основное про-

тиворечие было по вопросу «разграничения» русского 

и польского национализмов, а имперская рамка высту-

пала как общая политическая форма — иными словами, 

между польскими и русскими националистами сущест-

вовал консенсус по поводу взаимоисключения друг дру-

га из одного национально-политического пространства, 

то «большие русские» и украинские национальные про-

екты находились в радикальной конфронтации: про-

движение одного из них автоматически означало урон 

другому. Политическое противостояние, нараставшее 

в русском обществе к началу XX в., позволяло временно 

снимать остроту проблемы — поскольку существующий 

политический режим выступал в качестве общего про-

тивника и достижение политических свобод являлось 

общей целью.



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

301

Остзейский вопрос стал приобретать все большую ак-

туальность с 1860-х гг., что было связано с процессом 

становления национального Германского государства — 

соответственно, остзейские немцы оказались в плане 

политической лояльности под подозрением: если ранее 

объектом их лояльности было существующее имперское 

правительство и династия, то теперь, особенно с 1871 г., 

провозглашения Германской империи, возник мощный 

новый объект лояльности, актуализирующий националь-

ное измерение. Политика Российской империи по ост-

зейскому вопросу, характеризовавшаяся на протяжении 

1870-х неопределенностью, существенно изменилась 

в 1880-х: был принят целый ряд мер по инкорпорирова-

нию местного законодательства в имперское, немецкий 

Дерптский университет преобразован в русский Юрьев-

ский (с символическим переименованием города), осу-

ществлялась масштабная политика русификации сред-

него образования, местного управления и т. д. — в про-

тиводействии остзейским немецким элитам имперское 

правительство с 1880-х гг. достаточно активно поддержи-

вало местное ненемецкое большинство: эстонское, ла-

тышское и отчасти литовское (в Курляндской губернии) 

движения. При этом границы союза имперского центра 

с местными низами были, разумеется, структурно весьма 

ограничены — в результате имперская политика во мно-

гом играла роль катализатора местных национальных 

движений, в скором времени приобретших опасный для 

империи характер.

Централизаторская политика империи, при недоста-

точной гибкости и ограниченности набора инструментов, 

находившихся в ее распоряжении, испытывала сущест-

венные проблемы на окраинах, в первую очередь в Фин-

ляндии и Закавказье. В случае с Финляндией с 1880-х гг. 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

302

был поднят вопрос об ограничении автономии послед-

ней и инкорпорировании ее в общеимперские структу-

ры управления  — особенно обострившийся в  самом 

начале XX в. Если в 1860-х в Финляндии существовало 

отчетливое противостояние традиционных шведских 

правящих элит и поднимающегося финляндского на-

ционализма, то имперская политика в итоге привела 

к  консолидации этих разнонаправленных движений 

и формированию модерного финского национализма, 

обеспечив последнему «общего врага», сплачивающего 

в противостоянии разнородные группы. Проблемы за-

кавказской политики Российской империи демонстриру-

ют отчасти структурное родство с финляндской полити-

кой — а именно неопределенность в отношении импер-

ской периферии, когда целый ряд мер предпринимаются 

в оптике имперской гомогенизации и включения «окра-

ин» в однородное пространство, при этом, применитель-

но к Закавказью, имеющихся ресурсов недостаточно для 

проведения столь амбициозной политики. В результате 

фактически сохраняется, с одной стороны, особый ре-

жим управления и особый правовой статус территорий, 

а с другой декларируемые цели и конкретные, разовые 

акции производят эффект, противоположный задуман-

ному, консолидируя местные группы в их противостоя-

нии центру.

Другой в высшей степени значимой проблемой для 

империи стал еврейский вопрос — отказ от ассимиля-

торской политики в начале 1880-х гг. парадоксальным 

образом накладывается на попытки активной ассимиля-

торской политики в других направлениях: комплекс этно-

культурных и сословно-классовых противоречий, харак-

терный для восточноевропейского региона, оказался 

«заморожен» в пределах черты оседлости — создавая 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

303

все более конфликтную ситуацию, последствия которой 

стали очевидны после 1905 г., а особенно в ходе струк-

турной ломки, вызванной Мировой войной и последую-

щими событиями войны гражданской.

Отметим, что структурно значительная часть проблем 

была однородна: формирование «большой русской на-

ции», на которую была ориентирована имперская поли-

тика, порождало затруднения трех видов:

— во-первых, не столько активная, сколько ритори-

чески и символически агрессивная, зачастую проявляю-

щаяся через систему ограничительных мер, а не пре-

ференций для тех субъектов, которые выбирали жела-

тельное с точки зрения властей поведение (негативное 

подкрепление), политика приводила к тому, что стимули-

ровала протестный потенциал. Так, например, целый ряд 

мер, направленных против украинского национального 

движения и связанный в первую очередь с Эмским ука-

зом 1876 г., был способен в первую очередь стимулиро-

вать недовольство вполне лояльных в других отношени-

ях подданных — символическим поражением стал запрет 

на публикацию музыкальных произведений, где текст 

воспроизводился бы вместе с нотами, аналогичным об-

разом цензурное воспрещение на публикацию современ-

ных художественных произведений на украинском языке 

позволяло, однако, в диалогах приводить реплики пер-

сонажей по-украински, относя последнее к этнографиче-

ским деталям (аналогичным тому, как русские беллетри-

сты стремились передать областные или сословные осо-

бенности речи своих персонажей). Тем самым de facto 

она производила нередко противоположный декларируе-

мому эффект, мобилизуя местные национальные движе-

ния и обеспечивая их соответствующей социальной под-

держкой;



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

304

— во-вторых, и это особенно важно, имперская полити-

ка оказалась недостаточно эффективной в плане создания 

системы социальных лифтов — предоставляющих возмож-

ность инкорпорирования в общеимперское в смысле обще-

русского пространства. Выходцы из нижних социальных 

слоев, двинувшиеся по ступеням образовательной систе-

мы, достаточно быстро наталкивались на структурные 

ограничители, делавшие невозможным или весьма затруд-

нительным их дальнейшее продвижение. В результате они 

оказывались достаточно образованными, чтобы осозна-

вать свое положение, и имели достаточно оснований, чтобы 

испытывать недовольство своим положением, — т. е. со-

ставляли социальную базу для рекрутирования активистов 

национальных движений, предлагавших готовый и хорошо 

ложившийся на реалии язык описания и обозначение фи-

гуры врага, виновника несправедливости;

— в-третьих, имперская национальная политика не 

сумела в конце XIX в. получить достаточную поддержку 

со стороны образованных слоев, в первую очередь «ин-

теллигенции»: более того, целью проводимой политики 

было укрепление существующего авторитарного режи-

ма, свободного от потребности в поддержке со стороны 

общества, — вместо этого он должен был опираться на 

бюрократический аппарат и лояльное население, тогда 

как общество мыслилось как опасная и враждебная сре-

да, с которой приходится взаимодействовать, но добро-

совестное соглашение возможно только на основе изме-

нения последней*. Это не означает, что отечественная 

* При этом с течением времени бюрократический аппарат сам 

начинал все чаще восприниматься как враждебная среда с точки 

зрения идеологов самодержавного правления. В весьма характер-

ных идеологических построениях Победоносцева «царь» и  «на-

род» одинаково противопоставлялись «обществу», «интеллиген-



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

305

интеллигенция была вне национальной политики, однако 

чаще всего она оказывалась идеологически гораздо бо-

лее «имперской», чем официальная политика — подоб-

ное расхождение особенно отчетливо сказалось в кон-

фликтах в эмигрантской и внутриимперской радикальной 

среде, например в оптике Драгоманова, отмечавшего, 

что русские радикалы, не отвергая принципиально нацио-

нальные стремления других групп, в то же время мысли-

ли в рамках последовательно общеимперской политики, 

ставя в  центр социально-экономическую проблемати-

ку, а в дальнейшем хоть и обратившись к политической 

в собственном смысле слова, однако исключительно на 

уровне общегражданских прав и свобод. При этом подоб-

ное отношение было характерно, например, и для выход-

ции», «бюрократии» — оторванным от «жизни». «Народ» в первую 

очередь означал «простой народ», однако его частью мыслились 

и  высокопоставленные члены правительственной иерархии, как, 

например, сам Победоносцев — подобное было, однако, личным 

качеством, тем, что сохранялось несмотря на и вопреки официаль-

ному включению в бюрократическую иерархию.

 Если формулировать предельно кратко, то различие между цар-

ствованием Александра  III  и  правлением Николая  II  заключалось 

в данном аспекте в том, что Александр III мыслил подобными «народ-

ными», лояльными подданными отдельных членов правительствен-

ного аппарата, не только даруя им свое доверие, но и как обладаю-

щих подобными качествами назначая на ключевые посты в прави-

тельстве  — они должны были преодолевать, исправлять издержки 

бюрократической системы. Характерными примерами такого рода 

служит карьера С. Ю. Витте (1849–1915) или, при всей несхожести 

персонажей, К. П. Победоносцева. Напротив, для Николая  II  харак-

терно принципиальное недоверие ко всему правительственному ап-

парату в целом — отсюда связь «с народом» обеспечивается через 

сеть неформальных контактов, через связи с конкретными лицами, 

которым по тем или иным причинам непосредственно доверяет им-

ператор, при этом не пытаясь включить их, в отличие от политики от-

ца, в бюрократическую систему как внутренний по отношению к ней 

небюрократический фактор: системы официальных и  неофициаль-

ных контактов старательно поддерживаются как параллельные.



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

306

цев из еврейской культурной среды, в  подавляющем 

большинстве мысливших решение еврейского вопроса 

по пути ассимиляции (еврейский национализм в начале 

XX в. оказался достаточно маловажен в рамках россий-

ской национальной политики, поскольку значительная 

часть его активистов оказалась вовлечена в сионистское 

движение, т. е. во многом исключала себя из имперско-

го контекста, мысля свою включенность исключительно 

тактической). В этом плане еврейское движение оказы-

валось скорее важным фактором, действующим в на-

правлении укрепления «общерусской», «большой рус-

ской» идентичности — противостояние с имперским цен-

тром оказывалось связано, напротив, с неготовностью 

имперского правительства пойти на подобное расширен-

ное понимание «русскости», какое предлагалось, напри-

мер, с 1860-х гг. Михаилом Катковым. Вопрос о радикаль-

ном изменении имперской политики в еврейском вопро-

се поднимался в 1905 г. и в последующие годы — так, 

например, министр народного просвещения в кабинете 

С. Ю. Витте гр. И. И. Толстой (1858–1916) предлагал опе-

реться на еврейскую массу, даровав ей равноправие, как 

потенциально на наиболее лояльных имперских поддан-

ных (в данном случае явно ориентируясь на австрийский 

опыт), однако на практике подобные предложения не вы-

ходили за пределы кабинетных дискуссий — реальный 

потенциал данного варианта имперской политики проде-

монстрирует ранний Советский Союз.

* * *

Революция 1905 г., следствием которой стало воз-

никновение общеимперского представительного органа 

законодательной власти и, соответственно, публичной 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

307

политики — принципиально изменила и усложнила де-

баты о национализме. В рамках данного краткого очер-

ка у нас нет возможности подробно рассматривать те 

перемены, которые произошли в политической и интел-

лектуальной жизни империи за последнюю дюжину лет 

ее существования — эти сюжеты даже в конспективном 

изложении заслуживают отдельной работы, поскольку 

во многом определили те ситуации и противоречия, ко-

торые получат свое развитие уже после Мировой войны 

и революции 1917 г.

Однако на одном сюжете мы все-таки остановимся, 

поскольку он демонстрирует возможности, в существо-

вании которых можно было бы усомниться на основании 

предыдущего изложения. Как уже отмечалось, к нача-

лу XX в. русский национализм оказался во многом в об-

ладании сторонников консервативных и правых взгля-

дов. Позиция правых, как крайних, так и умеренных, все 

в большей степени расоизировалась — биологические, 

физические характеристики национального, описание 

«наций» как природных объектов и понимание полити-

ческого как надстройки над биологическим, националь-

ное противостояние как «борьба племен», «племенных 

начал» и т. п., воспроизводящие общие места популярной 

антропологии конца XIX — начала XX в. и не противостоя-

щие, следует отметить, научному языку этого времени, 

становившиеся все более заметными с 1870-х гг., выхо-

дят с начала XX в. на передний план. С 1880-х для русских 

правых все более характерным становится антисеми-

тизм, сменяющий предшествующий, куда более марги-

нальный как характеристика политической национальной 

позиции, антииудаизм — к началу XX в. антисемитизм 

становится практически всеобщей позицией для всех от-

тенков правых взглядов в отечественном политическом 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

308

пространстве, а фигура «еврея» как главного врага, «чу-

жого», пугающего своей амбивалентностью, способно-

стью проникать в любую среду и быть трудноразличи-

мым для внешнего взгляда, вытесняет доминировавшую 

в 1860-х фигуру «поляка» (и во многом сливающуюся 

с ней, восходящую к более ранним временам и насле-

дуемую от западноевропейской полемики 1820-х гг. фи-

гуру «иезуита»). Антисемитизм позволяет собрать во-

едино весьма разнородный комплекс представлений:

— во-первых, как уже говорилось, он позволял насле-

довать более раннему антииудаизму, переводя на новый, 

расовый, язык прежние вероисповедные разграничения 

и производные от них социокультурные дифференциа-

ции, тем самым позволяя транслировать их в секуляри-

зированную среду;

— во-вторых, антисемитизм позволял соединять ло-

гически противостоящие позиции — антикапиталисти-

ческие настроения с одновременной борьбой против 

социалистических тенденций — евреи здесь выступали 

и как представители мирового капитала, носители новых 

хозяйственных порядков, и в то же время как характер-

ные для восточноевропейского пространства мелочные 

торговцы и скупщики, встроенные в этноконфессиональ-

ную систему разделения труда, привычно противостоя-

щие и необходимые одинаково земледельцам и земле-

владельцам, и в то же время как участники радикальных 

движений — особенно заметные на общем фоне в силу 

своей инаковости и в то же время навлекающие на себя 

протест как «мешающиеся не в свои дела», что позволя-

ло заподозривать их в преследовании своих собственных 

целей;

— в-третьих, еврейство вполне закономерно опозна-

валось как сообщество, принципиально выходящее за 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

309

имперские и любые национальные границы, — тем самым 

еврей рассматривался как не способный к полной, одно-

значной лояльности, т. е. как подозрительный субъект, 

в чьей верности нельзя быть уверенным.

Если в глазах как собственных образованных, ориен-

тированных на европейские культурные стандарты, под-

данных, так и в глазах западного сообщества «погро-

мы» стали символом, прежде всего, архаичности Рос-

сийской империи  — по меньшей мере неспособной 

достаточно эффективным образом поддерживать поли-

цейский порядок на собственной территории и, что осо-

бенно важно, не рассматривавшей подобные столкно-

вения как нечто, подлежащее однозначному осуждению 

и быстрому пресечению, — то для отечественных пра-

вых, в особенности для крайних, «погромы» оказались 

проявлением назревших конфликтов, где жертва и на-

сильник заслуживают принципиально различного отно-

шения, поскольку погромщик, совершающий противо-

правный поступок, тем не менее, недопустимым образом, 

но реагирует на вопиющую, нестерпимую несправедли-

вость — не столь заметную, как его собственные дей-

ствия, лишь в силу того, что она обыденна и рассрочена 

во времени.

Еврейский вопрос и государственный антисемитизм 

к последним предвоенным годам стали рассматривать-

ся как один из возможных ресурсов поддержания суще-

ствующего режима, обеспечения ему низовой поддерж-

ки — в данном плане показательно дело Бейлиса, про-

демонстрировавшее, помимо прочего, весьма сложное 

положение дел в правящих кругах Российской импе-

рии — для значительной части которых подобная поли-

тика выступала недопустимой в первую очередь с точки 

зрения связанной с нею опасности утраты монополии 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

310

на насилие*, в то время как для других активизация ан-

тисемитской повестки и в целом ставка на использование 

и  управление ксенофобными настроениями виделась 

ценным ресурсом, который может и должен быть исполь-

зован в борьбе за политическое преобладание в услови-

ях, когда средств прежней, традиционной имперской вну-

тренней политики оказывалось недостаточно и монархи-

ческий режим испытывал затяжной и  нарастающий 

кризис легитимности.

Итак, с одной стороны, правые разной степени ради-

кализма в том или ином отношении оказались разделяю-

щими и пытающимися воспользоваться расоизирующим 

языком, актуализировав его через выделение «иных» 

и «чужих», позволяющих простраивать национальную 

повестку на секуляризированных основаниях как защиту 

«своего» в смысле природной, естественной общности. 

Такого рода идейное движение, по большому счету, не 

представляет собой чего-либо особенно любопытного — 

гораздо более интересны попытки, обнаружившиеся сре-

ди сторонников либеральных идей, вернуть себе нацио-

нальную повестку, несколькими десятилетиями ранее 

практически без сопротивления отданную правым.

Наиболее известное и значимое по интеллектуальным 

последствиям движение последнего рода — интеллекту-

* В той же логике находилось противодействие правительства, 

в  первую очередь Министерства внутренних дел, крайне-правым 

партиям — фактически стараниями Министерства был обеспечен 

и  поддержан раскол Союза русского народа, образование Союза 

Михаила Архангела и  т.  п.: массовое крайне-правое движение 

в  условиях политической стабилизации 1907-го  и  последующего 

годов представлялось враждебным существующему порядку, как 

и радикальные левые партии, — в определенном смысле даже бо-

лее опасным, поскольку, в отличие от последних, опиралось на су-

ществующие легитимные основания  — выступало в  защиту цар-

ской власти против существующих властей.



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

311

альная эволюция Петра Бернгардовича Струве (1870–

1944), одного из первых русских «легальных маркси-

стов», автора манифеста РСДРП (1898), ставшего одним 

из лидеров русского «освободительного движения», ре-

дактора эмигрантского журнала «Освобождение» (1902–

1905), органа русских конституционалистов, вокруг кото-

рого сложилось ядро будущей конституционно-демокра-

тической партии (основана в 1905 г.), после 17 октября 

1905 г. пришедшего к убеждению, что путь борьбы с су-

ществующим режимом закончен, поскольку возникли 

условия для нормальной политической деятельности 

в установленных манифестом и изданными в 1906 г. Ос-

новными законами рамках. Революция 1905 г. привела 

Струве к осознанию как ценности государственности, так 

и ее хрупкости в России — по его мнению, изложенному, 

например, в сборнике «Вехи» (1909), преимущественно 

объединившем близких к нему авторов, порок русской 

интеллигенции состоит в слабости национального нача-

ла. В том же году в статье «Интеллигенция и националь-

ное лицо» Струве писал:

«[...] позвольте мне, убежденному стороннику „государ-

ственности“, восстать против обнаруживающейся [...] 

чрезмерности культа государственного начала. По-

звольте мне сказать, что так же, как не следует зани-

маться „обрусением“ тех, кто не желает „русеть“, так же 

точно нам самим не следует себя „оброссиивать“. [...]

Когда-то думали, что национальность есть раса, т. е. 

цвет кожи, ширина носа („носовой указатель“) и т. п. Но 

национальность есть нечто гораздо более несомненное 

и в то же время тонкое. Это духовные притяжения и от-

талкивания, и для того, чтобы осознать их, не нужно 

прибегать ни к антропометрическим приборам, ни к ге-

неалогическим изысканиям. Они живут и  трепещут 

в душе».



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

312

Если ослабить лирическую составляющую этих фор-

мулировок и воспользоваться пониманием нации, данном 

Струве в этапном для него сборнике «Patriotica» (1911), то 

нация есть политическая общность, выстраиваемая на 

базе общности культурной, — Российская империя явля-

ется многонациональной общностью, однако русские вы-

ступают, по словам единомышленника и соратника Стру-

ве, известного публициста В. С. Голубева (1862–1910), как 

«государственная» или «державная национальность». Су-

ществующая имперская национальная политика опреде-

лялась Струве как разрушительная — в 1910 г. он писал: 

«Торжествующий ныне официальный национализм про-

кладывает путь не национально-государственному объ-

единению, а национальному автономизму и федерализ-

му. Он не собирает, а дробит государство» — и в то же 

время, продолжал Голубев:

«Русская интеллигенция, пересматривая целый ряд во-

просов, должна была остановиться и на таком вопросе, 

как вопрос о монополии на патриотизм и национализм 

только групп реакционных. Слишком легко отделаться 

от этой монополии пренебрежительным кивком в адрес 

реакционных групп. [...]

Мы полагаем, что только подняв русскую нацио-

нальность, как державную, подняв ее внутреннее чув-

ство, ее самосознание, ее настроение и дух, достигнем 

мы и того, что будут подняты в своей равноправности 

и другие национальности» (1909).

Если Струве, официально продолжая состоять в ка-

детской партии, настолько к этому времени сдвинулся 

«вправо», что его позиция уже мало соотносилась с на-

строениями самой значимой или, по крайней мере, наи-

более идейной (в отличие от «октябристов», представ-



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

313

лявших из себя весьма неустойчивый конгломерат пред-

ставителей различных воззрений и интересов) русской 

либеральной партии — то во многом родственные пред-

ставления разделялись и остававшимися вполне после-

довательными сторонниками партийной программы. 

В сборнике «Интеллигенция в России» (1910), являю-

щемся своеобразным коллективным ответом на «Вехи», 

Н. А. Гредескул (1865–1941) писал, объясняя и оправды-

вая создавшееся положение «духовным прошлым интел-

лигенции», тем, что ее положение определялось одной 

мыслью: «о народе, но не о народе как о нации, и тем 

менее как о нации, организованной в государство, а о на-

роде — как о социальном члене внутри нации или внутри 

государства, о народе как подчиненной массе — в про-

тивоположность господствующим классам общества». 

Однако теперь ситуация изменилась: «Политическая ро-

дилась нация, духовно пробудился к своим государствен-

ным задачам целый народ» — ошибка авторов «Вех» 

в том, что они не учитывают времени, потребного для 

перемен, — не находя желаемых изменений тотчас, они 

осуждают русскую интеллигенцию, демонстрируя тот же 

порок, который и осуждают — нетерпение, склонность 

к радикальным решениям, максимализм.

Таким образом, язык национализма возвращался 

в широкое политическое пространство, переставая быть 

принадлежностью сторонников лишь правых взглядов. 

Вопросы о нации как политическом сообществе, о крите-

риях включения и границах сообщества, о том, каким 

образом возможно совместить национальную повестку 

с имперской и каковы последствия для существующего 

имперского целого русского национализма возвраща-

лись, а во многом входили впервые в пространство об-

щественной мысли — слишком поздно для того, чтобы 



Андрей Тесля. «ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ»

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

314

быть вполне усвоенными в своей сложности. Империя 

вступила в Мировую войну не только с грузом противо-

речий, в конце концов приведшим к ее крушению, — здесь 

она была отнюдь не исключением, ведь испытание Ми-

ровой войной не выдержали ее традиционные соперни-

цы, Австро-Венгерская и Османская империи, пытавшие-

ся по-своему, весьма различными способами разрешить 

аналогичные проблемы, — русская общественная мысль 

оказалась во многом чуждой национальной проблемати-

ке, слабо представляя себе существующие линии напря-

жения в имперском пространстве, тот комплекс противо-

речий, который революционный кризис проявит во всей 

остроте — и который для многих станет неожиданностью.

* * *

Мировая война, революция 1917 г. и последующая 

советская национальная политика уже спустя несколь-

ко десятилетий отведут «большой русской нации» ме-

сто в числе несбывшихся исторических проектов — post 

factum это склоняет расценивать его как изначально не-

реалистичный, обреченный среди поднимающихся нацио-

нальных движений на неизбежное поражение, остаться 

памятником имперских проектов. Разумеется, говорить 

о шансах несбывшегося весьма проблематично — какими 

бы они ни были, все они — давно в прошлом.

И тем не менее для коррекции исторической оптики 

необходимо отметить, что в начале XX в. в Российской 

империи оказалась выстроена система массового обра-

зования, работающая на проект «большой русской на-

ции», возникла система политического представитель-

ства, так или иначе распространяющаяся с уездного до 

общеимперского уровней, значительные слои населения 



Лекция 8. Русификация, национальные движения...

осмысляли и  описывали себя в  категориях «общерус-

ской» идентичности, выступающей как модерная, связан-

ная с городским социальным пространством, язык русско-

го национализма возвращался в пространство либераль-

ной мысли, теряя свою приобретенную за 1880–1900-е гг. 

связь преимущественно с правым лагерем — т. е. ста-

новясь «общим языком», позволяющим вырабатывать 

политические соглашения за пределами партийных раз-

делений, что, собственно, и является его функцией. Тем 

самым, если сейчас мы знаем, что эти тенденции оказа-

лись разрушенными последующим ходом событий, то это 

не должно быть тождественно признанию этих тенденций 

и идеологических проектов как не имеющих достаточных 

оснований. В конце концов Мировая война оказалась не 

только для русских участников и наблюдателей событием, 

изменившим реальность в самых, казалось бы, устойчи-

вых чертах: то же самое можно сказать и обо всем евро-

пейском пространстве. Она стала «концом знакомого 

мира» и началом нового, когда все стало иным.



316

РЕКОМЕНДУЕМАЯ ЛИТЕРАТУРА

Общие работы о понятии нации и национализма:

1. Андерсон Б. Воображаемые сообщества. — М.: Канон-

Пресс-Ц, 2001.

2. Брубейкер Р. Этничность без групп / пер. с англ. И. Бори-

совой. — М.: Издательский дом Высшей школы экономики, 2012.

3. Геллнер Э. Нации и национализм. — М.: Прогресс, 1991.

4. Гринфельд Л. Национализм: Пять путей к современно-

сти / пер. с англ. Т. И. Грингольц, М. Р. Вирозуб. — М.: ПЕР 

СЭ, 2008.

5. Миллер А. И. Нация, или Могущество мифа. — СПб.: 

Издательство Европейского университета в Санкт-Петербур-

ге, 2016.

6. Нации и национализм / Б. Андерсон, О. Бауэр, М. Хрох 

и др.; пер. с англ. и нем. Л. Е. Переяславцевой, М. С. Панина, 

М. Б. Гнедовского. — М.: Праксис, 2002.

7. Словарь основных исторических понятий: Избранные 

статьи: В 2 т. Т. 2 / пер. с нем. К. Левинсон; сост. Ю. Зарецкий, 

К. Левинсон, И. Ширле; науч. ред. перевода Ю. Арнаутова. — 

М.: Новое литературное обозрение, 2014.

8. Смит Э. Национализм и модернизм: Критический обзор 

современных теорий наций и  национализма / пер. с  англ. 

А. В. Смирнова, Ю. М. Филиппова, Э. С. Загашвили и др. — М.: 

Праксис, 2004.

 9. Хобсбаум Э. Нации и национализм после 1780 года. — 

СПб.: Алетейя, 1998.



Рекомендуемая литература

317

Работы по истории русского национализма XIX века:

10. Бранденбергер Д. Национал-большевизм. Сталинская 

массовая культура и формирование русского национального 

самосознания (1931–1956). — СПб.: ДНК, 2009.

11. Вишленкова Е. А. Визуальное народоведение империи, 

или «Увидеть русского дано не каждому». — М.: Новое лите-

ратурное обозрение, 2011.

12. Джераси Р. П. Окно на Восток: Империя, ориентализм, 

нация и религия в России / авторизов. пер. с англ. В. Гонча-

рова. — М.: Новое литературное обозрение, 2013.

13. Долбилов М. Д. Русский край, чужая вера: Этноконфес-

сиональная политика империи в  Литве и  Белоруссии при 

Александре II. — М.: Новое литературное обозрение, 2010.

14. Зорин А. Кормя двухглавого орла... Литература и го-

сударственная идеология в России в последней трети XVIII — 

первой трети XIX века. — М.: Новое литературное обозрение, 

2004.

15. Иванов А. А. Вызов национализма: Лозунг «Россия для 

русских» в дореволюционной общественной мысли. — СПб.: 

Владимир Даль, 2016.

16. Лескинен М. В. Великоросс/великорус. Из истории кон-

струирования этничности. Век XIX. — М.: Индрик, 2016.

17. Майофис М. Воззвание к Европе: Литературное обще-

ство «Арзамас» и  российский модернизационный проект 

1815–1818 годов. — М.: Новое литературное обозрение, 2008.

18. Мартин Т. Империя «положительной деятельности»: 

Нации и национализм в СССР, 1923–1939. — М.: РОССПЭН, 

2011.

19. Миллер А. И. Империя Романовых и национализм: Эс-

се по методологии исторического исследования. — М.: Новое 

литературное обозрение, 2006.

20. Новая имперская история Северной Евразии: В 2 ч. Ч. 2: 

Балансирование имперской ситуации: XVIII–XX вв. / И. Гера-

симов, М. Могильнер, С. Глебов, при участии А. Семенова; 

под ред. И. Герасимова. — М.: Издание „Ab Imperio“.



Рекомендуемая литература

Л
е
к
ц
и
и 

P
R
O

21. «Понятия о России»: К исторической семантике импер-

ского периода: В 2 т.  / под ред. А. И. Миллера и др. — М.: 

Новое литературное обозрение, 2012.

22. Слёзкин Ю. Эра Меркурия: Евреи в современном ми-

ре. — М.: Новое литературное обозрение, 2007.

23. Тесля А. А. «Последний из „отцов“»: Биография Ивана 

Аксакова. — СПб.: Владимир Даль, 2015.

24. Уортман Р. Сценарии власти: Мифы и церемонии рус-

ской монархии: В 2 т. — М.: ОГИ, 2004.

25. Филиппов А. Ф. Sociologia: наблюдения, опыты, пер-

спективы: В 2 т. Т. I / под общ. ред. С. П. Баньковской. — СПб.: 

Владимир Даль, 2014.

26. Цимбаев Н. И. Славянофильство (из истории русской 

общественно-политической мысли XIX века). — М.: Изд-во 

Моск. ун-та, 1986.



СОДЕРЖАНИЕ

Предисловие   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3

Лекция 1.  О понятии «национализм» 
и логике процесса нациестроительства . . . .  12

Лекция 2.  Российская империя в первые десятилетия 
XIX в.: имперская ситуация, 
польский вопрос и ранний русский 
национализм . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  50

Лекция 3.  «Официальная народность» 
и «большая русская нация»   . . . . . . . . . . . . .  82

Лекция 4.  Два ответа на вызов времени: 
Чаадаев и славянофилы . . . . . . . . . . . . . . . .  113

Лекция 5.  Соперник «большой русской нации»   . . . . . .  143

Лекция 6. Эпоха реформ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  193

Лекция 7. Style Russe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  232

Лекция 8.  Русификация, национальные движения 
и русский национализм к началу XX в.   . . . . . 286

Рекомендуемая литература   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   316



Научно-популярное издание

А. А. Тесля

«ИСТИННО РУССКИЕ ЛЮДИ» 
История русского национализма

Генеральный директор издательства С. М. Макаренков

Ведущий редактор Д. Рындин
Художественный редактор И. Лицук

Корректор А. Александрова
Верстка М. Залиева

Подписано в печать 18.02.2019.
Формат издания 60×901/16. Усл. печ. л. 20,0. 

ООО Группа Компаний «РИПОЛ классик».
109147, Москва, ул. Большая Андроньевская, д. 23.

www.ripol.ru

Отпечатано: Акционерное общество
«Т8 Издательские Технологии».

109316, Москва, Волгоградский пр., д. 42, корп. 5.
Тел.: 8 (499) 322-38-30.

www.letmeprint.ru

12+

Знак информационной продукции согласно 
Федеральному закону от 29.12.2010 г. № 436-ФЗ.


	Предисловие
	Лекция 1. О понятии «национализм» и логике процесса нациестроительства
	Лекция 2. Российская империя в первые десятилетия XIX в.: имперская ситуация, польский вопрос и ранний русский национализм
	Лекция 3. «Официальная народность» и «большая русская нация»
	Лекция 4. Два ответа на вызов времени: Чаадаев и славянофилы
	Лекция 5. Соперник «большой русской нации»
	Лекция 6. Эпоха реформ
	Лекция 7. Style Russe
	Лекция 8. Русификация, национальные движения и русский национализм к началу XX в.
	Рекомендуемая литература
	Содержание



