


 
 
 

преподобный Серафим  Саровский
Избранные духовные

наставления, утешения
и пророчества

Серия «Сокровища Православия.
Библиотека всемирной классики»

 
 

http://www.litres.ru/pages/biblio_book/?art=67231435
Избранные духовные наставления, утешения и пророчества:

ISBN 978-5-04-165796-3
 

Аннотация
Серафим Саровский – великий подвижник Русской

Православной Церкви, один из наиболее почитаемых святых,
иеромонах Саровского монастыря, основатель и покровитель
Дивеевской женской обители. Наследие Серафима Саровского
– жемчужина духовной традиции Православия. Помимо
наставлений, утешений и пророчеств в книгу также вошли отзывы
о нем известных духовных и светских лиц, житие батюшки
Серафима и акафист святому.

В формате PDF A4 сохранен издательский макет книги.



 
 
 

Содержание
От редакции 11
Житие преподобного Серафима Саровского 13

Часть I 13
Часть II 46
Часть III 77

Радость моя! 112
Победа духа 112
Начало соединения с Богом 114
Наставления батюшки Серафима 115
Трепет любви 116
Совершенная любовь 118
О любви к Богу 119
О познании Бога 120
Не можешь любить Бога, если не увидишь Его 121
Не могу не верить 122
Предай волю Господу 124
Небесные обители 125
Дела истинной веры 127
Промысл Божий 128
Обещание Царицы Небесной 129
Наставления батюшки Серафима 130
Огонь согревающий 131
Надейся на Бога, а не на себя 132



 
 
 

О свете Христовом 134
Печать жизни отца Серафима 135
Дивная цель христианской жизни 136
«Он будет молитвенником за весь мир» 137
Для чего пришел Христос в мир? 138
Детство 139
Ревнитель православия 141
Наставления батюшки Серафима 142
Путь деятельной жизни 143
Освободись от мира 145
Страх Божий – начало мудрости 146
«Вселится в тебя Дух Святый» 148

Стяжи дух мирен 150
«Мир Божий да соблюдет сердца ваши» 150
Счастлив, кто верит в отца Серафима 152
«Послушание паче поста и молитвы» 153
Истинные старцы и истинные послушники 155
Упражняйся в добрых делах 156
О хранении тайны 157
Храни мир душевный 158
Об исполнении заповедей Христовых 159
Держи в памяти слово Господне 160
О хранении познанных истин 161
Как приобрести мир душевный 162
Признак духовной жизни 163
Мир даждь нам 164



 
 
 

Что читать? 166
«Мир имейте и святыню со всеми» 168
Отгоняй уныние 169
Без труда жизнь немыслима 170
О надежде 171
Молчание и неосуждение 172
Видение Господа 173
Солнце Правды 175
Удерживай гнев 176
Как вести себя в церкви 177
Скука опасна! 178
О неосуждении ближнего и о прощении обид 179
Из воспоминаний 180

Всякому греху есть покаяние 182
Восстать после падения 182
Как любить ближнего 183
Где мирные помыслы, там почивает Бог 184
Странный подарок 185
Об истинном покаянии 187
Искреннее раскаяние 188
Пожелание грешникам 189
О слезах 191
«Больше не повторяй» 192
В чем состоит смиренномудрие 193
Судить не нам, а Богу 195
Не судите, да не судими будете 197



 
 
 

Веруй и будешь здоров 198
«Сей от рода нашего» 198
Чудо исцеления 201
Серафимов источник 203
Откуда берутся недуги? 205
«Я приходил исцелить тебя» 206
Тело – раб, душа – царица 208

Храни сердце свое 209
Время скорбных помыслов 209
Как победить гнев? 211
Оружие против искушений 212
Пекись о душе, а не о теле 214
Не открывай тайны сердца 215
Лекарство против скуки 216
Борись с унынием 218
Крестное знамение против искушений 219
Наставления батюшки Серафима 220
«Нет нам дороги унывать!» 221
Возверзи на Господа печаль твою 222
Сердце христианское 223
Дивные слова батюшки Серафима 225
Кто победил страсти, тот победил и печаль 227
Не отчаивайся! 228
Рецепт против уныния 229
Чистота сердца 230
Веселость – не грех 232



 
 
 

Печаль есть червь сердца 233
Храни сердце от непристойных помыслов 234
«У преподобного Герасима на Иордане
лев служил, а убогому Серафиму медведь
служит»

235

Молитва от уныния и отчаяния 239
О подвигах 242

Всякий успех – от Господа 242
Твори милостыню 243
Подвиг служения людям 244
О внимании самому себе 245
Идти средним путем 247
Духу – духовное, телу – телесное 249
О помыслах и плотских движениях 250
Суровые подвиги святого Серафима 251
Совет старца 252
Храни мир душевный 254
Неимоверное воздержание 255
Нравственная крепость отца Серафима 256
О сне 257
Благословение нуждающимся в утешении 258
«Бегай от людей и спасешься» 259
О многословии 261
Пустыня – рай сладости 263
Чтобы женам не было входа… 264
Образ безмолвия стяжи 266



 
 
 

Вкусивший сладости Божией стремится к
безмолвию

268

Украшай себя молчанием 270
О подвиге молчания 272
Камень святого Серафима 273
1000 дней 274
Рассуждение о посте 276
Явление Божией Матери 277
Монахи и миряне 279

Молитва – великое оружие 281
Молитва – сокровище неоскудное 281
Велика сила молитвы 283
«Молишься ли ты?» 284
Потечет молитва беспрестанно… 286
Как молитва помогла излечить от пьянства 287
«Если кто имеет веру ко мне…» 289
Если мысли рассеялись во время молитвы 290
Соедини ум и серлце в молитве 291
Молитвенный устав Дивеевской обители 292
Молитвенное правило преподобного
Серафима Саровского

294

Молитва Иисусова 296
Молитва Господня 297
Песнь Пресвятой Богородице 298
Символ веры 299
Для молитвы всегда найдется время 300



 
 
 

Нет скорбей – нет спасения 301
Тут благодать Господня 303
Молитва об умерших 304
Великое средство ко спасению 305
«Так и спасемся» 306
Молитва за грешную душу 307
Чудо во время молитвы 308
Покаянная молитва преподобного Антиоха 309
Слово Божие – хлеб ангельский 312
«Люблю вас, но Бога люблю больше» 313

«Как Богу угодно, так я и действую» 314
Чему учил старец 315
Как предсказывал, так и случилось 316
Смирению его не было границ 317
Советы святого Серафима 319
Кротость, смирение и любовь 327
О прозорливости старца 328
Что повелевает Господь, то я и передаю 330
Мать и сын: встреча по молитвам отца
Серафима

331

Воссоединение супругов 332
Дар исцеления 333
По советам старца 334
Почитание родителей 335
«Как с живым со мной говорите» 336
Смирение и любовь 337



 
 
 

Жил во славу Божию 338
Настала небесная слава: явления отца
Серафима

339

Беседа преподобного Серафима Саровского с Н.
А. Мотовиловым о цели христианской жизни

341

I. Приглашение 341
II. Изволение Господне 345
III. Цель христианской жизни 348
IV. Стяжание благодати 359
V. Богоматерь – язва бесов 362
VI. Благодать есть свет 373
VII. Мир тепла и благодати 376
Послесловие С. Нилуса (к изданию 1903 г.) 389

Акафист преподобному Серафиму, Саровскому
чудотворцу

391

Молитвы, собранные в книге 405
Литература 406



 
 
 

Серафим Саровский
Избранные духовные

наставления, утешения
и пророчества

 
От редакции

 
Решив посвятить Серафиму Саровскому эту сравнитель-

но небольшую книгу, мы постарались вместить в нее все, что
известно о нем и хоть как-то с ним связано. Мы говорим «по-
старались», во-первых, потому что мы правда старались, а
во-вторых, потому, что нам неизвестно, какие откровения
еще ждут своего часа и готовы явиться на свет. По крайней
мере мы собрали все, что нам ведомо хоть с какой-либо сте-
пенью достоверности – и пусть читатели, будь на то их жела-
ние, сами решают, насколько эта степень велика.

А когда все собрано воедино, поражает, сколь мало мы
знаем. Впрочем, говорят, что того, кто хочет прославить не
себя, а Бога, Бог прославляет сам. И когда речь идет о святом
Серафиме, с этим можно лишь согласиться. Он не оставлял
ни письменных наставлений, ни назидательных трактатов, он
не создавал своего учения, он просто жил, совершая свой



 
 
 

подвиг, – а имя его произносят в молитвах по всей нашей
необъятной стране… и, наверно, не только по нашей.

И оно будет звучать снова и снова – ведь как же важно в
наше трудное время помнить и славить того, кто, несмотря
на все страдания, которые ему довелось пережить, и все тя-
готы, которые ему пришлось вынести, приветствовал каждо-
го, кто приходил к нему, словами: «Радость моя!»



 
 
 

 
Житие преподобного

Серафима Саровского
 
 

Часть I
 

Батюшка о. Серафим поступил в Саровскую пустынь в
1778-м году, 20-го ноября, накануне Введения Пресвятой
Богородицы во храм и поручен был в послушание старцу
иеромонаху Иосифу.

Родиной его был губернский город Курск, где отец его,
Исидор Мошнин, имел кирпичные заводы и занимался в ка-
честве подрядчика постройкой каменных зданий, церквей и
домов. Исидор Мошнин слыл за чрезвычайно честного че-
ловека, усердного к храмам Божиим и богатого, именитого
купца. За десять лет до смерти своей он взялся построить в
Курске новый храм во имя преподобного Сергия, по плану
знаменитого архитектора Растрелли. Впоследствии, в 1833
году, этот храм сделан был кафедральным собором. В 1752-
м году состоялась закладка храма, и, когда нижняя церковь, с
престолом во имя преподобного Сергия, была готова в 1762-
м году, благочестивый строитель, отец великого старца Се-
рафима, основателя Дивеевского монастыря, скончался. Пе-
редав все состояние свое доброй и умной жене Агафии, он



 
 
 

поручил ей довести дело построения храма до конца. Мать
о. Серафима была еще благочестивее и милостивее отца: она
много помогала бедным, в особенности сиротам и неиму-
щим невестам.

Агафия Мошнина в течение многих лет продолжала по-
стройку Сергиевской церкви и лично наблюдала за рабочи-
ми. В 1778-м году храм был окончательно отделан, и испол-
нение работ было так хорошо и добросовестно, что семей-
ство Мошниных приобрело особое уважение между жителя-
ми Курска.

Отец Серафим родился в 1759-м году, 19-го июля, и наре-
чен Прохором. При смерти отца Прохору было не более трех
лет от рождения, следовательно, его всецело воспитала бого-
любивая, добрая и умная матушка, которая учила его более
примером своей жизни, проходившей в молитве, посещении
храмов и в помощи бедным. Что Прохор был избранником
Божиим от рождения своего – это видели все духовно раз-
витые люди, и не могла не почувствовать благочестивая его
мать. Так, однажды, осматривая строение Сергиевской церк-
ви, Агафия Мошнина ходила вместе со своим семилетним
Прохором и незаметно дошла до самого верха строившейся
тогда колокольни. Отойдя вдруг от матери, быстрый мальчик
перевесился за перила, чтобы посмотреть вниз, и, по неосто-
рожности, упал на землю. Испуганная мать в ужасном виде
сбежала с колокольни, воображая найти своего сына разби-
тым до смерти, но, к несказанной радости и величайшему



 
 
 

удивлению, увидела его целым и невредимым. Дитя стояло
на ногах. Мать слезно возблагодарила Бога за спасение сына
и поняла, что сын Прохор охраняется особым Промыслом
Божиим.

Через три года новое событие обнаружило ясным образом
покровительство Божие над Прохором. Ему исполнилось де-
сять лет, и он отличался крепким телосложением, остротою
ума, быстрою памятью и одновременно кротостью и смире-
нием. Его начали учить церковной грамоте, и Прохор взялся
за дело с охотою, но вдруг сильно заболел, и даже домашние
не надеялись на его выздоровление. В самое трудное время
болезни, в сонном видении, Прохор увидел Пресвятую Бо-
городицу, Которая обещала посетить его и исцелить от бо-
лезни. Проснувшись, он рассказал это видение своей мате-
ри. Действительно, вскоре в одном из крестных ходов несли
по городу Курску чудотворную икону Знамения Божией Ма-
тери по той улице, где был дом Мошниной. Пошел сильный
дождь. Чтобы перейти на другую улицу, крестный ход, ве-
роятно, для сокращения пути и избежания грязи, направил-
ся через двор Мошниной. Пользуясь этим случаем, Агафия
вынесла больного сына на двор, приложила к чудотворной
иконе и поднесла под ее осенение. Заметили, что с этого вре-
мени Прохор начал поправляться в здоровье и скоро совсем
выздоровел. Так исполнилось обещание Царицы Небесной
посетить отрока и исцелить его. С восстановлением здоровья
Прохор продолжал успешно свое учение, изучал Часослов,



 
 
 

Псалтирь, выучился писать и полюбил чтение Библии и ду-
ховных книг.

Старший брат Прохора, Алексей, занимался торговлею и
имел свою лавку в Курске, так что малолетнего Прохора за-
ставляли приучаться к торговле в этой лавке; но к торговле и
барышам не лежало его сердце. Молодой Прохор не пропус-
кал почти ни одного дня без того, чтобы не посетить храма
Божия, и, за невозможностью быть у поздней литургии и ве-
черни по случаю занятий в лавке, он вставал ранее других
и спешил к утрене и ранней обедне. В то время в г. Курске
жил какой-то Христа ради юродивый, которого имя теперь
забыто, но тогда все чтили. Прохор с ним познакомился и
всем сердцем прилепился к юродивому; последний, в свою
очередь, возлюбил Прохора и своим влиянием еще больше
расположил душу его к благочестию и уединенной жизни.
Умная мать его все примечала и душевно радовалась, что ее
сын так близок к Господу. Редкое счастье выпало и Прохору
иметь такую мать и воспитательницу, которая не мешала, но
способствовала его желанию выбрать себе духовную жизнь.

Через несколько лет Прохор стал заговаривать о монаше-
стве и осторожно вызнавал, будет ли мать его против того,
чтобы ему пойти в монастырь. Он, конечно, заметил, что
добрая его воспитательница не противоречит его желанию
и охотнее хотела бы отпустить его, чем удержать в мире; от
этого в его сердце еще сильнее разгоралось желание мона-
шеской жизни. Тогда Прохор начал говорить о монашестве



 
 
 

со знакомыми людьми, и во многих он нашел сочувствие и
одобрение. Так, купцы Иван Дружинин, Иван Безходарный,
Алексей Меленин и еще двое выражали надежду идти вме-
сте с ним в обитель.

На семнадцатом году жизни намерение оставить мир и
вступить на путь иноческой жизни окончательно созрело в
Прохоре. И в сердце матери образовалась решимость отпу-
стить его на служение Богу. Трогательно было его прощание
с матерью! Собравшись совсем, они посидели немного, по
русскому обычаю, потом Прохор встал, помолился Богу, по-
клонился матери в ноги и спросил ее родительского благо-
словения. Агафия дала ему приложиться к иконам Спасите-
ля и Божией Матери, потом благословила его медным кре-
стом. Взяв с собою этот крест, он до конца жизни носил его
всегда открыто на груди своей.

Немаловажный вопрос предстояло решить Прохору: куда
и в какой монастырь идти ему. Слава подвижнической жиз-
ни иноков Саровской пустыни, где были уже многие из кур-
ских жителей и настоятельствовал о. Пахомий, курский уро-
женец, склоняла его идти к ним, но ему хотелось предвари-
тельно быть в Киеве, чтобы посмотреть на труды киево-пе-
черских иноков, испросить наставление и советы от старцев,
познать чрез них волю Божию, утвердиться в своих мыслях,
получить благословение от какого-нибудь подвижника и, на-
конец, помолиться и благословиться у св. мощей преп. Ан-
тония и Феодосия, первоначальников иночества. Прохор от-



 
 
 

правился пешком, с посохом в руке, и с ним шли еще пять
человек курских купцов. В Киеве, обходя тамошних подвиж-
ников, он прослышал, что недалеко от св. лавры Печерской,
в Китаевской обители, спасается затворник по имени Доси-
фей, имеющий дар прозорливости. Придя к нему, Прохор
упал к ногам его, целовал их, раскрыл пред ним всю свою
душу и просил наставлений и благословения. Прозорливый
Досифей, видя в нем благодать Божию, уразумев его наме-
рения и провидя в нем доброго подвижника Христова, бла-
гословил его идти в Саровскую пустынь и сказал в заключе-
ние: «Гряди, чадо Божие, и пребуди тамо. Место сие тебе
будет во спасение, с помощью Господа. Тут скончаешь ты и
земное странствие твое. Только старайся стяжать непрестан-
ную память о Боге чрез непрестанное призывание имени Бо-
жия так: Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя
грешнаго! В этом да будет все твое внимание и обучение; хо-
дя и сидя, делая и в церкви стоя, везде, на всяком месте, вхо-
дя и исходя, сие непрестанное вопияние да будет и в устах, и
в сердце твоем: с ним найдешь покой, приобретешь чистоту
духовную и телесную, и вселится в тебя Дух Святый, источ-
ник всяких благ, и управит жизнь твою во святыне, во вся-
ком благочестии и чистоте. В Сарове и настоятель Пахомий
богоугодной жизни; он последователь наших Антония и Фе-
одосия!»

Беседа блаженного старца Досифея окончательно утвер-
дила юношу в добрых намерениях. Отговевши, исповедовав-



 
 
 

шись и причастившись Святых Таин, поклонившись еще раз
св. угодникам киево-печерским, он направил стопы свои на
путь и, охраняемый покровом Божиим, благополучно при-
был опять в Курск, в дом своей матери. Здесь он прожил еще
несколько месяцев, даже ходил в лавку, но торговлей уже не
занимался, а читал душеспасительные книги в назидание се-
бе и другим, которые приходили поговорить с ним, расспро-
сить о святых местах и послушать чтения. Это время было
его прощанием с родиной и родными.

Как уже сказано, Прохор вступил в Саровскую обитель
20-го ноября 1778 года, накануне праздника Введения во
храм Пресвятой Богородицы. Стоя в церкви на всенощном
бдении, видя благочинное совершение службы, замечая, как
все, от настоятеля до последнего послушника, усердно мо-
лятся, он восхитился духом и порадовался, что Господь ука-
зал ему здесь место для спасения души. О. Пахомий с мало-
летства знал родителей Прохора и потому с любовью принял
юношу, в котором видел истинное стремление к иночеству.
Он определил его в число послушников к казначею иеро-
монаху Иосифу, мудрому и любвеобильному старцу. Сперва
Прохор находился в келейном послушании старца и с точно-
стью исполнял все монашеские правила и уставы по его ука-
занию; в келии он служил не только безропотно, но и всегда с
усердием. Такое поведение обратило на него внимание всех
и приобрело ему расположение старцев Иосифа и Пахомия.
Тогда ему стали назначать, кроме келейного, еще послуша-



 
 
 

ния по порядку: в хлебне, в просфорне, в столярне. В по-
следней он был будильщиком и исполнял довольно долго это
послушание. Затем он исполнял пономарские обязанности.
Вообще, юный Прохор, бодрый силами, проходил все мона-
стырские послушания с великою ревностью, но, конечно, не
избег многих искушений, как печали, скуки, уныния, кото-
рые действовали на него сильно.

Жизнь юного Прохора до пострижения в монашество еже-
дневно распределялась так: в определенные часы он был в
церкви на богослужении и правилах. Подражая старцу Па-
хомию, он являлся как можно раньше на церковные молит-
вы, выстаивал неподвижно все богослужение, как бы продол-
жительно оно ни было, и никогда не выходил прежде совер-
шенного окончания службы. В часы молитвы всегда стоял
на одном определенном месте. Для предохранения от раз-
влечения и мечтательности, имея глаза опущенными долу,
он с напряженною внимательностью и благоговением слушал
пение и чтение, сопровождая их молитвою. Прохор любил
уединяться в своей келии, где у него, кроме молитвы, бы-
ли занятия двух родов: чтение и телесный труд. Псалмы он
читал и сидя, говоря, что утружденному это позволительно,
а св. Евангелие и послания апостолов всегда стоя пред св.
иконами, в молитвенном положении, и это называл бдением
(бодрствованием). Постоянно он читал творения св. отцов,
напр. Шестоднев св. Василия Великого, беседы св. Макария
Великого, Лествицу преп. Иоанна, Добротолюбие и проч. В



 
 
 

часы отдохновения он предавался телесному труду, вырезы-
вал кресты из кипарисного дерева для благословения бого-
мольцам. Когда Прохор проходил столярное послушание, то
отличался большим усердием, искусством и успехами, так
что в расписании он один из всех назван Прохором-столя-
ром. Он также ходил на общие для всей братии труды: сплав-
лять лес, приготовлять дрова и т. п.

Видя примеры пустынножительства о. игумена Назария,
иеромонаха Дорофея, схимонаха Марка, юный Прохор стре-
мился духом к большему уединению и подвижничеству, а
потому испросил благословение своего старца о. Иосифа
оставлять монастырь в свободные часы и уходить в лес. Там
он нашел уединенное место, устроил сокровенную кущу и
в ней совершенно один предавался богоразмышлению и мо-
литве. Созерцание дивной природы возвышало его к Богу, и,
по словам человека, бывшего впоследствии близким к стар-
цу Серафиму, он здесь совершал правило, еже даде Ангел
Господень Великому Пахомию, учредителю иноческого об-
щежития. Это правило совершается в следующем порядке:
Трисвятое и по Отче наш; «Господи, помилуй» – 12. Слава и
ныне: приидите, поклонимся – трижды. Псалом 50: «Поми-
луй мя, Боже…», «Верую во единого Бога…». Сто молитв:
«Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя грешно-
го» и по сем: «Достойно есть…» и отпуст.

Это составляло одно моление, но таких молитв надлежа-
ло совершить по числу суточных часов, двенадцать днем и



 
 
 

двенадцать ночью. С молитвою он соединял воздержание и
пост: в среду и пятницу не вкушал никакой пищи, а в другие
дни недели принимал ее только один раз.

В 1780 году Прохор тяжко заболел, и все тело его рас-
пухло. Ни один врач не мог определить вида его болезни,
но предполагали, что это сделалась водяная болезнь. Недуг
длился в продолжение трех лет, из которых не менее по-
ловины Прохор провел в постели. Строитель о. Пахомий и
старец о. Исаия попеременно ходили за ним и почти неот-
лучно находились при нем. Тут-то и открылось, как все, и
прежде других начальники, уважали, любили и жалели Про-
хора, бывшего тогда еще простым послушником. Наконец
стали опасаться за жизнь больного, и о. Пахомий настоятель-
но предлагал пригласить врача или, по крайней мере, от-
крыть кровь. Тогда смиренный Прохор позволил себе ска-
зать игумену: «Я предал себя, отче святый, Истинному Вра-
чу душ и телес, Господу нашему Иисусу Христу и Пречистой
Его Матери; если же любовь ваша рассудит, снабдите меня,
убогого, Господа ради, небесным врачевством – причастием
Св. Таин». Старец Иосиф, по просьбе Прохора и собствен-
ному усердию, особо отслужил о здравии больного всенощ-
ное бдение и литургию. Прохор был исповедан и причащен.
В скором времени он выздоровел, что весьма удивило всех.
Никто не понимал, как мог он столь скоро оправиться, и
только впоследствии о. Серафим открыл тайну некоторым:
после причащения Св. Таин ему явилась Пресвятая Дева Ма-



 
 
 

рия, в несказанном свете, с апостолами Иоанном Богословом
и Петром и, обратясь к Иоанну лицем и указывая перстом на
Прохора, Владычица сказала: «Этот Нашего рода!»

«Правую-то ручку, радость моя,  – говорил о. Серафим
церковнице Ксении, – положила мне на голову, а в левой-то
ручке держала жезл; и этим-то жезлом, радость моя, и косну-
лась убогого Серафима; у меня на том месте, на правом бед-
ре-то, и сделалось углубление, матушка; вода-то вся в него и
вытекла, и спасла Царица Небесная убогого Серафима; а ра-
на пребольшая была, и до сих пор яма-то цела, матушка, по-
гляди-ка, дай ручку!» – «И батюшка, бывало, сам возьмет, да
и вложит мою руку в яму, – прибавляла матушка Ксения, –
и велика же она была у него, так вот весь кулак и взойдет!»
Много душевной пользы принесла Прохору эта болезнь: дух
его окреп в вере, любви и надежде на Бога.

В период послушничества Прохора, при настоятеле о. Па-
хомии, предприняты были в Саровской пустыне многие нуж-
ные постройки. В числе их на месте келии, в которой болел
Прохор, строилась больница для лечения недужных и успо-
коения престарелых, и при больнице церковь о двух этажах
с престолами: в нижнем во имя свв. Зосимы и Савватия, чу-
дотворцев Соловецких, в верхнем – во славу Преображения
Спасителя. Прохор после болезни, молодой еще послушник,
был посылаем за сбором денег в разные места на сооружение
церкви. Благодарный за свое исцеление и попечение началь-
ства, он с охотою понес трудный подвиг сборщика. Стран-



 
 
 

ствуя по ближайшим к Сарову городам, Прохор был и в Кур-
ске, на месте своей родины, но не застал уже матери своей
в живых. Брат Алексей, со своей стороны, оказал Прохору
немалую помощь для построения церкви. Вернувшись до-
мой, Прохор, как искусный столяр, построил собственными
руками престол из кипарисного дерева для нижней больнич-
ной церкви в честь преподобных Зосимы и Савватия.

В течение восьми лет юный Прохор был послушником.
Наружный вид его к этому времени изменился: будучи высо-
кого роста, около 2 арш. и 8-ми вершков, несмотря на стро-
гое воздержание и подвиги, он имел полное, покрытое при-
ятною белизною, лицо, прямой и острый нос, светло-голубые
глаза, весьма выразительные и проницательные; густые бро-
ви и светло-русые волосы на голове. Лицо его окаймлялось
густою, окладистою бородою, с которою на оконечностях рта
соединялись длинные и густые усы. Он имел мужественное
сложение, обладал большими физическими силами, увлека-
тельным даром слова и счастливой памятью. Теперь он про-
шел уже все степени монастырского искуса и был способен
и готов принять монашеские обеты.

13-го августа 1786 года, с соизволения Св. Синода, о. Па-
хомий постриг послушника Прохора в сан инока. Воспри-
емными отцами его при пострижении были о. Иосиф и о.
Исаия. При посвящении ему было дано имя Серафим (пла-
менный). 27-го октября 1786 года монах Серафим, по хода-
тайству о. Пахомия, был посвящен преосвященным Викто-



 
 
 

ром, епископом Владимирским и Муромским, в сан иероди-
акона. Он вполне предался новому своему, поистине уже ан-
гельскому, служению. Со дня возведения в сан иеродиакона
он, храня чистоту души и тела, в течение пяти лет и девяти
месяцев, почти беспрерывно находился в служении. Все но-
чи на воскресные и праздничные дни проводил в бодрство-
вании и молитве, неподвижно стоя до самой литургии. По
окончании же каждой Божественной службы, оставаясь еще
надолго в храме, он, по обязанности священнодиакона, при-
водил в порядок утварь и заботился о чистоте Алтаря Гос-
подня. Господь, видя ревность и усердие к подвигам, даро-
вал о. Серафиму силу и крепость, так что он не чувствовал
утомления, не нуждался в отдыхе, часто забывал о пище и
питье и, ложась спать, жалел, что человек не может служить
Богу беспрерывно, подобно Ангелам.

Строитель о. Пахомий теперь еще более прежнего привя-
зался сердцем к о. Серафиму и без него не совершал почти
ни одной службы. Когда он выезжал по делам монастыря или
для служения, один или с другими старцами, то часто брал
с собою о. Серафима. Так, в 1789-м году, в первой полови-
не июня месяца, о. Пахомий с казначеем о. Исаией и иеро-
диаконом о. Серафимом отправились по приглашению в се-
ло Леметь, находящееся в 6-ти верстах от нынешнего города
Ардатова, Нижегородской губ., на похороны богатого благо-
детеля своего, помещика Александра Соловцева, и заехали
по дороге в Дивеево навестить настоятельницу общины Ага-



 
 
 

фию Семеновну Мельгунову, высокочтимую всеми старицу
и также благодетельницу свою. Мать Александра была боль-
на и, получив от Господа извещение о скорой кончине своей,
просила отцов-подвижников, ради любви Христовой, особо-
ровать ее. О. Пахомий сперва предлагал отложить елеосвя-
щение до возвращения их из Лемети, но святая старица по-
вторила свою просьбу и сказала, что они ее не застанут уже
в живых на обратном пути. Великие старцы с любовью со-
вершили над нею таинство елеосвящения. Затем, прощаясь
с ними, мать Александра отдала о. Пахомию последнее, что
имела и накопила за года подвижнической жизни в Дивее-
во. По свидетельству жившей с нею девицы Евдокии Марты-
новой своему духовнику, протоиерею о. Василию Садовско-
му, матушка Агафья Семеновна передала строителю о. Па-
хомию: мешочек золотом, мешочек серебром и два мешка
меди, суммою в 40 тысяч, прося выдавать ее сестрам все по-
требное в жизни, так как они сами не сумеют распорядить-
ся. Матушка Александра умоляла о. Пахомия поминать ее
в Сарове за упокой, не оставлять и не покидать неопытных
послушниц ее, а также попещись в свое время об обители,
обетованной ей Царицею Небесною. На это старец о. Пахо-
мий ответил: «Матушка! Послужить по силе моей и по тво-
ему завещанию Царице Небесной и попечением о твоих по-
слушницах не отрекаюсь; также и молиться за тебя не только
я до смерти моей буду, но и обитель вся наша никогда благо-
деяний твоих не забудет, а в прочем не даю тебе слово, ибо я



 
 
 

стар и слаб, но как же и браться за то, не зная, доживу ли до
этого времени. А вот иеродиакон Серафим – духовность его
тебе известна, и он молод – доживет до этого; ему и поручи
это великое дело».

Матушка Агафья Семеновна начала просить о. Серафима
не оставлять ее обители, как Царица Небесная Сама тогда
наставить его на то изволит.

Старцы простились, уехали, а дивная старица Агафья Се-
меновна скончалась 13-го июня, в день св. мученицы Аки-
лины. О. Пахомий с братией на обратном пути как раз по-
спел к погребению матушки Александры. Отслужив литур-
гию и отпевание соборно, великие старцы похоронили пер-
воначальницу Дивеевской общины против алтаря Казанской
церкви. Весь день 13-го июня шел такой проливной дождь,
что ни на ком не осталось сухой нитки, но о. Серафим, по
своему целомудрию, не остался даже обедать в женской оби-
тели и тотчас после погребения ушел пешком в Саров.

Однажды в Великий Четверток, строитель о. Пахомий, не
служивший никогда без о. Серафима, начал Божественную
Литургию в 2 часа пополудни вечернею, и после малого вы-
хода и паремий возгласил иеродиакон Серафим: «Господи,
спаси благочестивыя и услыши ны!», но, едва обратясь к на-
роду, навел на предстоящих орарем, возглашая: «и во веки
веков» – как вдруг так изменился видом, что не мог ни сой-
ти с места, ни проговорить слова. Все это заметили и поня-
ли, что с ним Божие посещение. Два иеродиакона взяли его



 
 
 

под руки, ввели в алтарь и оставили в стороне, где просто-
ял он часа три, меняясь беспрерывно видом, и после, уже
придя в себя, наедине поведал строителю и казначею свое
видение: «Только что провозгласил я, убогий: Господи, спа-
си благочестивыя и услыши ны! и, наведя орарем на народ,
окончил: и во веки веков! – вдруг меня озарил луч, как бы
солнечного света; взглянув на это сияние, увидел я Господа
и Бога нашего Иисуса Христа, во образе Сына Человеческо-
го, во славе и неизреченным светом сияющего, окруженно-
го небесными силами, Ангелами, Архангелами, Херувимами
и Серафимами, как бы роем пчелиным, и от западных цер-
ковных врат грядущего на воздухе; приблизясь в таком виде
до амвона и воздвигнув пречистые Свои руки, Господь бла-
гословил служащих и предстоящих; по сем, вступив во св.
местный образ Свой, что по правую сторону царских врат,
преобразился, окружаемый Ангельскими ликами, сиявши-
ми неизреченным светом на всю церковь. Я же, земля и пе-
пел, сретая тогда Господа Иисуса на воздухе, удостоился осо-
бенного от Него благословения; сердце мое возрадовалось
чисто, просвещенно, в сладости любви ко Господу!»

В 1793 году о. Серафиму исполнилось 34 года, и началь-
ство, видя, что он по своим подвигам стал выше других бра-
тий и заслуживает преимущество пред многими, ходатай-
ствовало о возведении его в сан иеромонаха. Так как в этом
же году Саровская обитель, по новому расписанию, перешла
из Владимирской епархии в Тамбовскую, то о. Серафима вы-



 
 
 

звали в Тамбов, и 2-го сентября епископ Феофил рукопо-
ложил его во иеромонаха. С получением высшей благодати
священства о. Серафим стал подвизаться в духовной жизни
с вящею ревностью и удвоенною любовью. В течении долго-
го времени он продолжал непрерывное служение, ежедневно
приобщаясь с горячею любовью, верою и благоговением.

Сделавшись иеромонахом, о. Серафим возымел намере-
ние совсем поселиться в пустыне, так как пустынническая
жизнь была его призванием и назначением свыше. К тому
же, от непрестанного келейного бдения, от постоянного сто-
яния в церкви на ногах с небольшим отдыхом во время но-
чи, о. Серафим впал в недуг: у него распухли ноги, и на них
открылись раны, так что некоторое время он лишился воз-
можности священнодействовать. Болезнь эта была немалым
побуждением к избранию пустыннической жизни, хотя для
отдыха следовало ему просить у настоятеля о. Пахомия бла-
гословения удалиться в больничные келии, а не в пустыню,
т. е. от меньших трудов – к большим и тягчайшим. Великий
старец Пахомий благословил его. Это было последнее бла-
гословение, полученное о. Серафимом от мудрого, доброде-
тельного и почтенного старца, в виду болезни его и прибли-
жения смерти. О. Серафим, хорошо помня, как во время его
болезни ходил за ним о. Пахомий, теперь сам служил ему
с самоотвержением. Раз о. Серафим заметил, что к болезни
о. Пахомия присоединилась еще какая-то душевная забота
и печаль.



 
 
 

– О чем, отче святый, так печалишься ты? – спросил его
о. Серафим.

– Я скорблю о сестрах Дивеевской общины, – ответил ста-
рец Пахомий, – кто их будет назирать после меня?

О. Серафим, желая успокоить старца в предсмертные ми-
нуты, обещался сам назирать их и поддерживать все так же
после смерти его, как было при нем. Это обещание успокои-
ло и обрадовало отходящего ко Господу о. Пахомия. Он по-
целовал о. Серафима и затем вскоре опочил мирным сном
праведника. О. Серафим горько оплакал потерю старца Па-
хомия и, с благословения нового настоятеля о. Исаии, также
горячо любимого, удалился в пустынную келию (20-го нояб-
ря 1794-го года, в день прихода в Саровскую пустынь).

Несмотря на удаление о. Серафима в пустынку, народ стал
беспокоить его там. Приходили и женщины.

Великий подвижник, начиная строгую пустынническую
жизнь, считал для себя неудобным посещение женского по-
ла, так как это могло соблазнить и монашествующих, и ми-
рян, склонных к осуждению. Но, с другой стороны, лишить
женщин назидания, ради которого они приходили к пустын-
нику, могло быть делом, неугодным Богу. Он стал просить
Господа и Пресвятую Богородицу об исполнении его жела-
ния, и чтобы Всевышний, если это не противно Его воле, дал
ему знамение на то преклонением ветвей вблизи стоявших
дерев. В преданиях, записанных в свое время, есть сказание,
что Господь Бог действительно дал ему знамение Своего из-



 
 
 

воления. Наступил праздник Рождества Христова; о. Сера-
фим пришел в монастырь к поздней обедне в храм Живо-
носного Источника и причастился Св. Христовых Таин. По-
сле обеда в своей монастырской келии он вернулся на ночь в
пустыню. На следующий день, 26-го декабря, празднуемый
по положению (Собор Пресвятой Богородицы), о. Серафим
вернулся ночью в обитель. Проходя свой холм, где он опус-
кается вниз долу, отчего гора и названа была о. Серафимом
Афонскою, он увидел, что с обеих сторон тропинки огром-
ные сучья вековых сосен склонились и завалили дорожку;
вечером ничего этого не было. О. Серафим упал на колени и
поблагодарил Бога за данное, по молитве его, знамение. Те-
перь он знал, что Господу Богу угодно, дабы жены не входи-
ли на его гору.

В продолжение всего подвижничества о. Серафим носил
постоянно одну и ту же убогую одежду: белый полотняной
балахон, кожаные рукавицы, кожаные бахилы – вроде чулок,
поверх которых надевали лапти, и поношенную камилавку.
На балахоне висел крест, тот самый, которым благословила
его родная мать, отпуская из дома; а за плечами висела сум-
ка, в которой он носил при себе св. Евангелие. Ношение кре-
ста и Евангелия имело, конечно, глубокий смысл. По подра-
жанию древним святым, о. Серафим носил вериги на обоих
плечах, и к ним были привешены кресты: одни спереди в 20
ф., другие сзади в 8 ф. каждый, и еще железный пояс. И эту
тяжесть старец носил во все время своего пустынножитель-



 
 
 

ства. В морозы он накладывал на грудь чулок или тряпку, а
в баню никогда не ходил. Видимые его подвиги состояли из
молитвословий, чтения книг, телесных трудов, соблюдения
правил великого Пахомия и т. д. В холодную пору он топил
келию, колол и рубил дрова, но иногда добровольно пере-
носил холод и мороз. Летом он возделывал гряды на своем
огороде и удабривал землю, собирал мох с болот. Во время
подобной работы он ходил иногда без одежды, перепоясав
лишь чресла свои, и насекомые жестоко уязвляли тело его,
отчего оно опухало, синело по местам и запекалось кровью.
Старец добровольно терпел эти язвы Господа ради, руковод-
ствуясь примерами подвижников древнего времени. На гря-
дах, удобренных мхом, о. Серафим сажал семенами лук и
другие овощи, которыми он питался летом. Телесный труд
порождал в нем благодушное состояние, и о. Серафим рабо-
тал с пением молитв, тропарей и канонов.

Провождая жизнь в уединении, трудах, чтении и молитве,
о. Серафим соединял с этим пост и строжайшее воздержа-
ние. По началу своего поселения в пустыне он питался хле-
бом, более всего черствым и сухим; хлеб, обыкновенно, он
брал с собою по воскресеньям на целую неделю. Есть ска-
зание, что из этой недельной порции хлеба часть уделял он
пустынным животным и птицам, которые были приласканы
старцем, очень любили его и посещали место его молитво-
словия. Также он употреблял овощи, добываемые трудами
рук его в пустынном огороде. С тем и устроен был огород



 
 
 

сей, чтобы ему не обременить «ничим же» обители и, по
примеру великого подвижника ап. Павла, питаться, «делаю-
ще своими руками» (1 Кор 4, 12). Впоследствии он приучил
свое тело к такому воздержанию, что не стал вкушать хлеба
насущного, а, по благословению настоятеля Исаии, питался
одними овощами своего огорода. Это были картофель, свек-
ла, лук и трава, называемая снить. В течение же первой неде-
ли Великого поста он вовсе не принимал пищи до причаще-
ния Святых Таин в субботу. Еще через несколько времени
воздержание и постничество о. Серафима дошли до неимо-
верной степени. Совсем переставши брать хлеб из обители,
он жил без всякого содержания от нее в течение более двух
лет с половиною. Братия, удивляясь, недоумевала, чем мог
питаться старец во все это время, не только летом, но и зи-
мою. Он же тщательно укрывал свои подвиги от воззрения
людей.

По будням, спасаясь в пустыне, о. Серафим накануне
праздников и дней воскресных являлся в обитель, слушал
вечерню, всенощное бдение и за раннею литургиею в боль-
ничной церкви святых Зосимы и Савватия причащался Свя-
тых Христовых Таин. Затем, до вечерни, он принимал в мо-
настырской келии приходивших к нему, по нуждам духов-
ным, из монастырской братии. Во время вечерни, когда бра-
тия оставляла его, он, взяв с собою хлеба на неделю, уда-
лялся в свою пустыню. Всю первую неделю Великого поста
он проводил в обители. В эти дни он говел, исповедывался



 
 
 

и причащался Св. Таин. Духовником его с давнего времени
был строитель – старец Исаия.

Так проводил старец дни свои в пустыне. Другие пустын-
ножители имели при себе по одному ученику, которые и
служили им. О. Серафим жил в совершенном одиночестве.
Некоторые из Саровской братии пытались сожительствовать
с о. Серафимом и были приняты им; но ни один из них не
мог вынести трудностей пустыннического жития: ни в ком
не нашлось столько нравственной крепости, чтобы явиться в
качестве ученика подражателем подвигов о. Серафима. Бла-
гочестивые попытки их, принося пользу душе, не увенчались
успехом; и  те, которые поселялись было с о. Серафимом,
возвращались опять в обитель. Посему, хотя после кончины
о. Серафима нашлись некоторые люди, дерзновенно объяв-
лявшие себя его учениками, но при его жизни они, в строгом
смысле, учениками не были, и название «Серафимов уче-
ник» в то время не существовало. «В пребывание его в пу-
стыне, – говорили тогдашние саровские старцы, – вся братия
была его учениками».

Также многие из Саровской братии временно приходили
к нему в пустыню. Одни просто посещали его, а другие яв-
лялись по нужде в советах и наставлениях. Старец хорошо
различал людей. От некоторых он удалялся, желая сохранить
молчание, а имеющим нужды до него не отказывал в духов-
ной пище, с любовью руководствуя их к истине, добродетели
и благоустроению жизни. Из постоянных посетителей о. Се-



 
 
 

рафима известны: схимонах Марк и иеродиакон Александр,
также спасавшиеся в пустыне. Первый бывал у него два раза
в месяц, а последний – однажды. О. Серафим охотно бесе-
довал с ними о разных душеспасительных предметах.

Видя столь искреннее, усердное и поистине высокое по-
движничество старца о. Серафима, диавол, исконный враг
всякого добра, вооружился против него разными искушени-
ями. По своей хитрости, начиная с легчайших, он сперва на-
водил на подвижника разные «страхования». Так, по сказа-
нию одного почтенного летами иеромонаха Саровской пу-
стыни, однажды во время молитвы он услышал вдруг за сте-
нами келии вой зверя; потом, точно скопище народа, нача-
ли ломать дверь келии, выбили у двери косяки и бросили к
ногам молящегося старца претолстый кряж (отрубок) дере-
ва, который восемью человеками с трудом был вынесен из
келии. В другие разы и днем, особенно же ночью, во вре-
мя стояния на молитве, ему видимо вдруг представлялось,
что келия его разваливается на четыре стороны и что к нему
со всех сторон рвутся страшные звери с диким и яростным
ревом и криком. Иногда вдруг являлся пред ним открытый
гроб, из которого вставал мертвец.

Так как старец не поддавался страхованиям, диавол воз-
двигал на него жесточайшие нападения. Так, он, по Божию
попущению, поднимал тело его на воздух и оттуда с такою
силою ударял об пол, что, если бы не Ангел-Хранитель, са-
мые кости от таких ударов могли бы сокрушиться. Но и этим



 
 
 

не одолел старца. Вероятно, при искушениях, он духовным
оком своим, проникавшим в горний мир, видел самих злых
духов. Может быть, духи злобы и сами видимо в телесных
образах являлись ему, как и другим подвижникам.

Духовное начальство знало о. Серафима и понимало, как
полезно было бы для многих сделать такого старца аввою, на-
стоятелем где-нибудь в обители. Открылось место архиманд-
рита в городе Алатыре. О. Серафима предназначили было
туда настоятелем монастыря с возведением в сан архиманд-
рита. В прошлом и в текущем столетиях Саровская пустынь
не раз давала из своей братии хороших настоятелей в дру-
гие обители. Но старец Серафим убедительнейше просил то-
гдашнего Саровского настоятеля Исаию отклонить от него
это назначение. Строителю Исаии и братии Саровской жаль
было отпустить от себя старца Серафима, усердного молит-
венника и мудрого наставника. Желания обеих сторон со-
шлись вместе: все стали просить другого иеромонаха из Са-
рова же, старца Авраамия, принять на себя звание архиманд-
рита в Алатырский монастырь, и брат, единственно из пови-
новения, принял на себя это звание.

Во всех искушениях и нападениях на о. Серафима диа-
вол имел целью удалить его из пустыни. Однако же все уси-
лия врага остались безуспешны: он был побежден, отступил
со стыдом от своего победителя, но в покое его не оставил.
Изыскивая новые меры к удалению старца из пустыни, злой
дух начал воевать против него через злых людей. 12-го сен-



 
 
 

тября 1804 года подошли к старцу три неизвестных ему че-
ловека, одетые по-крестьянски. Отец Серафим в это время
рубил дрова в лесу. Крестьяне, нагло приступив к нему, тре-
бовали денег, говоря, что «к тебе ходят мирские люди и день-
ги носят». Старец сказал: «Я ни от кого ничего не беру». Но
они не поверили. Тогда один из пришедших кинулся на него
сзади, хотел свалить его на землю, но вместо того сам упал.
От этой неловкости злодеи несколько оробели, однако же
не хотели отступить от своего намерения. О. Серафим имел
большую физическую силу и, вооруженный топором, мог бы
не без надежды обороняться. Эта мысль и мелькнула было
мгновенно в его уме. Но он вспомнил при сем слова спаси-
теля: «Вси бо приемши нож ножем погибнут» (Мф 26, 52),
не захотел сопротивляться, спокойно опустил на землю то-
пор и сказал, кротко сложивши крестообразно руки на гру-
ди: «Делайте, что вам надобно». Он решился претерпеть все
безвинно, Господа ради.

Тогда один из крестьян, поднявши с земли топор, обухом
так крепко ударил о. Серафима в голову, что у него изо рта
и ушей хлынула кровь. Старец упал на землю и пришел в
беспамятство. Злодеи тащили его к сеням келии, по дороге
яростно продолжая бить, как звероловную добычу, кто обу-
хом, кто деревом, кто своими руками и ногами, даже пого-
варивали о том, не бросить ли старца в реку?.. А как увиде-
ли, что он уже был точно мертвый, то веревками связали ему
руки и ноги и, положив в сенях, сами бросились в келию, во-



 
 
 

ображая найти в ней несметные богатства. В убогом жили-
ще они очень скоро все перебрали, пересмотрели, разлома-
ли печь, пол разобрали, искали-искали и ничего для себя не
нашли; видели только у него св. икону, да попалось несколь-
ко картофеля. Тогда совесть сильно заговорила у злодеев, в
сердце их пробудилось раскаяние, что напрасно, без всякой
пользы даже для себя, избили благочестивого человека; ка-
кой-то страх напал на них, и они в ужасе убежали.

Между тем, о. Серафим от жестоких смертных ударов ед-
ва мог прийти в чувство, кое-как развязал себя, поблагода-
рил Господа, что сподобился ради Его понести раны безвин-
но, помолился, чтобы Бог простил убийц и, проведши ночь
в келии в страданиях, на другой день с большим трудом, од-
нако же сам, пришел в обитель во время самой литургии.
Вид его был ужасен! Волосы на бороде и голове были смоче-
ны кровью, смяты, спутаны, покрыты пылью и сором; лице и
руки избиты; вышиблено несколько зубов; уши и уста запек-
лись кровью; одежда измятая, окровавленная, засохла и по
местам пристала к ранам. Братия, увидев его в таком положе-
нии, ужаснулась и спрашивала: что с ним такое случилось?
Ни слова не отвечая, о. Серафим просил пригласить к себе
настоятеля о. Исаию и монастырского духовника, которым в
подробности и рассказал все случившееся. И настоятель, и
братия глубоко опечалены были страданиями старца. Таким
несчастием о. Серафим вынужден был остаться в монасты-
ре для поправления здоровья. Диавол, воздвигший злодеев,



 
 
 

по-видимому, торжествовал теперь победу над старцем, во-
ображая, что навсегда изгнал его из пустыни.

Первые восемь суток были для больного очень тяжки: не
принимая ни пищи, ни воды, он не имел и сна от нестерпи-
мой боли. В монастыре не надеялись, чтобы он пережил свои
страдания. Настоятель, старец Исаия, на седьмой день болез-
ни, не видя перелома к лучшему, послал в Арзамас за врача-
ми. Освидетельствовавши старца, врачи нашли болезнь его в
следующем состоянии: голова у него была проломлена, реб-
ра перебиты, грудь оттоптана, все тело по разным местам по-
крыто смертельными ранами. Удивлялись они, как это ста-
рец мог остаться в живых после таких побоев. По старинной
методе лечения врачи считали необходимым открыть кровь
больному. Настоятель, зная, что больной и без того много
потерял ее от ран, не соглашался на эту меру, но, по насто-
ятельному убеждению консилиума врачей, решился предло-
жить о том о. Серафиму. Консилиум опять собрался в ке-
лии о. Серафима. Он состоял из трех врачей; с ними было
три подлекаря. В ожидании настоятеля, они опять осмотре-
ли больного, долго на латинском языке рассуждали между
собою и положили: пустить кровь, обмыть больного, к ра-
нам приложить пластырь, а в некоторых местах употребить
спирт. Согласились также насчет того, что помощь необхо-
димо подать как можно скорее. О. Серафим с глубокою при-
знательностью в сердце примечал их внимательность и по-
печение о себе.



 
 
 

Когда все это происходило, кто-то вдруг крикнул: «Отец
настоятель идет, идет отец настоятель!» В эту минуту о. Се-
рафим уснул; сон его был краткий, тонкий и приятный. Во
сне увидел он дивное видение: подходит к нему с правой
стороны постели Пресвятая Богородица в царской порфи-
ре, окруженная славою. За Нею следовали святые апостолы
Петр и Иоанн Богослов. Остановясь у одра, Пресвятая Дева
перстом правой руки показала на больного и, обратясь Пре-
чистым Ликом Своим в ту сторону, где стояли врачи, произ-
несла: «Что вы трудитесь?» Потом опять, обратясь лицом к
старцу, сказала: «Сей от рода Нашего» – и кончилось виде-
ние, которого присутствующие не подозревали.

Когда вошел настоятель, больной опять пришел в созна-
ние. Отец Исаия с чувством глубокой любви и участия пред-
ложил ему воспользоваться советами и помощью врачей. Но
больной, после стольких забот о нем, при отчаянном состо-
янии здоровья своего, к удивлению всех, отвечал, что он
не желает теперь пособия от людей, прося отца настояте-
ля предоставить жизнь его Богу и Пресвятой Богородице,
Истинным и Верным Врачам душ и телес. Нечего было де-
лать, оставили старца в покое, уважая его терпение и удив-
ляясь силе и крепости веры. Он же от дивного посещения
исполнился неизреченной радости, и сия радость небесная
продолжалась часа четыре. Потом старец успокоился, вошел
в обыкновенное состояние, почувствовав облегчение от бо-
лезни; сила и крепость стали возвращаться к нему; встал он



 
 
 

с постели, начал немного ходить по келии и вечером, в девя-
том часу, подкрепился пищею, вкусил немного хлеба и белой
квашеной капусты. С того же дня он опять стал понемногу
предаваться духовным подвигам.

Еще в прежнее время о. Серафим, занимаясь однажды ра-
ботами в лесу, при порубе дерева был придавлен им и от это-
го обстоятельства потерял свою природную прямоту и строй-
ность, сделался согбенным. После нападения разбойников от
побоев, ран и болезни согбенность еще больше увеличилась.
С этого времени он начал ходить, подкрепляясь топориком,
мотыкою или палкою. Так, эта согбенность, это уязвление в
пяту, служили всю жизнь венцом победы великого подвиж-
ника над диаволом.

Со дня болезни старец Серафим провел в монастыре, не
видя своей пустыни, около пяти месяцев. Когда здоровье
возвратилось к нему, когда он почувствовал себя опять креп-
ким к прохождению пустыннической жизни, то просил на-
стоятеля Исаию снова отпустить его из монастыря в пустынь.
Настоятель же, по внушению братии и сам, искренне жа-
лея старца, упрашивал было его остаться навсегда в мона-
стыре, представляя возможным повторение подобных край-
не несчастных случаев. Отец Серафим отвечал, что ни во
что вменяет такие нападения и готов, подражая свв. муче-
никам, страдавшим за имя Господне, даже до смерти пере-
нести всякие оскорбления, какие бы ни случились. Уступая
христианской неустрашимости духа и любви к пустынножи-



 
 
 

тельству, о. Исаия благословил желание старца, и старец Се-
рафим снова возвратился в свою пустынную келию.

С новым поселением старца в пустыне диавол претерпел
совершеннейшее поражение. Крестьяне, избившие старца,
были найдены; они оказались крепостными людьми помещи-
ка Татищева, Ардатовского уезда, из села Кременок. Но о.
Серафим не только простил их самих, но и упрашивал насто-
ятеля обители не взыскивать с них, а затем такую же просьбу
написал помещику. Все были до такой степени возмущены
поступком этих крестьян, что казалось невозможным про-
стить их, а о. Серафим настаивал на своем: «В противном
случае, – говорил старец, – я оставлю Саровскую обитель и
удалюсь в другое место». Строителю же, о. Исаии, своему
духовнику, он говорил, что лучше его удалили бы из оби-
тели, нежели нанесли крестьянам какое-либо наказание. О.
Серафим представил отомщение Господу Богу. Гнев Божий
действительно настиг этих крестьян: в непродолжительном
времени пожар истребил жилища их. Тогда они пришли са-
ми просить у о. Серафима, со слезами раскаяния, прощения
и святых его молитв.

Старец о. Исаия очень почитал и любил о. Серафима, а
также дорожил его беседами; поэтому он, когда был свеж,
бодр и наслаждался здоровьем, нередко сам ходил в пустынь
к о. Серафиму. В 1806 году Исаия, по старости лет и от тру-
дов, понесенных для спасения себя и братии, сделался осо-
бенно слаб здоровьем и, по собственному прошению, уво-



 
 
 

лился от обязанности и звания настоятеля. Жребий занять
его место в обители, по общему желанию братии, пал на о.
Серафима. Вот уже второй раз старец избирается на началь-
ственные должности по монастырям, но и на этот раз, по сво-
ему смирению и из крайней любви к пустыне, он отказался
от предлагаемой почести. Тогда голосом всей братии настоя-
телем избран был старец Нифонт, исполнявший до того вре-
мени послушание казначея.

Старец о. Серафим после смерти строителя Исаии не из-
менил прежнего рода жизни и остался жить в пустынке. Он
только принял на себя еще больший труд, а именно молчаль-
ничество. К посетителям он более не выходил. Если ему са-
мому случалось неожиданно встретить кого в лесу, старец
падал ниц лицом и до тех пор не поднимал глаз, пока встре-
тившийся не проходил мимо. Таким образом он безмолв-
ствовал в продолжении трех лет и некоторое время пере-
стал посещать обитель по воскресным и праздничным дням.
Один из послушников носил ему и пищу в пустынь, особен-
но в зимнее время, когда у о. Серафима не было своих ово-
щей. Пища приносилась однажды в неделю, в день воскрес-
ный. Трудно было назначенному иноку совершать это послу-
шание в зимнее время, так как в пустынку о. Серафима доро-
ги не было. Бывало, бредет он во время вьюги по снегу, уто-
пая в нем по колена, с недельным запасом в руках для стар-
ца-молчальника. Вошедши в сени, он произносил молитву, а
старец, сказавши про себя: «Аминь», отворял дверь из келии



 
 
 

в сени. Сложив руки на груди крестообразно, он становил-
ся у двери, потупив лицо долу, на землю; сам ни благосло-
вит брата, ни даже взглянет на него. А пришедший брат, по-
молившись, по обычаю, и поклонившись старцу в ноги, по-
лагал пищу на лоточек, лежавший на столе в сенях. Со сво-
ей стороны, старец клал на лоточек же или малую частицу
хлеба, или немного капусты. Пришедший брат внимательно
замечал это. Этими знаками старец безмолвно давал знать,
чего принести ему в будущее воскресение: хлеба или капу-
сты. И опять пришедший брат, сотворив молитву, кланялся
старцу в ноги и, испросив молитв его о себе, возвращался в
обитель, не услыхав от о. Серафима ни единого слова. Все
это были только видимые, наружные знамения молчальниче-
ства. Сущность же подвига состояла не в наружном удалении
от общительности, но в безмолвии ума, отречении от всяких
житейских помыслов для чистейшего посвящения себя Гос-
поду.

Молчальничество о. Серафим соединил еще со стоянием
на камне. В глухом лесу, на половине пути от келии к мона-
стырю, лежал необыкновенной величины гранитный камень.
Вспомнив о трудном подвиге свв. столпников, о. Серафим
решился принять участие в подвижничестве сего рода. Для
сего он восходил, чтобы не быть ни от кого видимым, в ноч-
ное время на этот камень для усиления молитвенного подви-
га. Молился он обыкновенно или на ногах, или стоя на коле-
нях, с воздетыми вверх, подобно св. Пахомию, руками, взы-



 
 
 

вая мытаревым гласом: «Боже, милостив буди ми грешно-
му». Чтобы уравнять ночные подвиги дневным, о. Серафим
и в келии имел камень. На нем он молился во время дня,
с утра до вечера, оставляя камень только для отдохновения
от изнеможения сил и для подкрепления себя пищею. Тако-
го рода молитвенный подвиг он нес, по временам, в течение
тысячи суток.

От стояния на камнях, от трудности этого молитвенного
подвига, тело его очень заметно изменилось, в ногах возоб-
новилась болезнь, которая с этого времени до кончины дней
не переставала мучить его. Отец Серафим понял, что про-
должение таких подвигов привело бы к изнурению сил духа
и тела, и оставил моление на камнях. Подвиги сии он прохо-
дил в такой тайне, что ни одна душа человеческая не веда-
ла о них и не догадывалась. К бывшему после Исаии игуме-
ну Нифонту был тайный запрос об о. Серафиме от еписко-
па Тамбовского. В бумагах обители сохранился черновой от-
зыв Нифонта, в котором настоятель отвечал: «О подвигах и
жизни о. Серафима мы знаем; о тайных же действиях каких,
также и о стоянии 1000 дней и ночей на камне, никому не
было известно». При кончине дней своих, чтобы не остать-
ся загадкой для людей, по подобию других подвижников, в
числе прочих явлений своей жизни, он, в назидание слуша-
телям, рассказал и о сем подвиге некоторым из братии.



 
 
 

 
Часть II

 
Отец Серафим, со времени смерти старца Исаии, нало-

жив на себя труд молчания, жил в пустыне своей безвыход-
но, точно как в затворе. Прежде он хаживал по воскресеньям
и праздникам в обитель причащаться Св. Таин. Теперь, со
времени стояния на камнях, у него болели ноги; ходить он не
мог. Было неизвестно, кто его причащает Св. Таин, хотя ни
на минуту не сомневались, что он без вкушения Тела и Кро-
ви Христовой не оставался. Строитель созвал монастырский
собор из старших иеромонахов и вопрос о причащении о.
Серафима предложил на рассуждение. Решили же дело так:
предложить о. Серафиму, чтобы он или ходил, буде здоров
и крепок ногами, по-прежнему, в обитель по воскресным и
праздничным дням для причащения Св. Таин, или же, ес-
ли ноги не служат, перешел бы навсегда жить в монастыр-
скую келию. Общим советом присудили спросить через бра-
та, носившего пищу по воскресеньям, что изберет о. Сера-
фим? Брат, в первый же приход к старцу, исполнил реше-
ние Саровского собора, но о. Серафим, выслушав безмолв-
но предложение собора, отпустил брата, не сказав ни сло-
ва. Брат, как дело было, передал строителю, а строитель ве-
лел ему повторить соборное предложение в следующее вос-
кресенье. Принесши пищу на будущую неделю, брат повто-
рил предложение. Тогда старец Серафим, благословив бра-



 
 
 

та, вместе же с ним отправился пешком в обитель.
Приняв второе предложение собора, старец показал, что

он не в силах был, по болезни, ходить, как прежде, по вос-
кресным и праздничным дням в обитель. Это было весною
8 мая 1810 года. Вступив в монастырские врата, после 15-
летнего пребывания в пустыне, о. Серафим, не заходя в свою
келию, отправился прямо в больницу. Это было днем, до на-
ступления всенощной службы. Когда ударили в колокол, о.
Серафим явился на всенощное бдение в храм Успения Бого-
родицы. Братия удивилась, когда мгновенно разнесся слух,
что старец решился жительствовать в обители. Но удивление
их возросло еще более, когда произошли следующие обсто-
ятельства: на другой день, 9-го мая, в день Святителя и Чу-
дотворца Николая, о. Серафим пришел, по обычаю, в боль-
ничную церковь к ранней литургии и причастился Св. Хри-
стовых Таин. По выходе же из церкви, он направил стопы
свои в келию строителя Нифонта и, принявши от него бла-
гословение, водворился в прежней своей монастырской ке-
лии; к себе никого не принимал, сам никуда не выходил и не
говорил ни с кем ни слова, то есть он принял на себя новый
труднейший подвиг затворничества.

О подвигах о. Серафима в затворе известно еще менее,
чем о его пустынножительстве. В келии своей он не хотел
иметь, для отсечения своеволия, ничего, даже самых необ-
ходимых вещей. Икона, пред которой горела лампада, и от-
рубок пня, служивший взамен стула, составляли все. Для се-



 
 
 

бя же он не употреблял даже огня.
В течение всех лет затвора старец во все воскресные и

праздничные дни причащался Св. Тела и Крови Христовой.
Для сохранения во всей чистоте затвора и молчальничества,
Пренебесные Тайны, по благословению строителя Нифонта,
приносили ему из больничной церкви в келию после ранней
литургии.

Чтобы никогда не забывать о часе смертном, чтобы яснее
представить и ближе видеть его пред собою, о. Серафим из-
готовил себе гроб из цельного дуба и поставил его в сенях за-
творнической келии. Здесь старец часто молился, готовясь к
исходу от настоящей жизни. О. Серафим в беседах с Саров-
скими братиями часто говорил насчет этого гроба: «Когда я
умру, умоляю вас, братия, положите меня в моем гробе».

Старец провел в затворе около пяти лет, потом несколько
ослабил внешний вид его. Келейная дверь у него была откры-
та, всякий мог придти к нему, видеть его; старец не стеснял-
ся присутствием других в своих духовных занятиях. Неко-
торые, вступив в келию, предлагали разные вопросы, имея
нужду в советах и наставлениях старца; но, принявши на се-
бя обет молчания пред Богом, старец на вопросы не давал
ответов, продолжая обычные занятия.

В 1815 году Господь, по новому явлению о. Серафиму
Пречистой Матери Своей, повелел ему не скрывать своего
светильника под спудом и, отворив двери затвора, быть до-
ступным и видимым для каждого. Поставя себе в пример Ве-



 
 
 

ликого Илариона, он стал принимать всех без исключения,
беседуя и поучая спасению. Маленькая келия его освещалась
всегда одной только лампадой и возжженными у икон свеча-
ми. Она не отапливалась никогда печкой, имела два малень-
ких оконца и была всегда завалена мешками с песком и ка-
меньями, служившими ему вместо постели; обрубок дерева
употреблялся вместо стула, и в сенях дубовый гроб, изготов-
ленный его же руками. Келия растворялась для всех братий
монастыря во всякое время, для сторонних – после ранней
обедни до 8 ч. вечера.

Старец принимал к себе всех охотно, давал благослове-
ние и каждому, смотря по душевным потребностям, делал
различного рода краткие наставления. Приходящих старец
принимал так: он одет был в обыкновенный белый балахон
и полумантию; на шее имел епитрахиль и на руках поручи.
Епитрахиль и поручи он носил на себе не всегда при приеме
посетителей, а в те лишь дни, когда причащался Св. Таин,
следовательно, по воскресным и праздничным дням. В ком
видел он искреннее раскаяние во грехах, кто являл в себе го-
рячее усердие к христианскому житию, тех принимал с осо-
бенным усердием и радостью. После беседы с ними он, заста-
вив их наклонить голову, возлагал на нее конец епитрахили и
правую руку свою, предлагая произносить за собою следую-
щую покаянную молитву: «Согрешил я, Господи, согрешил
душою и телом, словом, делом, умом и помышлением и все-
ми моими чувствами: зрением, слухом, обонянием, вкусом,



 
 
 

осязанием, волею или неволею, ведением или неведением».
Сам затем произносил молитву разрешения от грехов. По
окончании такого действа он помазывал крестообразно чело
пришедшего елеем от св. иконы и, если это было ранее полу-
дня, следовательно, до принятия пищи, давал вкушать из ча-
ши «великой агиасмы», т. е. Св. Богоявленской воды, благо-
словлял частицею антидора, либо св. хлеба, освящаемого на
всенощном богослужении. Потом, целуя пришедшего в уста,
говорил во всякое время: «Христос Воскресе!» и давал при-
кладываться к образу Божией Матери или ко кресту, висев-
шему у него на груди. Иногда же, особенно знатным особам,
он советовал зайти в храм помолиться Матери Божией пред
св. иконою Ее Успения или Живоносного Источника.

Если пришедший не имел нужды в особенных наставле-
ниях, то старец делал общехристианское назидание. В осо-
бенности, он советовал всегда иметь память о Боге и для се-
го непрестанно призывать в сердце имя Божие, повторяя мо-
литву Иисусову: Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, по-
милуй мя грешнаго. «В этом да будет, – говорил он, – все
твое внимание и обучение! Ходя и сидя, делая и в церкви до
начала богослужения стоя, входя и исходя, сие непрестанно
содержи на устах и в сердце твоем. С призыванием таким
образом имени Божия ты найдешь покой, достигнешь чисто-
ты духовной и телесной и вселится в тебя Св. Дух, Источник
всех благ, и управит Он тебя во святыне, во всяком благоче-
стии и чистоте».



 
 
 

Многие, приходя к о. Серафиму, жаловались, что они ма-
ло молятся Богу, даже оставляют необходимые дневные мо-
литвы. Иные говорили, что делают это по безграмотству,
другие – по недосугу. О. Серафим завещал таким людям
следующее молитвенное правило: «Вставши от сна, всякий
христианин, став пред св. иконами, пусть прочитает молит-
ву Господню: Отче наш – трижды; в честь Пресв. Троицы,
потом песнь Богородице: Богородице Дево, радуйся – также
трижды и, наконец, Символ веры: Верую во единаго Бога –
единожды.

Совершив это правило, всякий христианин пусть занима-
ется своим делом, на которое поставлен или призван. Во вре-
мя же работы дома или на пути куда-нибудь пусть читает ти-
хо: Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя греш-
наго или грешную; а если окружают его другие, то, занимаясь
делом, пусть говорит умом только это: Господи, помилуй, и
продолжай до обеда.

Пред самым же обедом пусть совершает вышепоказанное
утреннее правило.

После обеда, исполняя свое дело, всякий христианин
пусть читает также тихо: Пресвятая Богородице, спаси мя
грешнаго, и это пусть продолжает до самого сна.

Когда случится ему проводить время в уединении, то
пусть читает он: Господи Иисусе Христе, Богородицею по-
милуй мя грешнаго или грешную.

Отходя же ко сну, всякий христианин пусть опять прочи-



 
 
 

тает вышепоказанное утреннее правило, т. е. трижды Отче
наш, трижды Богородице и однажды Символ веры. После то-
го пусть засыпает, оградив себя крестным знамением».

Однажды прибежал в обитель простой крестьянин с шап-
кою в руке, с растрепанными волосами, спрашивая в отчая-
нии у первого встречного инока: «Батюшка! Ты, что ли, о.
Серафим?» Ему указали о. Серафима. Бросившись туда, он
упал к нему в ноги и убедительно говорил: «Батюшка! У ме-
ня украли лошадь, и я теперь без нее совсем нищий; не знаю,
чем кормить буду семью. А говорят, ты угадываешь!» О. Се-
рафим, ласково взяв его за голову и приложив к своей, ска-
зал: «Огради себя молчанием и поспеши в такое-то (он на-
звал его) село. Когда будешь подходить к нему, свороти с до-
роги вправо и пройди задами четыре дома: там ты увидишь
калиточку; войди в нее, отвяжи свою лошадь от колоды и вы-
веди молча». Крестьянин тотчас с верою и радостью побежал
обратно, нигде не останавливаясь. После в Сарове был слух,
что он действительно отыскал лошадь в показанном месте.

Нижегородской губернии, Ардатовского уезда, в родовом
своем имении, селе Нуча, жили сироты, брат с сестрою,
дворяне-помещики Михаил Васильевич и Елена Васильев-
на Мантуровы. Михаил Васильевич много лет служил в Ли-
фляндии в военной службе и женился там на Лифляндской
уроженке Анне Михайловне Эрнц, но затем так сильно забо-
лел, что принужден был оставить службу и переехать на жи-
тельство в свое имение, село Нуча. Елена Васильевна, гораз-



 
 
 

до моложе своего брата по годам, была веселого характера и
мечтала только о светской жизни и скорейшем замужестве.

Болезнь Михаила Васильевича Мантурова имела решаю-
щее влияние на всю жизнь его, и самые лучшие доктора за-
труднялись определить ее причину и свойства. Таким обра-
зом, всякая надежда на медицинскую помощь была потеря-
на, и оставалось обратиться за исцелением к Господу и Его
святой Церкви. Молва о святой жизни батюшки о. Серафи-
ма, обежавшая уже всю Россию, конечно, достигла и села Ну-
чи, лежавшего всего в 40 верстах от Сарова. Когда болезнь
приняла угрожающие размеры, так что у Михаила Василье-
вича выпадали кусочки кости из ног, он решился ехать, по
совету близких и знакомых, в Саров к о. Серафиму. С боль-
шим трудом он был приведен крепостными людьми своими
в сени келии старца-затворника. Когда Михаил Васильевич,
по обычаю, сотворил молитву, батюшка о. Серафим вышел и
милостиво спросил его: «Что пожаловал, посмотреть на убо-
гого Серафима?» Мантуров упал ему в ноги и стал слезно
просить старца исцелить его от ужасного недуга. Тогда с жи-
вейшим участием и отеческою любовью трижды спросил его
о. Серафим: «Веруешь ли ты Богу?» И, получив также три-
жды в ответ самое искреннее, сильное, горячее уверение в
безусловной вере в Бога, великий старец сказал ему: «Ра-
дость моя! Если ты так веруешь, то верь же и в то, что ве-
рующему все возможно от Бога, а потому веруй, что и тебя
исцелит Господь, а я, убогий Серафим, помолюсь». Затем о.



 
 
 

Серафим посадил Михаила Васильевича близ гроба, стояв-
шего в сенях, а сам удалился в келию, откуда спустя немно-
го времени вышел, неся с собою святого елея. Он приказал
Мантурову раздеться, обнажить ноги, и, приготовившись по-
тереть их принесенным святым елеем, произнес: «По данной
мне от Господа благодати я первого тебя врачую!» О. Сера-
фим помазал ноги Михаилу Васильевичу и надел на них чул-
ки из посконного холста. После того старец вынес из келии
большое количество сухарей, всыпал ему их в фалды сюр-
тука и приказал так и идти с ношею в монастырскую гости-
ницу. Михаил Васильевич вначале исполнил приказание ба-
тюшки не без страха, но затем, удостоверившись в совершен-
ном с ним чуде, пришел в невыразимую радость и какой-то
благоговейный ужас. Несколько минут тому назад он не был
в состоянии взойти в сени к о. Серафиму без посторонней
помощи, а тут вдруг, по слову святого старца, нес уже целую
груду сухарей, чувствуя себя совершенно здоровым, креп-
ким и как бы никогда не болевшим. В радости, он бросился в
ноги о. Серафиму, лобызая их и благодаря за исцеление, но
великий старец приподнял Михаила Васильевича и строго
сказал: «Разве Серафимово дело мертвить и живить, низво-
дить во ад и возводить? Что ты, батюшка! Это дело Едино-
го Господа, Который творит волю боящихся Его и молитву
их слушает! Господу Всемогущему да Пречистой Его Мате-
ри даждь благодарение!» Затем о. Серафим отпустил Ман-
турова.



 
 
 

Прошло некоторое время. Вдруг Михаил Васильевич с
ужасом вспомнил про прошедшую болезнь свою, которую он
уже начал совершенно забывать, и решил еще раз съездить
к о. Серафиму, принять его благословение. Дорогою Манту-
ров размышлял: ведь должен же я, как сказал батюшка, по-
благодарить Господа… И только он приехал в Саров и во-
шел к о. Серафиму, как великий старец встретил его слова-
ми: «Радость моя! А ведь мы обещались поблагодарить Гос-
пода, что Он возвратил нам жизнь-то!» Удивясь прозорли-
вости старца, Михаил Васильевич ответил: «Я не знаю, ба-
тюшка, чем и как; что же вы прикажете?!» Тогда о. Серафим,
взглянув на него особенным образом, весело сказал: «Вот,
радость моя, все, что ни имеешь, отдай Господу и возьми
на себя самопроизвольную нищету!» Смутился Мантуров;
тысяча мыслей пробежали у него в голове в один миг, ибо
он никак не ожидал такого предложения со стороны вели-
кого старца. Ему вспомнился евангельский юноша, которо-
му Христос предложил также добровольную нищету для со-
вершенного пути в Царство Небесное… Ему вспомнилось,
что он не один, имеет молодую жену и что, отдав все, нечем
будет жить… Но прозорливый старец, уразумев мысли его,
продолжал: «Оставь все и не пекись о том, о чем ты думаешь;
Господь тебя не оставит ни в сей жизни, ни в будущей; бо-
гат не будешь, хлеб же насущный все будешь иметь». Горя-
чий, впечатлительный, любящий и готовый, по чистоте сво-
ей души, исполнить каждую мысль, каждое требование столь



 
 
 

великого и святого старца, которого он видел всего второй
раз, но любил уже, без сомнения, больше всего на свете, Ми-
хаил Васильевич тотчас ответил: «Согласен, батюшка! Что
же благословите мне сделать?» Но великий мудрый старец,
желая испытать пылкого Михаила Васильевича, ответил: «А
вот, радость моя, помолимся, и я укажу тебе, как вразумит
меня Бог!» После этого они расстались, как будущие друзья
и самые верные слуги Дивеевской обители, избранной Цари-
цею Небесною Себе в земной жребий.

По благословению батюшки о. Серафима, Михаил Васи-
льевич Мантуров продал свое имение, отпустил на свободу
крепостных людей своих и, сохранив до времени деньги, ку-
пил только в Дивеево 15 десятин земли на указанном ему о.
Серафимом месте, со строжайшею заповедью: хранить эту
землю, никогда не продавать, никому не отдавать ее и за-
вещать после смерти своей Серафимовой обители. На этой
земле Михаил Васильевич поселился с женою и стал терпеть
недостатки. Он претерпевал множество насмешек от знако-
мых и друзей, а также упреков от своей жены Анны Ми-
хайловны, лютеранки, вовсе не подготовленной к духовным
подвигам молодой женщины, не терпящей бедности, весь-
ма нетерпеливого и горячего характера, хотя, в общем, хо-
рошей и честной особы. Всю жизнь свою чудесный Миха-
ил Васильевич Мантуров, истинный ученик Христов, терпел
унижения за свой евангельский поступок. Но он переносил
все безропотно, молча, терпеливо, смиренно, кротко, с бла-



 
 
 

годушием, по любви и необычайной вере своей к святому
старцу, во всем беспрекословно его слушаясь, не делая шага
без его благословения, как бы предав всего себя и всю жизнь
свою в руки о. Серафима. Неудивительно, что Михаил Васи-
льевич стал наивернейшим учеником о. Серафима и наиб-
лижайшим, любимейшим его другом. Батюшка о. Серафим,
говоря о нем с кем бы то ни было, не иначе называл его, как
«Мишенька», и все, касающееся устройства Дивеева, пору-
чал только ему одному, вследствие чего все знали это и свято
чтили Мантурова, повинуясь ему во всем беспрекословно,
как бы распорядителю самого батюшки.

О. Серафим после исцеления М. В. Мантурова начал при-
нимать других посетителей и, верный обещанию, данному
о. Пахомию, не забывал Дивеевской общины. Он посылал
некоторых послушниц к начальнице Ксении Михайловне и,
ежедневно молясь о них, получал откровения о будущем
этой общины.

Принимая посетителей к себе в монастырскую келию в те-
чении 15 лет, о. Серафим все-таки не оставил затвора и ни-
куда не выходил. Но в 1825 году он начал просить Господа о
благословении его на окончание затвора.

25-го ноября 1825 года, на день памяти святителя Кли-
мента, папы Римского, и Петра Александрийского, в сонном
видении, Матерь Божия в сопровождении этих святых яви-
лась о. Серафиму и разрешила ему выйти из затвора и посе-
щать пустынь.



 
 
 

Как известно, с 1825 года к о. Серафиму начали ходить
за благословением сперва сестры, а потом и сама доброде-
тельная начальница Дивеевской общины, Ксения Михайлов-
на, которую батюшка называл: «огненный столб от земли до
неба» и «терпуг духовный». Конечно, старица Ксения Ми-
хайловна глубоко уважала и высоко почитала о. Серафима,
но, однако, она не согласилась изменить устав своей общины,
который казался тяжелым, как о. Серафиму, так и всем спа-
савшимся в общине сестрам. Число сестер настолько увели-
чилось в общинке, что требовалось распространить их вла-
дения; но это было невозможно ни в ту, ни в другую сторо-
ну. Батюшка о. Серафим, призвав к себе Ксению Михайлов-
ну, стал уговаривать ее заменить тяжелый Саровский устав
более легким, но она и слышать не хотела. «Послушайся ме-
ня, радость моя!» – говорил о. Серафим – но непоколебимая
старица, наконец, ответила ему: «Нет, батюшка, пусть будет
по-старому, нас уже устроил отец строитель Пахомий!» То-
гда о. Серафим отпустил начальницу Дивеевской общинки,
успокоенный, что заповеданное ему великой старицею мате-
рью Александрою более не лежит на его совести, или же, что
не пришел тому еще час воли Божией. Временно о. Серафим
не входил в дела общинки, и только по дару предведения по-
сылал избранных Божиею Материю сестер на жительство в
Дивеево, говоря: «Гряди, чадо, в общинку, здесь, поблизо-
сти, матушки-то полковницы Агафии Семеновны Мельгуно-
вой, к великой рабе Божией и столпу, матушке Ксении Ми-



 
 
 

хайловне – она всему тебя научит!»
В записках Н. А. Мотовилова об основании мельничной

обители о. Серафима говорится:
«Когда 1825-го года, 25-го ноября, на день святых угод-

ников Божиих Климента, папы Римского, и Петра Алек-
сандрийского, как то сам батюшка Серафим лично мне, а
также и многим, постоянно говаривал, пробираясь, по обы-
чаю, сквозь чащи леса по берегу реки Саровки к своей даль-
ней пустынке, увидал он ниже того места, где был некогда
Богословский колодезь, и почти близ берега реки Саровки,
Божию Матерь, явившуюся ему тут (где ныне колодезь его, и
где тогда была лишь трясина), а дальше и позади Ее на при-
горке двух апостолов: Петра Верховного и апостола еванге-
листа Иоанна Богослова. И Божия Матерь, ударив жезлом
землю так, что искипел из земли источник фонтаном свет-
лой воды, сказала ему: «Зачем ты хочешь оставить заповедь
рабы Моей Агафии – монахини Александры? Ксению с сест-
рами ее оставь, а заповедь сей рабы Моей не только не остав-
ляй, но и потщись вполне исполнить ее, ибо по воле Моей
она дала тебе оную. А Я укажу тебе другое место, тоже в се-
ле Дивееве, и на нем устрой эту обетованную Мною обитель
Мою. А в память обетования, ей данного Мною, возьми с
места кончины ее из общины Ксении восемь сестер». И ска-
зала ему по именам, которых именно взять, а место указа-
ла на востоке, на задах села Дивеева, против алтаря церкви
Казанского явления Своего, устроенного монахинею Алек-



 
 
 

сандрою. И указала, как обнести это место канавою и валом;
и с сих восьми сестер повелела ему начать обитель сию, Ее
четвертого вселенского жребия на земле, для которой при-
казала сначала из Саровского леса ему срубить двухпостав-
ную ветряную мельницу и келии первые, а потом, по време-
ни, соорудить в честь Рождества Ее и Сына Ее Единородного
двухпрестольную церковь для сей обители, приложив оную к
паперти церкви Казанского явления Своего Дивеевской мо-
нахине Александре. И Сама дала ему для сей обители устав
новый и нигде до того времени ни в какой обители еще не
существовавший. И за непременное правило поставила за-
поведь, чтобы в сию обитель не дерзала быть принимаема ни
одна вдовица, а принимал бы и он, и потом бы всегда прини-
мались бы лишь одни девицы, на прием которых Сама Она
изъявит свое благоволение; и обещалась Сама быть всегдаш-
нею Игумениею сей обители Своей, изливая на нее все ми-
лости Свои и всех благодатей Божиих, благословения со всех
Своих трех прежних жребиев: Иверии, Афона и Киева. Ме-
сто же, где стояли Пречистые стопы Ног Ее и где от ударения
жезлом Ее искипел источник и принял целебность на память
будущих родов выкопаньем тут колодца, обещала дать водам
оного большее благословение Свое, чем некогда имели воды
Вифезды Иерусалимской».

Ныне на месте явления Божией Матери отцу Серафиму 25
ноября 1825 г. устроен колодезь, отличающийся чудотвор-
ною силою, и ниже, вблизи его, существует прежний Бого-



 
 
 

словский колодезь. Летом 1826 года, по желанию старца, Бо-
гословский родник был возобновлен. Накат, закрывавший
бассейн, снят; сделан новый сруб с трубою для истока воды.
Около бассейна старец стал теперь заниматься телесными
трудами. Собирая в реке Саровке камешки, он выкидывал
их на берег и ими унизывал бассейн родника. Устроил здесь
для себя гряды, удабривал их мхом, садил лук и картофель.
Старец избрал себе это место, потому что, по болезни, не мог
ходить в прежнюю свою келию за шесть верст от монастыря.
Даже затруднительно становилось ему, после утренних тру-
дов на ногах, посещать для отдохновения в полуденное вре-
мя келию о. Дорофея, которая стояла от родника всего на
четверть версты. Для о. Серафима устроен был на берегу го-
ры, подле родника, новый небольшой сруб, вышиною в три
аршина, длиноюв три и шириною в два. Сверху его накрывал
скат на одну сторону. Не было в нем ни окон, ни двери. Вход
же в этот срубец был открыт земляной со стороны горы, под
стенкой. Подлезши под стенку, старец отдыхал в этом убе-
жище после трудов, скрываясь от полуденного зноя. Потом,
в 1827 году, здесь же, на горке около родника, ему поставили
новую келию с дверями, но без окон; внутри ее была печь,
совне сколочены сенцы из досок. В течение 1825–1826 годов
старец ежедневно хаживал к этому месту. А когда устроили
ему келию, он начал уже постоянно проводить все дни здесь,
в пустыне; вечером возвращался в обитель. Идя в обитель и
из обители в обыкновенном белом, ветхом холщовом бала-



 
 
 

хоне, в убогой камилавке, с топором или мотыкою в руках,
он носил за плечами суму, грузно наполненную камнями и
песком, в которой лежало и св. Евангелие. Некоторые спра-
шивали: «Для чего он это делает?» Он отвечал словами св.
Ефрема Сирина: «Я томлю томящаго мя». Место это извест-
но с тех пор под именем ближней пустыни о. Серафима, а
родник стали называть колодцем о. Серафима.

Со времени построения новой келии, в 1827 году, дея-
тельность и труды о. Серафима разделились между обителью
и ближнею пустынкою. В монастыре он оставался по вос-
кресным и праздничным дням, причащаясь за раннею ли-
тургиею; в будни же он почти ежедневно ходил в лес в ближ-
нюю пустынь. В монастыре он проводил ночи. Число посети-
телей его весьма увеличилось. Одни дожидались его в мона-
стыре, жаждая увидеть его, принять благословение и услы-
шать слово назидания. Другие приходили к нему в пустын-
ную келию. Старец почти не имел покоя ни в пустыне, ни на
дороге, ни в монастыре. Умилительно было видеть, как ста-
рец после причастия Св. Таин возвращался из церкви в свою
келию. Он шел в мантии, епитрахили и поручах, как обык-
новенно приступал к таинству. Шествие его было медленно
от множества толпившегося народа, из среды которого вся-
кий силился, хотя слегка, взглянуть на старца. Но он в это
время ни с кем не говорил, никого не благословлял и как бы
ни души не видал вокруг себя; взор его был потуплен долу,
а ум погружен внутрь себя. В эти минуты он входил своею



 
 
 

душою в размышление о великих благодеяниях Божиих, яв-
ленных людям таинством Св. Причащения. И, благоговея к
чудному старцу, никто не смел даже прикоснуться к нему.
Пришедши в свою келию, он уже всех усердствующих при-
нимал к себе, благословлял, а желающим предлагал и душе-
спасительное слово.

Но всего более усладительна была его беседа. Ум у о. Се-
рафима был светлый, память твердая, взгляд истинно-хри-
стианский, сердце для всех доступное, воля непреклонная,
дар слова живой и обильный. Речь его была столь действен-
на, что слушатель получал от нее душевную пользу. Беседы
его были исполнены духом смирения, согревали сердце, сни-
мали с очей как бы некоторую завесу, озаряли умы собесед-
ников светом духовного разумения, приводили их в чувство
раскаяния и возбуждали решительную перемену к лучше-
му; невольно покоряли себе волю и сердце других, разлива-
ли в них мир и тишину. Как собственные действия свои, так
и свои слова старец Серафим основывал на слове Божием,
подтверждая их наиболее местами Нового Завета, на писа-
ниях св. отцов и на примерах святых, Богу благоугодивших.
Все сие потому еще имело особенную силу, что прямо при-
лагалось к потребностям слушателей. По чистоте духа своего
он имел дар прозорливости; иным, прежде раскрытия обсто-
ятельств, давал наставления, относившиеся прямо ко внут-
ренним их чувствам и мыслям сердечным.

Особенным свойством его обхождения и бесед были лю-



 
 
 

бовь и смиренномудрие. Кто бы ни был приходивший к
нему, бедняк ли в рубище, или богач в светлой одежде, с ка-
кими бы кто ни приходил нуждами, в каком бы греховном
состоянии ни находилась его совесть, он всех лобызал с лю-
бовью, всем кланялся до земли и, благословляя, сам цело-
вал руки даже не у посвященных людей. Никого не поражал
он жестокими укоризнами или строгими выговорами; ни на
кого не возлагал тяжкого бремени, сам неся крест Христов
со всеми скорбями. Говорил он иным и обличения, но крот-
ко, растворяя слово свое смирением и любовью. Старался
возбудить голос совести советами, указывал пути спасения
и часто так, что слушатель его на первый раз и не понимал,
что дело идет о душе его. После же сила слова, осененного
благодатью, непременно производила свое действие. Не вы-
ходили от него без действительного наставления ни богатые,
ни бедные, ни простые, ни ученые, ни вельможи, ни просто-
людины; для всех было довольно живой воды, текущей из уст
прежнего молчальника, смиренного и убогого старца. Наро-
ду, особенно в последние десять лет его жизни, к нему сте-
калось ежедневно целые тысячи. Ежедневно при многочис-
ленном собрании пришельцев в Саров у него бывало в келии
около 2000 человек и более. Он не тяготился и со всяким на-
ходил время побеседовать на пользу души. В кратких словах
он объяснял каждому то, что ему именно было благопотреб-
но, открывая часто самые сокровенные помыслы обращав-
шихся к нему. Все ощущали его благоприветливую, истин-



 
 
 

но-родственную любовь и ее силу, потоки слез иногда выры-
вались и у таких людей, которые имели твердое и окамене-
лое сердце.

Приехал однажды в Саров заслуженный генерал-лейте-
нант Л. Целью приезда его было любопытство. И так, пооб-
смотрев монастырские здания, он хотел уже и проститься
с монастырем, не получив для души своей никакого духов-
ного дара, но встретил здесь помещика Алексея Неофито-
вича Прокудина и разговорился с ним. Собеседник предло-
жил генералу зайти к затворнику старцу Серафиму, но ге-
нерал только с трудом уступил убеждениям Прокудина. Как
только вступили они в келию, старец Серафим, идя к ним
навстречу, поклонился генералу в ноги. Такое смирение по-
разило гордость Л. Прокудин, заметив, что ему не следует
оставаться в келии, вышел в сени, и генерал, украшенный
орденами, около получаса беседовал с затворником. Через
несколько минут послышался из келии старца плач: то пла-
кал генерал, точно дитя малое. Через полчаса раскрылась
дверь, и о. Серафим вывел генерала под руки; он продолжал
плакать, закрыв лицо руками. Ордена и фуражка были забы-
ты им от горести у о. Серафима. Предание говорит, будто
ордена свалились у него во время беседы сами собою. О. Се-
рафим вынес все это и ордена надел на фуражку. Впослед-
ствии генерал этот говорил, что он прошел всю Европу, зна-
ет множество людей разного рода, но в первый раз в жизни
увидел такое смирение, с каким встретил его саровский за-



 
 
 

творник, и еще никогда не знал о той прозорливости, по ко-
торой старец раскрыл пред ним всю его жизнь до тайных по-
дробностей. Между прочим, когда кресты свалились у него,
о. Серафим сказал: «Это потому, что ты получил их незаслу-
женно».

С особенным усердием заботился старец Серафим о тех,
у кого видел расположение к добру; на пути блага он старал-
ся утвердить их всеми духовно-христианскими средствами и
силами. Впрочем, несмотря на любовь ко всем, о. Серафим
к некоторым был строг. Но и с нелюбящими его он был ми-
рен, обходился кротко и любовно. Не было замечено, чтобы
он какое-либо дело отнес к себе или хвалил себя, но всегда,
благословляя Господа Бога, говорил: «Не нам, Господи, не
нам, но имени Твоему даждь славу» (Пс 113, 9). Когда же
видел, что приходившие к нему внимали его советам, следо-
вали его наставлениям, то не восхищался сим, как бы пло-
дом своего дела. «Мы, – говорил он, – должны всякую ра-
дость земную от себя удалять, следуя учению Иисуса Христа,
Который сказал: “О сем не радуйтеся, яко дуси вам повину-
ются: радуйтеся же, яко имена ваша написана суть на небе-
сех” (Лк 10, 20)».

Кроме дара прозорливости, Господь Бог продолжал яв-
лять в старце Серафиме благодать исцеления недугов и бо-
лезней телесных. Так, 11 июня 1827 года исцелена была
Александра, жена (Нижегородской губернии Ардатовского
уезда, села Елизарьева) дворового человека Варфоломея Ти-



 
 
 

мофеева Лебедева. В то время этой женщине было 22 года, и
она имела двух детей. 6-го апреля 1826 года, в день сельско-
го праздника, она, возвратившись после литургии из церкви,
пообедала и потом вышла за ворота прогуляться с мужем.
Вдруг, Бог знает с чего, с нею сделалась дурнота, головокру-
жение; муж едва мог довести ее до сеней. Здесь она упала
на пол. С нею началась рвота и ужасные судороги; больная
помертвела и впала в совершенное беспамятство. Через пол-
часа, как бы пришедши в себя, она начала скрежетать зуба-
ми, грызть все, что попадалось, и, наконец, уснула. Спустя
месяц, эти болезненные припадки стали повторяться с нею
ежедневно, хотя не всякий раз в одинаково сильной степени.

Сначала больную лечил домашний сельский лекарь Афа-
насий Яковлев, но предпринимаемые им средства не имели
никакого успеха. Потом возили Александру на Илевский и
Вознесенский железные заводы – там был иностранный док-
тор; он взялся лечить ее, давал разные медикаменты, но, не
видя успеха, отказался от дальнейшего лечения и советовал
еще съездить в Выксу, на чугунные заводы. «В Выксе же, –
по описанию мужа больной, – доктор был иностранец с боль-
шою привилегиею». По доброму согласию с управляющим,
который принимал участие в больной, Выксинский доктор
истощил все свое внимание, познания и искусство и, нако-
нец, дал такой совет: «Теперь вы положитесь на волю Все-
вышнего и просите у него помощи и защиты; из людей же
никто вас вылечить не сможет». Такой конец лечения очень



 
 
 

опечалил всех и больную поверг в отчаяние.
В ночь на 11 июня 1827 года больная увидела сон: явилась

ей незнакомая женщина, весьма старая, со впалыми глазами,
и сказала: «Что ты страждешь и не ищешь себе врача?» Боль-
ная испугалась и, положивши на себя крестное знамение, на-
чала читать молитву св. Кресту: «Да воскреснет Бог и расто-
чатся врази Его…». Явившаяся отвечала ей: «Не убойся ме-
ня, я такой же человек, только теперь не сего света, а из цар-
ства мертвых. Встань с одра своего и поспеши скорее в Са-
ровскую обитель к о. Серафиму: он тебя ожидает к себе зав-
тра и исцелит тебя». Больная осмелилась спросить ее: «Кто
ты и откуда?» Явившаяся отвечала: «Я из Дивеевской общи-
ны, первая тамошняя настоятельница Агафия». На другой
день утром родные запрягли пару господских лошадей и по-
ехали в Саров. Только больную невозможно было везти шиб-
ко: беспрестанно делались с нею обмороки и судороги. Саро-
ва достигла больная уже после поздней литургии, во время
трапезы братии. Отец Серафим затворился и никого не при-
нимал, но больная, приблизившись к его келии, едва успела
сотворить молитву, как о. Серафим вышел к ней, взял ее за
руки и ввел в свою келию. Там он накрыл ее епитрахилью и
тихо произнес молитвы ко Господу и Пресвятой Богороди-
це; потом он напоил больную св. Богоявленскою водою, дал
ей частицу св. антидора да три сухарика и сказал: «Каждые
сутки принимай по сухарю со св. водою, да еще: сходи в Ди-
веево на могилу рабы Божией Агафии, возьми себе земли и



 
 
 

сотвори на сем месте, сколько можешь, поклонов: она (Ага-
фия) о тебе сожалеет и желает тебе исцеления». Потом при-
бавил: «Когда тебе будет скучно, ты помолись Богу и скажи:
отче Серафиме! Помяни меня на молитве и помолися обо
мне грешной, чтобы не впасть мне опять в сию болезнь от
супостата и врага Божия». Тогда от болящей недуг отошел
ощутительно с великим шумом; она была здорова во все по-
следующее время и невредима. После этого недуга она ро-
дила еще четырех сынов и пять дочерей. Собственноручная
запись о сем мужа исцеленной оканчивается следующим по-
слесловием: «Имя о. Серафима мы и поднесь в нашем серд-
це глубоко сохраняем и на каждой панихиде поминаем его
со своими родными».

9-го декабря 1826 года в Дивеевской общине по приказа-
нию о. Серафима состоялась закладка мельницы, а летом, 7-
го июля, она замолола.

В этом же 1827 году отец Серафим сказал постоянно при-
ходившему к нему за приказаниями и распоряжениями Ми-
хаилу Васильевичу Мантурову: «Радость моя! Бедная-то об-
щинка наша в Дивееве своей церкви не имеет, а ходить-то им
в приходскую, где крестины да свадьбы, не приходится: ведь
они девушки. Царице Небесной угодно, чтобы была у них
своя церковь к паперти же Казанской церкви пристроена, так
как паперть эта достойна алтаря, батюшка! Ведь матушка
Агафия Семеновна, стоя на молитве, всю токами слез свое-
го смирения омыла ее; вот, радость моя, и выстрой ты храм



 
 
 

этот Рождеству Сына Ее Единородного – сиротам моим!» У
Михаила Васильевича Мантурова хранились в неприкосно-
венности деньги от продажи имения, которые батюшка при-
казал спрятать до времени. Теперь настал час Михаилу Ва-
сильевичу отдать все свое достояние Господу, и такие деньги
были, несомненно, угодны Спасителю мира. Следовательно,
церковь Рождества Христова создалась на средства челове-
ка, принявшего на себя добровольно подвиг нищенства.

Насколько часто сестры Дивеевские должны были первое
время ходить к о. Серафиму работать и за продовольстви-
ем, которое он посылал им от себя из Сарова, видно, на-
пример, из повествования сестры Прасковьи Ивановны, впо-
следствии монахини Серафимы. Вновь поступающих он еще
заставлял приходить чаще других, чтобы преподать им ду-
ховное назидание. В праздник Сретения 1828–29 гг. он при-
казал сестре Прасковье Ивановне, как только что поступив-
шей в обитель, дважды успеть прийти к нему и возвратить-
ся. Следовательно, ей надо было пройти 50 верст и еще про-
вести время в Сарове. Она смутилась и сказала: «Не успею
так, батюшка!» «Что ты, что ты, матушка, – ответил о. Се-
рафим, – ведь день теперь продолжается 10 часов». «Хоро-
шо, батюшка» – сказала Прасковья с любовью. Первый раз
она пришла в келью к батюшке в монастырь, когда шла ран-
няя обедня. Батюшка отворил дверь и весело встретил ее,
назвав: радость моя! Посадил отдохнуть, накормил частич-
ками просфоры со святою водою и потом дал нести в оби-



 
 
 

тель к себе большой мешок с толокном и сухарями. В Диве-
ево она немного отдохнула и опять пошла в Саров. Служи-
ли вечерню, когда она вошла к батюшке, который в восторге
приветствовал ее, говоря: «Гряди, гряди, радость моя! Вот
я накормлю тебя своею пищею». Посадил Прасковью и по-
ставил перед нею большое блюдо пареной капусты с соком.
«Это все твое» – сказал батюшка. Она начала есть и ощути-
ла такой вкус, который ее несказанно удивил. Потом из рас-
спросов она узнала, что за трапезой не бывает этой пищи, и
она была хороша, потому что батюшка сам по молитве сво-
ей приготовлял такую необыкновенную пищу. Однажды ба-
тюшка ей приказал работать в лесу, собирать дрова, и при-
пас ей пищи. Часу в третьем дня он сам захотел поесть и го-
ворит: «Поди-ка, матушка, в пустынку, там у меня на вере-
вочке висит кусочек хлеба, принеси его». Сестра Прасковья
принесла. Батюшка посолил черствый хлеб, помочил его в
холодной воде и начал кушать. Частицу он отделил Праско-
вье, но она не могла даже разжевать – так засох хлеб – и по-
думала: вот, какое терпит лишение батюшка. Отвечая ей на
мысль, о. Серафим сказал: «Это, матушка, еще хлеб насущ-
ный! А когда я был в затворе, то питался зелием, траву снить
обливал горячею водою, так и вкушал; это пустынная пища,
и вы ее вкушайте». В другой раз сестра Прасковья Ивановна
впала в искушение: начала малодушествовать, скучать, тос-
ковать и задумала уйти из обители, но не знала, открыться ли
батюшке? Вдруг он присылает за ней. Она входит смущен-



 
 
 

ная и робкая. Батюшка начал рассказывать о себе и о сво-
ей жизни в монастыре, а затем прибавил: «Я, матушка, всю
монастырскую жизнь прошел и никогда, ниже мыслию, не
выходил из монастыря». Повторяя еще несколько раз это и
приводя примеры из своего прошлого, он совершенно исце-
лил ее, так что Прасковья Ивановна свидетельствует в своем
повествовании, что в продолжение рассказа «все мои мысли
понемногу успокоились, а когда кончил батюшка, так я по-
чувствовала такое утешение, как будто больной член отрезан
прочь ножом».

В бытность Прасковьи Ивановны при батюшке в ближней
пустынке к нему подошли курские купцы, заехавшие в Са-
ров с Нижегородской ярмарки. Перед прощанием они спро-
сили батюшку: «Что прикажете сказать вашему братцу?» О.
Серафим ответил: «Скажите ему, что я молю о нем Господа
и Пречистую Его Матерь день и нощь». Они отошли, а ба-
тюшка, воздевши руки, с восторгом несколько раз повторил:
«Нет лучше монашеского житья, нет лучше!» Однажды, ко-
гда Прасковья Ивановна работала у источника, к ней батюш-
ка вышел со светлым сияющим лицом и в новом белом ба-
лахончике. Еще издали воскликнул он: «Что я тебе, матуш-
ка, принес!» – и подошел к ней, держа в руках зеленую ве-
точку с фруктами. Сорвав один, он вложил ей в уста, и вкус
его был невыразимо приятен и сладок. Затем, вкладывая в
уста еще такой же фрукт, он произнес: «Вкуси, матушка, это
райская пища!» В то время года еще не могли созреть ника-



 
 
 

кие фрукты.
Старшая сестра в мельничной обители о. Серафима,

Прасковья Семеновна, свидетельствовала много о батюшки-
ных милостях к сестрам и, между прочим, рассказала, как
страшно было ослушаться его. Однажды батюшка приказал
ей, чтобы она приехала с отроковицей Марией Семеновной
на двух лошадях за бревнами. Они поехали прямо к батюш-
ке в лес, где он их уже дожидался и приготовил на каждую
лошадь по два тоненьких бревнышка. Думая, что все четыре
бревна может свезти одна лошадь, сестры переложили доро-
гою эти бревнышки на одну, а на другую лошадь взвалили
большое, толстое бревно. Но лишь тронулись они с места,
как лошадь эта упала, захрипела и начала околевать. Созна-
вая себя виновными, что они поступили против благослове-
ния батюшки, они, упав на колени, тут же, в слезах, заочно
начали просить прощения, а затем скинули толстое бревно и
разложили бревнышки по-прежнему. Лошадь сама вскочила
и так скоро побежала, что они едва-едва могли догнать ее.

Батюшка о. Серафим постоянно исцелял своих сирот от
разных болезней. Раз сестра Ксения Кузьминична страдала
зубной болью, от которой не спала ночи, ничего не ела и из-
немогла, так как приходилось днем работать. Сказали о ней
старшей сестре Прасковье Семеновне; она послала Ксению к
батюшке. «Как только он меня увидел, – рассказывала Ксе-
ния, – то и говорит: что это ты, радость моя, давно ко мне
не пришла! Пойди к отцу Павлу, он тебя исцелит. – А я по-



 
 
 

думала: что это? Разве он сам не может меня исцелить? Но
возражать не смела. Я отыскала отца Павла и сказала ему,
что меня послал к нему батюшка. Он туго-натуго сжал мне
лицо обеими руками и несколько раз провел по щекам. И
зубы затихли, как рукой сняло».

Сестра Евдокия Назарова также рассказывала, что, бу-
дучи молодой девицей, она страдала два года параличом рук
и ног, и ее привезли к батюшке о. Серафиму, который, уви-
дав ее, стал манить к себе. Ее с большим трудом подвели к
батюшке, но он дал ей в руки грабли и велел гресть сено.
Тут почувствовала она, что с нее что-то спало, и она нача-
ла гресть, как здоровая. Одновременно работали у батюшки
Прасковья Ивановна и Ирина Васильевна. Последние стали
выговаривать ей, зачем она, такая больная, пришла с ними
трудиться, но батюшка, уразумев духом мысли их, сказал им:
«Примите ее к себе в Дивеево, она будет вам прясть и ткать».
Так трудилась она до вечерни. Батюшка накормил ее обедом,
и затем она дошла до дома совершенно здоровою.

Старица Варвара Ильинична также свидетельствовала об
излечении ее отцом Серафимом: «Он, кормилец мой, два ра-
за исцелял меня, – говорила она. – В первый-то я словно пор-
ченая была, а потом у меня очень болели зубы, весь рот был
в нарывах. Я пришла к нему, он меня поставил поодаль от
себя, а мне велел рот открыть; сильно дунул на меня, завязал
платочком мне все лицо, да тут же велел идти домой, а солн-
це-то было уже на закате. Я ничего не убоялась за его святою



 
 
 

молитвою, ночью же пришла домой, а боль как рукой сняло.
У батюшки я часто бывала. Он мне говаривал: «Радость моя!
Ты будешь забвенная у всех». И доподлинно, бывало, приду
к матушке Ксении Михайловне просить чего или из обуви,
или одежи, а она скажет: «Ты бы вовремя приходила и про-
сила; ступай на поклоны». Всем дает, а мне нет. Раз Татьяна
Григорьевна что-то на меня оскорбилась и говорит: «Ах ты,
забвенная!», а я вспомнила это слово батюшки, да как закри-
чу, заплачу! Так и сбылось слово батюшки: всю свою жизнь
я была у всех «забвенная». Раз мы с Акулиной Васильевной
пришли к батюшке, долго что-то он говорил ей наедине, все
в чем-то убеждал, но, видно, она послушалась. Он вышел и
говорит: «Вынь из моего ковчега (так называл свой гробик)
сухарей». Навязал их целый узел, отдал Акулине, а другой
узел мне; потом насыпал целый мешок сухарей, да и начал
его бить палкою, а мы смеемся, так и катаемся со смеху! Ба-
тюшка взглянет на нас, до еще пуще его бьет, а мы – знать,
ничего не понимаем. Потом завязал батюшка, да и повесил
на шею Аграфене и велел нам идти в обитель. После уже по-
няли, как эта сестра Акулина Васильевна вышла из обители
и в миру терпела страшные побои. Она потом опять посту-
пила к нам и скончалась в Дивеево. Я, как возвратилась в
обитель, прямо пришла к матушке Ксении Михайловне, да
сказала, что мы три ночи ночевали в Сарове. Она строго мне
выговорила: «Ах ты, самовольница! Как без благословения
столько жила!» Я прошу прощения, говорю: батюшка нас за-



 
 
 

держал, и подаю ей сухари, что принесла. Она отвечает: «Ко-
ли батюшка оставил, так Бог простит. Только он дал их тебе
к терпению». Так вскоре и вышло: на меня много наговори-
ли матушке, и она меня выслала. Я все плакала, да и пошла
к батюшке Серафиму, все ему рассказала; сама плачу, стою
пред ним на коленях, а он смеется, да так ручками сшиба-
ется. Стал молиться и приказал идти к своим девушкам на
мельницу, к начальнице Прасковье Степановне. Она, по его
благословению, и оставила меня у себя». – «Раз я прихожу
к батюшке Серафиму в пустынку, а у него на лице мухи, а
кровь ручьями бежит по щекам. Мне жаль его стало, хотела
смахнуть их, а он говорит: «Не тронь их, радость моя, всякое
дыхание да хвалит Господа!» Такой он терпеливец».



 
 
 

 
Часть III

 
Великая старица, высокой жизни, Евдокия Ефремовна

(монахиня Евпраксия) так говорила о гонениях, которые
претерпевал о. Серафим: «То всем уж известно, как не лю-
били саровцы за нас батюшку о. Серафима; даже гнали и
преследовали его за нас постоянно, много-много делая ему
терпения и скорби! А он, родной наш, все переносил благо-
душно, даже смеялся, и часто, сам зная это, шутил над нами.
Прихожу я к батюшке-то, а он всем ведь при жизни-то своей
сам питал и снабжал нас всегда с отеческою заботою, спра-
шивая: есть ли все? Не надо ли чего? Со мною, бывало, да
вот с Ксенией Васильевной и посылывал, больше меду, хол-
ста, елею, свечей, ладану и вина красного для службы. Так-
то и тут, пришла я, наложил он мне, по обыкновению, боль-
шую суму-ношу, так что насилу сам ее с гробика-то поднял,
индо крякнул, и говорит: «Во, неси, матушка, и прямо иди
во святые ворота, никого не бойся!» Что это, – думаю, – ба-
тюшка-то, всегда, бывало, сам посылает меня мимо конно-
го двора задними воротами, а тут вдруг прямо на терпение,
да на скорбь-то святыми воротами посылает! А в ту пору в
Сарове-то стояли солдаты и всегда у ворот на часах были.
Саровские игумен и казначей с братиею больно скорбели на
батюшку, что все дает-де нам, посылает; и приказали солда-
там-то всегда караулить да ловить нас, особенно же меня им



 
 
 

указали. Ослушаться батюшку я не смела и пошла, сама не
своя, так и тряслась вся, потому что не знала, чего мне так
много наложил батюшка. Только подошла я, это, к воротам,
читаю молитву; солдаты-то, двое, сейчас тут-де меня за ши-
ворот и арестовали. «Иди, – говорят, – к игумену!» Я и мо-
лю-то их, и дрожу вся; не тут-то было. «Иди, – говорят, – да
и только!» Притащили меня к игумену в сенки. Его звали
Нифонтом; он был строгий, батюшку Серафима не любил, а
нас – еще пуще. Приказал он мне, так сурово, развязать су-
му. Я развязываю, а руки-то у меня трясутся, так ходуном и
ходят, а он глядит. Развязала, вынимаю все… а там: старые
лапти, корочки сломанные, отрубки да камни разные, и все-
то крепко так упихано. «Ах, Серафим, Серафим! – восклик-
нул Нифонт. – Глядите-ка, вот ведь какой, сам-то мучается,
да и Дивеевских-то мучает!» – и отпустил меня. Так вот и
в другой раз пришла я к батюшке, а он мне сумочку дает
же. «Ступай, – говорит, – прямо к святым воротам!» Пошла,
остановили же меня и опять взяли и повели к игумену. Раз-
вязали суму, а в ней песок да камни! Игумен ахал-ахал, да
отпустил меня. Прихожу, рассказала я батюшке, а он и гово-
рит мне: «Ну, матушка, уж теперь в последний раз, ходи и не
бойся! Уж больше трогать вас не будут!» И воистину, быва-
ло, идешь, и в святых воротах только спросят: чего несешь? –
«Не знаю, кормилец, – ответишь им, – батюшка послал». Тут
же пропустят».

Чтобы видимо убедить всех, что Господу и Царице Небес-



 
 
 

ной угодно, дабы о. Серафим занимался Дивеевской обите-
лью, великий старец выбрал вековое дерево и помолился,
чтобы оно преклонилось, в знак Божия определения. Дей-
ствительно, на утро это дерево оказалось выворочено с гро-
мадным корнем при совершенно тихой погоде. Об этом де-
реве имеется множество записанных повествований сирот о.
Серафима.

Так, Анна Алексеевна, одна из 12-ти первых сестер обите-
ли, рассказывает следующее: «Была я тоже свидетельницею
великого чуда с покойной сестрой обители, Ксенией Ильи-
ничной Потехиной, впоследствии недолго бывшей началь-
ницей нашей мельничной общинки, позже благочинной мо-
настыря нашего, монахиней Клавдией. Приходит к батюшке
Серафиму живописец Тамбовский, Саровский послушник
Иван Тихонович. Долго толковал с ним батюшка, что напрас-
но блазнятся на него, что печется он о нас; что это он делает
не от себя, а по приказанию ему Самой Царицы Небесной.
«Помолимся, – говорит батюшка Серафим. – Мню, что древу
этому более ста лет…» – при этом он указал на дерево гро-
мадных размеров. «Простоит оно еще много лет… Аще же я
творю послушание Царицы Небесной, – преклонится древо
сие в их сторону!..» – и указал на нас. «Так и знай, – продол-
жал о. Серафим, – что нет мне дороги оставлять их, хотя они
и девушки! И если брошу я их, то и до Царя, пожалуй, дой-
дет!» Приходим мы на другой день, а батюшка-то и показы-
вает нам это самое здоровое и громадное дерево, точно бу-



 
 
 

рею какою вывороченное со всеми своими корнями. И при-
казал батюшка, радостный, весь сияющий, разрубить дерево
и отвезти к нам в Дивеево». (Корень его хранится доселе в
кладбищенской церкви с прочими вещами о. Серафима.)

Настоятель Николо-Барковской пустыни, игумен Геор-
гий, бывший гостинник Саровской пустыни Гурий, свиде-
тельствует, что, пришедши однажды к старцу о. Серафиму в
пустынку, нашел его, что он перерубал сосну для дров, упав-
шую с корнем. По обычном приветствии, старец открыл об
этой сосне, которую рубил, следующее: «Вот, я занимаюсь
Дивеевскою общиною; вы и многие меня за это зазирали, что
для чего я ими занимаюсь; вот, я вчерашний день был здесь,
просил Господа для уверения вашего, угодно ли ему, что я
ими занимаюсь? Если угодно Господу, то, в уверение того, –
чтобы это дерево преклонилось. На этом дереве, от корня ар-
шина полтора вышины, заметка была вырублена крестом. Я
просил Господа сего уверения; вместе с тем, что если вы или
кто о них попечется, то будет ли угодно это Богу? Господь
исполнил для вашего уверения: вот – дерево преклонилось.
Почему я занимаюсь ими? Я о них имею попечение за по-
слушание старцев строителя Пахомия и казначея Исаии, мо-
их покровителей; они о них обещались пещись до кончины
своей, а по кончине заповедали они, чтобы Саровская оби-
тель вечно не оставляла их. А за что? Когда строился холод-
ный соборный храм, денег не было в обители, и тогда стран-
ствовала вдова полковника, имя ей Агафия; она пришла сю-



 
 
 

да, и с нею три рабыни единомышленные. Эта Агафия, воз-
желав спастись близ старцев, избрала местом спасения село
Дивеево, тут поселилась и сделала пожертвование деньгами
на устройство собора; не знаю, сколько тысяч, но знаю толь-
ко, что привезено было от нее три мешка денег: один был с
золотыми, один с серебряными, а третий с медными, и были
они полны оными-то деньгами. Собор и сооружен ее усерди-
ем; вот, за что обещались о них вечно пещись и мне запове-
дывали. Вот, и я вас прошу: имейте о них попечение, ведь
они жили тут двенадцать человек, а тринадцатая сама Ага-
фия. Они трудились для Саровской обители, шили и обмы-
вали белье, а им из обители давали на содержание всю пищу;
как у нас трапеза была, и у них такова же была. Это продол-
жалось долго, но батюшка игумен Нифонт это прекратил и
отделил их от обители; по какому случаю, не знаю! Батюшка
Пахомий и Исаия пеклись о них, но никогда в их распоряже-
ния не входили, ни Пахомий, ни Иосиф; я и то не распоря-
жался ими, и никому нет дороги ими распоряжаться».

В столь трудное время для дивного старца о. Серафима
его одобряла и укрепляла Царица Небесная. Вот что пишет
по этому поводу протоиерей о. Василий Садовский: «Одна-
жды (1830 г.), дня три спустя после праздника иконы Успе-
ния Божией Матери, пришел я к батюшке Серафиму в Са-
ровскую пустынь и нашел его в келии без посетителей. При-
нял он меня весьма милостиво, ласково и, благословившись,
начал беседу о богоугодном житии святых, как они от Госпо-



 
 
 

да сподоблялись дарований, чудных явлений, даже посеще-
ний Самой Царицы Небесной. И, довольно побеседовавши
таким образом, он спросил меня: «Есть ли у тебя, батюш-
ка, платочек?» Я ответил, что есть. «Дай его мне!» – ска-
зал батюшка. Я подал. Он его разложил, стал класть из ка-
кой-то посудины пригоршнями сухарики в платок, которые
были столь необыкновенно белы, что с роду я таких не ви-
дывал. «Вот, и у меня, батюшка, была Царица, так вот, после
гостей-то и осталось!» – изволил сказать батюшка. Личико
его до того сделалось божественно при этом и весело, что
и выразить невозможно! Он наклал полный платочек и, сам
завязав его крепко-накрепко, сказал: «Ну, гряди, батюшка, а
придешь домой, то самых этих сухариков покушай, дай сво-
ему подружью (так он всегда звал жену мою), потом поди
в обитель и духовным-то своим чадам, каждой вложи сам в
уста по три сухарика, даже и тем, которые близ обители жи-
вут в келиях: они все наши будут!» Действительно, впослед-
ствии все поступили в обитель. По молодости лет я и не по-
нял, что Царица Небесная посетила его, а просто думал, не
какая ли земная царица инкогнито была у батюшки, а спро-
сить его не посмел, но потом сам угодник Божий уже разъяс-
нил мне это, говоря: «Небесная Царица, батюшка, Сама Ца-
рица Небесная посетила убогого Серафима, и во! Радость-то
нам какая, батюшка! Матерь-то Божия неизъяснимою бла-
гостию покрыла убогого Серафима. «Любимиче мой! – рек-
ла Преблагословенная Владычица, Пречистая Дева. – Про-



 
 
 

си от меня, чего хощеши!» Слышишь ли, батюшка? Какую
нам милость-то явила Царица Небесная!» – и угодник Божий
весь сам так и просветлел, так и сиял от восторга. «А убо-
гий-то Серафим, – продолжал батюшка, – Серафим-то убо-
гий и умолил Матерь-то Божию о сиротах своих, батюшка!
И просил, чтобы все, все в Серафимовой-то пустыне спас-
лись бы сироточки, батюшка! И обещала Матерь Божия убо-
гому Серафиму сию неизреченную радость, батюшка! Толь-
ко трем не дано, три погибнут, рекла Матерь Божия! – при
этом светлый лик старца затуманился. – Одна сгорит, одну
мельница смелет, а третья… (сколько ни старался я вспом-
нить, никак не могу; видно, уж так надо)».

Благодатная сестра Евдокия Ефремовна, удостоившаяся
быть при следующем посещении Царицы Небесной о. Сера-
фима, в 1831-м году, сообщила свой разговор с батюшкой о
том же посещении, которое только что передал о. Василий:

«Вот, матушка, – сказал мне батюшка Серафим, – во оби-
тель-то мою до тысячи человек соберется, и все, матушка,
все спасутся; я упросил, убогий, Матерь Божию, и соизволи-
ла Царица Небесная на смиренную просьбу убогого Серафи-
ма; и, кроме трех, всех обещала Милосердая Владычица спа-
сти, всех, радость моя! Только там, матушка, – продолжал,
немного помолчав, батюшка, – там-то, в будущем, все разде-
лятся на три разряда: сочетанныя, которые, чистотою своею,
непрестанными молитвами и делами своими, чрез то и всем
существом своим, сочетованы Господу; вся жизнь и дыхание



 
 
 

их в Боге, и вечно они с Ним будут! Избранныя, которые мои
дела будут делать, матушка, и со мной же и будут в обители
моей. И званныя, которые лишь временно будут наш хлеб
только кушать, которым темное место. Дастся им только ко-
ечка, в одних рубашечках будут, да всегда тосковать станут!
Это нерадивые и ленивые, матушка, которые общее-то дело
да послушание не берегут и заняты только своими делами;
куда как мрачно и тяжело будет им! Будут сидеть, все кача-
яся из стороны в сторону, на одном месте!» И, взяв меня за
руку, батюшка горько заплакал. «Послушание, матушка, по-
слушание превыше поста и молитвы!» – продолжал батюш-
ка. «Говорю тебе, ничего нет выше послушания, матушка, и
ты сказывай всем!» Затем, благословив, отпустил меня».

За год и девять месяцев до своей кончины о. Серафим
сподобился еще посещения Богоматери. Посещение было
ранним утром, в день Благовещения, 25-го марта 1831 года.
Записала его и подробно сообщила дивная старица Евдокия
Ефремовна (впоследствии мать Евпраксия).

«В последний год жизни батюшки Серафима я прихожу к
нему вечером, по его приказанию, накануне праздника Бла-
говещения Божией Матери. Батюшка встретил и говорит:
«Ах, радость моя, я тебя давно ожидал! Какая нам с тобою
милость и благодать от Божией Матери готовится в настоя-
щий праздник! Велик этот день будет для нас!» «Достойна
ли я, батюшка, получать благодать по грехам моим?» – отве-
чаю я. Но батюшка приказал: «Повторяй, матушка, несколь-



 
 
 

ко раз сряду: «Радуйся, Невесто Неневестная! Аллилуйя!»
Потом начал говорить: «И слышать-то никогда не случалось,
какой праздник нас с тобою ожидает!» Я начала было пла-
кать… Говорю, что я недостойна; а батюшка не приказал,
стал утешать меня, говоря: «Хотя и недостойна ты, но я о
тебе упросил Господа и Божию Матерь, чтоб видеть тебе эту
радость! Давай молиться!» И, сняв с себя мантию, надел ее
на меня и начал читать акафисты: Господу Иисусу, Божией
Матери, Святителю Николаю, Иоанну Крестителю; каноны:
Ангелу-Хранителю, всем святым. Прочитав все это, говорит
мне: «Не убойся, не устрашись, благодать Божия к нам явля-
ется! Держись за меня крепко!» И вдруг сделался шум, по-
добно ветру, явился блистающий свет, послышалось пение.
Я не могла все это видеть и слышать без трепета. Батюшка
упал на колени и, воздев руки к небу, воззвал: «О, Преблаго-
словенная, Пречистая Дево, Владычице Богородица!» И ви-
жу, как впереди идут два Ангела с ветвями в руках, а за ними
Сама Владычица наша. За Богородицей шли двенадцать дев,
потом еще св. Иоанн Предтеча и Иоанн Богослов. Я упала
от страха замертво на землю и не знаю, долго ли я была в
таком состоянии и что изволила говорить Царица Небесная
с батюшкой Серафимом. Я ничего не слышала также, о чем
батюшка просил Владычицу. Перед концом видения услы-
шала я, лежа на полу, что Матерь Божия изволила спраши-
вать батюшку Серафима: «Кто это у тебя лежит на земле?»
Батюшка ответил: «Это та самая старица, о которой я просил



 
 
 

Тебя, Владычица, быть ей при явлении Твоем!» Тогда Пре-
чистая изволила взять меня, недостойную, за правую руку, и
батюшка за левую, и через батюшку приказала мне подойти
к девам, пришедшим с Нею, и спросить: как их имена и какая
жизнь была их на земле. Я и пошла по ряду спрашивать. Во-
первых, подхожу к ангелам, спрашиваю: кто вы? Они отве-
чают: мы Ангелы Божии. Потом подошла к Иоанну Крести-
телю, он также сказал мне имя свое и жизнь вкратце; точно
также св. Иоанн Богослов. Подошла к девам и их спросила,
каждую о имени; они рассказали мне свою жизнь. Святые
девы по именам были: великомученицы Варвара и Екатери-
на, св. первомученица Фекла, св. великомученица Марина,
св. великомученица и царица Ирина, преподобная Евпрак-
сия, св. великомученицы Пелагея и Дорофея, преподобная
Макрина, мученица Иустина, св. великомученица Иулиания
и мученица Анисия. Когда я спросила их всех, то подума-
ла: пойду, упаду к ножкам Царицы Небесной и буду просить
прощения в грехах моих, но вдруг все стало невидимо. По-
сле батюшка говорит, что это видение продолжалось четыре
часа.

Когда мы остались одни с батюшкой, я говорю ему: «Ах,
батюшка, я думала, что умру от страха, и не успела попро-
сить Царицу Небесную об отпущении грехов моих». Но ба-
тюшка отвечал мне: «Я, убогий, упросил о вас Божию Ма-
терь и не только о вас, но по всех, любящих меня, и о тех, кто
служил мне и мое слово исполнял; кто трудился для меня,



 
 
 

кто обитель мою любит, а кольми паче вас не оставлю и не
забуду. Я отец ваш, попекусь о вас и в сем веке, и в будущем;
и кто в моей пустыне жить будет, всех не оставлю, и роды
ваши не оставлены будут. Вот, какой радости Господь сподо-
бил нас, зачем нам унывать!» Тогда я стала просить батюш-
ку, чтобы он научил меня, как жить и молиться. Он ответил:
«Вот как молитесь: Господи, сподоби меня умереть христи-
анскою кончиною, не остави меня, Господи, на страшном су-
де Твоем, не лиши Царствия Небесного! Царица Небесная,
не остави меня!» После всего я поклонилась в ножки батюш-
ке, а он, благословивши меня, сказал: «Гряди, чадо, с миром
в Серафимову пустынь!»

В другом рассказе старицы Евдокии Ефремовны встреча-
ются еще большие подробности. Так, она говорит: «Впереди
шли два Ангела, держа – один в правой, а другой в левой ру-
ке – по ветке, усаженной только что расцветшими цветами.
Волосы их, похожие на золотисто-желтый лен, лежали рас-
пущенными на плечах. Одежда Иоанна Предтечи и апосто-
ла Иоанна Богослова была белая, блестящая от чистоты. Ца-
рица Небесная имела на себе мантию, подобно той, как пи-
шется на образе Скорбящей Божией Матери, блестящую, но
какого цвета – сказать не могу, несказанной красоты, застег-
нутою под шеею большою круглою пряжкою (застежкою),
убранною крестами, разнообразно разукрашенными, но чем
– не знаю, а помню только, что она сияла необыкновенным
светом. Платье, сверх коего была мантия, – зеленое, перепо-



 
 
 

ясанное высоким поясом. Сверх мантии была как бы епитра-
хиль, а на руках поручи, которые, равно как и епитрахиль,
были убраны крестами. Владычица казалась ростом выше
всех дев; на голове Ее была возвышенная корона, украшен-
ная разнообразными крестами, прекрасная, чудная, сиявшая
таким светом, что нельзя было смотреть глазами, равно как
и на пряжку (застежку), и на Самое Лицо Царицы Небесной.
Волосы Ее были распущены, лежали на плечах и были длин-
нее и прекраснее ангельских. Девы шли за нею попарно, в
венцах, в одеждах разного цвета и с распущенными волоса-
ми; они стали кругом всех нас. Царица Небесная была в се-
редине. Келия батюшки сделалась просторная, и весь верх
исполнился огней, как бы горящих свечей. Свет был особый,
непохожий на дневной свет и светлее солнечного.

Взяв меня за правую руку, Царица Небесная изволила ска-
зать: «Встань, девица, и не убойся Нас. Такие же девы, как
ты, пришли сюда со Мною». Я не почувствовала, как встала.
Царица Небесная изволила повторить: «Не убойся, Мы при-
шли посетить вас». Батюшка Серафим стоял уже не на ко-
ленях, а на ногах пред Пресвятою Богородицею, и Она гово-
рила столь милостиво, как бы с родным человеком. Объятая
великою радостию, спросила я батюшку Серафима: где мы?
Я думала, что я уже не живая; потом, когда спросила его: Кто
это? – то Пречистая Богородица приказала мне подойти ко
всем самой и спросить их и т. д.

Девы все говорили: «Не так Бог даровал нам эту славу, а



 
 
 

за страдания и за поношения; и ты пострадаешь!» Пресвятая
Богородица много говорила батюшке Серафиму, но всего не
могла я расслышать, а вот что слышала хорошо: «Не оставь
дев Моих Дивеевских!» Отец Серафим отвечал: «О, Влады-
чица! Я собираю их, но сам собою не могу их управить!» На
это Царица Небесная ответила: «Я тебе, любимиче Мой, во
всем помогу! Возложи на них послушание; если исправят,
то будут с тобою и близ Меня, и если потеряют мудрость, то
лишатся участи сих ближних дев Моих; ни места, ни венца
такого не будет. Кто обидит их, тот поражен будет от Меня;
кто послужит им ради Господа, тот помилован будет пред
Богом!» Потом, обратясь ко мне, сказала: «Вот, посмотри на
сих дев Моих и на венцы их: иные из них оставили земное
царство и богатство, возжелав Царства Вечного и Небесного,
возлюбивши нищету самоизвольную, возлюбивши Единого
Господа. И за это, видишь, какой славы и почести сподоби-
лись! Как было прежде, так и ныне. Только прежние мучени-
цы страдали явно, а нынешние – тайно, сердечными скорбя-
ми, и мзда им будет такая же». Видение кончилось тем, что
Пресвятая Богородица сказала о. Серафиму: «Скоро, люби-
миче Мой, будешь с Нами!» – и благословила его. Прости-
лись с ним и все святые; девы целовались с ним рука в руку.
Мне сказано было: «Это видение тебе дано ради молитв о.
Серафима, Марка, Назария и Пахомия». Батюшка, обратясь
после этого ко мне, сказал: «Вот, матушка, какой благодати
сподобил Господь нас, убогих! Мне таким образом уже две-



 
 
 

надцатый раз было явление от Бога, и тебя Господь сподо-
бил. Вот, какой радости достигли! Есть нам, почему веру и
надежду иметь ко Господу! Побеждай врага-диавола и про-
тиву его будь во всем мудра; Господь тебе во всем поможет!»

Батюшка Серафим, как сказано, принимал множество по-
сетителей. Он поучал мирян, обличал в них ложные направ-
ления ума и жизни. Так, один священник привел с собою к
о. Серафиму профессора, который не столько хотел слышать
беседу старца, сколько принять его благословение на вступ-
ление в монашество. Старец благословил его по обычаю свя-
щенства, но насчет его желания вступить в монашество не
давал никакого ответа, занявшись беседою со священником.
Профессор, стоя в стороне, внимал их беседе. Священник,
между тем, во время разговора часто наводил речь на цель, с
которою пришел к нему ученый. Но старец, намеренно укло-
няясь от сего предмета, продолжал свою беседу и только раз,
как бы мимоходом, заметил о профессоре: «Не нужно ли
ему еще доучиться чему-нибудь?» Священник на это реши-
тельно объяснил ему, что он знает православную веру, сам –
профессор семинарии, и стал убедительнейше просить раз-
решить только недоумение его насчет монашества. Старец
на это отвечал: «И я знаю, что он искусен сочинять пропове-
ди. Но учить других так же легко, как с нашего собора бро-
сать на землю камешки, а проходить делом то, чему учишь,
все равно, как бы самому носить камешки на верх собора.
Так вот, какая разница между учением других и прохожде-



 
 
 

нием самому дела». В заключение он советовал профессору
прочитать историю св. Иоанна Дамаскина, говоря, что из нее
он усмотрит, чему еще надобно доучиться ему.

Однажды пришли к нему четыре старообрядца спросить
о двуперстном сложении. Только что они переступили за по-
рог келии, не успели еще сказать своих помыслов, как ста-
рец подошел к ним, взял первого из них за правую руку,
сложил персты в трехперстное сложение по чину Православ-
ной Церкви и, таким образом крестя его, держал следующую
речь: «Вот христианское сложение креста! Так молитесь и
прочим скажите. Сие сложение предано от св. апостолов, а
сложение двуперстное противно святым уставам. Прошу и
молю вас, ходите в Церковь Греко-российскую: она во всей
славе и силе Божией! Как корабль, имеющий многие снасти,
паруса и великое кормило, она управляется Святым Духом.
Добрые кормчие ее – учители Церкви, архипастыри – суть
преемники апостольские. А ваша часовня подобна малень-
кой лодке, не имеющей кормила и весел; она причалена вер-
вием к кораблю нашей Церкви, плывет за нею, заливаемая
волнами, и непременно потонула бы, если бы не была при-
вязана к кораблю».

В другое время пришел к нему один старообрядец и спро-
сил: «Скажи, старец Божий, какая вера лучше: нынешняя
церковная или старая?»

– Оставь свои бредни, – отвечал о. Серафим. – Жизнь на-
ша есть море, св. Православная Церковь наша – корабль, а



 
 
 

Кормчий – Сам Спаситель. Если с Таким Кормчим люди, по
своей греховной слабости, с трудом переплывают море жи-
тейское и не все спасаются от потопления, то куда же стре-
мишься ты со своим ботиком и на чем утверждаешь свою
надежду – спастись без Кормчего?

Однажды зимою привезли на санях больную женщину к
монастырской келии о. Серафима и о сем доложили ему.
Несмотря на множество народа, толпившегося в сенях, о. Се-
рафим просил принести ее к себе. Больная вся была скорче-
на, коленки сведены к груди. Ее внесли в жилище старца и
положили на пол. О. Серафим запер дверь и спросил ее:

– Откуда ты, матушка?
– Из Владимирской губернии.
– Давно ли ты больна?
– Три года с половиною.
– Какая же причина твоей болезни?
– Я была прежде, батюшка, православной веры, но меня

отдали замуж за старообрядца. Я долго не склонялась к их-
ней вере, и все была здорова. Наконец они меня уговорили:
я переменила крест на двуперстие и в церковь ходить не ста-
ла. После того, вечером, пошла я раз по домашним делам
во двор; там одно животное показалось мне огненным, даже
опалило меня; я, в испуге, упала, меня начало ломать и кор-
чить. Прошло немало времени. Домашние хватились, искали
меня, вышли на двор и нашли – я лежала. Они меня внесли
в комнату. С тех пор я хвораю.



 
 
 

– Понимаю… – отвечал старец. – А веруешь ли ты опять
в св. Православную Церковь?

– Верую теперь опять, батюшка, – отвечала больная. Тогда
о. Серафим сложил по-православному персты, положил на
себе крест и сказал:

– Перекрестись вот так, во имя Святой Троицы.
– Батюшка, рада бы, – отвечала больная, – да руками не

владею.
О. Серафим взял из лампады у Божией Матери Умиления

елея и помазал грудь и руки больной. Вдруг ее стало расправ-
лять, даже суставы затрещали, и тут же получила совершен-
ное здоровье.

Народ, стоявший в сенях, увидев чудо, разглашал по все-
му монастырю, и особенно в гостинице, что о. Серафим ис-
целил больную.

Когда это событие кончилось, то пришла к о. Серафиму
одна из Дивеевских сестер. О. Серафим сказал ей:

– Это, матушка, не Серафим убогий исцелил ее, а Царица
Небесная.

Потом спросил ее:
– Нет ли у тебя, матушка, в роду таких, которые в церковь

не ходят?
– Таких нет, батюшка, – отвечала сестра, – а двуперстным

крестом молятся мои родители и родные все.
– Попроси их от моего имени, – сказал о. Серафим, – что-

бы они слагали персты во имя Святой Троицы.



 
 
 

– Я им, батюшка, говорила о сем много раз, да не слушают.
– Послушают, попроси от моего имени. Начни с твоего

брата, который меня любит; он первый согласится. А были
ли у тебя из умерших родные, которые молились двуперст-
ным крестом?

– К прискорбию, у нас в роду все так молились.
– Хоть и добродетельные были люди, – заметил о. Сера-

фим, пораздумавши,  – а будут связаны: св. Православная
Церковь не принимает этого креста… А знаешь ли ты их мо-
гилы?

Сестра назвала могилы тех, которых знала, где погребены.
– Сходи ты, матушка, на их могилы, положи по три по-

клона и молись Господу, чтобы Он разрешил их в вечности.
Сестра так и сделала. Сказала и живым, чтобы они приня-

ли православное сложение перстов во имя Святой Троицы, и
они точно послушались голоса о. Серафима: ибо знали, что
он угодник Божий и разумеет тайны св. Христовой веры.

Однажды о. Серафим в неизобразимой радости сказал до-
веренному иноку: «Вот, я тебе скажу об убогом Серафиме! Я
усладился словом Господа моего Иисуса Христа, где Он го-
ворит: в дому Отца Моего обители мнози суть (т. е. для тех,
которые служат Ему и прославляют Его святое имя). На этих
словах Христа Спасителя я, убогий, остановился и возжелал
видеть оные небесные обители и молил Господа моего Иису-
са Христа, чтобы Он показал мне эти обители; и Господь не
лишил меня, убогого, Своей милости; Он исполнил мое же-



 
 
 

лание и прошение; вот, я и был восхищен в эти небесные
обители; только не знаю, с телом или кроме тела – Бог весть;
это непостижимо. А о той радости и сладости небесной, ко-
торую я там вкусил, сказать тебе невозможно». И с этими
словами о. Серафим замолчал… Он поник головою, гладя
тихонько рукою против сердца, лицо его стало постепенно
меняться и, наконец, до того просветилось, что невозможно
было смотреть на него. Во время таинственного своего мол-
чания он как будто созерцал что-то с умилением. Потом о.
Серафим снова заговорил:

– Ах, если бы ты знал, – сказал старец иноку, – какая ра-
дость, какая сладость ожидает душу праведного на небеси,
то ты решился бы во временной жизни переносить всякие
скорби, гонения и клевету с благодарением. Если бы самая
эта келия наша, – при этом он показал на свою келию, – была
полна червей, и если бы эти черви ели плоть нашу во всю
временную жизнь, то со всяким желанием надобно бы на это
согласиться, чтобы только не лишиться той небесной радо-
сти, какую уготовил Бог любящим Его. Там нет ни болезни,
ни печали, ни воздыхания; там сладость и радость неизгла-
голанные; там праведники просветятся, как солнце. Но ес-
ли той небесной славы и радости не мог изъяснить и сам св.
апостол Павел (2 Кор 12, 2–4), то какой же другой язык че-
ловеческий может изъяснить красоту горнего селения, в ко-
тором водворятся души праведных?

В заключение своей беседы старец говорил о том, как



 
 
 

необходимо теперь тщательнейшим образом заботиться о
своем спасении, пока не прошло еще благоприятное время.

Прозорливость старца Серафима простиралась очень да-
леко. Он давал наставления для будущего, которое челове-
ку обыкновенному никак не предусмотреть. Так, пришла
к нему в келию одна молодая особа, никогда не думавшая
оставить мир, чтобы попросить наставления, как ей спа-
стись. Едва только эта мысль мелькнула в ее голове, старец
уже начал говорить: «Много-то не смущайся, живи так, как
живешь; в большем Сам Бог тебя научит». Потом, поклонив-
шись ей до земли, сказал: «Только об одном прошу тебя: по-
жалуйста, во все распоряжения входи сама и суди справед-
ливо; этим и спасешься». Находясь тогда еще в мире и со-
вершенно не думая никогда быть в монастыре, эта особа ни-
как не могла понять, к чему клонятся такие слова о. Сера-
фима. Он же, продолжая свою речь, сказал ей: «Когда при-
дет это время, тогда вспомните меня». Прощаясь с о. Сера-
фимом, собеседница сказала, что, может быть, Господь при-
ведет им опять свидеться. «Нет, – отвечал о. Серафим, – мы
уже прощаемся навсегда, а потому прошу не забывать меня
в святых своих молитвах». Когда же она просила помолить-
ся и за нее, он отвечал: «Я буду молиться, а ты теперь гря-
ди с миром: на тебя уже сильно ропщут». Спутницы, дей-
ствительно, встретили ее на гостинице с сильным ропотом за
медлительность. Между тем слова о. Серафима не были про-
изнесены на воздух. Собеседница, по неисповедимым судь-



 
 
 

бам Промысла, ступила в монашество под именем Каллисты
и, быв игуменьею в Свияжском монастыре Казанской губер-
нии, помнила наставления старца и по ним устрояла свою
жизнь.

В другом случае посетили о. Серафима две девицы, ду-
ховные дочери Стефана, Саровской пустыни схимонаха. Од-
на из них была купеческого сословия, молодых лет, другая из
дворян, уже пожилая возрастом. Последняя от юности горе-
ла любовью к Богу и желала давно сделаться инокинею, толь-
ко родители не давали ей на то благословения. Обе девицы
пришли к о. Серафиму принять благословение и попросить
у него советов. Благородная, сверх того, просила благосло-
вить ее на вступление в монастырь. Старец, напротив, стал
советовать ей вступить в брак, говоря: «Брачная жизнь бла-
гословлена Самим Богом. В ней нужно только с обеих сторон
соблюдать супружескую верность, любовь и мир. В браке ты
будешь счастлива, а в монашество нет тебе дороги. Монаше-
ская жизнь трудная; не для всех выносима». Девица же из
купеческого звания, юная возрастом, о монашестве не дума-
ла и слова о том о. Серафиму не говорила. Между тем он, сам
от себя, благословил ее, по своей прозорливости, поступить
в иноческий сан, даже назвал монастырь, в котором она бу-
дет спасаться. Обе остались одинаково недовольны беседою
старца; а девица пожилых лет даже оскорбилась его советами
и охладела в своем усердии к нему. Сам духовный отец их,
иеромонах Стефан, удивлялся и не понимал, почему, в са-



 
 
 

мом деле, старец пожилую особу, ревностную к иноческому
пути, отвлекает от монашества, а деву юную, не желающую
иночества, благословляет на путь сей? Последствия, однако
же, оправдали старца. Благородная девица, уже в преклон-
ных летах, вступила в брак и была счастлива. А юная дей-
ствительно пошла в тот монастырь, который назвал прозор-
ливый старец.

Даром прозорливости своей о. Серафим приносил много
пользы ближним. Так, была в Сарове из Пензы благочести-
вая вдова дьякона, по имени Евдокия. Желая принять бла-
гословение старца, она, в среде множества народа, пришла
за ним из больничной церкви и остановилась на крыльце его
келии, ожидая позади всех, когда придет очередь ее подойти
к о. Серафиму. Но о. Серафим, оставивши всех, вдруг гово-
рит ей: «Евдокия, поди ты сюда поскорее». Евдокия необык-
новенно удивлена была, что он назвал ее по имени, никогда
не видавши ее, и подошла к нему с чувством благоговения и
трепета. О. Серафим благословил ее, дал св. антидора и ска-
зал: «Тебе надобно поспешить домой, чтоб застать дома сы-
на». Евдокия поспешила и, в самом деле, едва застала сына
своего дома: в ее отсутствие начальство Пензенской семина-
рии назначило его студентом Киевской академии и, по при-
чине дальности расстояния Киева от Пензы, спешило скорее
отправить его на место. Этот сын, по окончании курса в Ки-
евской академии, пошел в монашество под именем Иринар-
ха, был наставником в семинариях; в настоящее время со-



 
 
 

стоит в звании архимандрита и глубоко чтит память о. Се-
рафима.

Алексею Гурьевичу Воротилову не раз говорил о. Сера-
фим, что некогда на Россию восстанут три державы и много
изнурят ее. Но за Православие Господь помилует и сохранит
ее. Тогда эта речь, как сказание о будущем, непонятна была;
но события объяснили, что старец говорит это о Крымской
кампании.

Молитвы старца Серафима были так сильны пред Богом,
что есть примеры восстановления болящих от одра смерти.
Так, в мае 1829 года сильно заболела жена Алексея Гурье-
вича Воротилова, жителя Горбатовского уезда, села Павло-
во. Воротилов же имел большую веру в силу молитв о. Се-
рафима, и старец, по свидетельству знающих людей, любил
его, как бы своего ученика и наперсника. Тотчас же Вороти-
лов отправился в Саров и, несмотря на то что приехал туда
в полночь, поспешил к келии о. Серафима. Старец, как бы
ожидая его, сидел на крылечке келии и, увидавши, привет-
ствовал его сими словами: «Что, радость моя, поспешил в
такое время к убогому Серафиму?» Воротилов со слезами
рассказал ему о причине поспешного прибытия в Саров и
просил помочь болящей жене его. Но о. Серафим, к вели-
чайшей скорби Воротилова, объявил, что жена его должна
умереть от болезни. Тогда Алексей Гурьевич, обливаясь по-
током слез, припал к ногам подвижника, с верою и смирени-
ем умоляя его помолиться о возвращении ей жизни и здоро-



 
 
 

вья. О. Серафим тотчас погрузился в умную молитву минут
на десять, потом открыл очи свои и, поднимая Воротилова
на ноги, с радостию сказал: «Ну, радость моя, Господь дару-
ет супружнице твоей живот. Гряди с миром в дом твой». С
радостью Воротилов поспешил домой. Здесь он узнал, что
жена его почувствовала облегчение именно в те минуты, ко-
гда о. Серафим пребывал в молитвенном подвиге. Вскоре же
она и совсем выздоровела.

После затвора о. Серафим изменил свой образ жизни и
стал иначе одеваться. Он вкушал пищу один раз в день, ве-
чером, и одевался в подрясник из черного, толстого сукна.
Летом накидывал сверху белый холщовый балахон, а зимою
носил шубу и рукавицы. В погоду осеннюю и ранней вес-
ны носил кафтан из толстого русского черного сукна. От до-
ждя и жары надевал полумантию, сделанную из цельной ко-
жи, с вырезами для надевания. Поверх одежды подпоясывал-
ся белым и всегда чистым полотенцем и носил медный свой
крест. На труды монастырские летом выходил в лаптях, зи-
мою в бахилах, а идя в церковь к богослужению, надевал, по
приличию, кожаные коты. На голове носил зимою и летом
камилавку. Сверх того, когда следовало по монастырскому
уставу, он надевал мантию и, приступая к принятию Св. Та-
ин, облачался в епитрахиль и поручи и потом, не снимая их,
принимал в келии богомольцев.

Один богатый человек, посетивши о. Серафима и видя его
убожество, стал говорить ему: «Зачем ты такое рубище но-



 
 
 

сишь на себе?» О. Серафим ответствовал: «Иоасаф царевич
данную ему пустынником Варлаамом мантию счел выше и
дороже царской багряницы» (Четьи Минеи, ноября 19 дня).

Противу сна о. Серафим подвизался очень строго. Извест-
но стало в последние годы, что он предавался ночному покою
иногда в сенях, иногда в келии. Спал же он, сидя на полу,
спиною прислонившись к стене и протянувши ноги. В дру-
гой раз он преклонял голову на камень или на деревянный
отрубок. Иногда же повергался на мешках, кирпичах и поле-
ньях, бывших в его келии. Приближаясь же к минуте своего
отшествия, он начал опочивать таким образом: становился
на колени и спал ниц к полу на локтях, поддерживая руками
голову.

Его иноческое самоотвержение, любовь и преданность к
Господу и Божией Матери были столь велики, что, когда
один господин, Иван Яковлевич Каратаев, бывши у него в
1831 году на благословении, спросил, не прикажет ли он ска-
зать что-нибудь своему родному брату и другим родствен-
никам в Курске, куда Каратаев ехал, то старец, указывая на
лики Спасителя и Божией Матери, с улыбкою сказал: «Вот
мои Родные, а для живых родных я уже живой мертвец».

Время, которое о. Серафиму оставалось от сна и занятий с
приходящими, он проводил в молитве. Совершая молитвен-
ное правило со всею точностью и усердием за спасение своей
души, он был в то же время великим молитвенником и хо-
датаем пред Богом за всех живых и усопших православных



 
 
 

христиан. Для сего при чтении Псалтири на каждой главе он
неопустительно произносил от всего сердца следующие мо-
литвы:

1. За живых: «Спаси, Господи, и помилуй всех православ-
ных христиан и на всяком месте владычествия Твоего пра-
вославно живущих: подаждь им, Господи, душевный мир и
телесное здравие и прости им всякое согрешение, вольное
же и невольное; и их святыми молитвами и меня, окаянного,
помилуй».

2. За усопших: «Упокой, Господи, души усопших раб Тво-
их: праотец, отец и братий наших, зде лежащих и повсюду
православных христиан преставившихся: подаждь им, Гос-
поди, царствие и причастие Твоей бесконечной и блаженной
жизни, и прости им, Господи, всякое согрешение, вольное
же и невольное».

В молитве за усопших и живых особенное значение имели
восковые свечи, горевшие в его келии пред святынею. Это
объяснил в ноябре 1831 года сам старец о. Серафим в беседе
с Н. А. Мотовиловым. «Я, – рассказывал Николай Алексан-
дрович, – видевши у батюшки о. Серафима много лампад,
в особенности многие кучи восковых свеч, и больших, и ма-
лых, на разных круглых подносах, на которых от таявшего
много лет и капавшего со свеч воска образовались как бы
восковые холмики, подумал про себя: для чего это батюшка
о. Серафим возжигает такое множество свеч и лампад, про-
изводя в келии своей нестерпимый жар от теплоты огнен-



 
 
 

ной? А он, как бы заставляя мои помыслы умолкнуть, сказал
мне:

– Вы хотите знать, ваше боголюбие, для чего я зажигаю
так много лампад и свеч пред святыми иконами Божиими?
Это вот для чего: я имею, как и вам известно, многих особ,
усердствующих ко мне и благотворящих мельничным сиро-
там моим. Они приносят мне елей и свечи и просят помо-
литься за них. Вот, когда я читаю правило свое, то и поми-
наю их сначала единожды. А так как, по множеству имен, я
не смогу повторять их на каждом месте правила, где следу-
ет, – тогда и времени мне не достало бы на совершение моего
правила – то я и ставлю все эти свечи за них в жертву Богу,
за каждого по одной свече, за иных – за несколько человек
одну большую свечу, за иных же постоянно теплю лампады;
и, где следует на правиле поминать их, говорю: Господи, по-
мяни всех тех людей, рабов Твоих, за их же души возжег те-
бе аз, убогий, сии свещи и кандила (т. е. лампады). А что
это не моя, убогого Серафима, человеческая выдумка, или
так, простое мое усердие, ни на чем божественном не осно-
ванное, то и приведу вам в подкрепление слова Божествен-
ного Писания. В Библии говорится, что Моисей слышал глас
Господа, глаголавшего к нему: «Моисее, Моисее! Рцы брату
твоему Аарону, да возжигает предо Мною кандила во дни и
в нощи: сия бо угодно есть предо Мною и жертва благопри-
ятна Ми есть». Так вот, ваше боголюбие, почему св. Церковь
Божия прияла в обычай возжигать во св. храмах и в домах



 
 
 

верных христиан кандила или лампады пред святыми ико-
нами Господа, Божией Матери, св. Ангелов и св. человеков,
Богу благоугодивших».

Молясь о живых, в особенности о требовавших у него мо-
литвенной помощи, о. Серафим поминал всегда усопших и
память о них творил в келейных молитвах своих по уставу
Православной Церкви.

Раз сам о. Серафим рассказывал следующее обстоятель-
ство: «Умерли две монахини, бывшие обе игумениями. Гос-
подь открыл мне, как души их были ведены по воздушным
мытарствам, что на мытарствах они были истязуемы и потом
осуждены. Трое суток молился я, убогий, прося о них Божию
Матерь. Господь, по Своей благости, молитвами Богороди-
цы, помиловал их: они прошли все воздушные мытарства и
получили от милосердия Божия прощение».

Однажды замечено было, что во время молитвы старец
Серафим стоял на воздухе. Случай этот рассказан княгинею
Е. С. Ш.

Приехал к ней из Петербурга больной племянник ее, Г.
Я. Она, не медля долго, повезла его в Саров к о. Серафи-
му. Молодой человек был объят таким недугом и слабостью,
что не ходил сам, и его на кровати внесли в монастырскую
ограду. О. Серафим в это время стоял у дверей своей мона-
стырской келии, как бы ожидая встретить расслабленного.
Тотчас он просил внести больного в свою келию и, обратив-
шись к нему, сказал: «Ты, радость моя, молись, и я буду за



 
 
 

тебя молиться; только смотри, лежи, как лежишь, и в другую
сторону не оборачивайся». Больной долго лежал, повинуясь
словам старца. Но терпение его ослабело, любопытство под-
мывало его взглянуть, что делает старец. Оглянувшись же,
он увидел о. Серафима стоящим на воздухе в молитвенном
положении и от неожиданности и необычайности видения
вскрикнул. О. Серафим, по совершении молитвы, подошед-
ши к нему, сказал: «Вот, ты теперь будешь всем толковать,
что Серафим – святой, молится на воздухе… Господь тебя
помилует… А ты смотри, огради себя молчанием и не пове-
дай того никому до дня преставления моего, иначе болезнь
твоя опять вернется». Г. Я. действительно встал с постели
и, хотя опираясь на других, но уже сам, на своих ногах, вы-
шел из келии. В монастырской гостинице его осаждали во-
просами: «Как и что делал и что говорил о. Серафим?» Но, к
удивлению всех, он не сказал ни одного слова. Молодой че-
ловек, совершенно исцелившись, опять был в Петербурге и
снова через несколько времени воротился в имение княгини
Ш. Тут он сведал, что старец Серафим опочил от трудов сво-
их, и тогда рассказал о его молении на воздухе. Один случай
такой молитвы нечаянно был усмотрен, но, конечно, старец
не один раз благодатию Божиею был воздвигаем на воздух
во время своих продолжительных молитвенных подвигов.

За год до смерти о Серафим почувствовал крайнее изне-
можение сил душевных и телесных. Ему было теперь около
72-х лет. Обыкновенный порядок жизни его, заведенный с



 
 
 

окончания затвора, неминуемо подвергся теперь изменению.
Старец стал реже ходить в пустынную келию. В монастыре
также тяготился постоянно принимать посетителей. Народ,
свыкшийся с мыслью беспрепятственно видеть о. Серафи-
ма во всякое время, скорбел, что теперь он начал уклонять-
ся от взоров. Однако же усердие к нему заставляло многих
немалое время проживать на монастырской гостинице, что-
бы изыскать не обременительный для глубокого старца слу-
чай увидеть его и выслушать из уст его желаемое слово на-
зидания или утешения.

Кроме предсказаний другим, старец начал теперь пред-
сказывать и о своей смерти.

Так, пришла раз к нему сестра Дивеевской общины Па-
раскева Ивановна с другими сотрудницами из сестер же.
Старец начал говорить им: «Я силами слабею; живите теперь
одни, оставляю вас». Скорбная беседа о разлуке растрогала
слушательниц; они заплакали и с тем расстались со старцем.
Однако же они подумали, по поводу этой беседы, не о смер-
ти его, а о том, что о. Серафим, по преклонности лет, хочет
отложить попечение о них, чтобы удалиться в затвор.

В другой раз старца посетила одна Параскева Ивановна.
Он был в лесу, в ближней пустыне. Благословивши ее, о.
Серафим сел на отрубок дерева, а сестра около него стала
на колени. О. Серафим повел духовную беседу и пришел в
необыкновенный восторг: встал на ноги, руки поднял горе,
взоры к небу. Благодатный свет озарил его душу от представ-



 
 
 

ления блаженства будущей жизни. Ибо старец беседовал в
настоящий раз собственно о том, какая вечная радость ожи-
дает человека на небе за недолговременные скорби времен-
ной жизни. «Какая радость, какой восторг, – говорил он, –
объемлют душу праведника, когда, по разлучении с телом,
ее сретают Ангелы и представляют пред Лице Божие!» Рас-
крывая эту мысль, старец несколько раз спрашивал сестру:
понимает ли она его? Сестра же все слушала, не говоря ни
слова. Она понимала беседу старца, но не видела, чтобы речь
клонилась к его кончине. Тогда о. Серафим снова стал го-
ворить прежнее: «Я силами ослабеваю; живите теперь одни,
оставляю вас». Сестра подумала, что он хочет опять укрыть-
ся в затвор, но о. Серафим на ее мысли ответил: «Искал я
вам матери (настоятельницы), искал… и не мог найти. После
меня никто вам не заменит меня. Оставляю вас Господу и
Пречистой Его Матери».

За полгода до смерти о. Серафим, прощаясь со многими,
с решительностью говорил: «Мы не увидимся более с вами».
Некоторые просили благословения приехать в Великий пост,
поговеть в Сарове и еще раз насладиться лицезрением и бе-
седою его. «Тогда двери мои затворятся, – отвечал на это ста-
рец, – вы меня не увидите». Стало очень заметно, что жизнь
о. Серафима угасает; только дух его, по-прежнему и еще бо-
лее прежнего, бодрствовал. «Жизнь моя сокращается, – го-
ворил он некоторым между братиею, – духом я как бы сейчас
родился, а телом по всему мертв».



 
 
 

1-го января 1833 года, в день воскресный, о. Серафим
пришел в последний раз в больничную церковь во имя свв.
Зосимы и Савватия, ко всем иконам поставил сам свечи и
приложился, чего прежде не замечали за ним; потом прича-
стился, по обычаю, Св. Христовых Таин. По окончании же
литургии он простился со всеми здесь молившимися брати-
ями, всех благословил, поцеловал и, утешая, говорил: «Спа-
сайтесь, не унывайте, бодрствуйте: нынешний день нам вен-
цы готовятся». Простившись же со всеми, он приложился ко
кресту и к образу Божией Матери; затем, обошедши кругом
св. престола, сделал обычное поклонение и вышел из храма
северными дверями, как бы знаменуя этим, что человек од-
ними вратами, путем рождения, входит в мир сей, а други-
ми, т. е. вратами смерти, исходит из него. В сие время все
заметили в нем крайнее изнеможение сил телесных; но ду-
хом старец был бодр, спокоен и весел.

После литургии у него была сестра Дивеевской общины
Ирина Васильевна. Старец прислал с нею Параскеве Иванов-
не 200 руб. ассигнациями денег, поручая последней купить
в ближней деревне хлеба на эти деньги, ибо в то время весь
запас вышел, и сестры находились в большой нужде.

Старец Серафим имел обыкновение, при выходе из мона-
стыря в пустынь, оставлять в своей келии горящими зажжен-
ные с утра пред образами свечи. Брат Павел, пользуясь его
расположением, иногда говаривал старцу, что от зажженных
свеч может произойти пожар; но о. Серафим всегда отвечал



 
 
 

на это: «Пока я жив, пожара не будет; а когда я умру, кончи-
на моя откроется пожаром». Так и случилось.

В первый день 1833 года брат Павел заметил, что о. Се-
рафим в течение сего дня раза три выходил на то место, ко-
торое было им указано для его погребения, и, оставаясь там
довольно долгое время, смотрел на землю. Вечером же о. Па-
вел слышал, как старец пел в своей келии пасхальные песни.

Второго числа января, часу в шестом утра, брат Павел,
выйдя из своей келии к ранней литургии, почувствовал в се-
нях близ келии о. Серафима запах дыма. Сотворив обычную
молитву, он постучался в дверь о. Серафима, но дверь изнут-
ри была заперта крючком, и ответа на молитву не последо-
вало. Он вышел на крыльцо и, заметив в темноте проходив-
ших в церковь иноков, сказал им: «Отцы и братия! Слышен
сильный дымный запах. Не горит ли что около нас? Старец,
верно, ушел в пустыню». Тут один из проходивших, послуш-
ник Аникита, бросился к келии о. Серафима и, почувство-
вав, что она заперта, усиленным толчком сорвал ее с внут-
реннего крючка. Многие христиане, по усердию, приносили
к о. Серафиму разные холщовые вещи. Эти вещи, вместе с
книгами, лежали на этот раз на скамье в беспорядке близ
двери. Они-то и тлели, вероятно, от свечного нагара или от
упавшей свечи, подсвечник которой тут же стоял. Огня не
было, а тлели только вещи и некоторые книги. На дворе было
темно, чуть брезжилось; в келии о. Серафима света не было,
самого старца также не видно было и не слышно. Думали,



 
 
 

что он отдыхает от ночных подвигов, и в этих мыслях при-
шедшие толпились у келии. В сенях произошло небольшое
замешательство. Некоторые из братии бросились за снегом
и погасили тлевшие вещи.

Ранняя литургия между тем безостановочно соверша-
лась своим порядком в больничной церкви. Пели Достойно
есть… В это время неожиданно прибежал в церковь маль-
чик, один из послушников, и тихонько повестил некоторых
о происшедшем. Братия поспешила к келии о. Серафима.
Иноков собралось немало. Брат Павел и послушник Аники-
та, желая удостовериться, не отдыхает ли старец, в темноте
начали ощупывать небольшое пространство его келии и на-
шли его самого, стоящего на коленях в молитве, со сложен-
ными крестообразно руками. Он был мертв.

После обедни о. Серафима положили в гроб, по завеща-
нию его, с финифтяным изображением препод. Сергия, по-
лученным из Троицко-Сергиевской лавры. Могилу блажен-
ному старцу приготовили на том самом месте, которое давно
было намечено им самим, и его тело в продолжение восьми
суток стояло открытым в Успенском соборе. Саровская пу-
стынь до дня погребения наполнена была тысячами народа,
собравшегося из окрестных стран и губерний. Каждый напе-
рерыв теснился облобызать великого старца. Все единодуш-
но оплакивали потерю его и молились об упокоении души
его, как он при жизни своей молился о здравии и спасении
всех. В день погребения за литургией народа так много было



 
 
 

в соборе, что местные свечи около гроба тухли от жара.
В то время в Глинской обители, Курской губернии, под-

визался иеромонах Филарет. Его ученик сообщил, что 2-го
января, выходя из храма после утрени, отец Филарет пока-
зал на небе необыкновенный свет и сказал: «Вот, так-то ду-
ши праведных возносятся на небо! Это душа отца Серафима
возносится!»

Архимандрит Митрофан, занимавший должность ризни-
чего в Невской лавре, был послушником в Саровской пусты-
не и находился при гробе о. Серафима. Он передал Дивеев-
ским сиротам, что лично был свидетелем чуда: когда духов-
ник хотел положить разрешительную молитву в руку о. Се-
рафима, то рука сама разжалась. Игумен, казначей и другие
видели это и долго оставались в недоумении, пораженные
случившимся.

Погребение о. Серафима совершено было о. игуменом
Нифонтом. Тело его предано земле по правую сторону со-
борного алтаря, подле могилы Марка-затворника. (Впослед-
ствии, усердием Нижегородского купца Я. Сырева над моги-
лою его воздвигнут чугунный памятник в виде гробницы, на
котором написано: жил во славу Божию 73 года, 5 месяцев
и 12 дней).

Священномученик Серафим (Чичагов)
Серафимо-Дивеевский монастырь, 1903



 
 
 

 
Радость моя!

 
 

Победа духа
 

Возьмите время расцвета подвигов наиболее высоких в
аскетизме великих египетских отцов, прибавьте к этому ту
глубокую задушевность, какой отмечены в большинстве слу-
чаев личности наших преподобных; представьте себе чело-
века, уже на земле живущего как бы вне плоти, небесной
жизнью; человека, для которого уже как бы упразднились
условия, связывающие других людей, которому возвращены
все те дары, что при конце мироздания обильно были уде-
лены Богом первому, богоподобному, человеку; представьте
себе человека, словом одним исцеляющего застарелые тяж-
кие недуги, человека, пред взором которого одинаково обна-
жено неведомое будущее и сокровенное прошлое, которого
видят то ходящим над землею, то подымающимся на воздух
во время молитвы, как некогда Мария Египетская в пустыне.

Представьте душу, сжигаемую огнем любви божествен-
ной и в то же время расширяемую самым безграничным,
греющим, трогательным сочувствием к людям; душу, воз-
вышавшуюся еще на земле до созерцания самых великих
тайн Божества, какие лучшим и праведнейшим людям от-
кроются лишь за заветной гранью, в иной жизни; представь-



 
 
 

те человека, для которого мир надземный был родным, сво-
им; к которому, окруженная несказанной славой, Владычи-
ца мира сходила для беседы как с близким человеком; од-
ним словом, представьте себе спустившееся на землю торже-
ствующее небо, воплотившуюся самую смелую, дерзновен-
ную мечту о том, как далеко в земных условиях может пой-
ти победа духа; представьте себе слетевшего к людям на уте-
шение им пламенного серафима, представьте себе высшее,
совершеннейшее, прекраснейшее выражение того сложного
понятия, какое определяется словом «святой», – и вы полу-
чите приблизительный намек на то, чем был здесь, на земле,
отец Серафим.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Начало соединения с Богом

 
Вера, по учению преподобного Антиоха, есть начало на-

шего соединения с Богом: истинно верующий есть камень
храма Божия, уготованный для здания Бога Отца, вознесен-
ный на высоту силою Иисуса Христа, то есть Крестом, с по-
мощию вервия, то есть благодати Духа Святого.

«Вера без дел мертва есть» (Иак 2, 26), а дела веры суть:
любовь, мир, долготерпение, милость, смирение, несение
креста и жизнь по духу. Лишь такая вера вменяется в прав-
ду. Истинная вера не может оставаться без дел; кто истин-
но верует, тот непременно творит и добрые дела. «Вера есть
уповаемых извещение, вещей обличение невидимых», – го-
ворит апостол Павел. Или: вера есть не что иное, разве ток-
мо веровать, чего не видим.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Наставления батюшки Серафима

 
Бог являет нам Свое человеколюбие не только в тех слу-

чаях, когда мы добро делаем, но и тогда, когда оскорбляем
грехами и прогневляем Его. Как долготерпеливо сносит Он
наши беззакония, и когда наказывает, как благоутробно на-
казывает!

 
* * *

 
Где Бог, там нет зла.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Трепет любви

 
Какое едва ли когда виданное откровение любви к людям

явил старец! Он весь как бы трепетал этой любовью, этой
безграничной силой сочувствия и сострадания. Она сияла в
его глазах, звучала в тех ласковых, нежных словах и обра-
щениях его к людям. Так умилительно тепло звал он всех:
«Радость моя!»

«Радость моя» точно слышится и теперь от его могилы;
точно стоят, навсегда оставшись неизгладимыми в воздухе
мест, освященных присутствием святой его души, эти дра-
гоценные слова – «Радость моя!» И верится, что неисчисли-
мые сокровища благодати и радостей прольются на верую-
щих людей при прославлении отца Серафима. Уже и теперь
точно тот покров горя и страдания, что обычно заволакивает
собой жизнь, – точно покров этот исчез, и что-то светлое оза-
рило всю жизнь. На душе так светло, так хорошо и надежно,
как не было, кажется, еще никогда, разве в раннем детстве.

…И как хочется вспоминать, говорить, слышать, писать о
нем, хочется выйти к народу и возглашать его имя: «Знаете
ли, какое великое ждет вас счастье, – бегите к благодатному
новому источнику, просите, зовите его, требуйте помощи –
он всех услышит, он всем вымолит нужное для жизни и для
спасения!»

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-



 
 
 

ский чудотворец»
 

* * *
 

Мы как копеечные свечи. А он – как пудовая свеча – все-
гда горит пред Господом как прошедшей своей жизнью на
земле, так и настоящим дерзновением пред Святой Троицей.

Святитель Антоний, архиепископ Воронежский и Задон-
ский, о Серафиме Саровском



 
 
 

 
Совершенная любовь

 
Стяжавший совершенную любовь существует в жизни сей

так, как бы не существовал. Ибо считает себя чужим для ви-
димого, с терпением ожидая невидимого. Он весь изменился
в любовь к Богу и забыл все другие привязанности.



 
 
 

 
О любви к Богу

 
Кто себя любит, тот любить Бога не может. А кто не любит

себя ради любви к Богу, тот любит Бога. Душа, исполненная
любви к Богу, и во время исхода своего из тела не убоится
князя воздушного, но с Ангелами возлетит, как бы из чужой
стороны на родину. Любовь есть влиянная от Бога доброде-
тель, которою мы любим Бога. Она содержится в исполнении
десятословия, т. е. Божия повеления, в десяти пунктах со-
стоящего, чрез пророка Моисея преданного на горе Синай-
ской, чтобы всяк человек видел, что есть угодно Богу и что
Ему противно, угодно Богу благое или добродетель, против-
но Ему злое или грех. Итак, сие Его повеление или заповеди
оные повелевают творить добро как Богу угодное, и оные за-
прещают творить злое. Добродетель есть плод, рождающий-
ся от веры, или благие дела суть исполнение заповедей Бо-
жиих, совершаемых с Божиею помощью и с поспешением
человеческого разума и с собственною его волею, рождаю-
щейся от любви к Богу и ближнему.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
О познании Бога

 
Отцы написали, когда их спрашивали: «Ищи Господа, но

не испытуй, где живет».
 

* * *
 

Поколику человек совершенствуется здесь пред Богом,
потолику вслед Его ходит; в истинном же веке Бог явит ему
лице Свое. Ибо праведные, по той мере, как входят в созер-
цание Его, видят образ Его как в зерцале, а там удостоятся
зреть явление истины.

 
* * *

 
О делах Божиих не рассуждай по насыщении своего чре-

ва: при наполненном чреве какое может быть ведение тайн
Божиих?

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Не можешь любить Бога,

если не увидишь Его
 

Если ты не знаешь Бога, то невозможно, чтобы явилась
в тебе любовь к Нему. Ты не можешь любить Бога, если не
увидишь Его. Видение же Бога бывает от познания Его, ибо
созерцание не предшествует богопознанию. О делах Божиих
не рассуждай по насыщении своего чрева: при наполненном
чреве какое может быть видение тайн Божиих? Бог есть су-
щество неповинное и вина всех вещей. Бог есть едино суще-
ство и едино естество, а три Лица: Отец, Сын и Святый Дух;
но сии три едино суть. И в сей святой Троице первого или
последнего нет, большего или меньшего; но целы три Лица
соприсносущны себе суть и равны. Чего ради веровать долж-
но, что есть Троица в единстве и единство в Троице.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Не могу не верить

 
Я знал одну молодую девушку-христианку. Однажды она

обратилась к своей матери с необычайным упреком за то,
что та вместе с няней Александрой научили ее веровать. А
теперь эта вера мешала ей грешить, а если и грешит она, то
совесть мучает. И она даже завидует тем, которые, как неко-
торые из ее подруг, тоже грешат, но нисколько не смущают-
ся, думая, что никакого другого мира вовсе нет. Не зная, что
ответить в таком случае своей бедной дочери, мать в просто-
те сказала:

– Что же я могу тебе теперь сделать? Не могу же я гово-
рить, что этого нет, когда я верю, что есть? А уж если тебе
так хочется не верить, так это твое дело, кто мешает?

– Вот вы с няней и помешали. Я бы теперь и рада не ве-
рить, да не могу уж.

– Почему? – с недоумением спрашивает в свою очередь
верующая мать.

– Потому, что вы про преподобного Серафима так вну-
шили нам (и брату ее) с самого детства, что и забыть нельзя.
Да я и сама теперь знаю, что все это было и на самом деле.
А главное, не могу уже никак и усомниться, что был сам-то
батюшка о. Серафим. А раз он был, значит, это и в самом
деле все так и есть: батюшка уже никак не мог врать и при-
думывать. Вот я тебе и говорю: не могу не верить. Хочу и не



 
 
 

могу: ничего не выходит. И мучаюсь сама, и на вас с нянькой
злюсь.

– И слава Богу, – сказала облегченно мать, – лучше уж
греши да мучайся, чем к грехам прибавлять самое страшное
– неверие, да еще когда знаем, что все это и действительно
есть.

Митрополит Вениамин (Федченков) .
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Предай волю Господу

 
Как железо ковачу, так я предал себя и свою волю Господу

Богу: как Ему угодно, так и действую, своей воли не имею,
а что Богу угодно, то и передаю.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Небесные обители

 
Одному иноку выпало на долю счастье слышать рассказ

о. Серафима о восхищении его в райские обители. Старец
говорил так: «Вот я тебе скажу об убогом Серафиме. Я усла-
дился словом Господа моего Иисуса Христа, где Он гово-
рит: в дому Отца Моего обители мнози суть. На этих сло-
вах Христа Спасителя я, убогий, остановился и возжелал ви-
деть оные небесные обители и молил Господа Иисуса Хри-
ста, чтоб показал мне эти обители. Господь не лишил меня
Своей милости. Вот я был восхищен в эти небесные обите-
ли. Только не знаю – с телом ли, или кроме тела, Бог весть:
это непостижимо. А о той радости и сладости, которые я там
вкушал, сказать тебе невозможно».

О. Серафим замолчал. Он поник головой, водя рукой око-
ло сердца. Лицо его до того просветлело, что нельзя было
смотреть на него. Потом снова заговорил: «Если б ты знал,
какая радость ожидает душу праведного на небе, ты решил-
ся бы во временной жизни переносить всякие скорби, гоне-
ния, клевету; если бы келья наша была полна червей и черви
эти ели бы плоть нашу, всю временную жизнь нашу, то на-
добно бы было на это согласиться, чтоб только не лишиться
той небесной радости. Если сам святой апостол Павел не мог
изъяснить той небесной славы, то какой же другой язык че-
ловеческий может изъяснить красоту горнего селения?»



 
 
 

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Дела истинной веры

 
Вера без дел мертва есть (Иак 2, 26); а дела веры суть:

любовь, мир, долготерпение, милость, смирение, упокоение
от всех дел, как и Бог почил от Своих дел, несение креста
и жизнь по духу. Только такая вера вменяется в правду. Ис-
тинная вера не может быть без дел; кто истинно верует, тот
непременно имеет и дела.

Духовные наставления преподобного Серафима
 

* * *
 

Прежде всего должно веровать в Бога, яко есть, и взыс-
кающым Его Мздовоздатель бывает (Евр 11, 6).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Промысл Божий

 
Особое промышление Божие о Прохоре выразилось в

двух событиях его жизни. Однажды, когда ему было семь
лет, мать его, отправляясь на стройку церкви, взяла его с со-
бой. Она поднялась на самый верх колокольни, где не были
еще утверждены перила. Мальчик, по живости забыв, где он
находится, неосторожно подошел к краю и упал вниз. Мать,
предполагая, что он убился до смерти и что там, внизу, мо-
жет быть только его изуродованное тело, поспешно сбежала
по ступеням. Ребенок стоял на земле целый и невредимый.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Обещание Царицы Небесной

 
Преподобный Серафим Саровский впервые узрел Матерь

Божию еще десятилетним мальчиком – в то время он тяжко
заболел, и даже домашние не надеялись на его выздоровле-
ние. В самое трудное время болезни, в сонном видении, Про-
хор увидел Пресвятую Богородицу, Которая обещала посе-
тить его и исцелить от болезни.

Проснувшись, он рассказал это видение своей матери.
Действительно, вскоре в одном из крестных ходов несли по
городу Курску чудотворную икону Знамения Божией Мате-
ри по той улице, где был дом Мошниной. Пошел сильный
дождь. Чтобы перейти на другую улицу, крестный ход, ве-
роятно, для сокращения пути и избежания грязи, направил-
ся через двор Мошниной. Пользуясь этим случаем, Агафия
вынесла больного сына на двор, приложила к чудотворной
иконе и поднесла под ее осенение. Заметили, что с этого вре-
мени Прохор начал поправляться в здоровье и скоро совсем
выздоровел. Так исполнилось обещание Царицы Небесной
посетить отрока и исцелить его.

Священномученик Серафим (Чичагов) .
Житие преподобного Серафима,
Саровского чудотворца



 
 
 

 
Наставления батюшки Серафима

 
Все, происходящее от Бога, – мирно и полезно и приводит

человека к смирению и самоосуждению.
 

* * *
 

Все, имеющие твердую надежду на Бога, возводятся к
Нему и просвещаются сиянием вечного света.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Огонь согревающий

 
Бог есть огнь, согревающий и воспламеняющий сердца и

утробы. Итак, если мы ощутим в сердцах своих холод, кото-
рый от диавола, ибо диавол хладен, то призовем Господа, и
Он, пришед, согреет наше сердце совершенной любовию не
только к Нему, но и к ближнему. И от лица теплоты убежит
хлад доброненавистника.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Надейся на Бога, а не на себя

 
Если человек не имеет излишнего попечения о себе из

любви к Богу и для дел добродетели, зная, что Бог печется о
нем, таковая надежда есть истинная и мудрая. А если чело-
век все упование свое возлагает на свои дела, к Богу же обра-
щается с молитвой лишь тогда, когда его постигают непред-
виденные беды и он, не видя в собственных силах средств
к отвращению их, начинает надеяться на помощь Божию, то
такая надежда суетна и ложна. Истинная надежда ищет еди-
ного Царствия Божия и уверена, что все земное, потребное
для жизни временной, несомненно дано будет.

«Надежда» есть смелость истинная к Богу, данная в серд-
це человека от Божия вдохновения и просвещения. Или:
«надежда» есть добродетель, свыше влиянная, чрез которую
с точным вероятием ожидаются блага вечные жизни. Сия
добродетель, основанная в благодати, которая дается нам
чрез Иисуса Христа в соблюдении заповедей Божиих, и бы-
вает известна общением тела и крови Христовой с непре-
станной молитвой.

 
* * *

 
Сердце не может иметь мира, доколе не стяжет сей надеж-

ды. Она-то вполне умиротворит его и вольет в него радость.



 
 
 

О сей-то надежде сказали святейшие уста Спасителя: Прии-
дите ко Мне вси труждающиися и обремененнии, и Аз упо-
кою вы (Мф 11, 28), то есть надейся на Меня и утешишься
от труда и страха.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
О свете Христовом

 
Дабы приять и узреть в сердце свет Христов, надобно,

сколько можно, отвлечь себя от видимых предметов. Предо-
чистив душу покаянием и добрыми делами, при искренней
вере в Распятого, закрыв телесные очи, погрузить ум внутрь
сердца и вопиять, непрестанно призывая имя Господа наше-
го Иисуса Христа.

Тогда, по мере усердия и горячести духа к Возлюбленно-
му, человек в призываемом имени находит услаждение, ко-
торое возбуждает желание искать высшего просвещения.

Когда через такое упражнение укоснит ум в сердце, тогда
воссияет свет Христов, освещая храмину души своим Боже-
ственным осиянием, как говорит от Лица Бога святой про-
рок Малахия: И возсияет вам боящымся имене Моего солнце
правды (Мал 4, 2). Сей свет есть купно и жизнь, по евангель-
скому слову: В Том живот бе, и живот бе свет человеком
(Ин 1, 4).

Когда человек созерцает внутренне свет вечный, тогда ум
его бывает чист и не имеет в себе никаких чувственных пред-
ставлений, но, весь будучи углублен в созерцание несоздан-
ной доброты, забывает все чувственное, не хочет зреть и се-
бя; но желает скрыться в сердце земли, только бы не лишить-
ся сего истинного блага – Бога.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Печать жизни отца Серафима

 
Как-то один инок, изумляясь жизни о. Серафима, спросил

его:
– Почему мы, батюшка, не имеем такой строгой жизни,

какую вели древние подвижники благочестия?
– Потому, – отвечал о. Серафим, – что не имеем к тому

решимости. Если бы решимость имели, то и жили бы так,
как отцы, в древности просиявшие. Потому что благодать и
помощь Божия к верным и всем сердцем ищущим Господа
Бога ныне та же, какая была и прежде. Ибо, по слову Божию,
Иисус Христос «вчера и днесь, той же и вовеки».

Эти слова можно считать как бы печатью жизни отца Се-
рафима.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Дивная цель христианской жизни

 
Цель жизни нашей христианской состоит в стяжании Духа

Святаго Божия. Дивная цель духовная!
 

* * *
 

Чтобы воззреть к Святейшей Троице, надобно просить о
сем учивших о Троице святителей Василия Великого, Гри-
гория Богослова и Иоанна Златоустого, ходатайство которых
может привлечь на человека благословение Святейшей Тро-
ицы, а самому прямо взирать надобно остерегаться.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«Он будет молитвенником

за весь мир»
 

Благотворное и святое влияние на юного Прохора имел
один «раб Божий», некий Христа ради юродивый, подвизав-
шийся в то время в Курске. Имя его не сохранилось в памя-
ти истории… Много их таких рассеяно было прежде по лику
Святой Руси… И великое дело незаметно творили они, от-
влекая мир от привязанностей земных и лучше всяких книг
уча евангельскому мироотречению, христоподобному сми-
рению, мученическому терпению всяких лишений, предска-
зывая будущее, утешая страждущих, а иногда и обличая ока-
менелые души грешных людей.

Один такой «Божий человек» встретил Агафию, когда она
шла по городу с обоими сыновьями. Обратив внимание на
Прохора, юродивый сказал матери: «Блаженна ты, вдовица,
что у тебя такое детище, которое со временем будет крепким
предстателем пред Святой Троицею и горячим молитвенни-
ком за весь мир!»

С той поры он полюбил отрока и в дальнейшей жизни бла-
готворно действовал на него. Прохор же, как сухая земля –
дождь, впитывал в себя все святое и доброе от раба Божия.

Митрополит Вениамин (Федченков) .
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Для чего пришел Христос в мир?

 
Для чего Иисус Христос пришел в мир?
1. Любовь Божия к роду человеческому: Тако бо возлюби

Бог мир, яко и Сына Своего единороднаго дал есть (Ин 3, 16).
2. Восстановление в падшем человеке образа и подобия

Божия, как о том воспевает Святая Церковь: Истлевша пре-
ступлением по образу Божию бывшаго, всего тления су-
ща, лучшия отпадша Божественныя жизни, паки обновля-
ет мудрый Содетель.

3. Спасение душ человеческих: Не посла бо Бог Сына Сво-
его в мир, да судит мирови, но да спасется Им мир (Ин 3,
17).

Итак, мы, следуя цели Искупителя нашего Господа Иису-
са Христа, должны жизнь свою препровождать согласно Его
Божественному учению, дабы чрез сие получить спасение
душам нашим.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Детство

 
Отцом Прохора был благочестивый купец и трудолюби-

вый строитель Исидор Иванович Мошнин, который отли-
чался твердою верою, и истовым благочестием. Еще более
украшалась добродетелями мать будущего угодника Божия,
истинная раба Господня, Агафия Фотиевна: она отличалась
милосердием к бедным; в  особенности же помогала сиро-
там-невестам выходить замуж. Но кроме этого она была ода-
рена и глубоким разумом, и мужественною душою.

После смерти мужа смиренно взяла трудный крест мо-
лодая вдова. Боголюбивая Агафия, не поддавшись малоду-
шию, приняла она на мужественные руки свои трех малолет-
них сирот, все сложное хозяйство и особенно ответственное
дело по постройке храма в честь преподобных Сергия и Ка-
занской Божией Матери.

Все это время Прохор был неотлучен от любящей и люби-
мой матери, свято чтимой им до гроба, и во всем помогал ей.

Кроме кирпичного завода и постройки храма у них была
еще своя лавка в городе. Преподобный впоследствии расска-
зывал: «Я родом из курских купцов, и, когда не был в мона-
стыре, мы, бывало, торговали таким товаром, который боль-
ше нужен был крестьянам: дуги, шлеи, железо, веревки, рем-
ни и т. п.» Юный Прохор не отказывался от этих трудов, но
сердце его было уже отдано Богу. Однако он сначала старал-



 
 
 

ся совместить и то и другое: рано, зимой, еще до света, спе-
шил он в храм к заутрене, а потом отдавал день занятиям по
торговле.

Но чем дальше шло время, тем больше убеждался святой
юноша, как трудно совместить всецелую любовь к Богу с слу-
жением миру. «Невозможно, – поучал он после, – всецело и
спокойно погружаться в созерцание Бога, поучаться в законе
Его и всей душою возноситься к Нему в пламенной молит-
ве, оставаясь среди неумолчного шума страстей, воюющих в
мире».

Митрополит Вениамин (Федченков) .
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Ревнитель православия

 
Старец был великий ревнитель православия. …О. Сера-

фим любил вести беседы о том, в чем состоит чистота пра-
вославия, как охранять ее, и радовался, что наша Церковь
содержит в себе Христову истину в полной целости. Высо-
ко чтил подвижник и наших русских святых, говорил о жиз-
ни их, брал от них примеры для подражания. Вообще жития
святых были для него живыми письменами, по которым он
поучал народ.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Наставления батюшки Серафима

 
Истинно любящий Бога считает себя странником и при-

шельцем на земле сей, ибо в своем стремлении к Богу душою
и умом созерцает только Его одного.

 
* * *

 
Душа, исполненная любви Божией, и во время исхода сво-

его из тела не убоится князя воздушного, но со Ангелами
возлетит как бы от чужой страны на родину.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Путь деятельной жизни

 
Путь деятельной жизни составляют: пост, воздержание,

бдение, коленопреклонение, молитва и прочие телесные по-
двиги, составляющее тесный путь и прискорбный, который,
по слову Божию, вводит в живот вечный (Мф 7, 14). Дея-
тельная жизнь служит к очищение нас от греховных страстей
и возводит нас на степень деятельного совершенства, а тем
самым пролагает нам путь к умозрительной жизни. Ибо од-
ни только очистившиеся от страстей и совершенные в оной
жизни поступить могут в Царствие Небесное, как сие мож-
но видеть из слов Священного Писания: «блажени чистые
сердцем, яко тии Бога узрят» (Мф 5, 8), и из слов св. Григо-
рия Богослова (Сл. на св. Пасху): «К созерцанию могут без-
опасно приступать только совершеннейшие по своей опыт-
ности».

К умозрительной жизни должно приступать со страхом и
трепетом, с сокрушением сердца и смирением, со многим
испытанием святых писаний, если можно найти, под руко-
водством какого-либо искусного старца, а не с дерзостью и
самочинием: дерзый бо и презорливый, по словам Григория
Синаита, паче достоинства своего взыскан, с кичением по-
нуждается до того преждевременно доспети. И паки: «Аще
мечтает кто мнением высокая достигнути, желание сатани-
но, а не истину стяжав, сего диавол своими мрежами удобь



 
 
 

уловляет, яко своего слугу» (Доброт. 4, 1).
Св. Макарий Великий свидетельствует: «Когда мы плодов

духовных: любви, мира, радости, кротости, смирения, ис-
кренности, простодушия, веры и долготерпения довольных
в себе не обретаем, суетны и бесполезны все подвиги наши.
Добр есть пост, и бдение, и пустынное житие; но это одни
цветы». Св. Варсонофий сказал: «Аще не внутреннейшее де-
лание с Богом поможет человеку, всуе по внешнему тружда-
ется. Внутреннейшее бо делание в болезни сердца приносит
чистоту, чистота же истинное сердца безмолвие; безмолвие
же смирение; смирение же жилище Божие творит человека.
От вселения же сего со страстями бесы изгоняемы бывают, и
сице человек бывает храм Божий, исполненный освящения,
исполненный просвещения, чистоты же и благодати. Блажен
убо есть оный, иже Господа своего во внутреннейших серд-
ца, яко в зерцале, зрит, изливая моление свое с плачем пред
благостью Божиею».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Освободись от мира

 
Страх Божий приобретается тогда, когда человек, отрек-

шись от мира и всего, что в мире, соберет все свои мысли
и чувства и весь погрузится в созерцание Бога и в чувство
обещанного святым блаженства. Не освободясь от мира, ду-
ша не может любить Бога искренно, ибо житейское, по сло-
вам преподобного Антиоха, для нее есть как бы покрывало.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Страх Божий – начало мудрости

 
Человек, решившийся проходить путь внутреннего вни-

мания, прежде всего должен иметь страх Божий, который
есть начало мудрости.

Пусть будут в уме его всегда напечатлены сии пророче-
ские слова: Работайте Господеви со страхом, и радуйтеся
Ему со трепетом (Пс 2, 11).

Он должен проходить путь свой с крайней осторожностью
и благоговением ко всему священному, а не небрежно. В
противном случае опасаться должно, чтобы не отнеслось к
нему сие страшное определение Божие: Проклят [человек]
творяй дело Господне с небрежением (Иер 48, 10).

Благоговейная осторожность здесь нужна потому, что сие
море (то есть сердце со своими помыслами и желаниями,
которое должно очистить посредством внимания) великое и
пространное: тамо гади, ихже несть числа (то есть помыс-
лы суетные, неправые и нечистые – порождения злых духов).

Бога бойся, – говорит Премудрый, – и заповеди его храни
(Еккл 12, 13). А соблюдая заповеди, ты будешь силен во вся-
ком деле, и дело твое будет всегда хорошо. Ибо, боясь Бога,
ты из любви к Нему все делать будешь хорошо. А диавола не
бойся; кто боится Бога, тот одолеет диавола: для того диавол
бессилен.

[Есть] два вида страха: если не хочешь делать зла, то бойся



 
 
 

Господа и не делай; а если хочешь делать добро, то бойся
Господа и делай.

Но никто не может стяжать страха Божия, доколе не осво-
бодится от всех забот житейских. Когда ум будет беспопечи-
телен, тогда движет его страх Божий и влечет к любви бла-
гости Божией.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«Вселится в тебя Дух Святый»

 
Оставив родительский кров, Прохор отправился к Кие-

ву…
В Китаевской обители, в десяти верстах от Киева, спасал-

ся прозорливый подвижник Досифей. К нему поспешно и
направил стопы свои Прохор.

Увидев его, старец прозрел в нем благодать Божию и ре-
шительно благословил идти в Саровскую пустынь, дав такой
завет: «Гряди, чадо Божие, и пробуди тамо. Место сие тебе
будет во спасение, с помощью Господа. Тут скончаешь ты и
земное странствие твое. Только старайся стяжать непрестан-
ную память о Боге чрез непрестанное призывание имени Бо-
жия так: Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя
грешнаго! В этом да будет все твое внимание и обучение: хо-
дя и сидя, делая и в церкви стоя, везде на всяком месте, вхо-
дя и исходя, сие непрестанное вопияние да будет и в устах, и
в сердце твоем; с ним найдешь покой, приобретешь чистоту
духовную и телесную, и вселится в тебя Дух Святый, источ-
ник всяких благ, и управит жизнь твою во святыне, во вся-
ком благочестии и чистоте»…

В этих немногих словах пророчественно не только было
указано место подвижничества Прохору, но и определено
было главное «обучение» монашеское – внутреннее делание
молитвы Иисусовой. А особенно примечательно, что препо-



 
 
 

добный Досифей ясно указал ему основную цель всей духов-
ной жизни: «Вселится в тебя Дух Святый».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Стяжи дух мирен

 
 

«Мир Божий да
соблюдет сердца ваши»

 
Преподобный Серафим настойчиво советовал всячески

хранить «мир душевный», за чем особенно следил и в самом
себе: «Всеми мерами надобно стараться, чтобы сохранить
мир душевный и не возмущаться оскорблениями от других»;
«Ничтоже лучше есть во Христе – мира»; «Святые отцы име-
ли мирное устроение и, будучи осеняемы благодатию Божи-
ею, жили долго»; «Стяжи мир, – говорил он впоследствии, –
и вокруг тебя спасутся тысячи». А «когда человек придет в
мирное настроение, тогда может от себя и на прочих изда-
вать свет просвещения разума». «Сей мир как некое бесцен-
ное сокровище оставил Господь наш Иисус Христос учени-
кам Своим пред смертью Своею» (Ин 14, 27).

О нем также говорит и апостол: И мир Божий… да со-
блюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе
(Фил 4, 7). Для сего он прежде всего советовал «погружать
ум внутрь себя и иметь делание в сердце своем, тогда бла-
годать Божия приосеняет его, и он бывает в мирном устрое-
нии». Затем должно приучаться «оскорбления от других пе-



 
 
 

реносить равнодушно… как бы их оскорбления не до нас, а
до других касались. Такое упражнение может доставить че-
ловеческому сердцу тишину и соделать оное обителью Са-
мого Бога».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»

 
* * *

 
Святые отцы, имея мирное устроение и будучи осеняемы

благодатию Божией, жили долго.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Счастлив, кто верит в отца Серафима

 
Счастлив тот, кто теперь, прежде чем имя отца Серафима

промчалось по Руси с трубным гласом, посетит Саров и Ди-
веев, пока тиха еще пустынь, пока не оглушают ее свистки
поездов, переполненных спешащими на поклон богомольца-
ми. Счастлив, кто теперь уверует в отца Серафима, не видев
еще всей славы его – вера, которую Христос ублажил, и с
усердием послужит ему.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
«Послушание паче поста и молитвы»

 
Брат Прохор отличался совершенно безропотным испол-

нением послушания, при этом он, по свойству своего точно-
го характера, все делал с усердием, аккуратностью и возмож-
но совершенно. Это именно и требуется больше всего от но-
воначальных послушников, дабы они сразу же приучились
сокрушать свою мирскую гордость, этот корень всех прочих
страстей и основную болезнь падшей души.

…Поэтому преподобный Серафим и дивеевских мо-
нахинь наставлял после главным образом послушанию.
«Помни всегда, – вспоминала заветы его Ксения Васильевна
Путкова, впоследствии монахиня Капитолина, – послушание
превыше всего, превыше поста и молитвы! И не только не
отказываться, но – бегом бежать нужно на него! Переносить,
не смущаясь и не ропща, всякие скорби от собратий: ибо мо-
нах – только тот и монах, когда, как лапти, будет всеми отбит
и отрепан».

…И духовнику обители, протоиерею о. Василию Садов-
скому, святой угодник тоже говорил: «Послушание, батюш-
ка, паче поста и молитвы: помни и всегда им говори это; и я
всегда говорю».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
* * *

 
Не принесши с собой в обитель ничего, кроме умения чи-

тать и писать, он начинает жизнь свою с первых степеней по-
слушания и смиренно проходит их, привлекая к себе любовь
и уважение начальства и братии за свое усердие и кротость.

Из книги «Преподобный Серафим Саровский. Радость
моя…»



 
 
 

 
Истинные старцы и

истинные послушники
 

– Почему ныне нет истинных старцев? – спросили некогда
одного подвижника.

– Потому что нет истинных послушников, – был ответ.
Так говорил и преподобный Серафим:
«До´лжно быть у начальника в повиновении, ибо послуш-

ливый чрез сие много к созиданию души преуспевает, кроме
того, что он приобретает чрез сие понятие в вещах и прихо-
дит в умиление».

А преподобный Серафим прошел и этот путь в совершен-
стве. У него есть наставления к настоятелям, они вполне мо-
гут быть применимы и к нему как к старцу-руководителю.

«Настоятель, – говорил он, – яко пастырь словесных овец,
должен иметь дар рассуждения, дабы во всяком случае мог
подавать советы каждому, требующему его наставления».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Упражняйся в добрых делах

 
А обыкновенно отец Серафим советовал вместо подвигов

понуждение и упражнение в добрых делах. Вот что он сказал
одному мирянину, который тайно думал о Киеве: «Укоряют
– не укоряй, гонят – терпи, хулят – хвали, осуждай сам себя,
так Бог не осудит, покоряй волю свою воле Божией, никогда
не льсти, люби ближнего твоего: ближний твой – плоть твоя.
Если по плоти поживешь, то и душу, и плоть погубишь, а
если по-Божьему – обеих спасешь. Это подвиги больше, чем
в Киев идти или и далее».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
О хранении тайны

 
Не должно без нужды другому открывать сердца своего;

из тысячи можно найти только одного, который сохранил бы
твою тайну.

Когда мы сами не сохраняем ее в себе, то как можем на-
деяться, что она может быть сохранена другим?

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Храни мир душевный

 
К сохранению душевного мира надобно чаще входить в

себя и спрашивать: «Где я?»
При сем должно наблюдать, чтобы телесные чувства, осо-

бенно зрение, служили для внутреннего человека и не раз-
влекали душу чувственными предметами, ибо благодатные
дарования получают токмо те, которые имеют внутреннее
делание и бдят о душах своих.

 
* * *

 
Радость моя, молю тебя, стяжи дух мирен, и тогда тысяча

душ спасется около тебя.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Об исполнении заповедей Христовых

 
«Исполнение же заповедей Христовых, – говорил препо-

добный Серафим, – есть бремя легкое, как сказал Сам Спа-
ситель наш, только нужно всегда иметь их в памяти, а для
этого нужно иметь в уме и на устах молитву Иисусову, а
пред очами представлять жизнь и страдание Господа нашего
Иисуса Христа, который из любви к роду человеческому по-
страдал до смерти крестной. В то же время нужно очищать
совесть исповеданием грехов своих и приобщением пречи-
стых Тайн Тела и Крови Христовой».

После этого он обратился к слушателю и, желая пригото-
вить дух его к восприятию события, сказал ему: «Радость
моя! Молю тебя: стяжи мирный дух!» Затем советовал пере-
носить скорби ради Царствия Небесного. «Без скорбей нет
спасения, – говорил он не раз. – Зато претерпевших ожидает
Царство Небесное. А пред ним вся слава мира – ничто».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Держи в памяти слово Господне

 
Надобно содержать в памяти слово Господне: Ни поме-

тайте бисер ваших пред свиниями, да не поперут их ногами
своими и вращшеся расторгнут вы (Мф 7, 6).

А потому всеми мерами должно стараться скрывать в себе
сокровище дарований.

В противном случае потеряешь и не найдешь. Ибо, по
опытному учению святого Исаака Сирина, «лучше есть по-
мощь, яже от охранения… паче помощи, яже от дел».

Когда же надобность потребует или дело дойдет, то откро-
венно в славу Божию действовать должно по глаголу: Аз про-
славляющих Мя прославлю (1 Цар 2, 30), потому что путь
уже открылся.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
О хранении познанных истин

 
С душевным человеком надобно говорить о человеческих

вещах; с человеком же, имеющим разум духовный, надоб-
но говорить о небесных. Исполненные духовною мудростию
люди рассуждают о духе какого-либо человека по Священ-
ному Писанию, смотря, сообразны ли слова его с волею Бо-
жиею, и по тому делают о нем заключение.

 
* * *

 
Когда случится быть среди людей в мире, о духовных ве-

щах говорить не должно; особенно когда в них не примеча-
ется и желания к слушанию.

Надобно в сем случае следовать учению святого Дионисия
Ареопагита: «Соделавшися сам божествен божественных ве-
щей познанием, и в тайне ума святая сокрыв от неосвящен-
ного народа, яко единообразная, храни: не бо праведно есть,
якоже Писание глаголет, повергнути в свиния умных марга-
ритов чистое, световидное и драгоценное благоукрашение».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Как приобрести мир душевный

 
Мир душевный приобретается скорбями. Писание гово-

рит: Проидохом сквозе огнь и воду, и извел еси ны в покой (Пс
65, 12). Путь тех, кто хочет угодить Богу, лежит сквозь мно-
гие скорби. Как ублажать нам святых мучеников за страда-
ния, которые претерпели они ради Бога, когда мы не можем
стерпеть и огневицы?

 
* * *

 
Ничто же лучше есть во Христе мира, в нем же разруша-

ется всякая брань воздушных и земных духов: Несть наша
брань к крови и плоти, но к началом и ко властем (и) к миро-
держителем тмы века сего, к духово ´м злобы поднебесным
(Еф 6, 12).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Признак духовной жизни

 
Признак духовной жизни, когда человек погружает ум

внутрь в себя и имеет делание в сердце своем.
Тогда благодать Божия приосеняет его, и он бывает спер-

ва в мирном устроении, а посредством сего и в премирном:
в мирном, то есть с совестью благою; в премирном же, когда
ум созерцает в себе благодать Святого Духа, по слову Божию:
В мире место Его (Пс 75, 3).



 
 
 

 
Мир даждь нам

 
Ничто так не содействует стяжанию внутреннего мира,

как молчание и, сколько возможно, непрестанная беседа с
собою и редкая – с другими. Когда человек придет в мир
и устроение, тотчас может и от себя изливать свет просве-
щения разума. Прежде человеку надобно повторять сии сло-
ва пророчицы: «да не изыдет велеречие из уст ваших» (1
Цар 2, 3), и слова Господни: «лицемере, изми первее брев-
но из очесе твоего, и тогда узриши изъяти сучец из очесе
брата твоего» (Мф 7, 5). Мы должны все мысли, желания и
действия сосредоточивать к тому, чтобы получить мир Бо-
жий, и с Церковью взывать: «Господи Боже мой, мир даждь
нам» (Ис 26, 12).

Духовные наставления преподобного Серафима
 

* * *
 

После панихиды отец игумен благословил нас, богомоль-
цев, отыскивать отца Серафима в бору: «Далеко ему не уй-
ти, – утешил нас игумен, – ведь он, как и отец наш Марк,
сильно калечен на своем веку. Сами увидите: где рука, где
нога, а на плечике горб. Медведь ли его ломал… люди ли
били… ведь он, что младенец, не скажет. А все вряд ли вам
отыскать его в бору. В кусты спрячется, в траву заляжет. Раз-



 
 
 

ве сам откликнется на детские голоса. Берите детей поболь-
ше, да чтобы впереди вас шли… Непременно бы впереди
бегли», – кричал игумен вслед уже двинувшейся к лесу тол-
пе.

Детские воспоминания Надежды Аксаковой
о преподобном Серафиме Саровском



 
 
 

 
Что читать?

 
На чтение преподобный тоже смотрел как на особый по-

двиг, который называл «бдением». Евангелие и послания
апостолов он читал пред иконами и непременно стоя, в мо-
литвенном положении.

«Душу надо снабдевать, питать Словом Божиим, – гово-
рит он, – всего же более должно упражняться в чтении Ново-
го Завета и Псалтири; это делать подобает стоящему». Псал-
тирь он дозволял, впрочем, читать иногда и сидя. «От се-
го чтения бывает просвещение в разуме, который изменяет-
ся изменением божественным». Кроме того, читающий Свя-
щенное Писание «принимает в себя от сего теплоту, кото-
рая в уединении производит слезы; от сих человек согрева-
ется весь и исполняется духовных дарований, услаждающих
ум и сердце паче всякого слова». Более же всего оное делать
должно для себя, чтобы приобрести мир душевный по уче-
нию псалмопевца: Мир мног любящим Закон Твой, Господи
(Пс 118, 165).

А однажды он даже изрек необычайное пророческое уве-
щание о чтении: «Очень полезно… прочитывать всю Биб-
лию разумно. За одно такое упражнение, кроме других доб-
рых дел, Господь не оставляет человека Своею милостью, но
исполняет его дара разумения». И мирянам он заповедовал
читать слово Божие. «Что читать? – спросил его один посе-



 
 
 

титель. – Евангелие, – ответил батюшка, – по четыре зачала
в день, каждого евангелиста – по зачалу».

«Вот я, убогий Серафим, – поведал он некоторым после, –
прохожу Евангелие ежедневно: в понедельник читаю от Мат-
фея от начала до конца, во вторник – от Марка, в среду – от
Луки, в четверг – от Иоанна, в последние же дни разделяю
Деяния и Послания апостольские, и ни одного дня не про-
пускаю, чтоб не прочитать Евангелия и Апостола дневного
и Святому. Чрез это не только душа моя, но и самое тело
услаждается и оживотворяется оттого, что я беседую с Гос-
подом, содержу в памяти моей жизнь и страдание Его, и день
и ночь славословлю, хвалю и благодарю Искупителя моего
за все Его милости, изливаемые к роду человеческому и ко
мне, недостойному».

Этого правила он держался и впоследствии.
Читая Священное Писание, отец Серафим иногда вслух

толковал Евангелие и Послания. Через дверь можно было
даже слышать это, и тогда братия и богомольцы подходили
и услаждались его объяснениями.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
«Мир имейте и святыню со всеми»

 
Сей мир, как некое бесценное сокровище, оставил Гос-

подь наш Иисус Христос ученикам Своим перед смертью
Своею, глаголя: Мир оставляю вам, мир Мой даю вам (Ин
14, 27). О нем также говорит и апостол Павел: И мир Божий,
превосходяй всяк ум, да соблюдет сердца´ ваша и разумения
ваша о Христе Иисусе (Флп 4, 7); Мир имейте и святыню со
всеми, ихже кроме никтоже у ´зрит Господа (Евр 12, 14).

 
* * *

 
Итак, мы должны все свои мысли, желания и действия со-

средоточивать к тому, чтобы получить мир Божий и с Цер-
ковью всегда вопиять: Господи Боже наш, мир даждь нам
(Ис 26, 12).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Отгоняй уныние

 
Дабы сохранить мир душевный, должно отгонять от себя

уныние и стараться иметь радостный дух, а не печальный, по
слову Сираха: Многих бо печаль уби, и несть пользы в ней
(Сир 30, 25).

 
* * *

 
Когда человек имеет большой недостаток в потребных для

тела вещах, то трудно победить уныние. Но сие, конечно, к
слабым душам относить должно.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Без труда жизнь немыслима

 
На втором месте для новоначальных ставит батюшка труд,

в чем бы он ни состоял: «Благословляю им, – то есть диве-
евским сестрам, – как от сна встают, тут же за работу, читая
про себя, хотя бы и на ходу, мое правильце; если так сотво-
рят – спасутся».

«Если есть рукоделие, – давал он после наставление мо-
наху, – занимайся оным; если находишься в келье, не имея
рукоделия, всячески прилежи чтению, а наипаче – Псалти-
ри: старайся каждую статью прочитывать многократно, дабы
содержать все в разуме». «Если зовут на послушание, иди на
оное».

И сам он никогда не пребывал без дела, не допускал се-
бя до праздности. Если был свободен от послушаний и мо-
литвы, то удалялся молча в келью и там принимался за ка-
кое-нибудь дело: то вырезал кипарисовые кресты, то читал
Слово Божие или творения святых отцов или Жития святых.
Кроме Библии и Четьих Миней, у него были творения свя-
того Василия Великого, преподобных Макария Египетского,
Иоанна Лествичника, «Маргарит», Добротолюбие и др.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
О надежде

 
В Евангелии от Луки сказано о Симеоне: И бе ему обеща-

но Духом Святым, не видети смерти, прежде даже не ви-
дит Христа Господня (Лк 2, 26). И он не умертвил надеж-
ды своей, но ждал вожделенного Спасителя мира и, с радо-
стью приняв Его на руки свои, сказал: «Ныне отпущаеши ра-
ба Твоего, Владыко, идти в вожделенное для меня Царствие
Твое, ибо я получил надежду мою – Христа Господня».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Молчание и неосуждение

 
Для сохранения мира душевного также всячески должно

избегать осуждения других. Неосуждением и молчанием со-
храняется мир душевный. Когда в таком устроении бывает
человек, то получает Божественные откровения.

 
* * *

 
Чтобы избавиться от осуждения, должно внимать себе, ни

от кого не принимать худых вестей и быть ко всему мертву.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Видение Господа

 
Как известно, малый выход из алтаря и следующее затем

вступление священнослужителей в алтарь выражает вступ-
ление их в самое небо, и священник тогда молится: «Сотво-
ри со входом нашим входу святых ангелов быти, сослужащих
нам и сославословящих Твою благость».

Когда после малого входа и паремий иеродиакон Серафим
возгласил: «Господи, спаси благочестивыя и услыши ны», –
и, обратясь к народу и дав знак орарем, закончил: «И во веки
веков», – он весь изменился, не мог сойти с места и вымол-
вить слова. Служащие поняли, что ему было видение. Его
ввели под руки в алтарь, где он простоял три часа, то весь
разгораясь лицом, то бледнея, и все не в состоянии вымол-
вить ни одного слова.

Когда он пришел в себя, то рассказал своим старцам и на-
ставникам, о. Пахомию и казначею, что он видел: «Только
что провозгласил я, убогий, – “Господи, спаси благочести-
выя и услыши ны!” – и, наведя орарем на народ, окончил: “И
во веки веков”, – вдруг меня озарил луч как бы солнечного
света, и увидел я Господа Бога нашего Иисуса Христа во об-
разе Сына Человеческого, во славе, сияющего неизреченным
светом, окруженного небесными силами, ангелами, арханге-
лами, херувимами и серафимами, как бы роем пчелиным, и
от западных церковных врат грядущего на воздухе.



 
 
 

Приблизясь в таком виде до амвона и воздвигнув пречи-
стые Свои руки, Господь благословил служащих и предстоя-
щих. Посем, вступив во святой местный образ Свой, что по
правую руку царских врат, преобразился, окружаемый ан-
гельскими ликами, сиявшими неизреченным светом во всю
церковь. Я же, земля и пепел, сретая тогда Господа Иису-
са Христа, удостоился особенного от Него благословения.
Сердце мое возрадовалось чисто, просвещенно, в сладости
любви ко Господу».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Солнце Правды

 
Можно ли, видя солнце чувственными очами, не радо-

ваться? Но сколько радостнее бывает, когда ум видит внут-
ренним оком Солнце Правды – Христа! Тогда воистину ра-
дуется он радостью ангельской. О сем-то и апостол сказал:
Наше бо житие на небecex есть (Флп 3, 20).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Удерживай гнев

 
Всеми мерами надобно стараться, чтоб сохранить мир ду-

шевный и не возмущаться оскорблениями от других; для се-
го нужно всячески стараться удерживать гнев и посредством
внимания ум и сердце соблюдать от непристойных движе-
ний.

 
* * *

 
Таковое упражнение может доставить человеческому

сердцу тишину и соделать оное обителью для Самого Бога.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Как вести себя в церкви

 
Давая заповедь о том, как соблюдать порядок в церкви,

старец так высказался о важности послушания церковного:
«Нет выше послушания, как послушание в церкви. Все, что
ни творите в ней, как входите и исходите, – все должно тво-
рить со страхом и трепетом и непрестанной молитвой, и ни-
когда в церкви, кроме необходимо должного же церковного
и о церкви, ничего не должно говориться в ней. Что краше,
превыше церкви? Где же возрадуемся духом, сердцем и всем
помышлением нашим, как не в ней, где Сам Владыко Гос-
подь наш с нами всегда соприсутствует?»

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»

 
* * *

 
Когда кто в мирном устроении ходит, тот как бы лжицею

черпает духовные дары.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Скука опасна!

 
Постоянной деятельностью преподобный старался предо-

хранить себя от скуки, которую считал одним из опаснейших
для инока искушений. «Болезнь сия врачуется, – говорил он
впоследствии по собственному опыту, – молитвою, воздер-
жанием от празднословия, посильным рукоделием, чтением
Слова Божия и терпением, потому что и рождается она от
малодушия, праздности и празднословия».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»

 
* * *

 
Ежели же невозможно не возмутиться, то по крайней ме-

ре надобно стараться удерживать язык, по Псаломнику: Смя-
тохся и не глаголах (Пс 76, 5).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
О неосуждении ближнего

и о прощении обид
 

За обиду, какова бы она ни была, не должно отмщать,
но, напротив, прощать обидчикам от сердца, хотя бы оно
и противилось сему, и склонять его убеждением слова Бо-
жия: «аще не отпущаете человеком согрешения их, ни отец
ваш небесный отпустит вам согрешений ваших» (Мф 6, 15).
«Молитеся за творящих вам напасти» (Мф 5, 44). Не долж-
но питать в сердце злобы или ненависти к ближнему –
враждующему, но должно любить его и, сколько можно,
творить ему добро, следуя учению Господа нашего Иисуса
Христа: «любите враги ваши, добро творите ненавидящим
вас» (Мф 5, 44). Самих себя должно считать грешнейшими
всех и всякое дурное дело прощать ближнему, а ненавидеть
только диавола, который прельстил его. Случается же, что
нам кажется: другой делает худо, а в самом деле по благому
намерению делающего – это хорошо.

Притом дверь покаяния всем отверста, и неизвестно, кто
прежде войдет в нее – ты ли, осуждающий, или осуждаемый
тобою. Св. Исаак Сирин говорит: нам не осуждать других, а
себя почаще испытывать, живем ли мы по учению Христову,
чтобы войти в Царствие Небесное.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Из воспоминаний

 
Много с тех пор в продолжении следующих семидесяти

лет моей жизни видала я и умных, и добрых, и мудрых глаз,
много видала и очей, полных горячей искренней привязан-
ности, но никогда с тех пор не видала я таких по-детски яс-
ных, старчески прекрасных глаз, как те, которые в это утро
так умильно смотрели на нас из-за высоких стеблей лесной
травы. В них было откровение любви..

Нас, паломников, он встретил, как радушный домохозяин
встречает приглашенных им гостей, в открытых дверях внут-
ренней своей кельи. Лицо отшельника было радостное, келья
была заставлена мешками, набитыми сухарями из просфор.
Свободным оставалось только место перед иконами для ко-
ленопреклонения и молитвы.

Рядом со старцем стоял такой же мешок с сухарями, но от-
крытый. Отец Серафим раздавал из него по пригоршне каж-
дому подходящему к нему паломнику, приговаривая: «Ку-
шайте, кушайте, светики мои. Видите, какое у нас тут оби-
лие».

Покончив с раздачей и благословив последнего подходя-
щего, старец отступил полшага назад и, поклонившись глу-
боко на обе стороны, промолвил: «Простите мне, отцы и бра-
тья, в чем согрешил против вас словом, делом или мышле-
нием».



 
 
 

Затем он выпрямился и, осенив всех присутствующих ши-
роким иерейским крестом, прибавил торжественно: «Гос-
подь да простит и помилует всех вас».

Детские воспоминания Надежды Аксаковой
о преподобном Серафиме Саровском



 
 
 

 
Всякому греху есть покаяние

 
 

Восстать после падения
 

Можно ли облагодатствованному человеку по падении
восстать?

Можно, по Псаломнику: Отриновен превратихся пасти,
и Господь прият мя (Пс 117, 13), ибо когда пророк Нафан
обличал Давида в грехе его, то он, покаявшись, тут же полу-
чил прощение.

К сему примером служит и один пустынник, который, по-
шедши за водой, на источнике пал в грех с женщиной. Но,
возвратившись в келию, он сознал свое согрешение и паки
начал проводить жизнь подвижническую, как прежде. Враг
смущал его, представляя ему тяжесть греха, отрицая воз-
можность прощения и стараясь отвлечь его от подвижниче-
ской жизни. Но воин Христов устоял на своем пути. О сем
случае Бог открыл некоему блаженному отцу и велел падше-
го в грех брата ублажить за таковую победу над диаволом.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Как любить ближнего

 
Брату грешащу, покрой его, как советует св. Исаак Сирин

(Сл. 89): «Простри руку над согрешающим и покрой его».
Мы, в отношении к ближним, должны быть как словом, так
и мыслию чисты и ко всем равны; иначе жизнь нашу сдела-
ем бесполезною. Мы должны любить ближнего не менее, как
самого себя, по заповеди Господней: «возлюбиши ближняго
твоего, яко сам себе» (Лк 10, 27). Но не так, чтобы любовь к
ближним выходила из границ умеренности, отвлекла нас от
исполнения первой и главной заповеди, т. е. любви Божией,
как о сем поучает Господь наш Иисус Христос: «Иже любит
отца или матерь паче Мене, несть Мене достоин: и иже лю-
бит сына или дщерь паче Мене, несть Мене достоин» (Мф
10, 37). Любовь состоит в отвержении своей воли и в совер-
шенном послушании слову Божию.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Где мирные помыслы,

там почивает Бог
 

В каковом сокрушении духа человек удобно может без-
бедно проходить сквозь хитрые козни гордого диавола, кое-
го все тщание состоит в том, чтобы возмутить дух человече-
ский и в возмущении посеять свои плевелы, по словам еван-
гельским: Господи, не доброе ли семя сеял еси на селе Твоем?
Откуду убо имать плевелы? Он же рече им: Враг человек сие
сотвори (Мф 13, 27–28).

Когда же человек старается иметь в себе сердце смирен-
ное и мысль не возмущенную, но мирную, тогда все козни
вражии бывают бездейственны, ибо где мир помыслов, там
почивает Сам Господь Бог: В мире, – сказано, – место Его
(Пс 75, 3).

 
* * *

 
Как всякой болезни есть врачевание, так и всякому греху

есть покаяние.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Странный подарок

 
Одна женщина, бывши в Саровской пустыни, пожелала

видеть великого подвижника отца Серафима. Старец при-
нял ее с отеческой любовью и наряду с прочими советами
и наставлениями стал говорить ей о том, чтобы она убеди-
ла своего мужа исправить себя от невоздержания, дерзости,
несправедливых притеснений и немилосердия к ближним.

К этому преподобный прибавил: «Если муж твой не оста-
вит этих страстей, вкоренившихся в нем, то он непременно
будет наказан Богом». Говоря последние слова, он взял с пе-
чи пучок спичек, подал их женщине и сказал: «На, возьми
эти спички и храни их».

Женщина, когда отец Серафим начал говорить о наказа-
нии мужа ее гневом Божиим, сильно смутилась этим и по-
сле много рассуждала со своими домашними и знакомыми о
простом, но странном подарке отца Серафима, но никто не
мог растолковать его значения.

Наконец наступил страшный час, в который разъяснилось
значение подарка и само предсказание дивного старца ис-
полнилось.

В один день небо отовсюду начало покрываться тучами,
и к вечеру собралась ужасная гроза. Весь народ обратился
с молитвой к Богу, стала молиться и упомянутая женщи-
на. Между тем в это страшное время двое малолетних де-



 
 
 

тей ее спали: один подле окна, а другой несколько дальше.
Вдруг ужасный удар грома разразился над домом ее, и в од-
но мгновение вслед за сверкнувшею молнией оторван был от
окна деревянный карниз и расщеплен в мельчайшие спички;
большая часть их вонзилась в лицо и бороду ее мужа, и, по-
раженный этим ударом, он вскоре умер. Между тем, к нема-
лому удивлению всех, ни дети этой женщины, спавшие близ
самого окна, ни сама она нисколько не были задеты этим уда-
ром.

После этого женщина невольно вспомнила слова отца Се-
рафима и тогда только поняла значение его странного, как
казалось, подарка, удивляясь его чудной прозорливости.

Преподобный Серафим Саровский. Радость моя
 

* * *
 

Желающему спастись всегда должно иметь сердце к по-
каянию расположенное и сокрушенное, по Псаломнику:
Жертва Богу дух сокрушен: сердце сокрушенно и смиренно
Бог не уничижит (Пс 50, 19).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Об истинном покаянии

 
И если бы мы не грешили никогда после крещения наше-

го, то вовеки пребыли бы святыми, непорочными и изъяты-
ми от всякой скверны плоти и духа угодниками Божиими.
Но вот в том-то и беда, что мы, преуспевая в возрасте, не
преуспеваем в благодати и разуме Божием, как преуспевал в
том Господь наш Иисус Христос, а напротив того, развраща-
ясь мало-помалу, лишаемся благодати Всесвятого Духа Бо-
жия и делаемся в многоразличных мерах грешными и много-
грешными людьми. Но когда кто, будучи возбужден ищущею
нашего спасения премудростью Божиею, обходящею всяче-
ское, решится ради нее на утреневание к Богу и бдение ра-
ди обретения вечного своего спасения, тогда тот, послуш-
ный гласу ее, должен прибегнуть к истинному во всех грехах
своих покаянию и к сотворению противоположных содеян-
ным грехам добродетелей, а чрез добродетели Христа ради
– к приобретению Духа Святого, внутри нас действующего и
внутри нас Царствие Божие устрояющего.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Искреннее раскаяние

 
Когда мы искренно каемся во грехах наших и обращаемся

ко Господу нашему Иисусу Христу всем сердцем нашим, Он
радуется нам, учреждает праздник и созывает на него лю-
безные Ему Силы, показывая им драхму, которую Он обрел
паки, то есть царский образ Свой и подобие. Возложив на
рамена заблудшую овцу, Он приводит ее ко Отцу Своему. В
жилище всех веселящихся Бог водворяет и душу покаявше-
гося вместе с теми, которые не отбегали от Него.

Итак, не вознерадим обращаться к благоутробному Вла-
дыке нашему скоро и не предадимся беспечности и отчая-
нию ради тяжких и бесчисленных грехов наших. Отчаяние
есть совершеннейшая радость диаволу. Оно есть грех к смер-
ти, как гласит Писание (1 Ин 5, 16). «И если ты не воспре-
пятствуешь сему своим расслаблением и нерадением, – го-
ворит преподобный Варсонофий, – то удивишься и просла-
вишь Бога, как Он приведет тебя из небытия в бытие» (то
есть из грешника в праведника).

Покаяние во грехе, между прочим, состоит в том, чтобы
не делать его опять.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Пожелание грешникам

 
Однажды преподобный Серафим после беседы с учени-

ком своим Иоанном о восхищении своем в небесные обители
и о том, какое блаженство на небесах уготовал Господь лю-
бящим Его, перешел к беседе о вечных мучениях грешников
и сказал о них следующее: «Страшно читать слова Спасите-
ля, где Он творит праведный суд Свой нераскаянным греш-
никам: пойдут сии в муку вечную (Мф 25, 46)… где червь их
не умирает и огонь не угасает (Мк 9, 46). И еще: там бу-
дет плач и скрежет зубов (Мф 8, 12). Если таких мучений
боится и трепещет сам сатана, то в каком состоянии будут
нераскаянные грешники? И если праведник едва спасается,
то нечестивый и грешный где явится? (1 Пет 4, 18).

Тем, которые заглушают свою совесть и ходят в похотях
сердец своих, в аду нет помилования, нет там милости не
сотворившим здесь милости. Они услышат там евангельские
слова: Чадо! вспомни, что ты получил уже доброе твое в
жизни твоей (Лк 16, 25).

В здешней временной жизни виновник еще может как-ни-
будь отговориться от наказания: или случай поможет, или
друзья, но там – одно из двух: или отыдите, или приидите!
Уста Божии, как меч обоюдоострый, в тот страшный миг ре-
шат все, и уже не будет возврата. Праведники наследуют оби-
тели небесные, а грешники идут в огонь вечный, уготован-



 
 
 

ный диаволу и ангелам его».
Итак, несправедливо рассуждают грешники, рассчитывая

на милосердие Божие и утешая себя надеждой на безнака-
занность. Слышите ли, что говорит преподобный Серафим?
«Тем, которые заглушали свою совесть и ходили в похотях
сердец своих, во аде нет помилования… Там, то есть на по-
следнем Суде Божием, одно из двух: или отыдите, или при-
идите!» И значит, мало того, что грешники ошибаются, упо-
вая на свою безнаказанность, но, заглушая свою совесть, тем
самым еще и собирают себе на голову больший гнев в день
праведного Суда Божия, на котором примут тем большее
осуждение (Лк 20, 47).

Поэтому единственное пожелание согрешающим и нека-
ющимся грешникам – чтобы они образумились, непрестан-
но помышляли о правосудии Божием, о том, что есть мера и
долготерпению Божию, что в загробном мире между правед-
ными и грешными пропасть велика утвердися, то есть что
после смерти покаяния нет, и чтобы, помышляя об этом, они
наконец ступили на путь спасения.

Преподобный Серафим Саровский. Радость моя



 
 
 

 
О слезах

 
Мы должны плакать об оставлении грехов своих. К се-

му да убедят нас слова Порфироносного пророка: «ходящии
хождаху и плакахуся, метающе семена своя, грядуще же пре-
идут радостию, вземлюще рукояти своя» (Пс 125, 6) и слова
Исаака Сирина: «омочи ланите плачем очию твоею: да почи-
ет на тебе Святый Дух, и омыет тя от скверны злобы твоея,
умилостиви Господа твоего слезами, да приидет к тебе» (Сл.
68 об отречении от мира). Когда мы плачем в молитве и к
слезам примешивается смех, то это от диавольских хитро-
стей. Трудно постигнуть тайные и тонкие действия врага на-
шего. У кого текут слезы умиления, у того сердце отверзает-
ся лучами солнца правды Христа Бога нашего.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«Больше не повторяй»

 
Всякий смотрит из собственного окна грешной природы

своей и в других видит то, что ему самому знакомо.
В Сарове работал лихачевский крестьянин Ефим Васи-

льев. Однажды, подходя к пустыньке, он увидел, как о. Се-
рафим беседовал с молодою девицею, лет шестнадцати, хо-
рошо одетою, и подумал про себя: «О чем это батюшка так
беседует с нею? Какие еще наставления идут к ее возрасту?»

Когда же он подошел ближе, прозорливый старец мирно
сказал ему: «Я ко всему мертв, а ты что думаешь?»

Соблазнившийся упал ему в ноги, прося прощения.
«Успокойся, – сказал батюшка, – и больше не повторяй».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
В чем состоит смиренномудрие

 
Наша жизнь в сравнении с вечностью ничтожна и потому

«не достойны, – по апостолу, страсти нынешнего времени к
хотящей славе явитися в нас». Как воск не разогретый и не
размягченный не может принять налагаемой на него печати,
так и душа, не искушенная трудами и немощами, не может
принять на себя печати добродетели Божией. Когда «диа-
вол оставил Господа, тогда приступили Ангелы и служили
ему» (Мф 4, 11). Так, если во время нестроений несколько
отходят от нас ангелы Божии, то не далеко, а «скоро присту-
пают к нам божественными помышлениями, умилениями,
услаждением, терпением». Душа, потрудившись, стяжевает
и прочие совершенства. Почему св. пророк Исаия говорит:
«терпящие Господа изменят крепость и окрылатеют, аки ор-
лы; потекут и не утрудятся, пойдут и не взалчут» (Ис 40, 31).

Макарий Великий пишет: «Ежели смиренномудрием,
простодушием и благостью украшены не будем, образ молит-
вы ничто же нас пользует». Сие же не о молитве только, но
и о всяком подвиге говорит. «Якоже свету не сущу, мрачна
и темна вся, сице: не сущу смиренномудрию, все наши тща-
ния по Бозе суетны и бесполезны», – сказал Исихий пресви-
тер. Ничто так душу смирить не может, как убогое состоя-
ние. Молчи, терпи, молись, будь кроток, смирен, со всеми
мирен, и спасешься. Смиренномудрие состоит: жить по за-



 
 
 

поведям Божиим, делать добрые дела и почитать себя всех
хуже и грешнее.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Судить не нам, а Богу

 
Преподобный Серафим Саровский говорит: «Отчего мы

осуждаем братий своих? Оттого, что не стараемся познать
самих себя. Кто занят познанием самого себя, тому некогда
замечать за другими. Осуждай себя и перестанешь осуждать
других. Осуждай дурное дело, а самого делающего не осуж-
дай. Самих себя должно нам считать грешнейшими, всякое
дурное дело ближнего считать за свое и ненавидеть диавола,
который прельстил его.

Случается также, что нам кажется, что другой делает худо,
а на самом деле он имеет благое намерение. Притом дверь
покаяния всем отверста, и неизвестно, кто прежде войдет в
нее, – ты ли, осуждающий брата, или осуждаемый тобой. Ес-
ли осуждаешь ближнего, то вместе с ним и ты осуждаешь-
ся в том же, в чем его осуждаешь. Судить или осуждать не
нам принадлежит, но Единому Богу и Великому Судии, ве-
дающему сердца наша и сокровенные страсти естества. Итак,
возлюбленные, не будем наблюдать за чужими грехами и
осуждать других, чтобы не услышать: сынове человечестии,
зубы их оружия и стрелы, и язык их меч остр (Пс 56, 5).

Вот видите, и преподобный Серафим подтверждает сло-
ва наши о причинах, ведущих нас к осуждению. И он гово-
рит, что мы осуждаем братий своих потому, что не стараем-
ся познать самих себя, что часто дело, которое мы осужда-



 
 
 

ем, на самом деле оказывается делом хорошим, и, наконец,
потому, что забываем, что судить или осуждать других не
нам принадлежит, а Богу. Значит, мы правы. Но что же из
этого вам? То, братие, что прежде чем осуждать других, вы
должны размышлять о своем недостоинстве перед Богом и о
своих грехах, о своих порочных наклонностях и страстях, о
неизвестности смертного часа и о Суде Божием. И когда бу-
дете размышлять так, грех осуждения на ум не пойдет вам.

Преподобный Серафим Саровский. Радость моя



 
 
 

 
Не судите, да не судими будете

 
Не должно судить никого, хотя бы собственными очами

видел кого согрешающим или коснеющим в преступлении
заповедей Божиих, по слову Божию: Не судите, да не судими
будете (Мф 7, 1), и паки: Ты кто еси судяй чужде´му рабу?
Своему Господеви стоит или падает. Станет же, си ´лен бо
есть Бог поставити его (Рим 14, 4).

Гораздо лучше всегда приводить себе на память сии апо-
стольские слова: Темже мняйся стояти да блюдется, да не
падет (1 Кор 10, 12).

Ибо не известно, сколько времени мы можем пребывать
в добродетели, как опытом сие дознавший пророк говорит:
Аз же рех во обилии моем: не подвижуся во век… Отвратил
же еси лице Твое, и бых смущен (Пс 29, 7–8).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Веруй и будешь здоров

 
 

«Сей от рода нашего»
 

Однажды… к о. Серафиму, рубившему в лесу дрова, при-
шли трое крестьян и дерзко потребовали денег, говоря, что
мирские люди носят ему деньги. О. Серафим ответил, что ни
от кого ничего не берет. Не поверив ему, крестьяне напали
на него. Один, кинувшись на него сзади, хотел его повалить,
но сам упал. О. Серафим был ловок и очень силен. С топо-
ром в руке он легко мог рассчитывать на то, чтобы отбиться
от злодеев. Но вспомнились ему слова Евангелия: «Приим-
шии нож, ножем погибнут», – и он решился не защищаться.

Бросив топор на землю и сложив руки крестом на груди,
он спокойно сказал своим обидчикам: «Делайте, что вам на-
добно». Один из них, схватив топор, обухом ударил его по
голове, так что изо рта и ушей подвижника хлынула кровь
и он в беспамятстве упал. Тогда они потащили его в келью,
продолжая бить его топором, дубиной, топтали его ногами,
думали даже бросить его в реку. Но видя, что он вроде мерт-
вого, связав ему руки и ноги, бросили его в сенях, а са-
ми кинулись в келью, где обшарили все углы, сломали даже
печь, все надеясь отыскать деньги. Но нашли лишь икону да
несколько картофелин. На них напал страх, и они убежали.



 
 
 

Когда о. Серафим пришел в себя, он выпутался с трудом
из веревок, поблагодарил Бога за неповинное страдание, по-
молился об обидчиках и на другой день во время литургии
приплелся в пустынь в самом ужасном виде. Волосы на бо-
роде и голове его были в запекшейся крови, в пыли, спута-
ны. Руки и лицо были избиты, выбито несколько зубов, на
ушах и лице – запекшаяся кровь, окровавленная одежда ме-
стами пристала к ранам на теле. Он рассказал о случившем-
ся настоятелю и братии и остался в Сарове. Первые восемь
дней страдания его были чрезвычайны. Он не мог ни пить,
ни есть, ни забыться на минуту сном от нестерпимой боли.
В обители ждали его смерти.

На седьмой день болезни, не видя улучшения, настоятель
послал за врачами в Арзамас. Врачи нашли больного в та-
ком положении: голова проломлена, ребра перебиты, грудь
оттоптана, по телу смертельные раны – и лишь удивлялись,
как он еще жив. Пока эти три врача, при которых было три
фельдшера, совещались над постелью больного по-латыни,
что предпринять, о. Серафим забылся и имел во сне видение.

К постели его подошла, окруженная славой, в царской
порфире, Пресвятая Богородица с апостолами Петром и
Иоанном Богословом. Она рекла в сторону врачей: «Что вы
трудитесь?» А затем, указывая апостолам на подвижника,
произнесла: «Сей от рода нашего». После этого видения он
отказался от какой бы то ни было врачебной помощи, гово-
ря, что всю надежду возлагает на Господа и Богоматерь.



 
 
 

В течение нескольких часов после видения страдалец
ощущал чрезвычайную духовную радость. Потом почувство-
вал облегчение. В тот же вечер в первый раз после ранения
спросил пищи и поел хлеба с квашеной капустой. С того дня
он мало-помалу стал поправляться, но следы этого происше-
ствия остались навсегда на нем. Еще до этого он как-то во
время рубки леса был придавлен упавшим деревом и, рань-
ше прямой и стройный, стал теперь согбенным. Теперь же он
еще больше сгорбился и не мог ходить иначе, как опираясь
на палку или топорик.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Чудо исцеления

 
Один господин более трех лет страдал от тяжких и неимо-

верных болезней. У него было расслабление всего тела, но-
ги отнялись, скорчились и в коленках распухли и появились
пролежни с язвами на спине и боках.

Этот человек, не надеясь на помощь врачей, велел слугам
своим везти себя к преподобному Серафиму, и когда был
привезен, четверо слуг внесли его к угоднику Божию. По-
следнему он рассказал о своих бедствиях, о том, что испытал
все способы лечения и что теперь ни в чем уже не полагает
себе спасения и не имеет другой надежды получить исцеле-
ние от недугов, кроме того как только благодатью Божией.
Преподобный, в свою очередь, спросил больного: «А веру-
ешь ли ты в Господа Иисуса Христа, что Он есть Богочело-
век, и в Пречистую Его Божию Матерь, что Она есть Прис-
нодева?»

Тот отвечал: «Верую». – «А веруешь ли, – продолжал ста-
рец, – что Господь как прежде исцелял мгновенно, одним
словом Своим или прикосновением Своим все недуги, быв-
шие на людях, так и ныне так же легко и мгновенно может ис-
целять по-прежнему требующих помощи одним же словом
Своим и что ходатайство к Нему Божией Матери за нас все-
могуще и что по этому Ее ходатайству Господь Иисус Хри-
стос и ныне так же мгновенно и одним словом может всеце-



 
 
 

ло исцелить и тебя?»
Больной отвечал: «Истинно, всему этому верую, душой

моей и сердцем, и если бы не веровал, то не велел бы везти
себя сюда».

Этого было довольно, и старец сказал: «А если веруешь,
то ты уже здоров!» – «Как здоров,  – спросил удивленный
больной, – когда люди мои и ты, отец святой, держите меня
на руках?» – «Нет, – сказал преподобный, – ты совершенно
всем телом твоим теперь здоров уже вконец». И затем под-
нял его с земли и повел.

Сначала человеку тому было трудно держаться на ногах,
а затем он почувствовал в себе какую-то свыше осенившую
его силу, ободрился и твердо пошел…

Тогда преподобный еще сказал: «Видишь ли, какое чудо
Господь сотворил с тобой ныне; веруй же всегда несомненно
в Него, Христа Спасителя нашего и крепко надейся на бла-
гоутробие Его к тебе, всем сердцем возлюби Его и прилепись
к Нему всей душой твоей и всегда крепко надейся на Него
и благодари и Царицу Небесную за Ее к тебе великие мило-
сти».

Нужно заметить, что многие богомольцы были свидете-
лями этого исцеления и, возвратившись в монастырь, всем
возвещали о великом чуде этом.

Преподобный Серафим Саровский. Радость моя



 
 
 

 
Серафимов источник

 
Когда… батюшка Серафим пробирался сквозь чащи леса

по берегу реки Саровки к своей дальней пустыньке, увидал
он ниже того места, где был Богословский колодезь и почти
близ берега реки Саровки Божию Матерь, явившуюся ему
тут, а дальше и позади Ее на пригорке двух апостолов – Пет-
ра – верховного апостола и евангелиста Иоанна Богослова.
И Божия Матерь ударила землю жезлом так, что вскипел из
земли источник фонтаном светлой воды. А затем Она дала
ему указания об устроении Дивеевской обители…

На месте же, где стояли пречистые стопы Ее и где от уда-
рения жезла Ее вскипел из земли источник и принял целеб-
ность на память будущих родов, о. Серафим решил выкопать
колодезь. Воротившись в монастырь, он захватил потребные
орудия и в течение двух недель занимался копанием земли,
постройкой сруба, обкладыванием его камнями. Оттого этот
колодезь и прозван был «Серафимовым».

Преподобный после сам говорил монаху Анастасию, что
он молился о том, чтобы «вода сия в колодце была целитель-
ной от болезней. И Божия Матерь, – добавлял он, – обещала
дать водам оного большее благословение Свое, чем некогда
имели воды Вифезды Иерусалимской».

И действительно, множество чудес совершалось от этой
святой воды. Первое исцеление произошло через две недели,



 
 
 

6 декабря. К о. Серафиму в этот день пришли из Дивеева две
сестры – Прасковья Степановна и отроковица Мария Семе-
новна. С ними он и отправился к дальней пустыньке. Доро-
гою батюшка объяснил им, что уже двенадцать лет прошло,
как он открыл свой затвор для приходящих, но не ходил еще
этими дорогими ему местами. Дошли до колодца. Батюшка
рассказал им о нем. Прасковья Степановна была больна, все
кашляла.

– Зачем ты кашляешь? Брось, не надо!
– Не могу, батюшка! – ответила она.
Тогда о. Серафим зачерпнул из источника своею рукавич-

кою воды и напоил сестру. Болезнь сразу и навсегда исчезла.
Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Откуда берутся недуги?

 
Отними грех, и болезни оставят, ибо они бывают в нас от

греха, как сие утверждает святой Василий Великий: «Откуда
недуги? Откуда повреждения телесные? Господь создал те-
ло, а не недуг; душу, а не грех. Что же более всего полезно и
нужно? Соединение с Богом и общение с Ним посредством
любви. Теряя любовь сию, мы отпадаем от Него, а отпадая,
подвергаемся различным и многообразным недугам».

 
* * *

 
От неспокойного и не в меру принужденного мысленного

занятия бывает головная боль.
 

* * *
 

Кто переносит болезнь с терпением и благодарением, тому
вменяется она вместо подвига или даже более.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«Я приходил исцелить тебя»

 
Сестра Мария Иларионовна тридцать недель пролежала в

постели от нестерпимой боли в голове; и из них тринадцать
недель была совершенно глуха. Молилась она разным свя-
тым, призывала и о. Серафима. Но болезнь только усилива-
лась. Наконец она изнемогла совсем душою и телом и пре-
далась на волю Божию.

«Однажды, не помню в какой день, глухая и слабая, я, глу-
боко вздыхая, пролила горячие слезы, – рассказала она по-
том. – Вдруг вижу, что в келье, где лежала, сделалось светло.
Входит батюшка Серафим и говорит: “Ну вот, матушка, сле-
зы и вопли твои заставили меня прийти к тебе: ты больна и
ни в чем не находишь утешения; и вот я пришел”.

– Ах, батюшка, отец наш! Ты ли это?
А он говорит:
– Перекрестись и говори до трех раз: во имя Отца, и Сына,

и Святого Духа!
– Батюшка, я от слабости не могу и рук поднять, – говорю

ему, – и они у меня не владеют!
Тогда он взял обеими руками мою больную голову, при-

поднял и перекрестил ее.
– Ну вот, матушка, – сказал он, – я, собственно, для тебя

и приходил, чтобы исцелить тебя. Головке будет легче, но
совсем не выздоровеет.



 
 
 

– Да как же, батюшка, – говорю, – нет, уж исцели до конца.
А он в ответ:
– Нет, матушка, не на пользу нам. Все будет немножко

болеть.
После этого явления ко мне батюшки я стала видимо по-

правляться: голова прошла, но изредка болела».
Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Тело – раб, душа – царица

 
Господь почти в самом же начале монашества послал ему

тяжелую болезнь. «Тело есть раб, душа – царица, – учил он
после, – а потому сие есть милосердие Господне, когда тело
изнуряется болезнями; ибо от сего ослабевают страсти, и че-
ловек приходит в себя». Впрочем, «и самая болезнь телесная
рождается иногда от страстей».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Храни сердце свое

 
 

Время скорбных помыслов
 

Архимандрит Никон пишет, что, еще будучи семинари-
стом, он был у святого старца с вопросом о монашестве. Ба-
тюшка благословил его и дал наставления. После второго по-
сещения о. Серафим сказал ему:

– Прощай, через шесть дней приходи ко мне.
«Это время, – пишет о. Никон, – было для меня скорб-

ное; ибо напали богохульные помыслы, так что нельзя было
взойти в церковь, хотел было уйти из пустыни, да удержал
меня иеромонах Иларион (духовник), говоря: “Старец знает,
что делает”. По истечении девяти дней, измученный прило-
гами вражьими, я едва мог войти в сени и, подойдя к его
келье, не успел сотворить молитву, как о. Серафим отворил
дверь, упал ко мне в ноги, говоря: “Прости меня за искуше-
ние, коим ты страдал: оно для того, чтобы ты знал, что тако-
вые скорби будешь иметь, поступая в монахи, но не унывай!”

После сего, надев епитрахиль, исповедал меня и приказал
у поздней литургии приобщиться Святых Таин. А по приня-
тии оных тотчас все темное удалилось от меня во тьму».

«Без Божией помощи, – говорит о. Серафим, – невозмож-
но спастись».



 
 
 

«Когда Господь оставит человека самому себе, тогда диа-
вол готов стереть его, яко мельничный жернов – пшеничное
зерно».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Как победить гнев?

 
А каким образом побеждать гнев, сие можно видеть из

жития Паисия Великого, который просил Господа Иисуса
Христа, явившегося ему, дабы Он освободил его от гнева. И
Спаситель сказал ему: «Аще гнев и ярость купно победити
хощеши, ничесоже возжелай, ни возненавиди кого, ни уни-
чижи».

 
* * *

 
Сердце тогда только кипит, будучи возжигаемо огнем Бо-

жественным, когда в нем есть вода живая; когда же сия вы-
льется, то оно хладеет, и человек замерзает.

Преподобный Серафим Саровский



 
 
 

 
Оружие против искушений

 
Отец Серафим не избежал тех великих искушений, каки-

ми обычно враг спасения воюет на иноков, проходящих пу-
стынническую жизнь, и какими он силится смутить их в эту
великую пору духовного роста.

Однажды во время молитвы о. Серафим услышал вой зве-
рей за стенами кельи, потом точно скопище народа стало ло-
мать дверь, выбили у двери косяк и бросили в келью громад-
ный обрубок дерева, который потом с трудом могли вынести
восемь человек. Иногда во время молитвы ему представля-
лось, что келья его разваливается начетверо и что к нему с
ревом отовсюду рвутся страшные звери. Иногда он видел от-
крытый гроб, из которого вставал мертвец. Этим привидени-
ям о. Серафим не поддавался, но прогонял их силой крест-
ного знамения.

Тогда враг стал нападать на него с еще большей яростью.
Он поднимал подвижника на воздух и с такой силой ударял
его об пол, что кости могли бы быть сломаны, если бы не
охранявшая отца Серафима благодать. Можно думать, что о.
Серафим видел самих злых духов, потому что на простосер-
дечный о том вопрос одного мирянина, видел ли старец бе-
сов, тот с улыбкой ответил: «Они гнусны. Как на свет ангела
взглянуть грешному невозможно, так и бесов видеть ужасно,
потому что они гнусны».



 
 
 

Все искушения о. Серафим победил молитвой, именем
Христовым и знамением крестным.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Пекись о душе, а не о теле

 
Василий Великий, Григорий Богослов, Иоанн Златоуст,

Кирилл Александрийский, Амвросий Медиоланский и дру-
гие от юности до конца своей жизни были девственниками;
вся их жизнь обращена была на попечение о душе, а не о
теле. Так и нам все старание должно иметь о душе, тело же
подкреплять для того только, чтобы оно способствовало к
подкреплению духа. Если самовольно изнурять свое тело до
того, что изнурится и дух, то таковое удручение будет без-
рассудное, хотя бы сие делалось для снискания добродетели.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Не открывай тайны сердца

 
Что есть в сердце лучшего, того мы без надобности обна-

руживать не должны, ибо тогда только собранное может быть
в безопасности от видимых и невидимых врагов, когда оно
как сокровище хранится во внутренности сердца. Не всем
открывай тайны сердца своего.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Лекарство против скуки

 
С духом печали неразлучно действует и скука. Она, по за-

мечанию отцов, нападает на монаха около полудня и произ-
водит в нем такое страшное беспокойство, что несносны ему
становятся и место жительства, и живущие с ним братия,
а при чтении возбуждается какое-то отвращение, и частая
зевота, и сильная алчба. По насыщении чрева демон скуки
внушает монаху помыслы выйти из келий и с кем-нибудь по-
говорить, представляя, что не иначе можно избавиться от
скуки, как непрестанно беседуя с другими. И монах, одоле-
ваемый скукою, подобен пустынному хворосту, который то
немного остановится, то опять несется по ветру. Он как без-
водное облако, носимое ветром.

Сей демон, если не может извлечь монаха из келий, то на-
чинает развлекать ум его во время молитвы и чтения. Это,
говорит ему помысл, лежит не так, а это не тут, надобно все
привести в порядок, и это все делает для того, чтобы ум сде-
лать праздным и бесплодным.

Когда занятия твои придут в настоящий порядок, тогда
скука не найдет места в сердце твоем. Скучают только те, у
кого дела не в порядке. Итак, послушание есть лучшее вра-
чевство против сей опасной болезни.

Когда одолевает тебя скука, то говори себе, по наставле-
нию преподобного Исаака Сирина: «Снова вожделеваешь ты



 
 
 

нечистоты и срамной жизни». И если тело скажет тебе: «Ве-
ликий грех самому себя убивать», – то отвечай ему: «Сам
себя убиваю, потому что не могу жить нечисто. Умру здесь,
чтобы не увидеть мне истинной смерти души моей, смерти
для Бога. Лучше мне умереть здесь ради непорочности и не
жить худой жизнью в мире. Произвольно избрал я смерть
сию за грехи свои. Сам себя умерщвляю, потому что согре-
шил я Господу; не буду более прогневлять Его. Что мне в
жизни далекой от Бога? Буду терпеть озлобления сии, чтобы
не быть отчужденным от небесной надежды. Что Богу в мо-
ей жизни в этом мире, если живу в нем худо и прогневляю
Бога?»

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Борись с унынием

 
Иное – скука, и иное – томление духа, называемое уныни-

ем. Бывает иногда человек в таком состоянии духа, что, ка-
жется, легче бы ему было уничтожиться или быть без всяко-
го чувства и сознания, нежели долее оставаться в этом безот-
четно-мучительном состоянии. Надобно спешить выйти из
него. Блюдись от духа уныния, ибо от него рождается всякое
зло.

«Есть уныние естественное, – учит святой Варсонофий, –
от бессилия, и есть уныние от беса. Если хочешь распознать
их, распознавай так: бесовское приходит прежде того време-
ни, в которое должно дать себе отдохновение, ибо, когда че-
ловек начнет что-нибудь делать, оно, прежде нежели совер-
шится треть или четверть дела, нудит его оставить дело и
встать. Тогда не надобно слушать его, но должно сотворить
молитву и сидеть за делом с терпением, и враг, видя, что че-
ловек об этом творит молитву, перестает бороть его, ибо он
не хочет давать повода к молитве».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Крестное знамение
против искушений

 
Все видения, искушения и нападения врага о. Серафим

побеждал силою крестного знамения и молитвами. После
них долго он пребывал мирно в своей пустыне, благодаря
Господа. «Искушение диавола, – говорил он дерзновенно по-
сле, – подобны паутине: стоит только дунуть на нее, и она
истребится. Так-то и на врага диавола: стоит только оградить
себя крестным знамением, и все козни его исчезают совер-
шенно».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Наставления батюшки Серафима

 
Кто любит мир, тому невозможно не печалиться. А пре-

зревший мир всегда весел.
 

* * *
 

Как огонь очищает золото, так печаль… по Бозе (2 Кор 7,
10) очищает греховное сердце.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«Нет нам дороги унывать!»

 
Один саровский инок поддался подобному искушению.

Желая найти себе облегчение, он поделился своею скорбью
с другим братом. После вечерни они вышли из монастыря и,
гуляя вокруг ограды, дошли до конного двора. Вдруг они ви-
дят преподобного. Глубоко почитая его, они упали ему в но-
ги. Угодник Божий с необычайной ласкою благословил их и,
прозрев уныние брата, запел: «Радости мое сердце исполни,
Дево, яже радости приемшая исполнение, греховную печаль
потребляющи!» Потом, топнув ножкою, святой старец с си-
лою и восторгом сказал: «Нет нам дороги унывать; ибо Хри-
стос все победил, Адама воскресил, Еву свободил, смерть
умертвил!»

Радость его передалась унывающему брату; искушение
мгновенно исчезло, и иноки в мирном и веселом духе воз-
вратились в монастырь.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Возверзи на Господа печаль твою

 
Лучше для нас презирать то, что не наше, т. е. времен-

ное и преходящее, и желать нашего, т. е. нетления и бессмер-
тия, тогда удостоимся Богосозерцания, подобно апостолам
при Божественнейшем преображении, и приобщимся пре-
выше умного единения с Богом, подобно небесным умам.
Ибо «будем подобны ангелам и сынами Божиими, воскресе-
ния сынове сущее» (Лк 20, 36). «Возверзи на Господа тво-
его печаль твою, и Той о тебе промыслит». «Той бо, глаго-
лется, печется о вас». Если бы потребно было яствий, или
одежд, не устрамися от других ти приносимая прияти: сие
бо есть гордости вид. Аще же и сам в сих избыточествуеши,
даждь лишающемуся; тако Бог чадом своим удомостроятися
хощет. Имея убо подобающая для настоящего времени, да
не печемся о будущем времени, подает Он подобающая, и
ищите Царствия Небеснаго и правды его. «Ищите бо, глаго-
лет Господь, Царствия Божия и правды его, и сия вся прило-
жатся вам», – сказал Евагрий монах.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Сердце христианское

 
Когда человек приимет что-либо Божественное, то раду-

ется в сердце, а когда диавольское, то смущается.
Сердце христианское, приняв что-либо Божественное, не

требует еще другого со стороны убеждения в том, точно ли
сие от Господа, но самым тем действием убеждается, что оно
небесное, ибо ощущает в себе плоды духовные: Любы, ра-
дость, мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кро-
тость, воздержание (Гал 5, 22–23).

По разнообразным действиям сердечным человек может
познать, что есть божественное, что есть диавольское, как о
сем пишет св. Григорий Синаит: «От действа убо возможешь
познать возсиявший свет в душе твоей, Божий ли есть, или
сатанин» (Доброт. ч. I, гл. 96). Авва Дорофей о себе сказы-
вает: «Никогда же что без совета старческого творих. И есть,
егда глаголаше ми помысл: не тожде ли имать тебе рещи ста-
рец? Что хощеши стужати ему! и глаголах помыслу: анафе-
ма ти и разсуждению твоему, и разуму твоему, и сведению
твоему, яко еже веси, от бесов веси. Попещитеся убо и вы,
братие, вопрошати, а не уповати на ся».

Напротив, хотя бы диавол преобразился и во ангела свет-
ла (2 Кор 11, 14) или представлял мысли самые благовид-
ные, однако сердце все будет чувствовать какую-то неяс-
ность, волнение в мыслях и смятение чувств. Объясняя это,



 
 
 

святой Макарий Египетский говорит: «Хотя бы сатана пред-
ставлял и светлые видения, не возможет, как сказано, про-
извести доброго действия, что и служит точным его призна-
ком».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Дивные слова батюшки Серафима

 
Однажды, накануне двунадесятого праздника, когда

должно было приобщаться Святых Таин, некий послушник
вкусил пищи после вечернего богослужения, что не полага-
лось уставом обители. К этому присоединилось у него и об-
щее сознание своего недостоинства; и послушник начал па-
дать духом; и чем более думал, тем более отчаивался: «Тьма
ужасающих мыслей, одна за другою, теснились в голове мо-
ей. Вместо упования на заслуги Христа Спасителя, покры-
вающие все согрешения, мне представилось, что по суду Бо-
жию за мое недостоинство я буду или сожжен огнем, или жи-
вой поглощен землею, как только приступлю к Святой Ча-
ше».

Желая найти успокоение совести, послушник исповедал-
ся, но и это не внесло мира в душу его; и он, стоя в алтаре,
продолжал мучиться. Святой Серафим, прозрев это, подо-
звал его к себе и сказал дивные слова: «Если бы мы океан
наполнили нашими слезами, то и тогда не могли бы удовле-
творить Господа за то, что он изливает на нас туне, питая нас
Пречистою Своею Плотию и Кровию, которые нас омывают,
очищают, оживотворяют и воскрешают. Итак, приступи без
сомнения и не смущайся; только веруй, что это есть истин-
ное Тело и Кровь Господа нашего Иисуса Христа, которые
даются во исцеление всех наших грехов».



 
 
 

Послушник, успокоившись, с верою и смирением присту-
пил к Святому Таинству.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Кто победил страсти,
тот победил и печаль

 
Кто победил страсти, тот победил и печаль. А побежден-

ный страстями не избежит оков печали. Как больной виден
по цвету лица, так обладаемый страстью обличается от пе-
чали.

 
* * *

 
Печальный монах не движет ума к созерцанию и никогда

не может совершать чистой молитвы.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Не отчаивайся!

 
Отчаяние, по учению святого Иоанна Лествичника, рож-

дается или от сознания «множества грехов, отчаяния сове-
сти и несносной печали… или – от гордости и надмения, ко-
гда кто почитает себя не заслуживающим того греха, в кото-
рый впал» (то есть неожиданного для себя, якобы не столь
уже и худого). «Первое врачуется воздержанием и благою на-
деждою; а второе – смирением и неосуждением ближнего».

Господь печется о нашем спасении. Но человекоубийца
диавол старается привести человека в отчаяние.

Душа высокая и твердая не отчаивается при несчастьях,
какие бы они ни были. Жизнь наша есть как бы дом искуше-
ний и пыток; но мы не отступим от Господа, доколе не пове-
лит Он пытающим оставить нас и пока мы не будем оживле-
ны терпением и твердым бесстрастием.

Иуда-предатель был малодушен и неискусен в брани, и по-
тому враг, видя его отчаяние, напал на него и принудил его
удавиться, но Петр – твердый камень, когда впал в грех, как
искусный в брани, не отчаялся и не потерял духа, но пролил
горькие слезы от горячего сердца, и враг, увидя их, как ог-
нем палимый в глаза, далеко убежал от него с болезненным
воплем.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Рецепт против уныния

 
Утешая своих сироток, преподобный между прочим дал

совет против уныния, подобный которому мы находим и у
других святых отцов: угостить скорбящего приятным куша-
ньем. Но какие кушанья могли быть в бедном Дивееве? Вме-
сто этого батюшка велел сестрам есть вволю то, что было, и
даже на труды брать с собою хлеба.

«В кармашек-то свой и положи кусочек, – говорил он Ксе-
нии Васильевне, – устанешь, умаешься – не унывай; а хлеб-
ца-то покушай, да опять за труды!»

Даже на ночь под подушку приказывал он класть хлеба:
«Найдет на тебя уныние да раздумье, матушка, а вы хлебуш-
ка-то и выньте да и кушайте, уныние-то и пройдет, хлебу-
шек-то и прогонит его, и сон после труда вам хороший даст
он, матушка».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Чистота сердца

 
От бдительного хранения сердца рождается в нем чисто-

та, в которой зрится Господь по уверению Истины Вечной:
Блажени чистии сердцем: яко тии Бога узрят (Мф 5, 8).

Что есть лучшего в сердце, того мы без надобности не
должны обнаруживать; ибо тогда только собранное остается
в безопасности от видимых и невидимых врагов, когда оно
как сокровище хранится во внутренности сердца. Не всем
открывай тайны сердца твоего. Св. Исаак Сирин сказал: «Хо-
тяй увидети Господа, художествует о чистоте сердца своего
непрестанною памятью Божиею, и тако светлостию мысли
своея на всяк час зрети имать Господа». Св. Ефрем Сирин
сказал: «Аще кто не очистит себе от всякие злые вещи, и по-
мыслов скверных, и похотей злых, ярости и гнева, зависти
же и гордости, тщеславия, ненависти, прекословия же и кле-
веты, блядословия и несогласия, и что ныне вся подробну
исчитаю? всего бо, сего ненавидит Бог, аще кто не отвратит-
ся, не имать в себе вселящася Христа». Когда же далече все
то отступит от него, тогда вселится Бог в него.

 
* * *

 
Из… разнообразных действий сердечных может человек

познать, что есть божественное и что диавольское, как об



 
 
 

этом пишет святой Григорий Синаит: «От действа убо воз-
можешь познать воссиявый свет в душе твоей, Божий ли
есть, или сатанин» (преподобный Григорий Синаит. О без-
молвии).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Веселость – не грех

 
Монахиня Капитолина (Ксения Васильевна) в записях

своих оставила нам свидетельство о воззрении преподобного
на уныние и радость вообще: «Веселость – не грех, матуш-
ка: она отгоняет усталость: а от усталости ведь уныние бы-
вает, и хуже его нет. Оно все приводит с собою. Вот и я как
поступил в монастырь-то, матушка, на клиросе тоже бывал;
и такой веселый-то был, радость моя! Бывало, как ни приду
на клирос-то, братия устанут; ну и уныние нападет на них,
и поют-то уж не так, а иные и вовсе не поют. Все соберутся,
а я и веселю их; они и усталости не чувствуют! Ведь дурное
что говорить ли, делать ли – нехорошо, и в храме Божием не
подобает. А сказать слово ласковое, приветливое да веселое,
чтобы у всех пред лицом Господа дух всегда весел, а не уныл
был – вовсе не грешно, матушка».

И этот дух Христова мира и радости все более возрастал в
преподобном, дойдя потом до постоянной пасхальной радо-
сти; отчего он часто и называл своих собеседников «Радость
моя!» или встречал приветом: «Христос воскресе!»

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Печаль есть червь сердца

 
Когда злой дух печали овладеет душою, тогда, наполнив

ее горестью и неприятностью, не дает ей совершать молитву
с должным усердием, мешает заниматься чтением Писаний с
надлежащим вниманием, лишает ее кротости и благодушия
в обращении с братиями и рождает отвращение от всякого
собеседования. Ибо душа, исполненная печали, делаясь как
бы безумной и исступленной, не может спокойно ни прини-
мать благого совета, ни кротко отвечать на предлагаемые во-
просы. Она убегает людей, как бы виновников ее смущения,
не понимая, что причина болезни внутри нее. Печаль есть
червь сердца, грызущий рождающую его мать.



 
 
 

 
Храни сердце от

непристойных помыслов
 

Мы неусыпно должны хранить сердце свое от непристой-
ных помыслов и впечатлений, по слову Приточника: Всяцем
хранением блюди твое сердце: от сих бо исходища живота
(Притч 4, 23).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«У преподобного Герасима на
Иордане лев служил, а убогому

Серафиму медведь служит»
 

«Однажды, – рассказывает старица Матрона Плещеева, –
по слабости здоровья и вражескому искушению я пришла в
великое смущение и уныние и решилась совершенно уйти
из обители тихонько, без благословения, до такой степени
трудным и несносным показалось мне это послушание». Она
была на кухне.

Отец Серафим, прозрев духом ее искушение, послал ска-
зать ей, чтобы она пришла к нему в монастырь.

«Исполняя его приказание, я отправилась к нему по окон-
чании трапезы и всю дорогу проплакала. Это было на третий
день после Петрова дня». Батюшка, взяв ее за обе руки, ввел
в свою келью, говоря: «Вот, радость моя, я тебя ожидал це-
лый день».

После этого «утер мои слезы своим платком, говоря: “Ма-
тушка, слезы твои недаром капают на пол”. И потом, подведя
к образу Царицы Небесной Умиления, сказал: “Приложись,
матушка. Царица Небесная утешит тебя”».

Я приложилась к образу и почувствовала такую радость
на душе, что совершенно оживотворилась.

«Ну, матушка, теперь ты поди на гостиницу, а завтра при-



 
 
 

ди в дальнюю пустыньку», – сказал он ей. Я так и сделала…
Подходя к дальней пустыньке, вдруг увидала я, что о. Сера-
фим сидит близ своей кельи на колоде и подле него стоит
ужасной величины медведь.

Я так и обмерла от страха, закричавши во весь голос: «Ба-
тюшка, смерть моя!» И упала.

Отец Серафим, услышав мой голос, удалил медведя и
махнул ему рукою. Тогда медведь, точно разумный, тотчас
пошел в ту сторону, куда ему махнул старец – в густоту леса.
Я же, видя все это, трепетала от страха, и даже когда подошел
ко мне о. Серафим со словами: «Не ужасайся и не пугайся»,
я продолжала по-прежнему кричать: «Ой, смерть моя!» На
это старец отвечал мне: «Нет, матушка, это не смерть, смерть
от тебя далеко, а это – радость».

И затем он повел меня к той же самой колоде, на которую,
помолившись, посадил меня и сам сел. Не успели мы еще
сесть, как вдруг тот же самый медведь вышел из густоты ле-
са и, подойдя к о. Серафиму, лег у ног его. Я же, находясь
вблизи такого страшного зверя, сначала была в величайшем
ужасе и трепете, но потом, видя, что о. Серафим обращает-
ся с ним без всякого страха, как с кроткою овечкою, и даже
кормит его из своих рук хлебом, который принес с собою,
в сумке, я начала мало-помалу оживотворяться верою. Осо-
бенно чудным показалось мне тогда лицо великого старца:
оно было радостно и светло, как у ангела.

Наконец, когда я совершенно успокоилась, а старец скор-



 
 
 

мил почти весь хлеб, он подал мне остальной кусок и велел
самой покормить медведя. Но я отвечала: «Боюсь, батюшка,
он и руку-то мне отъест!», а сама между тем радовалась, ду-
мая про себя: если отъест мне руку, то я не в состоянии буду
тогда и стряпать.

Отец Серафим посмотрел на меня, улыбнулся и сказал:
«Нет, матушка, верую, что он твоей руки не отъест!»

Тогда я взяла поданный мне хлеб и скормила его весь с
таким утешением, что желала бы еще кормить его, ибо зверь
был кроток и ко мне, грешной, за молитвы о. Серафима. Ви-
дя меня спокойною, о. Серафим сказал мне: «Помнишь ли,
матушка, у преподобного Герасима на Иордане лев служил, а
убогому Серафиму медведь служит. Вот и звери нас слуша-
ют, а ты, матушка, унываешь, а о чем же нам унывать? Вот
если бы я взял с собою ножницы, то и остриг бы его в удо-
стоверение. Богом тебя прошу, матушка, не унывай никогда
и ни в чем, но всегда подражай смирению преподобной Ис-
идоры: она в монастыре была в последних у всех, а у Бога –
первая, потому что не гнушалась никаким послушанием».

Я еще подумала: вот как я буду рассказывать сестрам об
этом дивном чуде!

А о. Серафим на мои мысли отвечал:
«Нет, матушка, прежде одиннадцати лет после моей смер-

ти никому не поведай этого, а тогда воля Божия откроет, ко-
му сказать».

Впоследствии, точно через одиннадцать лет, сестра Мат-



 
 
 

рона впервые рассказала все крестьянину Ефиму Васильеву,
занимавшемуся тогда уже живописью и рисовавшему порт-
рет о. Серафима.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Молитва от уныния и отчаяния

 
Молитва, которую батюшка советовал читать в момен-

ты уныния и против отчаяния.

Владыко Господи небесе и земли, Царю Веков! Благоволи
отверсти мне дверь покаяния, ибо аз в болезни сердца мое-
го молю Тя, Истиннаго Бога, Отца Господа нашего Иисуса
Христа, Света мира; призри многим благоутробием Твоим
и приими моление мое. Приклони ухо Твое к молению мо-
ему и прости ми вся злая, яже содеях аз, одоленный произ-
волением моим. Се бо ищу покоя, и сего не обретаю, яко от
совести моея отпущения не приях. Жажду мира, и несть во
мне мира от темныя бездны беззаконий моих. Услыши, Гос-
поди, сердце, к Тебе вопиющее: да не воззриши на дела моя
злая, но паче призриши на болезни души моей и потщишися
уврачевати мя, зле уязвленнаго. Благодатию человеколюбия
Твоего даждь ми время покаяния и избави мя от безстудных
дел моих. Не по правде Твоей возмери ми и не воздаждь до-
стойная по делом моим, да не до конца погибну.

Услыши, Господи, во отчаянии мя суща: се бо оскудех аз
отнюд волею моею и всяким помышлением ко исправлению
себя; сего ради к щедротам Твоим прибегаю: помилуй мя,
долу повержена и грехов ради моих осужденнаго. Изми мя,
Владыко, порабощеннаго и деяньми злыми моими содержи-



 
 
 

маго, и аки узами окованнаго. Ты бо Един веси юзники раз-
решати; и яко Един, сведый тайная, исцеляеши язвы, нико-
муже ведомыя, Тобою же зримыя.

Сего ради, болезньми лютыми всяко томим, точию Те-
бе призываю, врача всех скорбящих, дверь вне толкущих,
путь заблуждающим, свет омраченных, искупитель во узах
сущих, присно десницу Свою укрощающа и гнев Твой, иже
на грешники уготованый, удержавающа, дарующаго же вре-
мя на покаяние, великаго человеколюбия Твоего ради.

Скорый в милости и долготерпяй в наказаниих, возсияй
ми, зле падшему, свет лица Твоего, Владыко; и благоутроби-
ем Твоим руку ми простри и из глубины беззаконий возведи
мя.

Яко Ты Един еси Бог наш, во еже не радоватися грешных
пагубе, и не отвращаеши лица Твоего от вопиющих к Тебе
со слезами.

Услыши, Господи, глас раба Твоего, взывающа Тебе, и
свет Твой яви ми, лишенному света. И даждь ми благодать,
отнюд надежды не имущему, да всегда возуповаю на помощь
и силу Твою. Плач мой в радость ми преложи, вретище мое
расторгни и веселием препояши мя.

И благоизволи, да упокоюсь аз от примрачных деяний мо-
их и тишину утреннюю восприиму со избранными Твоими,
Господи, отнюдуже отбеже болезнь, печаль и воздыхание;
и да отверзется ми дверь Царствия Твоего, яко да вшед с ве-
селящимися во свете лица Твоего, Господи, улучу и аз живот



 
 
 

вечный во Христе Иисусе, Господе нашем. Аминь.



 
 
 

 
О подвигах

 
 

Всякий успех – от Господа
 

Всякий успех в чем-либо мы должны относить ко Господу
и с пророком говорить: «Не нам, Господи, не нам, но имени
Твоему даждь славу» (Пс 113, 9).

Лет до тридцати пяти, то есть до преполовения земной
жизни, велик подвиг бывает человеку в сохранении себя, и
многие в сии лета не устаивают в добродетели, но совраща-
ются с правого пути к собственным пожеланиям; как о сем
святой Василий Великий свидетельствует: многие много со-
брали в юности, но посреде жития бывши, восставшим на
них искушениям от духов лукавствия, не стерпели волнения
и всего того лишились.

А потому, чтобы не испытать такого превращения, надоб-
но поставить себя как бы на мериле испытания и вниматель-
ного за собою наблюдения, по учению святого Исаака Сири-
на: «Всякому надлежит как бы на весах взвешивать житие
свое».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Твори милостыню

 
Должно быть милостивым к убогим и странным; о  сем

многие пеклись великие светильники и отцы Церкви. Тво-
рить милостыню мы должны с душевным расположением, по
учению св. Исаака Сирина: «Аще даси что требующему, да
предварит даяние твое веселие лица твоего, и словесы бла-
гими утешай его» (Сл. 89).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Подвиг служения людям

 
Жизнь его …есть живая, наглядная проповедь и монахам,

и богомольцам: своим затворничеством и молчанием о. Се-
рафим учил их спасению, подвигам и боголюбию не меньше
слов. Во всяком случае, его пример здесь, на виду у всех,
был более действенным и поучительным, чем в далекой пу-
стыне, где он был к тому же отрезан от общения с людьми, за
немногими исключениями. А пройдет еще лишь пять лет, и
созревший духом Серафим совсем оставит свое уединение и
открыто выступит на апостольский подвиг служения людям.
И потому нужно думать, что дальней пустынькой закончил-
ся второй период его жизни: первый – мирской – был до ки-
евского богомолья; второй – монашеский – от кельи Доси-
фея до выхода из пустыньки; и третий – апостольский – от
затвора до смерти.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
О внимании самому себе

 
Ум внимательного человека есть как бы поставленный

страж или неусыпный хранитель внутреннего Иерусалима.
Стоя на высоте духовного созерцания, он смотрит оком чи-
стоты на обходящие и приближающаяся к душе его против-
ные силы, по словам псалмопевца: «и на враги моя воззре
око мое» (Пс 53, 9). «Внимай себе, возлюбленный, говорит
Исаак Сирин, и при непрестанном делании, имей пред глаза-
ми и приключающаяся тебе скорби, и место пустыни, в кото-
рой живешь, и тонкость ума своего, вместе с грубостью сво-
его познания, и продолжительность безмолвия со многими
врачевствами, т. е. искушениями, какие наводятся на тебя то
истинным врачом по здравию внутреннего человека, то ино-
гда и бесами и состоят иногда в болезнях и трудах телесных,
иногда в ужасающих помышлениях души твоей, и в страш-
ных напоминаниях о том, что будет при конце; тогда проли-
ваются благодатная теплота и сладкие слезы, и духовная ра-
дость, и подобное. И теперь во всех обстоятельствах совер-
шенно видишь, что язва твоя начала подживать и закрывать-
ся, т. е. страсти стали ослабевать. Положи примету и непре-
менно входи сам в себя и смотри, какие страсти, по твоему
замечанию, изнемогли пред тобою, какие истребились и со-
вершенно оставили тебя, какие начали умолкать вследствие
воздержания души твоей, а не удаления только того, что воз-



 
 
 

буждало их и какие научился ты одолеть разумом своим, а не
одним лишением себя причин страсти. И еще внимай, совер-
шенно ли видишь, что в гниющей язве твоей начала нарас-
тать живая плоть, т. е. мир душевный; и какие страсти пре-
следуют тебя одна за другою последовательно и стремитель-
но, и чрез какой промежуток времени; телесные ли, или ду-
шевные. Эти страсти или сложные, или смешанные; и прихо-
дят ли в памяти как слабые, или сильно восстают на душу, –
и как восстают – властительски или яко тать; как смотрит на
них царь-ум, этот властитель чувств; вступает ли с ними в
брань, когда выступают вперед и объявят войну, и доводит
ли до бессилия своею крепостью, или и видя не видит их и
вовсе не занимается ими; и какие вновь образовались; при
том возникают ли страсти в живых образах или в чувстве
– без живых образов, и в памяти без страстного движения,
без размышления о них и без рассуждения. И по этому мож-
но узнавать меру душевного здравия» (Исаак Сирин, сл. 45).
Чтобы сохранить внимание, надобно уединяться в себя, по
глаголу Господню: «никогоже на пути целуйте» (Лк 10, 4),
т. е. без нужды не говорить, разве бежит кто за тобою, чтобы
услышать полезное.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Идти средним путем

 
Что касается подвигов, то в первое время своего мона-

шества он, хотя держал себя в общем непрестанном и стро-
гом воздержании, но не выходил из меры. И других учил по-
том так же по общему святоотеческому наставлению о «цар-
ском» пути: «Выше меры подвигов принимать не должно;
а стараться, чтобы друг – плоть наша – был верен и способен
к творению добродетелей. Надобно идти средним путем».

«Должно снисходить душе своей в ее немощах и несовер-
шенствах и терпеть свои недостатки, как терпим других».
Однако нужно «не обленяться и побуждать себя к лучшему».
В частности, относительно, например, сна преподобный го-
ворил одному иноку: «Каждый день непрестанно в нощи спи
четыре часа: 10-й, 11-й, 12-й и час за полунощь; аще изнемо-
жешь, можно вдобавок днем спать. Сие держи неизменно до
кончины жизни: ибо оно нужно для упокоения головы твоей.
И я с молодых лет держал таковой путь. Мы и Господа Бога
всегда просим о упокоении себя в нощное время. Аще тако
будешь хранить себя, то не будешь уныл, но здрав и весел».

 
* * *

 
С богомыслием он соединял тогда и особый пост: вкушал

лишь один раз в день, и то хлеб и воду, а по средам и пятни-



 
 
 

цам совсем воздерживался от пищи и питья.
Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Духу – духовное, телу – телесное

 
Надобно идти средним путем, не уклонятися ни на десно,

на шуе (Притч. 4:27) и давать духу духовное, телу – телес-
ное, для поддержания временной жизни потребное. Но не
должно также и жизни общественной отказывать в том, что
она законно требует от нас, по словам Священного Писания:
Воздадите убо кесарева кесареви, и Божия Богови (Мф 22,
21).

Всякий успех в чем-либо должно относить ко Господу и
говорить с пророком: не нам, Господи, не нам, но имени
Твоему даждь славу. «Сподобился ли назваться в чин мо-
нахов, тщись добродетель обещания показать, да не отвер-
жен будешь, не жесток, не любосластен, не гневлив, не яро-
стен, не любострастен, не невоздержан, не бесстыден; но па-
че кроток, благоговеин, воздержлив, целомудр, тих, мирен,
разумен, храня чистоту телесную, яко же сочетался еси Хри-
сту» (Ефрем Сирин).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
О помыслах и плотских движениях

 
Требуется подвиг и великая бдительность, чтобы во время

псалмопения ум наш согласовался с сердцем и устами, дабы
в молитве нашей к фимиаму не примешалось зловоние; ибо
Господь гнушается сердцем с нечистыми помыслами. Закон
говорит: «не ори юнцем и ослятем» (Втор 22, 10), т. е. с по-
мыслом чистым и нечистым не приноси молитвы.

Будем непрестанно, день и ночь со слезами подвергать се-
бя пред лицом благости Божией, да очистит Он сердца на-
ши от всякого помышления, чтобы мы достойно могли про-
ходить путь звания нашего и чистыми руками приносить
Ему дары служения нашего. Нечистый дух только на страст-
ных имеет сильное влияние, а к очистившимся от страстей
приражается лишь со стороны или внешне. Св. Нил сказал:
«Виждь, чадо, яко семь есть помыслов, иже вся злая соде-
вают: чревобесие, блуд, сребролюбие, ярость, печаль без-
временная, уныние, тщеславие, гордость. Сия суть борющая
всякого человека. Ты же, чадо, аще хощеши победити чре-
вобесие, возлюби воздержаше и имей страх Божий, и побе-
диши».

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Суровые подвиги святого Серафима

 
Живя горним миром, преподобный даже окружающим

местам дал имена, напоминавшие ему о небесных жителях и
святых событиях: у него были свой град Иерусалим, Голго-
фа, Вифлеем, Назарет, Фавор, Иордан, Кедрон… Гору свою
он назвал Афоном. Обходя эти места, он нередко совершал
там соответственные молитвословия: в Вифлееме – утреню;
в Назарете – акафист Богородице, на Голгофе – 9 час и т. д.

Впоследствии еще стал носить за плечами суму, грузно
наполненную песком и камнями, в которой лежало и свя-
тое Евангелие. Когда его спрашивали, для чего это он дела-
ет, преподобный отвечал словами святого Ефрема Сирина:
«Томлю томящаго мя» (т. е. врага, нападающего на подвиж-
ников).

Для той же цели, для полного умерщвления ветхого свое-
го человека, о. Серафим иногда прибегал к суровым подви-
гам: обнажившись до пояса, он работал где-либо возле боло-
та или, сидя у своей кельи, отдавал себя на съедение кома-
рам; и они искусывали его до того, что по лицу текла кровь,
а тело распухало, синело и запекалось кровью.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Совет старца

 
Старец… не советовал чрезмерных внешних подвигов.

Вместо этого заповедовал духовную борьбу над собой и над
своими душевными страстями.

Однажды – это было много лет позднее – к преподобно-
му пришел какой-то босой странник из Киева, сопровожда-
емый саровским послушником. Старец в это время жал го-
лыми руками осоку. Тотчас он велел привести странника.
Благословив его и посадив обоих гостей возле себя, прозор-
ливый о. Серафим сразу стал советовать босому посетите-
лю оставить избранный им путь: прекратить богомоление,
обуться и снять с себя вериги… А их под одеждою странника
совсем не было видно… И нужно возвратиться домой: там
ждут и тоскуют по нем жена, мать и дети.

«Мню, – добавил о. Серафим, – что весьма хорошо тор-
говать-то хлебом, у меня же есть знакомый купец в Ельце,
тебе стоит только прийти к нему поклониться и сказать, что
тебя прислал к нему убогий Серафим, он тебя и примет в
приказчики».

Наставив еще странника, преподобный отпустил его с лю-
бовью.

На обратной дороге в монастырь богомолец открыл по-
слушнику, что все так и было, как сказал прозорливый ста-
рец: прежде он занимался хлебною торговлею, потом из люб-



 
 
 

ви к Богу, но без благословения, решил бросить семью, вы-
хлопотал годовой паспорт, надел вериги, скинул обувь и бо-
сиком начал ходить по монастырям, думая этим угодить Бо-
гу. Теперь он без сомнения узрел неправоту свою и послу-
шается заповедей святого старца.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»

 
* * *

 
Выше меры подвигов предпринимать не должно, а ста-

раться, чтобы друг – плоть наша – был верен и способен к
творению добродетелей.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Храни мир душевный

 
Употребил ли пищи много или сделал что другое, подоб-

ное сему, сродное человеческой слабости, не возмущайся
сим, не прибавляй ко вреду вред, но мужественно подвигнув
себя к исправлению, старайся сохранить мир душевный, по
слову апостола: Блажен не осуждаяй себе, о немже искуша-
ется (Рим 14, 22).

Тот же смысл заключают и слова Спасителя: Аще не обра-
титеся и будете яко дети, не внидете в Царство Небесное
(Мф 18, 3).

Тело, изможденное подвигами или болезнями, должно
подкреплять умеренным сном, пищею и питием, не наблю-
дая даже и времени. Иисус Христос по воскрешении дщери
Иаировой от смерти тут же повеле дать ей ясти (Лк 8, 55).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Неимоверное воздержание

 
Питался он в пустыне тем хлебом, который в воскресенье

приносил с собой из Сарова и который, конечно, на третий
день был сух и черств. И тем он делился с птицами и лесны-
ми животными, которые очень любили его и ходили к нему.

Став на высокую ступень духовности, старец получил и
тот дар, который был у первого человека и утрачен чрез гре-
хопадение. Звери повиновались ему. Не раз видели его кор-
мящим громадного медведя, который, по его слову, отходил
в чащу леса, а потом возвращался опять. Кроме хлеба, пи-
щей ему служили овощи, выросшие в его огороде. Потом
он ограничил себя одними овощами. Наконец он дошел до
неимоверного воздержания.

Он перестал брать вовсе хлеб из монастыря, и братия
недоумевала, чем он питается. Незадолго до смерти старец
рассказывал, что около трех лет он питался лишь отваром из
травы снитки, которую летом собирал и сушил на зиму.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Нравственная крепость

отца Серафима
 

Сделавшись иеромонахом, о. Серафим возымел намере-
ние совсем поселиться в пустыне, так как пустынническая
жизнь была его призванием и назначением свыше. К тому
же, от непрестанного келейного бдения, от постоянного сто-
яния в церкви на ногах с небольшим отдыхом во время но-
чи, о. Серафим впал в недуг: у него распухли ноги, и на них
открылись раны, так что некоторое время он лишился воз-
можности священнодействовать. Болезнь эта была немалым
побуждением к избранию пустыннической жизни.

…О. Серафим жил в совершенном одиночестве. Некото-
рые из Саровской братии пытались сожительствовать с о. Се-
рафимом и были приняты им; но ни один из них не мог вы-
нести трудностей пустыннического жития: ни в ком не на-
шлось столько нравственной крепости, чтобы явиться в ка-
честве ученика подражателем подвигов о. Серафима. Благо-
честивые попытки их, принося пользу душе, не увенчались
успехом; и  те, которые поселялись было с о. Серафимом,
возвращались опять в обитель.

Священномученик Серафим (Чичагов).
Житие преподобного Серафима,
Саровского чудотворца



 
 
 

 
О сне

 
Нес преподобный и другие подвиги. Спал он мало. Сколь-

ко именно, не знаем, но, конечно, не более того, чтобы лишь
не повредить… плоти в ее служении духу. Если он говорит,
что даже в начале своего монашества спал четыре часа ночью
(от 10 вечера до начала 2 утра), то теперь, можно думать, он
отдавал сну еще меньше, только бы «не повредить голове».
Все это, к сожалению, покрыто тайною…

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Благословение

нуждающимся в утешении
 

Со времени открытия дверей затвора посетители о. Сера-
фима все увеличивались более и более: иногда количество
их доходило до тысячи и двух тысяч человек в день. Весь мо-
настырский двор наполнен был народом, жаждавшим хоть
увидеть святого старца или получить от него благословение,
а уж побеседовать с ним считалось особым счастьем.

Один монах говорил о. Серафиму: «Тебя много беспокоят
обоих полов люди; и ты пускаешь к себе всех без различия».

В ответ ему смиренный старец сослался на пример пре-
подобного Илариона Великого, который не велел затворять
дверей ради странников, и добавил: «Положим, что я затво-
рю двери моей кельи. Приходящие к ней, нуждаясь в слове
утешения, будут заклинать меня Богом отворить двери и, не
получив от меня ответа, с печалию пойдут домой… Какое
оправдание я могу тогда принести Богу на Страшном Суде
Его?»

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
«Бегай от людей и спасешься»

 
Душа его томилась желанием совершенного уединения,

полного пустынничества. Такая жизнь является одной из
высших ступеней на пути восхождения человека к Богу. Это
ничем не отвлекаемое, полное погружение человека в думу
о Боге и постоянная молитвенная беседа с Богом, ничем не
ослабляемый единый порыв души в благость Божества.

«Отче, – спросил как-то у о. Серафима один инок, много
размышлявший об уединении, – некоторые говорят, что уда-
ление от общежития в пустыню есть фарисейство, что ока-
зывается пренебрежение братии или еще бросается на нее
осуждение. Как ты думаешь?» – «Не наше дело, – отвечал
старец, – судить других. А удаляемся мы из общества брат-
ства не из ненависти к нему, а более для того, что мы при-
няли и носим на себе чин ангельский, которому невмести-
тельно быть там, где словом и делом прогневляется Господь
Бог. И потому мы, отлучаясь от братства, удаляемся только
от слышания и видения того, что противно заповедям Божи-
им, как это случается неизбежно при множестве братии. Мы
избегаем не людей, которые одного с нами естества и носят
одно и то же имя Христово, но пороков, ими творимых, как
и великому Арсению сказано было: “Бегай людей и спасешь-
ся”».

Но, испытав все трудности жития пустыннического, ста-



 
 
 

рец впоследствии предостерегал спрашивавших у него сове-
та, что в монастыре иноки борются с противными силами
как с голубями, а в пустыне как со львами и леопардами.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»

 
* * *

 
Не советовал батюшка придумывать каких-либо особых

подвигов или даже необычных дел. Как-то посетитель спро-
сил о. Серафима растолковать ему сон:

–  Я видел кого-то, который приказывал мне выстроить
церковь.

Батюшка ответил:
– Это твое собственное желание. И если Бог избрал тебя

на это и потребует нужда, то с Богом.
Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
О многословии

 
Особенно должно хранить себя от обращения с женским

полом: ибо как восковая свеча, хотя и не зажженная, но
поставленная между зажженными, растаивает, так и сердце
инока от собеседования с женским полом неприметно рас-
слабевает, о чем и св. Исидор Пелусиот говорит так: «Аще
(глаголющему Писанию) злыя беседы тлят обычаи благи, то
беседа с женами, аще и добра будет, обаче сильна есть рас-
тлити внутреннего человека тайно помыслы скверными, и
чисту сущу телу, пребудет душа осквернена: что бо твердое
есть камене; что же воды мягчае, обаче всегдашнее приле-
жание и естество побеждает: аще убо естество, едва движи-
мое, подвизается, и от тоя вещи юже имать ни во что же,
страдает и умаляется: то како воля человеческая, яже есть
удобо колеблема, от обыкновения долгого не будет побежде-
на и превращена?» (Исидор Пелусиот. Пис. 284 и Чет. мин.
в жизни его февраля 4 дня). А потому для сохранения внут-
реннего человека надобно удерживать язык от многоглаго-
лания: «муж бо мудр безмолвие водит» (Притч 11, 12), «и
иже хранит своя уста, соблюдет свою душу» (Притч 13, 3):
и помнить слова Иова: «завет положих очима моима, да не
помышлю на девицу» (Притч 31, 1), и слова Господа Иису-
са Христа: «всяк иже воззрит на жену, ко еще вожделети ся,
уже любодействова с нею в сердце своем» (Мф 5, 28).



 
 
 

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Пустыня – рай сладости

 
«Пустыня, – любил приводить слова св. Василия Великого

о. Серафим, – рай сладости, где и благоуханные цветы любви
к Богу то пламенеют огненным цветом, то блистают снего-
видною чистотою; с ними мир и тишина… Там фимиам со-
вершенного умерщвления не только плоти, но, что славнее,
и самой воли; там кадило всегдашней молитвы, непрестанно
возжигаемое огнем любви Божественной, там цветы добро-
детели, блистая различными украшениями, процветают бла-
годатию неувядаемой красоты».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Чтобы женам не было входа…

 
…Как раз наступал праздник. Отец Серафим пошел по

обычаю в монастырь. И вот при спуске со своей Афонской
горы (куда, как известно, женщины совсем не допускаются)
он увидел, что сосны склонились и завалили тропинку. Ба-
тюшка пал на колени с благодарностью к Богу за чудное зна-
мение и поспешил в обитель к литургии. Отец Серафим сто-
ял в алтаре.

После Херувимской песни он благоговейно приблизился
к своему духовному отцу: «Батюшка, отец строитель! – про-
молвил он кротко. – Благослови, чтобы на мою гору, на ко-
торой живу теперь, женам не было входа».

Отец Исаия, расстроенный подобной просьбой, ответил:
«В какое время и с каким вопросом подошел ты, отец Сера-
фим!» – «Теперь-то и благослови, батюшка», – продолжал,
нимало не огорчаясь, просить преподобный.

«Как же я могу за пять верст смотреть, чтобы женам не
было входа?» – возражал о. Исаия. «Вы только благословите,
батюшка, – настаивал смиренно, но твердо о. Серафим, – а
уж никто из них не взойдет на мою гору!»

Тогда отец настоятель велел подать икону Божией Матери
«Блаженное чрево» и, благословив его, сказал: «Благослов-
ляю, чтоб не было женам входа на твою гору. А ты сам охра-
няй!»



 
 
 

Батюшка поцеловал святую икону и отошел. Причастив-
шись Святых Таин, он ушел в пустыньку и завалил дорожку
колодами. Вход к нему теперь был закрыт; но мужчин о. Се-
рафим изредка все же принимал.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Образ безмолвия стяжи

 
Совершенное безмолвие есть крест, на котором должен

человек распять себя со всеми страстями и похотями. Но
подумай. Владыка и сам Христос сколько наперед претер-
пел разных поношений и оскорблений, потом уже восшел
на крест. Так и нам нельзя придти в совершенное безмол-
вие и надеяться святого совершенства, если не пострадаем
со Христом. Ибо говорит апостол, «аще с Ним страждем, с
Ним и прославимся» (Рим 8, 17). Другого пути нет. Безмол-
вие есть, имя бестелесное в телесном дому любопрится: «еже
прелестно есть» (св. Иоанн Лествичник в 27 ст.). Безмолв-
ник есть рекий: «аз сплю, а сердце мое бдит» (Песн 5, 2). За-
творяй убо дверь келии – телеси, и дверь языка – глаголанию,
и внутреннюю дверь лукавствию духов. Иисусова молитва да
соединится с дыханием твоим, и тогда познаешь безмолвия
пользу. Непрестанным призыванием во внутренности души
Иисуса Христа, тайно ратуяй, супостата поражает и опаляет.
«Непрестанно пребуди в имени Господа Иисуса, яко да по-
глотит сердце Господа и Господь сердце», – сказал св. Зла-
тоуст.

«Образ безмолвия стяжи. Не люби жить с людьми ве-
ществолюбивыми и злообдержимыми; или един живи, или
с братьями не веществолюбивыми и единомудренными. С
людьми же веществолюбивыми и злообдержимыми живу-



 
 
 

щий всяко приобщится и сам злообстоянию их и поработает
человеческим повелениям и беседам суетным и иным всем
лютым: гневу, печали, неистовым делам, страшным соблаз-
нам, и прочим таковым злообстоятельствам. Если же и ке-
льи, в ней же сидишь, удободержима будет, бежи и ее не ща-
ди, да не ослабеешь по любви к ней. Вся твори, вся чини,
да как возможеши безмолвствовать и беспопечителен быть,
и тщися пребывать и воли Божией и в брани с невидимы-
ми. Пребывание во граде бегай и пустынные терпи», – ска-
зал монах Евагрий.

Безмолвствующему первее должно иметь как основание
сии пять добродетелей, на нем же и делание созидается, си-
речь: молчание, воздержание, бдение, смирение и терпение;
делание же богодухновенных три: псалмопение, молитва и
чтение, и рукоделие, если есть немощен, сказал св. Григо-
рий Синаит. «Всем полезно есть безмолвие и удаление ве-
щей и человеков»,  – сказал преподобный Исихий. Святой
Григорий Синаит полагает основанием безмолвствующему:
Молчание, воздержание, бдение, смирение и терпение. Муд-
рость. «Будьте убо мудры яко змия и целы яко голуби» (Мф
10, 16). Правда. «Яко же хощете, да творят вам человецы:
и вы творите им такожде» (Лк 6, 31). Целомудрие. «Воззре-
вый на жену, ко еже вожделети ея, уже любодействова с нею
в сердце своем» (Мф 5, 28).

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Вкусивший сладости Божией

стремится к безмолвию
 

В пяти верстах от монастыря, на берегу реки Саровки,
в дремучем сосновом лесу на возвышенном холме стояла
деревянная келья, в одну комнату, с сенями и крылечком.
В ней и поселился преподобный пустынник. Икона Божией
Матери в одном углу, печь в другом, обрубок дерева, заме-
нявший и стол, и стул, глиняный горшок для сухарей – вот
и все убранство этой «дальней пустыньки».

Под полом кельи был устроен тесный подвал, может быть,
для хранения овощей. Но о. Серафим пользовался им для
уединенной молитвы, скрывался от посетителей, а летом от-
дыхал от жары. Вокруг нее преподобный развел малень-
кий огород, на котором выращивал картофель, капусту, лук,
свеклу и т. п. Одно время он завел было даже и пчельник,
но после оставил это занятие – вероятно, потому, что оно
отвлекало его от внутренней жизни.

Здесь подвижник провел тоже почти шестнадцать лет, по-
ка не восшел на высшую ступень… Шестнадцать лет – легко
сказать. А что же творилось за эти долгие годы в душе его,
душе сильной, решительной, боговосхищенной, – кто может
объяснить это? «Вкусивший сладости Божией стремится на
безмолвие, – говорит св. Иоанн Лествичник, – чтобы нена-
сытно насыщаться им без всяких препон».



 
 
 

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Украшай себя молчанием

 
Стремясь все далее, все более очищая душу, а быть мо-

жет, чтобы подвигом смирить печаль души, о. Серафим при-
ступил к новому деланию – молчальничеству. Он более не
выходил, если кто посещал его. Встречаясь с кем в лесу, па-
дал лицом к земле и не вставал, пока не уходили от него, пе-
рестал даже ходить в монастырь по праздникам.

Раз в неделю, по праздникам, старцу приносил послушник
из Сарова пищу. Зимой приходилось идти к нему по глубо-
кому снегу. Дойдя до кельи, послушник стучал, говоря вслух
молитву Иисусову, и старец, ответив «аминь», отворял дверь
сеней, где был приготовлен лоточек. Сам он стоял в это вре-
мя со сложенными руками, смотря в землю и не подымая
глаз на пришедшего. Послушник складывал принесенное на
лоточек, а о. Серафим клал туда же кусочек хлеба или ка-
пусты, означая тем, что нужно принести на следующий раз.
Затем послушник уходил, не слышав и голоса старца. Тако-
во было внешнее выражение молчальничества. Значение же
и сущность его состояли в отречении от всяких житейских
попечений для совершеннейшего служения Богу.

О. Серафим поясняет: «Паче всего должно украшать себя
молчанием, ибо святой Амвросий Медиоланский говорит,
что молчанием многих видел спасающихся, многоглаголани-
ем же – ни единого. И паки некто из старцев говорит: мол-



 
 
 

чание есть таинство будущего века, словеса же – орудия суть
мира сего. Молчание приближает человека к Богу и делает
его как бы земным ангелом. Ты только сиди в келье своей во
внимании и молчании и всеми мерами старайся приблизить
себя к Господу. А Господь готов сделать тебя из человека ан-
гелом: На кого бо, говорит Он (Ис 66, 2), воззрю, токмо на
кроткаго и молчаливаго и трепещущаго словес Моих . Пло-
дом молчания, кроме других духовных приобретений, быва-
ет мир души. Молчание учит безмолвию и постоянной мо-
литве. Наконец, приобретшего сие ожидает мирное состоя-
ние».

Когда старца спросили, зачем он, наложив на себя молча-
ние, лишает братию той духовной пользы, которую он мог
бы принести ей своими беседами, он отвечал: «Святой Гри-
горий Богослов рек: прекрасно богословствовать для Бога.
Но лучше сего, если человек себя очищает для Бога».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
О подвиге молчания

 
В сем подвиге провел о. Серафим три года. Это молчаль-

ничество было для него лишь завершительным концом его
уединения. Поэтому все то, что составляло и доселе жизнь
души преподобного, теперь лишь усилилось, углубилось. Он
весь ушел внутрь себя и ушел от мира.

«Молчание, – говорил он словами отцов, – есть таинство
будущего века». Поэтому почтим и мы сей подвиг его мол-
чанием: не будем дерзать входить внутрь скинии души его
своим неопытным умом и нечистыми мыслями, там место
Пречистому Духу Божию.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Камень святого Серафима

 
«Простираясь к высшему подвигу,  – говорит про пре-

подобного Серафима схимонах Марк,  – он возымел рев-
ность стоять на камне, в подражание преподобному Симеону
Столпнику. Камней, на которых отец Серафим стоял, было
два: один находился в его келии, а другой в лесу на половине
пути от обители к его келии; стоял он с утра до вечера, схо-
дя с камня только для принятия пищи, которую приносил
ему усердствующий к нему брат из монастыря; на другом же,
после самого краткого отдохновения, стоял с вечера до утра
с воздетыми горе руками, взывая к Господу мытаревым гла-
сом: «Боже, милостив буди мне грешному».

В таковом подвиге он находился тысячу дней и тысячу
ночей, отчего все тело его изменилось, волосы на голове его
сделались подобны войлоку, а в ногах получил он болезнь,
которая продолжалась до самой его кончины. Подвиг сей
проходил он так тайно, что в продолжение его стояния никто
не знал об этом. Впоследствии же открыл он о том некото-
рым из братий.

Преподобный Серафим Саровский. Радость моя



 
 
 

 
1000 дней

 
Не терпя великого смирения о. Серафима, враг еще лю-

тее ополчился на него: он воздвиг в душе его так называе-
мую мысленную брань. Для победы в этой страшной, роко-
вой, ожесточенной борьбе старец решился предпринять но-
вый подвиг, на который в древности решались весьма немно-
гие подвижники и который казался невыносимо тяжек в по-
следующие времена. То было столпничество.

На полпути от кельи к монастырю лежала громадная гра-
нитная скала. На эту скалу отец Серафим стал всходить при
наступлении всякой ночи. Он молился или на коленях, или
стоя на ногах, воздев руки вверх и взывая словами молит-
вы мытаря: «Боже, милостив буди мне, грешному!» В келье
своей он поставил другой, небольшой камень и в том же по-
ложении молился на нем весь день, сходя с него только для
краткого отдыха и принятия пищи. В этом великом подвиге
провел он тысячу дней и тысячу ночей.

Враг был окончательно побежден. Но от этого почти трех-
летнего непрерывного стояния опять открылась у старца бо-
лезнь в ногах, которая была в первое время пустыннической
жизни его. Болезнь эта не проходила более до самой кончи-
ны о. Серафима.

Дивный подвижник сумел скрыть свое тысячедневное и
тысяченощное моление. Впоследствии от тамбовского архи-



 
 
 

ерея был тайный запрос об о. Серафиме игумену Нифонту.
Сохранился отзыв Нифонта, в котором он пишет: «О подви-
гах и жизни отца Серафима мы знаем. О тайных же действи-
ях каких, также и о стоянии 1000 дней и ночей на камне,
никому не было известно». Лишь незадолго до кончины сво-
ей, по примеру многих других праведников открывая неко-
торые обстоятельства своей жизни, великий старец поведал
об этом молении некоторым из саровской братии. Один из
слушателей заметил тогда, что подвиг этот выше сил чело-
веческих.

–  Святой Симеон Столпник,  – отвечал старец,  – сорок
семь лет стоял на столпе. А мои труды похожи ли на его по-
двиг?..

Собеседник заметил, что, вероятно, старец ощущал в это
время помощь благодати.

– Да, – отвечал он, – иначе сил человеческих не хватило
бы. – Потом, помолчав, он прибавил: – Когда в сердце есть
умиление, то и Бог бывает с нами.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Рассуждение о посте

 
В рассуждении пищи должно наблюдать то, чтобы не раз-

бирать между снедями вкусными и невкусными. Это дело
свойственно животным, в разумном человеке недостойно
похвалы. Отказываемся же мы от приятной пищи для того,
чтобы усмирить воюющие члены плоти и дать свободу дей-
ствиям духа. Истинный пост состоит не в едином изнурении
плоти, но и в том, чтобы ту часть хлеба, которую ты сам бы
хотел съесть, отдать алчущему. «Блажени алчущие, яко тии
насытятся» (Мф 5, 6). К строгому посту святые люди присту-
пали не вдруг, делаясь постепенно и мало-помалу способны-
ми довольствоваться самою скудною пищею. Преподобный
Дорофей, приучая ученика своего Досифея к посту, посте-
пенно отнимал от стола его по малой части, так что от четы-
рех фунтов, меру его ежедневной пищи, низвел наконец до
восьми лотов хлеба.

Пищу употреблять каждый день столько, чтобы тело,
укрепляясь, было другом и послушником душе в соверше-
нии добродетели; иначе может быть и то, что при изнеможе-
нии тела и душа ослабеет. По пятницам и средам, особенно
же в четыре поста, по примеру отцев, употребляй пищу один
раз в день, – и Ангел Господень прилепится к тебе.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Явление Божией Матери

 
В 1825 году последовало явление о. Серафиму Богомате-

ри. Пречистая повелела ему выйти из затвора и принимать
всех, кто будет идти к нему. В это время о. Серафим был
уже 66-летний старец. За почти полувековую монашескую
жизнь сколько великого опыта духовного скопил он, какую
великую воспитал в себе любовь к Богу, как изучил он ма-
лейшие движения души, как познал все оттенки той борьбы,
которую враг ведет с человеком!.. И теперь он должен был в
оставшиеся ему семь лет жизни излить на русский народ все
сокровища своего опыта, всю силу своих молитв, всю вели-
кость своей любви…

Он начал новый подвиг – старчества, духовного руковод-
ства людьми. С окончания ранней обедни до восьми часов
вечера келья была открыта для мирян, а для саровской бра-
тии – во всякое время. Эта маленькая келья освещалась
лишь лампадой и свечами, зажженными пред иконами. Печь
в ней никогда не топилась. Двумя маленькими окнами она
смотрела в широкую, привольную луговую даль. Мешки с
песком и каменья лежали на полу, служа, вероятно, ему по-
стелью. Обрубок дерева заменял стул.

С особенной любовью встречал он тех, в ком видел жела-
ние исправиться, искреннее раскаяние в грехах.

Особенно советовал старец непрестанно молиться и для



 
 
 

этого повторял всегда молитву Иисусову: «Господи Иисусе
Христе, Сыне Божий, помилуй мя грешнаго».

«Ходя и сидя, на деле и в церкви стоя до начала богослу-
жения, входя и исходя, сие непрестанно содержи на устах и в
сердце твоем. С призыванием имени Божия найдешь ты по-
кой, достигнешь чистоты духовной и телесной, и вселится в
тебя Святый Дух».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Монахи и миряне

 
Преподобный Серафим относился с большой сердечно-

стью к мирянам: монахи и без того спасались, живя в мона-
стыре, а миряне нуждались в большем попечении, тем более
что обыкновенно они приходили к батюшке со своими скор-
бями, бедами, недоумениями, болезнями.

Однажды к преподобному пришел давний почитатель его
и духовный друг, настоятель и создатель Надеевской пусты-
ни, блаженный иеромонах Тимон. Пеший, во время весенней
распутицы, добрел он из Костромской губернии в Нижего-
родскую к возлюбленному батюшке, которого не видел уже
двадцать с лишним лет, и, дойдя до кельи его, с нетерпением
стал ожидать сладостного свидания со святым старцем. Но
батюшка все принимал других, и мужчин, и женщин; и лишь
к вечеру впустил и о. Тимона. Упал строитель в ноги святому
и с огорчением спрашивает его: «За что вы на меня, грешно-
го, прогневались и целый день меня до себя не допускали?»

Отец Серафим посадил путника и друга и с великою лю-
бовью начал ему говорить: «Нет, не тако, отче Тимоне! Аз
тебя люблю, но это я делал потому, что ты монах, да еще и
пустынножитель, потому должен ты иметь терпение. Да еще
испытывал тебя: чему ты научился, живя столько лет в пу-
стыни? Не пустой ли ты из нея вышел? А прочие люди – мир-
ские, да еще больные: их надо прежде полечить и отпустить:



 
 
 

ибо не здравии врача требуют, но болящии (Мф 9, 12), как
Господь сказал. А с тобой надобно при свободном времени
больше побеседовать». «И тако, – заканчивает свое воспо-
минание о. Тимон, – с ним всю ночь препроводили в беседе».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Молитва – великое оружие

 
 

Молитва – сокровище неоскудное
 

Истинно решившиеся служить Господу Богу должны
упражняться в памяти Божией и непрестанной молитве ко
Иисусу Христу, говоря умом: «Господи Иисусе Христе, Сы-
не Божий, помилуй мя грешнаго»; в часы же послеобеден-
ные можно говорить сию молитву так: «Господи Иисусе Хри-
сте, Сыне Божий, молитвами Богородицы, помилуй мя греш-
наго»; или же прибегать собственно ко Пресвятой Богоро-
дице, молясь: «Пресвятая Богородице, спаси нас», или го-
ворить поздравление ангельское: «Богородице Дево, радуй-
ся…» Таковым упражнением при охранении себя от рассе-
яния и при соблюдении мира совести можно приблизиться
к Богу и соединиться с Ним. Ибо, по словам святого Исаака
Сирина, «без непрестанной молитвы ты не можешь прибли-
зиться к Богу».

Достоинство же оной очень хорошо изобразил святой Зла-
тоуст: «Велие, – говорит он, – есть оружие молитва, сокро-
вище неоскудно, богатство никогда же иждиваемо, приста-
нище безволненно, тишины вина и тьмам благих корень, ис-
точник и мати есть».

В церкви на молитве стоять полезно с закрытыми очами



 
 
 

во внутреннем внимании; открывать же очи разве тогда, ко-
гда уныешь или сон будет отягощать тебя и склонять к дре-
манию; тогда очи обращать должно на образ и на горящую
пред ним свечу.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Велика сила молитвы

 
Как велика сила молитвы даже и грешного человека, ко-

гда она ото всей души возносится, судите по следующему
примеру Священного Предания: когда по просьбе отчаян-
ной матери, лишившейся единородного сына, похищенного
смертью, жена-блудница, попавшаяся ей на пути и даже еще
от только что бывшего греха не очистившаяся, тронутая от-
чаянной скорбью матери, возопила ко Господу: «Не меня ра-
ди, грешницы окаянной, но слез ради матери, скорбящей о
сыне своем и твердо уверенной в милосердии и всемогуще-
стве Твоем, Христе Боже, воскреси, Господи, сына ея!»… и
воскресил его Господь!

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
«Молишься ли ты?»

 
Как писала Ксения Васильевна:
– Молишься ли ты, радость моя? – раз спросил меня ба-

тюшка.
– Ах, батюшка! Уж какая молитва-то? Грешница! Иной

раз и времени-то нет, – отвечала я.
– Это ничего! – сказал батюшка. – Я вот и хотел сказать

тебе: ты не огорчайся этим – есть время, так в праздности
не будь, исполняй все и молись. А если нет времени, так ты,
радость моя, только правильце малое прочти утром, среди
дня, да на ночь, хоть и ходя на работе-то. Да еще вот пра-
вило-то, если можно. А уж если нельзя, ну так, как Господь
тебе поможет. Только вот поклоны-то Спасителю и Божией
Матери уж хоть как-нибудь, а исполняй! Непременно испол-
няй, матушка.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»

 
* * *

 
О всем мы должны благодарить Господа и предавать себя

Его воле; должны также представлять Ему все свои мысли,
слова и деяния и стараться, чтобы все служило только к Его



 
 
 

благоугождению.
Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Потечет молитва беспрестанно…

 
После труда и чтения преподобный дает новоначальным

наставление уже о молитве; и говорит точно то самое, что он
слышал еще из уст Досифея и в чем сам подвизался непре-
станно: «Истинно решившиеся служить Господу Богу долж-
ны упражняться в памяти Божией и непрестанной молитве
к Иисусу Христу».

«За рукоделием, или будучи где-либо на послушании, –
наставляет он монаха, – твори беспрестанно молитву: “Гос-
поди Иисусе Христе, помилуй мя грешнаго”. В молитвах
внемли себе, т.  е. ум собери и соедини с душою. Сначала
день, два и множая твори молитву сию одним умом, раздель-
но, внимая каждому особо слову. Потом, когда Господь со-
греет сердце твое теплотою благодати Своея и соединит в те-
бе оную в един дух, тогда потечет в тебе молитва оная бес-
престанно, и всегда будет с тобой, наслаждая и питая тебя…
Когда же будешь содержать в себе сию пищу душевную, т. е.
беседу с Самим Господом, то зачем ходить по кельям бра-
тии, хотя кем и будешь призываем? Истинно сказую тебе, что
празднословие сие есть и празднолюбие».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Как молитва помогла
излечить от пьянства

 
Жили муж и жена; они были люди интеллигентные и жили

в любви. Но у мужа был порок – пристрастие к вину. Чем
далее шло время, тем страсть одолевала его все более. Ни
просьбы жены, ни его собственные усилия не приводили ни
к чему.

Измученная жена отправляется в Саров к батюшке о. Се-
рафиму и в горючих слезах рассказывает их грех. Преподоб-
ный пожалел ее, утешил и дал такое наставление: в течение
сорока дней читать ей, тайно от мужа, акафист Божией Ма-
тери. Она воротилась домой и стала исполнять повеленное
старцем. Но страсть мужа нисколько не уменьшалась. А к
концу сорокоуста, к ее ужасу и недоумению, запой его даже
усилился до безумия. Однако она продолжала читать Бого-
родичный акафист.

В сороковой день с мужем случилось нечто необыкновен-
ное и неожиданное: он приходит со смирением к жене, про-
сит у нее прощения за все свои грехи и за мучения, причи-
ненные ей, и обещает больше не пить. От радости не верится
бедной женщине, но она благодарит Матерь Божию и препо-
добного Серафима. И с этого дня муж совершенно выздоро-
вел.

Митрополит Вениамин (Федченков).



 
 
 

Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
«Если кто имеет веру ко мне…»

 
«Если кто имеет веру ко мне, убогому Серафиму, – гово-

рил он, – то у меня за сего человека горит свеча пред святою
иконою. А если свеча падала, это было для меня знамением,
что человек тот впал в смертный грех. Тогда я преклоняю
колена за него пред благоутробием Божиим».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Если мысли рассеялись

во время молитвы
 

Если в молитве случится плениться умом в расхищение
мыслей, тогда должно смириться пред Господом Богом и
просить прощения, говоря: «Согреших, Господи, словом, де-
лом, помышлением и всеми моими чувствы». Потому всегда
должно стараться, чтоб не предавать себя рассеянию мыс-
лей, ибо чрез сие уклоняется душа от памяти Божией и люб-
ви Его по действию диавола, как святой Макарий говорит:
«Все супостата нашего тщание сие есть, да мысль нашу от
памятования о Боге и страха и любви отвратит».



 
 
 

 
Соедини ум и серлце в молитве

 
Когда же ум и сердце будут соединены в молитве и помыс-

лы души не рассеяны, тогда сердце согревается теплотою ду-
ховною, в которой воссиявает свет Христов, исполняя мира
и радости всего внутреннего человека.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
Молитвенный устав
Дивеевской обители

 
Сестрам своей Дивеевской Мельничной обители батюшка

дал даже новый устав о богослужении, приспособительный к
слабому нашему времени и немощам женской природы.

«Зная будущее слабое время, слабые силы и слабый на-
род,  – пишет о. Василий Садовский,  – батюшка Серафим
советовал оставить непосильный для женской немощи устав
Саровской пустыни: “Мужчине, батюшка, и то с трудом
лишь вмоготу исполнить, – сказал мне батюшка Серафим. –
Поэтому, – объяснил он мне, – я и дал, по приказанию мне,
убогому Серафиму, Самой Царицы Небесной, новый устав
этой обители, более легкий: три раза в сутки прочитать (сле-
дующее): один раз – “Достойно”, три раза – “Отче наш”, три
раза – “Богородице”, “Символ веры ”, два раза – “Господи
Иисусе Христе, помилуй мя грешную” и один раз – “Господи
Иисусе Христе Сыне Божий, помилуй нас грешных”, с пояс-
ными поклонами; два раза – “Господи Иисусе Христе, Гос-
пожою Девою Мариею Богородицею, помилуй мя грешную”,
и один раз – “Господи Иисусе Христе, Госпожою Девою Ма-
риею Богородицею помилуй нас грешных”, тоже с поясными
поклонами; двенадцать раз – “Господи Иисусе Христе, Бо-
же наш, помилуй нас!” и двенадцать раз – “Владычице моя,
Пресвятая Богородица, спаси нас грешных!” – тоже все с по-



 
 
 

ясными поклонами.
Да вечерние и утренние молитвы; да помянник с 12-ю из-

бранными псалмами святых отец, и сто земных поклонов
Иисусу, и сто земных же поклонов Владычице…”

“Довлеет им, батюшка, – сказал о. Серафим, – если только
исполнят, спасутся!”

Так несложен и неутомительно посилен был молитвенный
устав его».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Молитвенное правило преподобного

Серафима Саровского
 

Многие из посетителей старца винились в том, что мало
молятся, не вычитывая даже положенные утренние и вечер-
ние молитвы. Делали они это и по недосугу, и по безграмот-
ности. О. Серафим установил для этих людей такое легко ис-
полнимое правило.

«Поднявшись от сна, всякий христианин, став пред святы-
ми иконами, пусть прочитает молитву Господню “Отче наш”
трижды, в честь Пресвятой Троицы. Потом песнь Богороди-
це “Богородице Дево, радуйся” – также трижды. В заверше-
ние же “Символ веры” – “Верую во единаго Бога…” – один
раз.

Совершив это правило, всякий православный пусть зани-
мается своим делом, на какое поставлен или призван. Во вре-
мя же работы дома или на пути куда-нибудь пусть тихо чи-
тает: “Господи Иисусе Христе, помилуй мя грешнаго (или
грешную)”; если окружают его другие, то, занимаясь делом,
пусть говорит умом только: “Господи, помилуй!” – и так до
обеда.

Пред самым же обедом пусть опять совершает утреннее
правило.

После обеда, исполняя свое дело, всякий христианин
пусть читает так же тихо: “Пресвятая Богородица, спаси мя



 
 
 

грешного” и это пусть продолжает до самого сна.
Когда случится ему проводить время в уединении, то путь

читает он: “Господи Иисусе Христе, Богородицею помилуй
мя грешнаго (или грешную)”.

Отходя же ко сну, всякий христианин пусть опять прочи-
тает утреннее правило, то есть трижды “Отче наш”, трижды
– “Богородице” и один раз – “Символ веры”».

О. Серафим объяснял, что, держась этого малого правила,
можно достигнуть меры христианского совершенства, ибо
эти три молитвы – основание христианства.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Молитва Иисусова

 
Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя, греш-

наго.



 
 
 

 
Молитва Господня

 
Отче наш, Иже еси на небесех! Да святится Имя Твое, да

приидет Царствие Твое, да будет воля Твоя, яко на небеси
и на земли. Хлеб наш насущный даждь нам днесь; и остави
нам долги наша, якоже и мы оставляем должником нашим;
и не введи нас во искушение, но избави нас от лукаваго.



 
 
 

 
Песнь Пресвятой Богородице

 
Богородице Дево, радуйся, Благодатная Марие, Господь с

Тобою; благословенна Ты в женах и благословен плод чрева
Твоего, яко Спаса родила еси душ наших.



 
 
 

 
Символ веры

 
Верую во Единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца небу

и земли, видимым же всем и невидимым. И во Единаго Гос-
пода Иисуса Христа, Сына Божия, Единороднаго, Иже от От-
ца рожденнаго прежде всех век; Света от Света, Бога истин-
на от Бога истинна, рожденна, несотворенна, единосущна
Отцу, Имже вся быша. Нас ради человек и нашего ради спа-
сения сшедшаго с небес и воплотившагося от Духа Свята и
Марии Девы, и вочеловечшася. Распятаго же за ны при Пон-
тийстем Пилате, и страдавша, и погребенна. И воскресшаго в
третий день по Писанием. И возшедшаго на небеса, и седяща
одесную Отца. И паки грядущаго со славою судити живым и
мертвым, Егоже Царствию не будет конца. И в Духа Свята-
го, Господа, Животворящаго, Иже от Отца исходящаго, Иже
со Отцем и Сыном спокланяема и сславима, глаголавшаго
пророки. Во Едину Святую, Соборную и Апостольскую Цер-
ковь. Исповедую едино крещение во оставление грехов. Чаю
воскресения мертвых, и жизни будущаго века. Аминь.



 
 
 

 
Для молитвы всегда найдется время

 
Захотели бы вы, например, в церковь сходить, да либо

церкви нет, либо служба отошла; захотели бы нищему по-
дать, да нищего нет, либо нечего дать; захотели бы девство
соблюсти, да сил нет этого исполнить по сложению вашему
или по усилиям вражеских козней, которым вы по немощи
человеческой противостоять не можете; захотели бы и дру-
гую какую-либо добродетель ради Христа сделать, да тоже
сил нет или случая сыскать не можно. А до молитвы уже это
никак не относится: на нее всякому и всегда есть возмож-
ность – богатому и бедному, и знатному и простому, и силь-
ному и слабому, и здоровому и больному, и праведнику и
грешнику.

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Нет скорбей – нет спасения

 
Будущему монаху, о. Никону, преподобный Серафим

давал советы и о внешних приемах молитвы Иисусовой:
«Учись творить молитву чрез ноздряное дыхание с сомкну-
тыми устами. Это искусство есть бич против плоти и плот-
ских похотений».

Но главное внимание, по его мнению, всегда должно быть
в духе: «Благословен путь твой! Но смотри: напиши следую-
щие слова мои не на бумаге, а на сердце: учись умной, сер-
дечной молитве».

«Одна молитва внешняя недостаточна, – говорил ему же
батюшка, – Бог внемлет уму, а потому те монахи, кои не со-
единяют внешнюю молитву с внутренней, не монахи, а чер-
ные головешки. Помни, что истинная монашеская мантия
есть радушное перенесение клеветы и напраслины: нет скор-
бей, нет и спасения.

Учись же умной молитве сердечной, как учат святые от-
цы в Добротолюбии, ибо Иисусова молитва есть светильник
стезям нашим и путеводная звезда к небу».

«Вот какой драгоценный совет дан мне боговдохновен-
ным старцем, – заключает о. Никон. – Он для меня дороже
всего на свете».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.



 
 
 

Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Тут благодать Господня

 
Мирянину Богданову о. Серафим дал совет словами Еван-

гелия: «Молящеся, не лише глаголите: весть бо Отец ваш,
ихже требуете, прежде прошения вашего. Сице убо молите-
ся вы: “Отче наш”, и прочее. Тут благодать Господня. А что
приняла и облобызала Святая Церковь, все для сердца хри-
стианина должно быть любезно. Не забывай праздничных
дней, будь воздержан, ходи в церковь, разве немощи когда.
Молись за всех. Много этим добра сделаешь, давай свечи,
вино и елей в церковь».

Митрополит Вениамин (Федченков).
Из книги «Всемирный светильник.
Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Молитва об умерших

 
Трогательна была забота старца об умерших. Он сам рас-

сказывал следующее: «Умерли две монахини, бывшие обе
игуменьями. Господь открыл мне, как души их были ведены
по воздушным мытарствам, что на мытарствах они были ис-
тязуемы, потом осуждены. Трое суток молился я о них, убо-
гий, прося за них Божию Матерь. Господь по Своей благости
молитвами Богородицы помиловал их: они прошли все воз-
душные мытарства и получили от Бога прощение».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Великое средство ко спасению

 
Пришел к старцу один генерал и благодарил его за мо-

литвы. При этом он рассказал ему: «Вашими молитвами я
спасся во время турецкой кампании. Окруженный многими
полками неприятелей, я оставался сам с одним только пол-
ком и видел, что мне нельзя ни укрепиться, ни двинуться
куда-нибудь – ни взад, ни вперед. Не было никакой надеж-
ды на спасение. Я только твердил непрестанно: “Господи, по-
милуй молитвами старца Серафима”, – ел сухарики, данные
мне вами в благословение, пил воду, и Бог охранил меня от
врагов невредимым». Старец на это отвечал: «Великое сред-
ство ко спасению – вера, особенно же непрестанная сердеч-
ная молитва».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
«Так и спасемся»

 
– А я прихожу к нему, батюшке Серафиму, – рассказывает

старица Агафия Григорьевна, – да и думаю, смущенная ду-
хом, что по кончине не будет уже никому и никакой награды.
Батюшка был в своей келье, в сеночках, положил голову на
грешное мое плечо и сказал: «Не унывай, не унывай, матуш-
ка! Мы в Царствии-то Небесном будем с тобою ликовать!»

И прибавил: «Матушка, чтобы умная молитва повсегда бы
при тебе была». А я, грешница, изнемогала в малодушии.

«Не слушай, – говорит, – матушка, куда тебя мысли-то по-
сылают! А молись так, матушка: “Помяни мя, Господи, егда
приидеши во Царствие Твое”, – и с начала до конца (блажен-
ства). “О всепетая Мати”. Потом: “Помяни, Господи, отца
нашего иеромонаха Серафима”, и свое-то имя помяни. Вот,
матушка, мои грехи простит Господь и твои: так и спасем-
ся!»

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Молитва за грешную душу

 
Вот что рассказывала дивеевская сестра Анна Алексеев-

на: «Одна сестра обители (имя ее осталось сокровенным,
вернее всего, то была сама она) сподобилась молиться с ба-
тюшкой в келье его. Вдруг сделалась там такая тьма, что от
страха она упала даже на пол. Когда же пришла в сознание,
батюшка приказал ей встать и сказал в объяснение случив-
шегося следующее: “Знаешь ли, радость моя, отчего в такой
ясный день сделалась вдруг такая ужасная тьма?! Это отто-
го, что я молился за одну грешную умершую душу и вырвал
ее из рук самого сатаны; он за то так и обозлился на меня –
сам сюда влетел, оттого-то такая здесь тьма!”

Вот как еще на земле-то сильна была молитва его, а теперь
же на небе у Господа все, что ни попросит, может», – так
закончила рассказ свой сестра Анна.

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Чудо во время молитвы

 
Мы уже неоднократно видели, как батюшка во время мо-

литвы поднимался над землею: так было при расслабленном
племяннике княгини Ш., которого привезли к о. Серафиму
в Саров из Петербурга и лежащим внесли в его келью.

– Ты, радость моя, – сказал ему угодник, – молись, и я
буду за тебя молиться, но только смотри, лежи как лежишь
и в другую сторону не оборачивайся.

Больной сначала повиновался, но потом любопытство взя-
ло верх, и он оглянулся на о. Серафима: старец стоял на воз-
духе в молитвенном положении. От страха расслабленный
вскрикнул. Батюшка подошел к нему и сказал:

– Вот, ты теперь будешь всем толковать, что Серафим –
святой, молится на воздухе… Господь тебя помилует… А ты
смотри, огради себя молчанием и не поведай того никому до
дня преставления моего, иначе болезнь твоя опять вернется.

Больной встал здоровым, но, к удивлению привезших его,
ничего не говорил о том, что видел и о чем с ним беседовал
батюшка. А после смерти о. Серафима сообщил о случив-
шемся на глазах его чуде.

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Покаянная молитва

преподобного Антиоха
 

Батюшка учил приходивших не только упованию на ми-
лость Господню, но и о кресте говорил, покаянным молит-
вам учил. И между другими заповедовал особо молитву сию.

– Несомненно приступай к покаянию – и оно будет хода-
тайствовать за тебя пред Богом. Непрестанно твори сию мо-
литву преподобного Антиоха:

Дерзая, Владыко, на бездну благоутробия Твоего, прино-
шу Тебе от скверных уст и нечистых устен молитву сию: по-
мяни, яко призвася на мне имя святое Твое, и искупил мя
еси ценою крове Твоея, яко запечатлел мя еси обручением
Святаго Духа Твоего, и возвел мя еси от глубины беззаконий
моих, да не похитит мя враг.

Иисусе Христе, заступи мя и буди ми помощник крепкий
в брани, яко раб есмь похоти и воюемь от нея. Но Ты, Госпо-
ди, не остави мя на земли повержена во осуждении дел мо-
их: свободи мя, Владыко, лукаваго рабства миродержителя
и усвой мя в заповедех Твоих. Путь живота моего, Христе
мой, и свет очей моих – лице Твое. Боже, Владыко и Госпо-
ди, возношения очей моих не даждь ми, и похоть злую от-
стави от мене, заступи мя рукою Твоею святою. Пожелания
и похотствования да не объимут мя, и души безстудней не



 
 
 

предаждь мене.
Просвети во мне свет лица Твоего, Господи, да не объимет

мене тьма, и ходящии в ней да не похитят мя. Не предаждь,
Господи, зверем невидимым душу, исповедающуюся Тебе.
Не попусти, Господи, уязвитися рабу Твоему от псов чуждих.

Приятилище Святаго Духа Твоего быти мя сподоби, и дом
Христа Твоего, Отче Святый, созижди мя. Путеводителю за-
блудших, путеводствуй мя, да не уклонюся в шуяя. Лице
Твое видети, Господи, возжелех, Боже, светом лица Твоего
путеводи мя.

Источник слез даруй ми рабу Твоему и росу Святаго Тво-
его Духа даждь созданию Твоему, да не изсохну, якоже смо-
ковница, юже проклял еси Ты: и да будут слезы питие мое,
и молитва моя пищею.

Обрати, Господи, плач мой в радость мне и приими мя в
вечныя Твоя скинии. Да постигнет мя милость Твоя, Госпо-
ди, и щедроты Твоя да объимут мя, и отпусти вся грехи моя:
Ты бо еси Бог истинный, отпущаяй беззакония. И не попу-
сти, Господи, посрамитися делу рук Твоих по множеству без-
законий моих, но воззови мя, Владыко, Единородным Твоим
Сыном, Спасителем нашим.

И воздвигни мя лежащаго, яко Левия мытаря, и оживо-
твори мя, грехми умерщвленнаго, яко сына вдовицы.

Ты бо един еси воскресение мертвых, и Тебе слава подо-
бает во веки. Аминь.



 
 
 

Какой покаянно сокрушенный дух проникает эту молит-
ву! И ее велит преподобный читать непрестанно.

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Слово Божие – хлеб ангельский

 
Душу снабдевать надобно «словом Божиим». Ибо «Сло-

во Божие, как говорит Григорий Богослов, есть хлеб ангель-
ский, им же питаются души, Бога алчущие». Всего же бо-
лее должно упражняться во чтении Нового Завета и Псал-
тири; Евангелие и послания апостолов должно читать стоя
пред святыми иконами, а псалмы можно читать сидя. От чте-
ния Священного Писания бывает просвещение в разуме, ко-
торый оттого изменяется изменением Божиим. Очень полез-
но заниматься чтением слова Божия в единении и прочитать
всю Библию разумно. За одно такое упражнение, кроме дру-
гих добрых дел, Господь не оставляет человека Своею мило-
стью, но исполнит его дара разумения.

Духовные наставления преподобного Серафима



 
 
 

 
«Люблю вас, но Бога люблю больше»

 
Монастырская келья была для него порогом к истинному

монашеству – уединенному всецелому общению с Богом, к
внутренней молитве…

У пламенного же о. Серафима внутреннее горение стало
уже столь сильно, что ему нужен был полный простор для
его духа в безмолвии.

«Люблю вас, – говорил братии св. Арсений Великий, уда-
ляясь из общежития в пустынь, – но Бога люблю больше. И
не могу быть вместе с Богом и людьми».

«Безмолвник есть земной вид Ангела». К этому есте-
ственному концу привели о. Серафима послушнические и
монашеские его годы в «ангельском чину».

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
«Как Богу угодно,
так я и действую»

 
Если ты не знаешь Бога, то невозможно, чтобы явилась

в тебе любовь к Нему. Ты не можешь любить Бога, если не
увидишь Его. Видение же Бога бывает от познания Его: ибо
созерцание не предшествует богопознанию. О делах Божиих
не рассуждай по насыщении своего чрева: при наполненном
чреве какое может быть видение тайн Божиих? Бог есть су-
щество неповинное и вина всех вещей. Бог есть едино суще-
ство и едино естество, а три Лица: Отец, Сын и Святый Дух;
но сии три едино суть. И в сей святой Троице первого или
последнего нет, большего или меньшего; но целы три Лица
соприсносущны себе суть и равны. Чего ради веровать долж-
но, что есть Троица в единстве и единство в Троице.



 
 
 

 
Чему учил старец

 
Великой духовной силой полна была речь о. Серафима.

Смиренная, пылающая верой и любовью, она как бы снимала
повязку с глаз, открывала новые горизонты, звала человека
к совершению высокого его земного призвания – служения
Богу как источнику добра, правды и счастья. Эти беседы уяс-
няли ярко все заблуждения жизни, освещали путь впереди,
возбуждали жажду новой, лучшей жизни, покоряли старцу
волю и сердце слушателей, вливали в них тишину и покой.

Все, что старец ни говорил, все то он основывал на сло-
вах Писания, на примере святых. Он всегда говорил то, что
в данных обстоятельствах было самое важное, нужное для
человека. Речь его еще потому имела такую силу, что сам он
первый исполнял все то, чему учил других. По прекрасному,
меткому сравнению о. Серафима, «учить других – это как
с высокой колокольни бросать камни вниз, а самому испол-
нять – это как с мешком камней на спине подниматься на
высокую колокольню».

Свои благодатные дары старец таил, не открывая их без
крайней нужды. Вообще он был сторонник сосредоточенной
жизни и находил, что и мирским людям надо быть сдержан-
ными и не открываться.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Как предсказывал, так и случилось

 
Однажды посетили его две девицы: одна – молодая, из ку-

печеского рода, а другая – уже пожилая, из дворян. Послед-
няя стремилась к монашеству, но родители не благословляли
ее на это, а другая и не помышляла о монашестве. Но про-
зорливый угодник Божий дал им советы, совсем обратные
их намерениям. Дворянку настойчиво увещевал идти в брак.
«Брачная жизнь, – говорил он ей, – благословенна Самим
Богом. В ней нужно только с обеих сторон соблюдать супру-
жескую верность, любовь и мир. В браке ты будешь счаст-
лива, а в монашество тебе нет дороги. Монашеская жизнь
трудная, не для всех выносима».

А юной девице батюшка велел поступать в монашество и
даже назвал ей имя монастыря, в котором она будет спасать-
ся. Понятно, что обе посетительницы были недовольны бе-
седою и ушли от старца разочарованные. Но впоследствии
все случилось именно так, как предсказал о. Серафим.

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Смирению его не было границ

 
Трудно назвать хоть кого-нибудь, кто бы мог сравниться с

отцом Серафимом в его трудах – трудно назвать кого-нибудь
не только из современников его, но и вообще из всех извест-
ных святых. Он один понес на себе труды пустынножитель-
ства, затворничества, старчества. Его кротость умиляла до
слез приходивших к нему. Смирению его не было границ.
Всякого посетителя, богатого барина и нищего, праведника
и грешника, изболевшего грехами, он целовал, кланялся до
земли и, благословляя, целовал ему руки. Речи его дышали
проникающей, тихой, живительной властью. Они согревали
захолодевшие в жизни сердца, снимали завесу с глаз, озаря-
ли ум, приводили к раскаянию и, чудной силой охватывая
разум и волю, осеняли душу человека тишиной. Целым от-
кровением, живым и мощным доказательством бытия духов-
ного мира был ясный, покоряющий вид его, как яркий луч
солнца, засиявший в темноте жизни.

Толпы народа неотступно притекали к старцу в последние
годы его жизни, когда в некоторые дни число посетителей его
доходило до двух тысяч в сутки. Заживо народ признал его
святым и чудотворцем. А этот истинный последователь Хри-
ста до последних дней до того угнетал себя вольными стра-
даниями, что без ужаса нельзя было смотреть на его жизнь,
без ужаса нельзя и теперь вспомнить о муках его.



 
 
 

Он был гениальным человеком с ясным, метким, ши-
роким, основательным умом, счастливой памятью, творче-
ским, живым воображением. Это был великий дух в тонком,
необыкновенно прекрасном теле.

Современники радовались на него и утешались им.
Известный жизнью своей игумен Глинской пустыни Фи-

ларет, в день кончины отца Серафима выходя с братией от
утрени, указал братии на необыкновенный свет, видимый в
небе, и произнес: «Вот так отходят души праведных. Ныне в
Сарове душа отца Серафима возносится на небо».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Советы святого Серафима

 
В день Рождества Христова 1832 года некий раб Божий

удостоился видеть отца Серафима в Саровской пустыни.
«Я, – говорил этот раб Божий, – пришел в больничную цер-
ковь к ранней обедне еще до начала службы и увидел, что
отец Серафим сидит на правом клиросе, на полу… По окон-
чании же обедни, когда я снова подошел к нему, он привет-
ствовал меня словами: “Молитвами Пресвятыя Богородицы
все благо будет!” Тогда я осмелился попросить его о назна-
чении мне времени для выслушания от него спасительных
советов. Старец на то отвечал мне так: “Два дня праздника.
Времени не надо назначать. Святой апостол Иаков, брат Бо-
жий, поучает нас: аще Господь восхощет, и живы будем, со-
творим сие и сие”.

Я спросил его: продолжать ли мне мою службу или жить
в деревне? Отец Серафим отвечал: “Ты еще молод, служи”–
“Но служба моя нехороша”, – возразил я. “Это от твоей во-
ли, – отвечал старец. – Добро делай; путь Господень все рав-
но! Враг везде с тобой будет. Кто приобщается – везде спасен
будет, а кто не приобщается – не мню. Где господин, там и
слуга будет. Смиряй себя, мир сохраняй, ни за что не злобь-
ся”.

Я спросил еще: благополучно ли кончится мое дело? Ста-
рец отвечал: “Надобно полюбовно разделиться с родными,



 
 
 

у кого есть что разделить. Было у двух родных братьев два
озера; у одного все множилось, а у другого нет. Тот и захотел
завладеть войною. Одному нивы надобно двенадцать сажен,
а другому более. Не пожелай”.

После того я спросил: учить ли детей языкам и прочим
наукам? И он отвечал: “Что же худого знать что-нибудь?” Я
же, грешный, подумал, рассуждая по мирскому, что нужно,
впрочем, ему самому быть ученым, чтобы отвечать на это, и
тотчас же услышал от прозорливого старца обличение: “Где
мне, младенцу, отвечать на это против твоего разума? Спро-
си кого поумней”.

Вечером я умолял его продолжить спасительную беседу
и предложил ему следующий вопрос: скрывание дел, пред-
принятых во имя Господне, в случае, когда знаешь, что по-
лучишь за них скорее осмеяние, нежели похвалу, не похоже
ли на отвержение Петра; и что делать при противоречиях?
Старец на это отвечал мне так:

“Святой апостол Павел в послании к Тимофею говорит:
пей вино вместо воды, а вслед за ним следует: не упивайтесь
вином. На это надо разум. Не воструби; а где нужно, не пре-
молчи”.

Я спросил еще: что прикажет он мне читать? И получил
ответ: “Евангелие по четыре зачала в день, каждого еванге-
листа по зачалу, и еще жизнь Иова. Хотя жена и говорила
ему: лучше умереть; а он все терпел и спасся. Да не забывай
дары посылать обидевшим тебя”.



 
 
 

На вопросы мои: должно ли лечиться в болезнях и как во-
обще проводить жизнь, он отвечал: “Болезнь очищает гре-
хи. Однако же воля твоя. Иди средним путем; выше сил не
берись – упадешь, и враг посмеется тебе; аще юн сый, удер-
жись. Однажды диавол предложил праведнику прыгнуть в
яму, тот было согласился, но Григорий Богослов удержал
его. Вот что делай: укоряют – не укоряй; гонят – терпи; хулят
– хвали; осуждай сам себя, так Бог не осудит, покоряй волю
свою воле Господней; никогда не льсти; познавай в себе доб-
ро и зло; блажен человек, который знает это, люби ближнего
твоего: ближний твой – плоть твоя. Если по плоти живешь,
то и душу, и плоть погубишь; а если по Божьему, то обоих
спасешь. Эти подвиги больше, чем в Киев идти или и далее,
кого Бог позовет”.

Последние слова отца Серафима относились к желанию
моему отправиться на богомолье в Киев и далее, если бла-
гословит.

Впрочем, я не открыл ему еще этого желания, и отец Се-
рафим узнал о нем единственно по дару прозрения, которое
имел он по благодати Божией… Я попросил его помолиться
обо мне, он отвечал: “За всех молюсь всякий день. Устрой
мир душевный, чтобы никогда не огорчать и ни на кого не
огорчаться, тогда Бог даст слезы раскаяния”. И опять под-
твердил: “Укоряют – не укоряй” и т. д.

На вопрос мой, как сохранить нравственность людей, мне
подчиненных, и не противны ли Богу законные, по-видимо-



 
 
 

му, наказания, он отвечал: “Милостями, облегчением тру-
дов, а не ранами. Напой, накорми, будь справедлив. Господь
терпит; Бог знает, может быть, и еще протерпит долго. Ты
так делай: аще Бог прощает, и ты прощай. Сохрани мир ду-
шевный, чтобы в семействе у вас ни за что не было ссоры;
тогда благо будет. Исаак, Авраамов сын, не злобился, когда
у него колодцы засыпали, и отходил; а потом его же стали
просить к себе, когда Господь Бог благословил его стократ-
ным плодом ячменя”.

Я спросил старца: нужно ли молиться Богу об избавлении
от опасных случаев? Старец отвечал: “В Евангелии сказано:
молящеся же не лишше глаголите… весть бо Отец ваш, их-
же требуете, прежде прошения вашего. Сице убо молитеся
вы: Отче наш, Сущий на небесах! Да святится имя Твое, да
приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как
на небе; хлеб наш насущный дай нам на сей день. И прости
нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим; и не
введи нас во искушение, но избави нас от лукавого. Тут бла-
годать Господня; а что приняла и облобызала Святая Цер-
ковь, все для сердца христианина должно быть любезно. Не
забывай праздничных дней: будь воздержан, ходи в церковь,
разве немощи когда, молись за всех: много этим добра сде-
лаешь; давай свечи, вино и елей в церковь: милостыня много
тебе блага сделает”.

Когда я спросил о посте и браке, старец сказал: “Царство
Божие не брашно и питие, но правда, мир и радость о Дусе



 
 
 

Святе; только не надобно ничего суетного желать, а все Бо-
жие хорошо: и девство славно, и посты нужны для побежде-
ния врагов телесных и душевных. И брак благословен Богом:
и благослови их Бог, глаголя: раститеся и множитеся. Только
враг смущает все”.

На вопрос мой о духе мнительности и о хульных помыс-
лах он отвечал: “Неверного ничем не уверишь. Это от себя.
Псалтирь купи: там все есть…”

Я спросил его: можно ли есть скоромное по постам, если
кому постная пища вредна и врачи приказывают есть ско-
ромное? Старец отвечал: “Хлеб и вода никому не вредны.
Как же люди по сто лет жили? Не о хлебе едином жив будет
человек; но о всяком глаголе, исходящем из уст Божиих. А
что Церковь положила на семи Вселенских Соборах, то ис-
полняй. Горе тому, кто слово одно прибавит к сему или уба-
вит. Что врачи говорят про праведных, которые исцеляли от
гниющих ран одним прикосновением, и про жезл Моисея,
которым Бог из камня извел воду? Какая польза человеку,
аще мир весь приобрящет, душу же свою отщетит? Господь
призывает нас: приидите ко Мне вси труждающиися и обре-
мененнии, и Аз упокою вы: иго бо Мое благо и бремя Мое
легко есть: да мы сами не хотим”.

Во все время всей нашей беседы отец Серафим был чрез-
вычайно весел. Он стоял, опершись на дубовый гроб, приго-
товленный им для самого себя, и держал в руках зажженную
восковую свечу».



 
 
 

Но бывали у старца Серафима и такие люди, которые не
искали себе назидания, а хотели лишь удовлетворить свою
пытливость.

Так, одному Саровскому брату подумалось, что уже бли-
зок конец мира, что наступает великий день второго при-
шествия Господня. Вот он и спрашивает о сем мнения от-
ца Серафима. Старец же смиренно отвечал: “Радость моя!
Ты много думаешь о Серафиме убогом. Мне ли знать, когда
будет конец миру сему и наступит великий день, в который
Господь будет судить живых и мертвых и воздаст каждому
по делам его? Нет, сего мне знать невозможно…

Господь сказал Своими пречистыми устами: “О дни же
том и часе никтоже весть, ни Ангели небеснии, токмо Отец
Мой един. Якоже бо бысть во дни Ноевы, тако будет и при-
шествие Сына Человеческаго. Якоже бо беху во дни прежде
потопа, ядуще и пиюще, женящеся и посягающе, до негоже
дне вниде Ное в ковчег, и не уведеша, дo´ндеже прииде во-
да и взят вся: тако будет и пришествие Сына Человеческа-
го” (Мф 24, 36–39).

При сем старец тяжко вздохнул и сказал: “Мы, на земле
живущие, много заблудили от пути спасительного; прогнев-
ляем Господа и нехранением святых постов; ныне христи-
ане разрешают на мясо и во святую четыредесятницу и во
всякий пост; среды и пятницы не сохраняют; а Церковь име-
ет правило: не хранящие святых постов и всего лета среды
и пятницы много грешат. Но не до конца прогневается Гос-



 
 
 

подь, паки помилует. У нас вера Православная, Церковь, не
имеющая никакого порока”.

И “исполнение заповедей Христовых для каждого хри-
стианина есть бремя легкое, как сказал сам Спаситель наш,
только нужно всегда иметь их в памяти; а для этого всегда
нужно иметь в уме и на устах молитву Иисусову, а пред оча-
ми представлять жизнь и страдания Господа нашего Иисуса
Христа, Который из любви к роду человеческому пострадал
до смерти крестной. В то же время нужно очищать совесть
исповеданием грехов своих и приобщением Пречистых Таин
Тела и Крови Христовой”.

“Радость моя, молю тебя, стяжи мирный дух!” – сказал
отец Серафим другому вопрошающему и тут же объяснил:
“…это значит надобно быть подобно мертвому или совер-
шенно глухому или слепому при всех скорбях, клеветах,
поношениях и гонениях, которые неминуемо приходят ко
всем, желающим идти по спасительным стезям Христовым”.

А заканчивались беседы старца почти всегда словами о
необходимости тщательно заботиться о своем спасении, по-
ка не прошло еще благоприятное время. Преподобный Сера-
фим Саровский еще в начале прошлого века сказал: “У нас
вера Православная, Церковь, не имеющая никакого порока.
Сих ради добродетелей Россия всегда будет славна и врагам
страшна и непреоборима, имущая веру и благочестие…  –
сих врата адова не одолеют”».

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин). Слово из вечности



 
 
 

 
* * *

 
Всеми мерами должно стараться скрывать в себе сокрови-

ще дарований. В противном случае потеряешь и не найдешь.
Преподобный Серафим Саровский



 
 
 

 
Кротость, смирение и любовь

 
Никого не поражал он жестокими укоризнами или строги-

ми выговорами; ни на кого не возлагал тяжкого бремени, сам
неся крест Христов со всеми скорбями. Говорил он иным
и обличения, но кротко, растворяя слово свое смирением и
любовью. Старался возбудить голос совести советами, ука-
зывал пути спасения и часто так, что слушатель его на пер-
вый раз и не понимал, что дело идет о душе его. После же си-
ла слова, осененного благодатью, непременно производила
свое действие. Не выходили от него без действительного на-
ставления ни богатые, ни бедные, ни простые, ни ученые, ни
вельможи, ни простолюдины; для всех было довольно живой
воды, текущей из уст прежнего молчальника, смиренного и
убогого старца.

…Он не тяготился и со всяким находил время побеседо-
вать на пользу души. В кратких словах он объяснял каждому
то, что ему именно было благопотребно, открывая часто са-
мые сокровенные помыслы обращавшихся к нему. Все ощу-
щали его благоприветливую, истинно-родственную любовь
и ее силу, потоки слез иногда вырывались и у таких людей,
которые имели твердое и окаменелое сердце.

Священномученик Серафим (Чичагов). Житие преподоб-
ного Серафима, Саровского чудотворца



 
 
 

 
О прозорливости старца

 
Однажды прибежал в Саровскую пустынь крестьянин с

признаками сильнейшего волнения и спрашивал у всякого
попадавшегося ему навстречу инока: «Батюшка, ты, что ли,
о. Серафим?» Когда ему указали на старца, он упал ему в
ноги и закричал: «Батюшка, у меня лошадь украли! Не знаю,
как теперь буду семью кормить. Я без нее стал нищий. А ты,
говорят, угадываешь».

Ласково сказал ему старец, приложив его голову к своей
голове: «Огради себя молчанием, иди в село (старец назвал
село). Как станешь подходить к нему, свороти с дороги впра-
во и пройди задами четыре дома, там ты увидишь калиточ-
ку. Войди в нее, отвяжи свою лошадь от колоды и выведи
молча». Крестьянин тотчас побежал по указанному направ-
лению, и был слух, что он нашел свою лошадь.

В другой раз один монах привел к старцу молодого кре-
стьянина с уздой в руках, плакавшего о потере своих лоша-
дей, и оставил старца с крестьянином вдвоем. Через некото-
рое время, встретив этого крестьянина, монах его спросил:

– Ну что, отыскал ты своих лошадей?
– Как же, отыскал. Отец Серафим сказал мне, чтобы я шел

на торг и что я там увижу их. Я и вышел и как раз увидел и
взял к себе своих лошадей.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-



 
 
 

ский чудотворец»



 
 
 

 
Что повелевает

Господь, то я и передаю
 

– Я, грешный Серафим, так и думаю, что я – грешный раб
Божий; и что мне повелевает Господь, как рабу Своему, то я
и передаю требующему полезного. Как железо ковачу, так я
предал себя и свою волю Господу Богу; как Ему угодно, так
я и действую, – так говорил преподобный высокогорскому
строителю Антонию в объяснение своей прозорливости.

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Мать и сын: встреча по

молитвам отца Серафима
 

Мать потеряла неизвестно куда и как пропавшего един-
ственного сына. Можно представить себе все ее неизбывное
горе? Пошла она в Саров и с растерзанным сердцем припала
к ногам о. Серафима и просила молитв о погибшем сыне.

Утешил ее старец, ободрил, обнадежил и, к ее удивлению,
велел ей ждать своего сына в монастырской гостинице. Как
ни показалось невероятным такое утешение, все же послу-
шалась несчастная мать, хватаясь за предсказание батюшки,
как утопающий за соломинку.

Прошел день, прошел другой, третий, а сына все нет.
Грустная, направилась она к о. Серафиму, чтобы получить
уже благословение и отправиться восвояси, с прежним кам-
нем на душе. И что же? Как раз в то время, как она пошла
из гостиницы к батюшке, к нему пришел на благословение и
сын ее. Отец Серафим взял его за руку, подвел к матери и
поздравил с радостною встречею.

Митрополит Вениамин (Федченков). Из книги «Всемир-
ный светильник. Преподобный Серафим Саровский»



 
 
 

 
Воссоединение супругов

 
Старец соединял разошедшихся супругов. Супруги Теп-

ловы разъехались вследствие семейных неприятностей. Муж
жил в Пензе, а жена – в Таганроге. Муж приехал в Саров.
Только старец взглянул на него, как стал говорить: «Зачем
ты не живешь с женой? Ступай к ней, ступай!»

Слова старца образумили его: он съездил за женой, был с
ней в Киеве на богомолье, потом он поселился в деревне, и
жили они мирно и счастливо.

Известная своим благочестием госпожа Колычева писа-
ла знаменитому затворнику Георгию после кончины о. Сера-
фима: «Я видела письма их после известия о смерти старца.
Они исполнены горести, что умер отец их и благодетель».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Дар исцеления

 
Батюшка о. Серафим постоянно исцелял своих сирот (ди-

веевских сестер) от разных болезней. Раз сестра Ксения
Кузьминична страдала зубной болью, от которой не спала
ночи, ничего не ела и изнемогла, так как приходилось днем
работать. Сказали о ней старшей сестре Прасковье Семенов-
не; она послала Ксению к батюшке. «Как только он меня уви-
дел, – рассказывала Ксения, – то и говорит: что это ты, ра-
дость моя, давно ко мне не пришла! Пойди к отцу Павлу, он
тебя исцелит. – А я подумала: что это? Разве он сам не мо-
жет меня исцелить? Но возражать не смела. Я отыскала отца
Павла и сказала ему, что меня послал к нему батюшка. Он
туго-натуго сжал мне лицо обеими руками и несколько раз
провел по щекам. И зубы затихли, как рукой сняло».

Священномученик Серафим (Чичагов). Житие преподоб-
ного Серафима, Саровского чудотворца



 
 
 

 
По советам старца

 
Если кто, спрашивая совета старца, впоследствии не ис-

полнял этот совет, ему приходилось горько в том раскаивать-
ся.

Один рязанский помещик, служивший офицером, просил
у старца благословения на вступление в брак. Старец указал
ему невесту, назначенную ему Богом. Она жила неподалеку
от него, и старец назвал ее по имени. Но тот объявил старцу,
что женится на другой. «Тебе сия не принадлежит в радость,
а в печаль и в слезы!» – ответил ему старец.

Помещик женился по своему выбору, но не прошло и го-
да, как овдовел. Вдовцом он был опять у старца, потом же-
нился на особе, указанной в первый раз старцем, и жил с ней
счастливо.



 
 
 

 
Почитание родителей

 
Высоко ставя пятую заповедь, старец не позволял де-

тям говорить против родителей, даже имевших несомненные
недостатки.

Один человек пришел к старцу с матерью, которая была
предана пороку пьянства. Сын только что хотел заговорить
об этом, как о. Серафим зажал ему рукой рот и не дал произ-
нести ни слова. Потом он, обращаясь к матери, сказал: «От-
верзи уста свои», – и, когда она открыла рот, трижды дунул
на нее. Отпуская ее, о. Серафим сказал: «Вот вам мое заве-
щание. Не имейте в дому своем не только вина, но даже и
посуды винной, так как (предсказал он матери) ты отселе не
потерпишь более вина».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
«Как с живым со мной говорите»

 
Вот трогательный завет, переданный старцем одной диве-

евской инокине и, конечно, относящийся и ко всем чтущим
его: «Когда меня не станет, ходите, матушка, ко мне на гро-
бик. Ходите, как вам время есть. И чем чаще, тем лучше.
Все, что ни есть у вас на душе, все, о чем ни поскорбите, что
ни случилось бы с вами – со всем придите ко мне на гробик.
Да припав к земле, как к живому, и расскажите. И услышу
вас, и скорбь ваша пройдет. Как с живым, со мной говорите.
И всегда для вас жив буду». Сестер дивеевских старец пору-
чал заступлению Царицы Небесной.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Смирение и любовь

 
Особенно поразительно было в нем смирение и любовь.

Всякого – праведника и изболевшего грехами, трепещуще-
го пред святостью его грешника, богача-вельможу и бедня-
ка – он одинаково встречал земным поклоном, часто цело-
вал посетителям руки. Как ни много бывало у него посети-
телей, никто не отходил от него неудовлетворенным: он ча-
сто одной фразой, одним словом охватывал жизнь человека,
наставлял его на нужный путь.

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Жил во славу Божию

 
Восемь дней тело стояло открытым, не только не под-

вергаясь тлению, но издавая благоухание. Тысячи людей со-
шлись в Саров из окрестных мест и ближайших губерний.
В день отпевания от множества народного в соборе стояла
такая жара, что местные свечи у гроба гасли от нее.

В то время послушником в Сарове был человек, впослед-
ствии ставший архимандритом (Митрофан) и занимавший
должность ризничего Александро-Невской лавры. Он засви-
детельствовал такое явление. Когда духовник хотел вложить
в руку отца Серафима разрешительную молитву, рука сама
разжалась. Игумен, казначей и другие иноки, видя это, были
изумлены. Не было произнесено над гробом его поучений.
Но память о необычайной его жизни да напевы песен цер-
ковных, им столь любимых, были красноречивее всяких по-
учений.

Над местом упокоения старца впоследствии был воздвиг-
нут усердием нижегородского купца Сырева чугунный па-
мятник в виде гробницы; на памятнике надпись: «Жил во
славу Божию».

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Настала небесная слава:
явления отца Серафима

 
Кончилось для него земное странствование. Настала

небесная слава. И что же, в каком образе предстает он теперь
людям?.. Та же кротость, та же любовь. Тем же ласковым
словом зовет он людей, как звал их на земле: «Радость моя!»

«Я пришел навестить своих нищих. Давно здесь не был», –
говорил он в 1858 году, явившись для исцеления дивеевской
инокини Евдокии.

«Радость моя, – говорит он, явившись саровскому мона-
ху, впавшему в уныние, – я всегда с тобой. Мужайся, не уны-
вай!»

Вот он является во сне шацкой (город Шацк) купчихе Пе-
таковской, знавшей его при жизни, и говорит: «В ночь воры
подломили лавку твоего сына. Но я взял метелку и стал ме-
сти около лавки, и они ушли».

«Сын твой выздоровеет и испытание в науках выдер-
жит!» – говорит он, явившись во сне в 1864 году в Петербур-
ге г-же Сабанеевой, у которой сын заболел перед экзаменом
в Горный институт.

«Что ты все плачешь? – говорит он монахине Понетаев-
ского монастыря Афанасии, придя к ней в белом балахончи-
ке и камилавке и сев на постель больной. – Что все плачешь,
радость моя? Все те спасутся, которые призывают имя мое!»



 
 
 

Е. Поселянин. Из книги «Преподобный Серафим, Саров-
ский чудотворец»



 
 
 

 
Беседа преподобного Серафима

Саровского с Н. А. Мотовиловым
о цели христианской жизни

 
 

I. Приглашение
 

Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела,
которые творю Я, и он сотворит, и больше сих сотворит…

Ин 14, 12
«Однажды, – пишет в своих записках Мотовилов, – это

было в Саровской пустыни вскоре после исцеления моего,
в начале зимы 1831 года, во вторник конца ноября, я стоял
во время вечерни в теплом соборе Живоносного Источни-
ка на обыкновенном, как и потом всегда бывало, месте мо-
ем, прямо против чудотворной иконы Божией Матери. Тут
подошла ко мне одна из сестер Мельничной общины Диве-
евской. (При Дивеевской общине в начале ее существова-
ния отец Серафим велел устроить ветряную мельницу, что-
бы сестры при бедности своей могли бы кормиться от сво-
их трудов. От этой мельницы получила название «Мельнич-
ной» та часть обители, в которую по завету старца должны
были приниматься одни лишь девицы.) О названии и суще-
ствовании этой общины, отдельной от другой церковной, то-



 
 
 

же Дивеевской общины, я не имел тогда еще никакого поня-
тия. Эта сестра сказала мне:

–  Ты, что ли, хроменький барин, которого исцелил вот
недавно наш батюшка, отец Серафим?

Я отвечал, что это именно я и есть.
– Ну, так, – сказала она, – иди к Батюшке; он велел позвать

тебя к себе. Он теперь в келье своей в монастыре и сказал,
что будет ждать тебя.

Люди, хоть раз при жизни великого старца Серафима быв-
шие в Саровской пустыни и хоть только слышавшие о нем,
могут постигнуть вполне, какою неизъяснимою радостью на-
полнилась душа моя при этом нечаянном зове его. Оставив
слушание Божественной службы, я немедленно побежал к
нему в келью его. Батюшка отец Серафим встретил меня в
самых дверях сеней своих и сказал мне:

– Я ждал, ваше Боголюбие. И вот только немного повре-
мените, пока я поговорю с сиротами моими. Я имею много
и с вами побеседовать. Садитесь вот здесь.

При этих словах он указал мне на лесенку с приступка-
ми, сделанную, вероятно, для закрывания труб печных и по-
ставленную против печки его, устьем в сени, как и во всех
двойных кельях Саровских устроений. Я сел было на ниж-
нюю ступеньку, но он сказал мне:

– Нет, повыше сядьте.
Я пересел на вторую, но он сказал мне:
– Нет, ваше Боголюбие. На самую верхнюю ступеньку са-



 
 
 

диться извольте. – И, усадив меня, прибавил: – Ну вот, си-
дите же тут и подождите, когда я, побеседовав с сиротами
моими, выйду к вам.

Батюшка ввел к себе в келью двух сестер, из коих одна бы-
ла девица из дворян, сестра нижегородского помещика Ман-
турова, Елена Васильевна, как о том мне на мой спрос ска-
зали оставшиеся со мной в сенцах сестры.

Долго я сидел в ожидании, когда и для меня отворит двери
великий старец. Думаю, сидел я так часа два. Вышел ко мне
из другой, ближайшей ко входу в сени сей кельи, келейник
отца Серафима, Павел, и, несмотря на отговоры мои, убедил
меня посетить его келью, и стал мне делать разные наставле-
ния к жизни духовной, в самом же деле имевшие целью, по
наущению вражьему, ослабить мою любовь и веру в заслуги
перед Богом великого старца Серафима.

Мне стало грустно, и я со скорбью сказал ему:
– Глуп я был, отец Павел, что, послушавшись убеждений

ваших, вошел к вам в келью. Отец игумен Нифонт – вели-
кий раб Божий, но и тут в Саровскую пустынь я не для него
приезжал и приезжаю, хотя и весьма много его уважаю за его
святыню, но лишь для одного только батюшки Серафима, о
коем думаю, что и в древности мало было таких святых угод-
ников Божиих, одаренных силою Илииною и Моисеевою. Вы
же кто такие, что навязываетесь ко мне с вашими наставле-
ниями, тогда как, догадываюсь я, вы и пути-то Божьего по-
рядочно сами не знаете. Простите меня, я сожалею, что по-



 
 
 

слушал вас и зашел к вам в келью.
С тем и вышел я от него и сел опять на верхнюю ступень-

ку лесенки в сенцах батюшкиной кельи. Потом я слышал от
того же отца Павла, что Батюшка грозно за это ему выгова-
ривал, говоря ему: «Не твое дело беседовать с теми, которые
убогого Серафима слова жаждут и к нему приезжают в Са-
ров. И я сам, убогий, не свое им говорю, но что Господь из-
волил мне открыть для назидания. Не мешайся не в свои де-
ла. Себя самого знай, а учить никогда не смей: не дал Бог те-
бе этого дара – ведь он подается не даром людям, а за заслу-
ги их перед Господом Богом нашим и по особенной Его ми-
лости и Божественному о людях смотрению и Святому Про-
мыслу Его». Вписываю я это сюда для памяти и назидания
дорожащих и малою речью и едва заметною чертою характе-
ра великого старца Серафима.

Когда же около двух часов побеседовал старец со своими
сиротами, тогда дверь отворилась и батюшка отец Серафим,
проводив сестер, сказал мне:

– Долго задержал я вас, ваше Боголюбие. Не взыщите. Вот
сиротки мои нуждались во многом: так я, убогий, и утешил
их. Пожалуйте в келью.

В келье этой своей монастырской он побеседовал со мною
о разных предметах, относившихся до спасения души и до
жизни мирской, и велел мне с отцом Гурием, саровским го-
стинником, на другой день, после ранней обедни, ехать к
нему в ближнюю пустыньку.



 
 
 

 
II. Изволение Господне

 
Целую ночь проговорили мы с отцом Гурием про отца Се-

рафима, целую ночь почти не спавши от радости, и на дру-
гой день отправились мы к батюшке отцу Серафиму в его
ближнюю пустыньку, даже ничего не пивши и ничего не за-
кусивши, и целый день до поздней ночи, не пивши-не евши,
пробыли у дверей этой ближней его пустыньки. Тысячи на-
рода приходили к великому Старцу, и все отходили, не полу-
чив его благословения, а постояв немного в его сенцах, воз-
вращались вспять; человек семь или восемь остались с на-
ми ждать конца этого дня и выхода из пустыньки батюшки
отца Серафима, в том числе, как сейчас помню, была жена
балахнинского казначея из уездного города Нижегородской
губернии Балахны и какая-то странница, все хлопотавшая
об открытии святых мощей Пафнутия, кажется, в Балахне
нетленно почивающего. Они решились с нами дождаться от-
ворения дверей великого Старца. Наконец и они смутились
духом, и даже сам отец Гурий ввечеру, уже позднему настав-
шу, очень смутился и сказал мне:

– Уж темно, батюшка, и лошадь проголодалась, и маль-
чик-кучер есть, вероятно, хочет. Да как бы, если позже по-
едем, и звери на нас не напали бы. (Надобно знать девствен-
ный саровский лес, окружающий Саровскую пустынь на де-
сятки тысяч десятин, чтобы оценить естественный страх от-



 
 
 

ца Гурия.)
Но я сказал:
– Нет, батюшка отец Гурий, поезжайте вы одни назад, если

боитесь чего, а меня пусть хотя и звери растерзают здесь, а
я не отойду от двери батюшки отца Серафима, хоть бы мне
и голодною смертью при них пришлось умереть; я все-таки
стану ждать его, покуда отворит он мне двери святой своей
кельи!

И батюшка отец Серафим, весьма немного погодя, дей-
ствительно отворил двери своей кельи и, обращаясь ко мне,
сказал:

– Ваше Боголюбие, я вас звал, но не взыщите, что я не от-
ворял целый день: ныне среда, и я безмолвствую, а вот завтра
– милости просим, я рад буду душевно с вами побеседовать.
Но уже не так рано извольте жаловать ко мне, а то, не кушав-
ши целый день, вы изнемогли вельми. А так после поздней
обедни, да подкрепивши себя довольно пищею, пожалуйте
с отцом Гурием ко мне. Теперь грядите и подкрепитесь пи-
щею – вы изнемогли.

И стал нас, начиная с меня, благословлять и сказал отцу
Гурию:

– Так, друг, так-то, радость моя, завтра с господином-то
пожалуйте ко мне на ближайшую мою пажнинку – там меня
обрящете, а теперь грядите с миром. До свидания, ваше Бо-
голюбие!

С этими словами Батюшка опять затворился. Никакое



 
 
 

слово не может выразить той радости, которую я ощутил в
сердце моем. Я плавал в блаженстве. Мысль, что, несмот-
ря на долготерпение целого дня, я хоть под конец да сподо-
бился, однако же, не только узреть лицо отца Серафима, но
и слышать привет его богодухновенных словес, так утеши-
ла меня. Да, я был на высоте блаженства, никаким земным
подобием неизобразимой! И, несмотря на то, что я целый
день не пил и не ел, я сделался так сыт, что как будто наел-
ся до пресыщения и напился до разумного упоения. Гово-
рю истину, хоть, может быть, для некоторых, не испытавших
на деле, что значит сладость, сытость и упоенье, которыми
преисполняется человек во время наития Духа Божия, сло-
ва мои и покажутся преувеличенными и рассказ чересчур
восторженным. Но уверяю совестью православно-христиан-
скою, что нет здесь преувеличенья, а все сказанное сейчас
мною есть не только сущая истина, но даже и весьма слабое
представление того, что я действительно ощущал в сердце
моем.

Но кто даст мне глагол, могущий хоть мало, хоть отчасти
выразить, что восчувствовала душа моя на следующий день?



 
 
 

 
III. Цель христианской жизни

 
Это было в четверток. День был пасмурный. Снегу бы-

ло на четверть на земле, а сверху порошила довольно густая
снежная крупа, когда батюшка отец Серафим начал беседу
со мной на ближней пажнинке своей, возле той же его ближ-
ней пустыньки против речки Саровки, у горы, подходящей
близко к берегам ее.

Поместил он меня на пне только что им срубленного де-
рева, а сам стал против меня на корточках.

– Господь открыл мне, – сказал великий Старец, – что в
ребячестве вашем усердно желали знать, в чем состоит цель
жизни нашей христианской, и у многих великих духовных
особ вы о том неоднократно спрашивали…

Я должен сказать тут, что с двенадцатилетнего возраста
меня эта мысль неотступно тревожила, и я, действительно,
ко многим из духовных лиц обращался с этим вопросом, но
ответы их меня не удовлетворяли. Старцу это было неизвест-
но.

– Но никто, – продолжал отец Серафим, – не сказал вам о
том определительно. Говорили вам: ходи в церковь, молись
Богу, твори заповеди Божии, твори добро – вот тебе и цель
жизни христианской. А некоторые даже негодовали на вас за
то, что вы заняты небогоугодным любопытством, и говорили
вам: высших себя не ищи. Но они не так говорили, как бы



 
 
 

следовало. Вот я, убогий Серафим, растолкую вам теперь, в
чем действительно эта цель состоит.

Молитва, пост, бдение и всякие другие дела христиан-
ские, сколько ни хороши они сами по себе, однако не в дела-
нии только их состоит цель нашей христианской жизни, хотя
они и служат необходимыми средствами для достижения ее.
Истинная же цель жизни нашей христианской состоит в стя-
жании Духа Святаго Божьего. Пост же и бдение, и молитва,
и милостыня, и всякое Христа ради делаемое доброе дело
суть средства для стяжания Святаго Духа Божьего. Заметьте,
батюшка, что лишь только ради Христа делаемое доброе де-
ло приносит нам плоды Святаго Духа. Все же не ради Хри-
ста делаемое, хотя и доброе, но мзды в жизни будущего ве-
ка нам не представляет, да и в здешней жизни благодати Бо-
жией тоже не дает. Вот почему Господь Иисус Христос ска-
зал: «Всяк, иже не собирает со Мною, той расточает». Доб-
рое дело иначе нельзя назвать, как собиранием, ибо хотя оно
и не ради Христа делается, однако же добро. Писание гово-
рит: «Во всяком языце бояйся Бога и делаяй правду приятен
Ему есть». И как видим из последовательности священного
повествования, этот «делаяй правду» до того приятен Богу,
что Корнилию сотнику, боявшемуся Бога и делавшему прав-
ду, явился Ангел Господень во время молитвы его и сказал:
«Пошли в Иоппию к Симону Усмарю, тамо обрящеши Пет-
ра, и той ти речет глаголы живота вечнаго, в них спасешися
ты и весь дом твой».



 
 
 

Итак, Господь все Свои Божественные средства употреб-
ляет, чтобы доставить такому человеку возможность за свои
добрые дела не лишиться награды в жизни пакибытия. Но
для этого надо начать здесь правой верой в Господа наше-
го Иисуса Христа Сына Божия, пришедшего в мир грешныя
спасти, и приобретением себе благодати Духа Святаго, вво-
дящего в сердца наши Царствие Божие и прокладывающе-
го нам дорогу к приобретению блаженства жизни будуще-
го века. Но тем и ограничивается эта приятность Богу дел
добрых, не ради Христа делаемых: Создатель наш дает сред-
ства на их осуществление. За человеком остается или осу-
ществить их, или нет. Вот почему Господь сказал евреям:
«Аще не бысте видели, греха не бысте имели. Ныне же гла-
голете – видим, и грех ваш пребывает на вас». Воспользуется
человек, подобно Корнилию, приятностью Богу дела своего,
не ради Христа сделанного, и уверует в Сына Его, то тако-
го рода дело вменится ему, как бы ради Христа сделанного
и только за веру в Него. В противном же случае человек не
вправе жаловаться, что добро его не пошло в дело. Этого не
бывает никогда только при делании какого-либо добра Хри-
ста ради, ибо добро, ради Него сделанное, не только в жиз-
ни будущего века венец правды ходатайствует, но и в здеш-
ней жизни преисполняет человека благодатию Духа Святаго
и притом, как сказано: «Не в меру бо дает Бог Духа Святаго.
Отец бо любит Сына и вся дает в руце Его».

Так-то, ваше Боголюбие. Так в стяжании этого-то Духа Бо-



 
 
 

жия и состоит истинная цель нашей жизни христианской, а
молитва, бдение, пост, милостыня и другие ради Христа де-
лаемые добродетели суть только средства к стяжанию Духа
Божьего.

– Как же стяжания? – спросил я батюшку Серафима. – Я
что-то не понимаю.

– Стяжание все равно что приобретение, – отвечал мне
он, – ведь вы разумеете, что значит стяжание денег? Так все
равно и стяжание Духа Божия. Ведь вы, ваше Боголюбие, по-
нимаете, что такое в мирском смысле стяжание? Цель жизни
мирской обыкновенных людей есть стяжание или наживание
денег, а у дворян сверх того – получение почестей, отличий
и других наград за государственные заслуги. Стяжание Духа
Божия есть тоже капитал, но только благодатный и вечный,
и он, как и денежный, чиновный и временный, приобрета-
ется одними и теми же путями, очень сходственными друг
с другом. Бог Слово, Господь наш Богочеловек Иисус Хри-
стос уподобляет жизнь нашу торжищу и дело жизни нашей
на земле именует куплею, и говорит всем нам: «Купуйте,
дондеже прииду, искупующе время, яко дние лукави суть»,
то есть выгадывайте время для получения небесных благ че-
рез земные товары. Земные товары – это добродетели, дела-
емые Христа ради, доставляющие нам благодать Всесвята-
го Духа. В притче о мудрых и юродивых девах, когда у юро-
дивых недоставало елея, сказано: «Шедши купите на торжи-
щи». Но когда они купили, двери в чертог брачный уже были



 
 
 

затворены, и они не могли войти в него. Некоторые говорят,
что недостаток елея у юродивых дев знаменует недостаток у
них прижизненных добрых дел. Такое разумение не вполне
правильно. Какой же это у них был недостаток в добрых де-
лах, когда они хоть юродивыми, да все же девами называют-
ся? Ведь девство есть наивысочайшая добродетель, как со-
стояние равноангельское, и могло бы служить заменой само
по себе всех прочих добродетелей. Я, убогий, думаю, что у
них именно благодати Всесвятаго Духа Божьего недоставало.
Творя добродетели, девы эти по духовному своему неразу-
мию полагали, что в том-то и дело лишь христианское, что-
бы одни добродетели делать. Сделали мы-де добродетель и
тем-де и дело Божие сотворили, а до того, получена ли бы-
ла ими благодать Духа Божия, достигли ли они ее, им и де-
ла не было. Про такие-то образы жизни, опирающиеся лишь
на одно творение добродетелей без тщательного испытания,
приносят ли они и сколько именно приносят благодати Ду-
ха Божьего, и говорится в отеческих книгах: «Ин есть путь,
мняйся быти благим в начале, но концы его – во дно адово».
(Суть путие мнящиеся прави быти мужу, обаче последняя
их зрят во дно адово (Притч 16, 25). Есть пути, которые ка-
жутся человеку прямыми, но конец их – путь к смерти.) Ан-
тоний Великий в письмах своих к монахам говорит про та-
ких дев: «Многие монахи и девы не имеют никакого поня-
тия о различиях в волях, действующих в человеке, и не ве-
дают, что в нас действуют три воли: первая Божия, всесо-



 
 
 

вершенная и всеспасительная; вторая собственная своя, че-
ловеческая, то есть если не пагубная, то и не спасительная,
и третья бесовская – вполне пагубная». И вот эта-то третья
вражеская воля и научает человека или не делать никаких
добродетелей, или делать их из тщеславия, или для одного
добра, а не ради Христа. Вторая – собственная воля наша –
научает нас делать все в услаждение нашим похотям, а то,
и как враг научает, творить добро ради добра, не обращая
внимания на благодать, им приобретаемую. Первая же – во-
ля Божия и всеспасительная – в том только и состоит, чтобы
делать добро единственно лишь для стяжания Духа Святаго
как сокровища вечного, неоскудеваемого и ничем вполне и
достойно оцениться не могущего. Оно-то, это стяжание Духа
Святаго, собственно и называется тем елеем, которого недо-
ставало у юродивых дев. За то-то они и названы юродивы-
ми, что забыли о необходимом плоде добродетели, о благо-
дати Духа Святаго, без Которого и спасения никому нет и
быть не может, ибо «Святым Духом всяка душа живится и
чистотою возвышается, светлеет же Тройческим Единством
священнотайне». Сам Дух Святый вселяется в души наши,
и это-то самое вселение в души наши Его, Вседержителя, и
сопребывания с духом нашим Его Тройческого Единства и
даруется нам лишь через всемерное с нашей стороны стяжа-
ние Духа Святаго, которое и предуготовляет в душе и плоти
нашей престол Божеству всетворческому с духом нашим со-
пребыванию, по непреложному слову Божиему: «Вселюся в



 
 
 

них и похожу, и буду им в Бога, и тии будут в людие Мои».
Вот это-то и есть тот елей в светильниках у мудрых дев, ко-
торый мог светло и продолжительно гореть, и девы те с этими
горящими светильниками могли дождаться и Жениха, при-
шедшего в полунощи, и войти с Ним в чертог радости. Юро-
дивые же, видевши, что угасают их светильники, хотя и по-
шли на торжище, да купят елея, но не успели возвратиться
вовремя, ибо двери уже были затворены. Торжище – жизнь
наша; двери чертога брачного, затворенные и не допустив-
шие к Жениху, – смерть человеческая; девы мудрые и юроди-
вые – души христианские; елей – не дела, но получаемая че-
рез них вовнутрь естества нашего благодать Всесвятаго Духа
Божия, претворяющая оное от сего в сие, то есть от тления
в нетление, от смерти душевной в жизнь духовную, от тьмы
в свет, от вертепа существа нашего, где страсти привязаны,
как скоты и звери, – в храм Божества, в пресветлый чертог
вечного радования о Христе Иисусе Господе нашем, Творце
и Избавителе и Вечном Женихе душ наших.

Сколь велико сострадание Божие к нашему бедствию, то
есть невниманию к Его о нас попечению, когда Бог говорит:
«Се стою при дверях и толку», разумея под дверями тече-
ние нашей жизни, еще не затворенной смертью. О, как же-
лал бы я, ваше Боголюбие, чтобы в здешней жизни вы все-
гда были в Духе Божием! «В чем застану, в том и сужду», –
говорит Господь. Горе, великое горе, если застанет Он нас
отягощенными попечениями и печалями житейскими, ибо



 
 
 

кто стерпит гнев Его и против лица гнева Его станет! Вот по-
чему сказано: «Бдите и молитеся, да не внидете в напасть»,
то есть да не лишитеся Духа Божия, ибо бдение и молитва
приносят нам благодать Его. Конечно, всякая добродетель,
творимая ради Христа, дает благодать Духа Святаго, но бо-
лее всего дает молитва, потому что она как бы всегда в ру-
ках наших как орудие для стяжания благодати Духа. Захоте-
ли бы вы, например, в церковь сходить, да либо церкви нет,
либо служба отошла; захотели бы нищему подать, да нище-
го нет, либо нечего дать; захотели бы девство соблюсти, да
сил нет этого исполнить по сложению вашему или по усили-
ям вражеских козней, которым вы по немощи человеческой
противостоять не можете; захотели бы и другую какую-либо
добродетель ради Христа сделать, да тоже сил нет, или слу-
чая сыскать не можно. А до молитвы это уже никак не от-
носится: на нее всякому и всегда есть возможность – и бога-
тому и бедному, и знатному и простому, и сильному и сла-
бому, и здоровому и больному, и праведнику и грешнику.
Как велика сила молитвы даже и грешного человека, когда
она от всей души возносится, судите по следующему приме-
ру Священного Предания: когда по просьбе отчаянной мате-
ри, лишившейся единородного сына, похищенного смертью,
жена-блудница, попавшаяся ей на пути и даже еще от толь-
ко что бывшего греха не очистившаяся, тронутая отчаянной
скорбью матери, возопила ко Господу: «Не мене ради греш-
ницы окаянной, но слез ради матери, скорбящей о сыне сво-



 
 
 

ем и твердо уверенной в милосердии и всемогуществе Тво-
ем, Христе Боже, воскреси, Господи, сына ея!» – воскресил
его Господь. Так-то, ваше Боголюбие, велика сила молитвы,
и она более всего приносит Духа Божьего, и ее удобнее всего
всякому исправлять. Блаженны мы будем, когда обрящет нас
Господь бдящими, в полноте даров Духа Его Святаго. Тогда
мы можем благодерзновенно надеяться быть восхищенны-
ми на облацех во сретение Господа на воздусе, грядущаго со
славою и силою многою судити живым и мертвым и воздати
коемуждо по делам его.

Вот, ваше Боголюбие, за великое счастье считать изволите
с убогим Серафимом беседовать, уверены будучи, что и он
не лишен благодати Господней. То, что речем о Самом Гос-
поде, Источнике приснонеоскудевающем всякия благостыни
и небесныя и земныя? А ведь молитвою мы с Ним Самим,
Всеблагим и Животворящим Богом и Спасом нашим бесе-
довать удостоиваемся. Но и тут надобно молиться лишь до
тех пор, пока Бог Дух Святый не сойдет на нас в известных
Ему мерах небесной Своей благодати. И когда благоволит
Он посетить нас, то надлежит уже перестать молиться. Че-
го же и молиться тогда Ему: «Прииди и вселися в ны и очи-
сти ны от всякия скверны и спаси, Блаже, души наша», ко-
гда уже пришел Он к нам во еже спасти нас, уповающих на
Него и призывающих имя Его святое во истине, то есть с
тем, чтобы смиренно и с любовью встретить Его, Утешителя,
внутрь храмин душ наших, алчущих и жаждущих Его при-



 
 
 

шествия. Я вашему Боголюбию поясню это примером: вот
хоть бы вы меня в гости к себе позвали, и я бы по зову ваше-
му пришел к вам и хотел бы побеседовать с вами. А вы бы
все стали меня приглашать: милости-де просим, пожалуйте,
дескать, ко мне. То я поневоле должен был бы сказать: что
это он, из ума, что ли, выступил? Я пришел к нему, а он все-
таки меня зовет! Так-то и до Господа Бога Духа Святаго от-
носится. Потому-то и сказано: «Упразднитеся и разумейте,
яко Аз есмь Бог, вознесуся во языцех, вознесуся на земли»,
то есть явлюся и буду являться всякому верующему в Меня
и призывающему Меня и буду беседовать с ним, как неко-
гда беседовал с Адамом в раю, с Авраамом и Иаковом и со
другими рабами Моими, с Моисеем, Иовом и им подобны-
ми. Многие толкуют, что это упразднение относится только
до дел мирских, то есть что при молитвенной беседе с Бо-
гом надобно упраздниться от мирских дел. Но я вам по Бо-
зе скажу, что хотя и от них при молитве необходимо упразд-
ниться, но когда при всемогущей силе веры и молитвы со-
изволит Господь Бог Дух Святый посетить нас и приидет к
нам в полноте неизреченной Своей благости, то надобно и
от молитвы упраздниться. Молвит душа и в молве находит-
ся, когда молитву творишь, а при нашествии Духа Святаго
надлежит быть в полном безмолвии, слышать явственно и
вразумительно все, глаголы живота вечного, которые Он то-
гда возвестить соизволит. Надлежит притом быть в полном
трезвении и души и духа и в целомудренной чистоте плоти.



 
 
 

Так было при горе Хориве, когда израильтянам было сказа-
но, чтобы они до явления Божьего на Синае за три дня не
прикасались бы и к женам, ибо Бог наш есть «огнь поядаяй
все нечистое», и в общение с Ним не может войти никто же
от скверны плоти и духа.



 
 
 

 
IV. Стяжание благодати

 
– Ну, а как же, Батюшка, быть с другими добродетелями,

творимыми ради Христа, для стяжания благодати Духа Свя-
таго? Ведь вы мне о молитве только говорить изволите.

–  Стяжавайте благодать Духа Святаго и всеми другими
Христа ради добродетелями, торгуйте ими духовно, торгуй-
те теми из них, которые вам больший прибыток дают. Соби-
райте капитал благодатных избытков благости Божией, кла-
дите их в ломбард вечный Божий из процентов невеществен-
ных и не по четыре или по шести на сто, но по сту на один
рубль духовный, но даже еще того в бесчисленное число раз
больше. Примерно: дает вам более благодати Божией молит-
ва и бдение – бдите и молитесь; много дает Духа Божьего
пост – поститесь; более дает милостыня – милостыню твори-
те и таким образом о всякой добродетели, делаемой Христа
ради, рассуждайте.

Вот я вам расскажу про себя, убогого Серафима. Родом
я из курских купцов. Так, когда не был я еще в монастыре,
мы бывало торговали товаром, который нам больше барыша
дает. Так и вы, батюшка, поступайте, и как в торговом деле
не в том сила, чтобы лишь только торговать, а в том, чтобы
больше барыша получить, – так и в деле жизни христианской
не в том сила, чтобы только молиться или другое какое-ли-
бо доброе дело делать. Хотя апостол и говорит: «Непрестан-



 
 
 

но молитеся», но да ведь, как помните, и прибавляет: «Хочу
лучше пять словес рещи умом, нежели тысящи языком». И
Господь говорит: «Не всяк глаголяй Ми: Господи, Господи,
спасется, но творяй волю Отца Моего», то есть делающий де-
ло Божие и притом с благоговением, ибо проклят всяк, иже
творит дело Божие с нерадением. А дело Божие есть: да ве-
руете в Бога и Его же послал есть Иисуса Христа. Если рассу-
дите правильно о заповедях Христовых и апостольских, так
дело наше христианское состоит не в увеличении счета доб-
рых дел, служащих к цели нашей христианской жизни толь-
ко средствами, но в извлечении из них большей выгоды, то
есть вящем приобретении обильнейших даров Духа Святаго.

Так желал бы я, ваше Боголюбие, чтобы и вы сами стяжа-
ли этот приснонеоскудевающий источник благодати Божией
и всегда рассуждали себя, в Духе Божием вы обретаетесь или
нет; и если в Духе Божием, то, благословен Бог, не о чем го-
ревать, хоть сейчас – на Страшный Суд Христов. Ибо в чем
застану, в том и сужду. Если же нет, то надобно разобрать,
отчего и по какой причине Господь Бог Дух Святый изволил
оставить нас, и снова искать, и доискиваться Его, и не отста-
вать до тех пор, пока искомый Господь Бог Дух Святый не
сыщется и не будет снова с нами Своею благодатию. На от-
гоняющих же нас от Него врагов наших надобно так напа-
дать, покуда и прах их возметется, как сказал пророк Давид:
«Пожену враги моя и постигну я, и не возвращусь, дондеже
скончаются, оскорблю их, и не возмогут стати, падут под но-



 
 
 

гами моима».
Так-то, батюшка. Так и извольте торговать духовно доб-

родетельно. Раздавайте дары благодати Духа Святаго требу-
ющим по примеру свещи возженной, которая и сама светит,
горя земным огнем, и другие свещи, не умаляя своего соб-
ственного огня, зажигает во светение всем в других местах.
И если это так в отношении огня земного, то что скажем об
огне благодати Всесвятаго Духа Божия? Ибо, например, бо-
гатство земное при раздавании его оскудевает, богатство же
небесное Божией благодати чем более раздается, тем более
преумножается у того, кто его раздает. Так и Сам Господь
изволил сказать самаряныне: «Пияй от воды сей возжаждет
вновь, а пияй от воды, юже Аз дам, не возжаждет во веки, но
вода, юже Аз дам ему, будет в нем источник приснотекущий
в живот вечный».



 
 
 

 
V. Богоматерь – язва бесов

 
– Батюшка, – сказал я, – вот вы все изволите говорить о

стяжании благодати Духа Святаго как о цели христианской
жизни, но как же и где я могу ее видеть? Добрые дела видны,
а разве Дух Святый может быть виден? Как же я буду знать,
со мной Он или нет?

– Мы в настоящее время, – так отвечал Старец, – по нашей
почти всеобщей холодности к святой вере в Господа нашего
Иисуса Христа и по невнимательности нашей к действиям
Его Божественного о нас Промысла и общения человека с
Богом до того дошли, что, можно сказать, почти вовсе уда-
лились от истинно христианской жизни. Нам теперь кажут-
ся странными слова Священного Писания, когда Дух Божий
устами Моисея говорит: «И виде Адам Господа, ходящего в
рай», или когда читаем у апостола Павла: «Идохом во Аха-
ию, и Дух Божий не иде с нами, обратихомся в Македонию,
и Дух Божий иде с нами». В апостольских Деяниях прошед-
ши чрез Фригию и Галатийскую страну, они не были допу-
щены Духом Святым проповедовать слово в Асии. Дошед-
ши до Мисии, предпринимали идти в Вифинию, но Дух не
допустил их (16, 6–7.) Неоднократно и в других местах Свя-
щенного Писания говорится о явлении Бога человекам.

Вот некоторые и говорят: «Эти места непонятны: неуже-
ли люди так очевидно могли видеть Бога?» А непонятного



 
 
 

тут ничего нет. Произошло это непонимание оттого, что мы
удалились от простоты первоначального христианского ве-
дения и под предлогом просвещения зашли в такую тьму
неведения, что нам уже кажется неудобопостижимым то, о
чем древние до того ясно разумели, что им и в обыкновен-
ных разговорах понятие о явлении Бога между людьми не
казалось странным. Так Иов, когда друзья его укоряли в том,
что он хулит Бога, отвечал им: «Как это может быть, когда
я чувствую дыхание Вседержителево в ноздрех моих?» То
есть как-де я могу хулить Бога, когда Дух Святый со мной
пребывает? Если бы я хулил Бога, то Дух Святый отступил
бы от меня, а вот я и дыхание Его ощущаю в ноздрех моих.
Таким точно образом говорится и про Авраама и про Иако-
ва, что они видели Господа и беседовали с Ним, и Иаков да-
же и боролся с Ним. Моисей видел Бога и весь народ с ним,
когда он сподобился приять от Бога скрижали закона на го-
ре Синае. Столп облачный и огненный, или, что то же, яв-
ная благодать Духа Святаго, служили путеводителями наро-
ду Божию в пустыне. Бога и благодать Духа Его Святаго лю-
ди не во сне видели, и не в мечтании, и не в исступлении
воображения расстроенного, а истинно въяве. Очень уж мы
стали невнимательны к делу нашего спасения, отчего и вы-
ходит, что мы и многие другие слова Священного Писания
приемлем не в том смысле, как бы следовало. И все потому,
что не ищем благодати Божией, не допускаем ей, по гордо-
сти ума нашего, вселиться в души наши и потому не имеем



 
 
 

истинного просвещения от Господа, посылаемого в сердца
людей, всем сердцем алчущих и жаждущих правды Божией.

Вот, например, многие толкуют, что когда в Библии гово-
рится, «вдуну Бог дыхание жизни в лице Адама первоздан-
ного и созданного Им от персти земной», что будто бы это
значило, что в Адаме до этого не было души и духа челове-
ческого, а была будто бы лишь плоть одна, созданная от пер-
сти земной. Неверно это толкование, ибо Господь Бог создал
Адама от персти земной в том составе, как, батюшка, святой
апостол Павел утверждает: «Да будет всесовершен ваш дух,
душа и плоть в пришествии Господа нашего Иисуса Христа».
И все три сии части нашего естества созданы были от персти
земной, и Адам не мертвым был создан, но действующим
животным существом, подобно другим живущим на земле
одушевленным Божиим созданиям. Но вот в чем сила, что
если бы Господь Бог не вдунул потом в лице его сего дыха-
ния жизни, то есть благодати Господа Бога Духа Святаго, от
Отца исходящего и в Сыне почивающего и ради Сына в мир
посылаемого, то Адам, как ни был он совершенно превос-
ходно создан над прочими Божиими созданиями, как венец
творения на земле, все-таки пребыл бы не имущим внутрь
себя Духа Святаго, возводящего его в Богоподобное досто-
инство, и был бы подобен всем прочим созданиям, хотя и
имеющим плоть, и душу, и дух, принадлежащие каждому по
роду их, но Духа Святаго внутрь себя не имущим. Когда же
вдунул Господь в лице Адамово дыхание жизни, тогда-то, по



 
 
 

выражению Моисееву, и «Адам бысть в душу живу», то есть
совершенно во всем Богу подобную и такую, как и Он, на
веки веков бессмертную. Адам сотворен был до того не под-
лежащим действию ни одной из сотворенных Богом стихий,
что его ни вода не топила, ни огонь не жег, ни земля не мог-
ла пожрать в пропастях своих, ни воздух не мог повредить
каким бы то ни было своим действием. Все покорено было
ему, как любимцу Божию, как царю и обладателю твари. И
все любовалось на него как на всесовершенный венец творе-
ний Божиих. От этого-то дыхания жизни, вдохнутого в ли-
це Адамово из Всетворческих Уст Всетворца и Вседержите-
ля Бога, Адам до того преумудрился, что не было никогда
от века, нет, да и едва ли будет когда-нибудь на земле чело-
век, премудрее и многознательнее его. Когда Господь пове-
лел ему нарещи имена всякой твари, то каждой твари он дал
на языке такие названия, которые знаменуют вполне все ка-
чества, всю силу и все свойства твари, которые она имеет по
дару Божиему, дарованному ей при ее сотворении. Вот по
этому-то дару вышеестественной Божией благодати, ниспо-
сланному ему от дыхания жизни, Адам мог видеть и разу-
меть и Господа, ходящего в рай, и постигать глаголы Его, и
беседу святых Ангелов, и язык всех зверей и птиц и гадов,
живущих на земле, и все то, что ныне от нас, как от падших
и грешных, сокрыто и что для Адама до его падения было
так ясно.

Такую же премудрость и силу, и всемогущество, и все про-



 
 
 

чие благие и святые качества Господь Бог даровал и Еве, со-
творив ее не от персти земной, а от ребра Адамова в Еде-
ме сладости – в рай, насажденном Им посреди земли. Для
того чтобы они могли удобно и всегда поддерживать в себе
бессмертные, Богоблагодатные и всесовершенные свойства
сего дыхания жизни, Бог посадил посреди рая древо жизни,
в плодах которого заключил всю сущность и полноту даров
этого Божественного Своего дыхания. Если бы не согреши-
ли, то Адам и Ева сами и все их потомство могли бы все-
гда, пользуясь вкушением от плода древа жизни, поддержи-
вать в себе вечно животворящую силу благодати Божией и
бессмертную, вечно юную полноту сил плоти, души и духа и
непрестанную нестареемость бесконечно бессмертного все-
блаженного своего состояния, даже и воображению нашему
в настоящее время неудобопонятного.

Когда же вкушением от древа познания добра и зла –
преждевременно и противно заповеди Божией – узнали раз-
личие между добром и злом и подверглись всем бедствиям,
последовавшим за преступление заповеди Божией, то лиши-
лись этого бесценного дара благодати Духа Божия, так что до
самого пришествия в мир Богочеловека Иисуса Христа Дух
Божий «не убо бе в мире, яко Иисус не убо бе прославлен».
Однако это не значит, чтобы Духа вовсе не было в мире, но
Его пребывание не было таким полномерным, как в Адаме
или в нас, православных христианах, а проявлялось только
вне, и признаки Его пребывания в мире были известны роду



 
 
 

человеческому. Так, например, Адаму после падения, а рав-
но и Еве вместе с ним, были открыты многие тайны, отно-
сившиеся до будущего спасения рода человеческого. И Ка-
ину, несмотря на нечестие его и его преступление, удобопо-
нятен был глас благодатного Божественного, хотя и обличи-
тельного, собеседования с ним. Ной беседовал с Богом. Ав-
раам, видя Бога и день Его, и возрадовался. Благодать Свя-
таго Духа, действовавшая отвне, отражалась и во всех ветхо-
заветных пророках и святых Израиля.

У евреев потом заведены были особые пророческие учи-
лища, где учили распознавать признаки явления Божьего
или Ангелов и отличать действия Духа Святаго от обык-
новенных явлений, случающихся в природе неблагодатной
земной жизни. Симеону Богоприимцу, Богоотцам Иоакиму
и Анне и многим бесчисленным рабам Божиим бывали по-
стоянные, разнообразные въяве Божественные явления, гла-
сы, откровения, оправдывавшиеся очевидными чудесными
событиями. Не с такой силой, как в народе Божием, но про-
явление Духа Божьего действовало и в язычниках, не ведав-
ших Бога Истинного, потому что и из их среды Бог находил
избранных Себе людей. Таковы, например, были девствен-
ницы пророчицы, сивиллы, которые обрекли свое девство
хотя для Бога Неведомого, но все же для Бога, Творца все-
ленной, и Вседержителя, и Мироправителя, каковым Его и
язычники сознавали. Также и философы языческие, кото-
рые хотя и во тьме неведения Божественного блуждали, но,



 
 
 

ища истины, возлюбленной Богу, могли быть по самому это-
му Боголюбезному ее исканию причастными Духу Божьему,
ибо сказано: «Языки, не ведующие Бога, естеством законная
творят и угодная Богу соделывают». А истину так ублажает
Господь, что Сам про нее Духом Святым возвещает: «Истин-
ная от земли возсия, и правда с небесе приниче».

Так вот, ваше Боголюбие, и в еврейском священном, Бо-
гу любезном народе, и в язычниках, не ведающих Бога, а
все-таки сохранялось ведение Божие, то есть, батюшка, яс-
ное и разумное понимание того, как Господь Бог Дух Свя-
тый действует в человеке и как именно и по каким наруж-
ным и внутренним ощущениям можно удостовериться, что
это действует Господь Бог Дух Святый, а не прелесть враже-
ская. Таким-то образом все это было от падения Адама до
пришествия Господа нашего Иисуса Христа во плоти в мир.

Без этого, ваше Боголюбие, всегда сохранявшегося в ро-
де человеческом ощутительно о действиях Духа Святаго по-
нимания не было бы людям нипочем возможности узнать в
точности, пришел ли в мир, обетованный Адаму и Еве, Плод
Семени Жены, имеющий стереть главу змиеву.

Но вот Симеон Богоприимец, сохраненный Духом Свя-
тым после предвозвещения ему на 65-м году его жизни тай-
ны приснодевственного от Пречистой Приснодевы Марии
Его зачатия и рождения, проживши по благодати Всесвята-
го Духа Божьего 300 лет, потом на 365-м году жизни своей
сказал ясно в храме Господнем, что ощутительно узнал по



 
 
 

дару Духа Святаго, что это и есть Он Самый, Тот Христос,
Спаситель мира, о вышеестественном зачатии и рождении
Коего от Духа Святаго ему было предвозвещено триста лет
тому назад от Ангела.

Вот и святая Анна пророчица, дочь Фануилова, служив-
шая восемьдесят лет от вдовства своего Господу Богу в хра-
ме Божием и известная по особенным дарам благодати Бо-
жией за вдовицу праведную, чистую рабу Божию, возвести-
ла, что это действительно Он и есть, обетованный Mиpy Мес-
сия, истинный Христос, Бог и человек, Царь Израилев, при-
шедший спасти Адама и род человеческий.

Когда же Он, Господь наш Иисус Христос, изволил совер-
шить все дело спасения, то по воскресении Своем дунул на
апостолов, возобновив дыхание жизни, утраченное Адамом,
и даровал им эту же самую Адамову благодать Всесвятаго
Духа Божия. Но мало сего – ведь говорил же Он им: «Уне
есть им, да Он идет ко Отцу; аще же бо не идет Он, то Дух
Божий не приидет в мир; аще же идет Он, Христос, ко От-
цу, то послет его в мир, и Он, Утешитель, наставит их и всех
последующих их учению на всякую истину и воспомянет им
вся, яже Он глаголал им еще сущи в мире с ними». Это уже
обещана была Им благодать-возблагодать. И вот в день Пя-
тидесятницы торжественно ниспослал Он им Духа Святаго в
дыхании бурне, в виде огненных языков, на коемждо из них
седших и вошедших в них и наполнивших их силою огнеоб-
разной Божественной благодати, росоносно дышащей и ра-



 
 
 

достотворно действующей в душах причащающихся ее силе
и действиям. И вот эту-то самую огнедухновенную благодать
Духа Святаго, когда она подается нам всем, верным Христо-
вым, в Таинстве святого Крещения, священно запечатлева-
ют миропомазанием в главнейших, указанных Святой Цер-
ковью, местах нашей плоти, как вековечной хранительницы
этой благодати. Говорится: «Печать дара Духа Святаго».

А на что, батюшка, ваше Боголюбие, кладем мы, убогие,
печати свои, как не на сосуды, хранящие какую-нибудь вы-
сокоценимую нами драгоценность? Что же может быть выше
всего на свете и что драгоценнее даров Духа Святаго, ниспо-
сылаемых нам свыше в таинстве Крещения, ибо крещенская
эта благодать столь велика, что даже и от человека-еретика
не отъемлется до самой его смерти, то есть до срока, обозна-
ченного свыше по Промыслу Божию для пожизненной про-
бы человека на земле – на что-де он будет годен и что-де он в
этот Богом дарованный ему срок при посредстве свыше да-
рованной ему силы благодати сможет совершить? И если бы
мы не грешили никогда после Крещения нашего, то вовеки
пребыли бы святыми, непорочными и изъятыми от всякой
скверны плоти и духа угодниками Божиими. Но вот в том-
то и беда, что мы, преуспевая в возрасте, не преуспеваем в
благодати и в разуме Божием, как преуспевал в том Господь
наш Христос Иисус, а напротив того, развращаясь мало-по-
малу, лишаемся благодати Всесвятаго Духа Божьего и дела-
емся в многоразличных мерах грешными и многогрешными



 
 
 

людьми.
Но когда кто, будучи возбужден ищущею нашего спасения

премудростью Божиею, обходящею всяческая, решится ради
нее на утреневание к Богу и бдение ради обретения вечно-
го своего спасения, тогда тот, послушный гласу ее, должен
прибегнуть к истинному во всех грехах своих покаянию и
к сотворению противоположных содеянным грехам добро-
детелей, а через добродетели Христа ради к приобретению
Духа Святаго, внутрь нас действующего и внутрь нас Цар-
ствие Божие устрояющего. Слово Божие недаром говорит:
«Внутрь вас есть Царство Божие, и нуждно есть оно, и нужд-
ницы е восхищают».

То есть те люди, которые, несмотря и на узы греховные,
связавшие их и не допускающие своим насилием и возбуж-
дением на новые грехи прийти к Нему, Спасителю нашему, с
совершенным покаянием на истязание с Ним, презирая всю
крепость этих греховных связок, нудятся расторгнуть их –
такие люди являются потом действительно пред лице Божие
паче снега убеленными Его благодатью. «Приидите, – гово-
рит Господь, – и аще грехи ваши будут, яко багряное, то яко
снег убелю их». Так некогда святый тайновидец Иоанн Бо-
гослов видел таких людей в одеждах белых, то есть одеждах
оправдания, и «финицы в руках их», как знамение победы,
и пели они Богу дивную песнь «Аллилуиа». «Красоте пения
их никтоже подражати можаше». Про них Ангел Божий ска-
зал: «Сии суть, иже приидоша от скорби великия, иже ис-



 
 
 

праша ризы своя и убелиша ризы своя в Крови Агнчей», –
испраша страданиями и убелиша их в причащении Пречи-
стых и Животворящих Тайн Плоти и Крови Агнца Непороч-
на и Пречиста Христа, прежде всех век закланного Его соб-
ственною волею за спасение миpa, присно и доныне закала-
емого и раздробляемого, но николиже иждиваемого, подаю-
щего же нам в вечное и неоскудеваемое спасение наше на
путие живота вечного во ответ благоприятен на Страшном
Судище Его и замену дражайшую и всяк ум превосходящую
того плода древа жизни, которую хотел было лишить наш род
человеческий враг человеков, спадший с небес Денница.

Хотя враг диавол и обольстил Еву, и с нею пал и Адам,
но Господь не только даровал им Искупителя в плоде Семе-
ни Жены, смертию смерть поправшего, но и дал всем нам
в Жене, Приснодеве Богородице Марии, стершей в Самой
Себе и стирающей во всем роде человеческом главу змие-
ву, неотступную Ходатаицу к Сыну Своему и Богу нашему,
непостыдную и непреоборимую Предстательницу даже за са-
мых отчаянных грешников. По этому самому Божия Матерь
и называется «Язвою бесов», ибо нет возможности бесу по-
губить человека, лишь бы только сам человек не отступил от
прибегания к помощи Божией Матери.



 
 
 

 
VI. Благодать есть свет

 
– Еще, ваше Боголюбие, должен я, убогий Серафим, объ-

яснить, в чем состоит различие между действиями Духа Свя-
таго, священнотайне вселяющегося в сердца верующих в
Господа Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, и действи-
ями тьмы греховной, по наущению и разжжению бесовско-
му воровски в нас действующей. Дух Божий воспоминает
нам словеса Господа нашего Иисуса Христа и действует еди-
но с Ним, всегда торжественно, радостотворя сердца наши
и управляя стопы наши на путь мирен, а дух лестчий, бе-
совский, противно Христу мудрствует, и действия его в нас
мятежны, стропотны и исполнены похоти плотской, похо-
ти очес и гордости житейской. «Аминь, аминь глаголю вам,
всяк живый и веруяй в Мя не умрет вовеки». Имеющий бла-
годать Святаго Духа за правую веру во Христа, если бы по
немощи человеческой и умер душевно от какого-либо гре-
ха, то не умрет вовеки, но будет воскрешен благодатию Гос-
пода нашего Иисуса Христа, вземлющего грехи мира и ту-
не дарующего благодать-возблагодать. Про эту-то благодать,
явленную всему миру и роду нашему человеческому в Бого-
человеке, и сказано в Евангелии: «В Том живот бе и живот
бе свет человеком», и прибавлено: «И свет во тьме светится,
и тьма его не объят». Это значит, что благодать Духа Свя-
таго, даруемая при Крещении во имя Отца и Сына и Свя-



 
 
 

таго Духа, несмотря на грехопадения человеческие, несмот-
ря на тьму вокруг души нашей, все-таки светится в серд-
це искони бывшим Божественным светом бесценных заслуг
Христовых. Этот свет Христов при нераскаянии грешника
глаголет ко Отцу: «Авва отче, не до конца прогневайся на
нераскаянность эту!» А потом, при обращении грешника на
путь покаяния, совершенно изглаживает и следы содеянных
преступлений, одевая бывшего преступника снова одеждой
нетления, сотканной из благодати Духа Святаго, о стяжании
которой как о цели жизни христианской, я говорю столько
времени вашему Боголюбию.

Еще скажу вам, чтобы вы еще яснее поняли, что разуметь
под благодатию Божиею, и как распознать ее, и в чем особ-
ливо проявляется ее действие в людях, ею просвещенных.
Благодать Духа Святаго есть Свет, просвещающий человека.
Об этом говорит все Священное Писание.

Так Богоотец Давид сказал: «Светильник ногама моима
закон Твой и свет стезям моим, и аще не закон Твой науче-
ние мне был, тогда убо погибл бых во смирении моем». То
есть благодать Духа Святаго, выражающаяся в законе слова-
ми заповедей Господних, есть светильник и свет мой, и ес-
ли бы не эта благодать Духа Святаго, которую я так тщатель-
но и усердно стяжеваю, что седмижды на день поучаюсь о
судьбах правды Твоей, просвещала меня во тьме забот, со-
пряженных с великим званием моего царского сана, то отку-
да бы я взял себе хоть искру света, чтобы озарить путь свой



 
 
 

по дороге жизни, темной от недоброжелательства недругов
моих! И на самом деле Господь неоднократно проявлял для
многих свидетелей действие благодати Духа Святаго на тех
людях, которых Он освящал и просвещал великими наити-
ями Его. Вспомните про Моисея после беседы его с Богом
на горе Синайской. Люди не могли смотреть на него – так
сиял он необыкновенным светом, окружавшим лицо его. Он
даже принужден был являться народу не иначе как под по-
крывалом. Вспомните Преображение Господне на горе Фа-
вор. Великий свет объял Его, и «быша ризы Его, блещущие
яко снег, и ученицы Его от страха падоша ниц». Когда же
Моисей и Илия явились к Нему в том же свете, то, чтобы
скрыть сияние света Божественной благодати, ослеплявшей
глаза учеников, «облак, – сказано, – осени их». И таким-то
образом благодать Всесвятаго Духа Божия является в неиз-
реченном свете для всех, которым Бог являет действие ее.



 
 
 

 
VII. Мир тепла и благодати

 
– Каким же образом, – спросил я батюшку отца Серафи-

ма, – узнать мне, что я нахожусь в благодати Духа Святаго?
– Это, ваше Боголюбие, очень просто, – отвечал он мне, –

поэтому-то и Господь говорит: «Вся проста суть обретаю-
щим разум». Да беда-то вся наша в том, что сами-то мы не
имеем этого разума Божественного, который не кичит (не
гордится), ибо не от мира сего есть. Разум этот, исполнен-
ный любовью к Богу и ближнему, созидает всякого челове-
ка во спасение ему. Про этот разум Господь сказал: «Бог хо-
щет всем спастися и в разум истины прийти». Апостолам же
Своим про недостаток этого разума Он сказал: «Ни ли нера-
зумливи есте и не чли ли Писания, и притчи сия не разуме-
ете ли?..» Опять же про этот разум в Евангелии говорится
про апостолов, что «отверз им тогда Господь разум разумети
Писания». Находясь в этом разуме, и апостолы всегда виде-
ли, пребывает ли Дух Божий в них или нет, и проникнутые
Им и видя сопребывание с ними Духа Божия, утвердительно
говорили, что дело их свято и вполне угодно Господу Богу.
Этим и объясняется, почему они в посланиях своих писали:
«Изволися Духу Святому и нам» и только на этих основани-
ях и предлагали свои послания как истину непреложную, на
пользу всем верным – так святые апостолы ощутительно со-
знавали в себе присутствие Духа Божьего. Так вот, ваше Бо-



 
 
 

голюбие, видите ли, как это просто?
Я отвечал:
– Все-таки я не понимаю, почему я могу быть твердо уве-

ренным, что я в Духе Божием? Как мне самому в себе рас-
познавать истинное Его явление?

Батюшка отец Серафим отвечал:
– Я уже, ваше Боголюбие, сказал вам, что это очень про-

сто, и подробно рассказал вам, как люди бывают в Духе Бо-
жием и как должно разуметь Его явление в нас… Что же вам,
батюшка, надобно?

– Надобно, – сказал я, – чтобы я понял это хорошенько!..
Тогда отец Серафим взял меня весьма крепко за плечи и

сказал мне:
– Мы оба теперь, батюшка, в Духе Божием с тобою! Что

же ты не смотришь на меня?
Я отвечал:
– Не могу, батюшка, смотреть, потому что из глаз ваших

молнии сыпятся. Лицо ваше сделалось светлее солнца, и у
меня глаза ломит от боли…

Отец Серафим сказал:
– Не устрашайтесь, ваше Боголюбие! И вы теперь сами

так же светлы стали, как и я сам. Вы теперь в полноте Духа
Божьего, иначе вам нельзя было бы и меня таким видеть.

И приклонив ко мне свою голову, он тихонько, на ухо ска-
зал мне:

–  Благодарите же Господа Бога за неизреченную к вам



 
 
 

милость Его. Вы видели, что я и не перекрестился даже, а
только в сердце моем мысленно помолился Господу Богу и
внутри себя сказал: «Господи, удостой его ясно и телесны-
ми глазами видеть то Сошествие Духа Твоего, которым Ты
удостаиваешь рабов Своих, когда благоволишь являться во
свете великолепной славы Твоей!» И вот, батюшка, Господь
и исполнил мгновенно смиренную просьбу убогого Серафи-
ма… Как же нам не благодарить Его за этот Его неизречен-
ный дар нам обоим? Этак, батюшка, не всегда и великим пу-
стынникам являет Господь Бог милость Свою. Эта благодать
Божия благоволила утешить сокрушенное сердце ваше, как
мать чадолюбивая, по предстательству Самой Матери Божи-
ей… Что ж, батюшка, не смотрите мне в глаза? Смотрите
просто и не убойтесь – Господь с нами!

Я взглянул после этих слов в лицо его, и напал на меня
еще больший благоговейный ужас. Представьте себе: в сере-
дине солнца, в самой блистательной яркости его полуденных
лучей, лицо человека, с вами разговаривающего. Вы видите
движение уст его, меняющееся выражение его глаз, слышите
его голос, чувствуете, что кто-то вас руками держит за пле-
чи, но не только рук этих не видите, не видите ни самих себя,
ни фигуры его, а только один свет ослепительный, прости-
рающийся далеко, на несколько сажен кругом, и озаряющий
ярким блеском своим и снежную пелену, покрывающую по-
ляну, и снежную крупу, осыпающую сверху и меня, и вели-
кого Старца. Возможно ли представить себе то положение, в



 
 
 

котором я находился тогда?
– Что же чувствуете вы теперь? – спросил меня отец Се-

рафим.
– Необыкновенно хорошо! – сказал я.
– Да как же хорошо? Что именно?
Я отвечал:
– Чувствую я такую тишину и мир в душе моей, что ни-

какими словами выразить не могу!
–  Это, ваше Боголюбие,  – сказал батюшка отец Сера-

фим, – тот мир, про который Господь сказал ученикам Сво-
им: «Мир Мой даю вам, не якоже мир дает, Аз даю вам. Аще
бо от миpa были бысте, мир убо любил свое, но якоже избрах
вы от миpa, сего ради ненавидит вас миp. Обаче дерзайте,
яко Аз победих миp». Вот этим-то людям, ненавидимым от
миpa сего, избранным же от Господа, и дает Господь тот мир,
который вы теперь в себе чувствуете: «Мир, по слову апо-
стольскому, всяк ум преимущий». Таким его называет апо-
стол, потому что нельзя выразить никаким словом того бла-
госостояния душевного, которое он производит в тех людях,
в сердца которых его внедряет Господь Бог. Христос Спаси-
тель называет его миром от щедрот Его собственных, а не от
мира сего, ибо никакое временное земное благополучие не
может дать его сердцу человеческому; он свыше даруется от
Самого Господа Бога, почему и называется миром Божиим.
Что же еще чувствуете вы? – спросил меня отец Серафим.

– Необыкновенную сладость! – отвечал я. И он продол-



 
 
 

жал:
– Это та сладость, про которую говорится в Священном

Писании: «От тука дому Твоего упиются и потоком сладости
Твоея напоиши я». Вот эта-то теперь сладость преисполня-
ет сердца наши и разливается по всем жилам нашим неизре-
ченным услаждением. От этой-то сладости наши сердца буд-
то тают и мы оба исполнены такого блаженства, какое ника-
ким языком выражено быть не может… Что же еще вы чув-
ствуете?

– Необыкновенную радость во всем моем сердце!
И батюшка отец Серафим продолжал:
– Когда Дух Божий снисходит к человеку и осеняет его

полнотою Своего наития, тогда душа человеческая преис-
полняется неизреченною радостию, ибо Дух Божий радосто-
творит все, к чему бы Он ни прикоснулся. Это та самая ра-
дость, про которую Господь говорит в Евангелии Своем: «…
Жена егда раждает, скорбь имать, яко прииде год ея; егда же
родит отроча, к тому не помнит скорби за радость, яко чело-
век родися в мир. В мире скорбни будете, но егда узрю вы,
возрадуется сердце ваше, и радости вашея никтоже возмет
от вас». Но как бы ни была утешительна радость эта, кото-
рую вы теперь чувствуете в сердце своем, все-таки она ни-
чтожна в сравнении с тою, про которую Сам Господь уста-
ми Своего апостола сказал, что радости той «ни око не виде,
ни ухо не слыша, ни на сердце человеку не взыдоша благая,
яже уготовал Бог любящим Его». Предзадатки этой радости



 
 
 

даются нам теперь, и если от них так сладко, хорошо и ве-
село в душах наших, то что сказать о той радости, которая
уготовлена там, на небесах, плачущим здесь, на земле?! Вот
и вы, батюшка, довольно-таки поплакали в жизни вашей на
земле, и смотрите-ка, какою радостью утешает вас Господь
еще в здешней жизни. Теперь за нами, батюшка, дело, что-
бы, труды к трудам прилагая, восходить нам от силы в силу и
достигнуть меры возраста исполнения Христова, да сбудут-
ся на нас слова Господни: «…Терпящие же Господа, тии из-
менят крепость, окрилатеют, яко орли, потекут и не утрудят-
ся, пойдут и не взалчут, пойдут от силы в силу, и явится им
Бог богов в Сионе разумения и небесных видений…» Вот
тогда-то наша теперешняя радость, являющаяся нам вмале и
вкратце, явится во всей полноте своей, и никто не возмет ее
от нас, преисполняемых неизъяснимых пренебесных насла-
ждений… Что же вы чувствуете, ваше Боголюбие?

Я отвечал:
– Теплоту необыкновенную!
– Как, батюшка, теплоту? Да ведь мы в лесу сидим. Те-

перь зима на дворе, и под ногами снег, и на нас более верш-
ка снегу, и сверху крупа падает… Какая же может быть тут
теплота?

Я отвечал:
– А такая, какая бывает в бане, когда поддадут на каменку

и когда из нее столбом пар валит…
– И запах, – спросил он меня, – такой же, как из бани?



 
 
 

– Нет, – отвечал я, – на земле нет ничего подобного этому
благоуханию. Когда еще при жизни матушки моей я любил
танцевать и ездил на балы и танцевальные вечера, то матуш-
ка моя опрыснет меня, бывало, духами, которые покупала в
лучших модных магазинах Казани, но те духи не издают та-
кого благоухания…

И батюшка отец Серафим, приятно улыбнувшись, сказал:
– И сам я, батюшка, знаю это точно так же, как и вы, да

нарочно спрашиваю у вас, так ли вы это чувствуете? Сущая
правда, ваше Боголюбие! Никакая приятность земного бла-
гоухания не может быть сравнена с тем благоуханием, кото-
рое мы теперь ощущаем, потому что нас теперь окружает
благоухание Святаго Духа Божия. Что же земное может быть
подобно ему?.. Заметьте же, ваше Боголюбие, ведь вы сказа-
ли мне, что кругом нас тепло, как в бане, а посмотрите-ка,
ведь ни на вас, ни на мне снег не тает и под нами также. Ста-
ло быть, теплота эта не в воздухе, а в нас самих. Она-то и
есть именно та самая теплота, про которую Дух Святый сло-
вами молитвы заставляет нас вопиять к Господу: «Теплотою
Духа Святаго согрей мя!» Ею-то согреваемые пустынники
и пустынницы не боялись зимнего мраза, будучи одеваемы,
как в теплые шубы, в благодатную одежду, от Святаго Ду-
ха истканную. Так ведь и должно быть на самом деле, пото-
му что благодать Божия должна обитать внутри нас, в серд-
це нашем, ибо Господь сказал: «Царствие Божие внутри вас
есть». Под Царствием же Божиим Господь разумел благодать



 
 
 

Духа Святаго. Вот это Царствие Божие теперь внутри нас и
находится, а благодать Духа Святаго и отвне осиявает и со-
гревает нас и, преисполняя многоразличным благоуханием
окружающий нас воздух, услаждает наши чувства пренебес-
ным услаждением, напояя сердца наши радостью неизглаго-
ланною. Наше теперешнее положение есть то самое, про ко-
торое апостол говорит: «Царствие Божие несть пища и пи-
тие, но правда и мир о Дусе Святе». Вера наша состоит «не
в препретельных земныя премудрости словах, но в явлении
силы и духа». Вот в этом-то состоянии мы с вами теперь
и находимся. Про это состояние именно и сказал Господь:
«Суть нецыи от зде стоящих, иже не имут вкусити смерти,
дондеже видят Царствие Божие, пришедшее в силе…» Вот,
батюшка, ваше Боголюбие, какой неизреченной радости спо-
добил нас теперь Господь Бог!.. Вот что значит быть в пол-
ноте Духа Святаго, про которую святой Макарий Египетский
пишет: «Я сам был в полноте Духа Святаго…» Этою-то пол-
нотою Духа Своего Святаго и нас, убогих, преисполнил те-
перь Господь… Ну уж теперь нечего более, кажется, спраши-
вать, ваше Боголюбие, каким образом бывают люди в благо-
дати Духа Святаго!.. Будете ли вы помнить теперешнее яв-
ление неизреченной милости Божией, посетившей нас?

– Не знаю, Батюшка, – сказал я, – удостоит ли меня Гос-
подь навсегда помнить так живо и явственно, как теперь я
чувствую, эту милость Божию.

– А я мню, – отвечал мне отец Серафим, – что Господь по-



 
 
 

может вам навсегда удержать это в памяти вашей, ибо иначе
благость Его не преклонилась бы так мгновенно к смирен-
ному молению моему и не предварила бы так скоро послу-
шать убогого Серафима, тем более что и не для вас одних
дано вам разуметь это, а через вас для целого мира, чтобы
вы сами, утвердившись в деле Божием, и другим могли быть
полезными. Что же касается до того, батюшка, что я монах, а
вы мирской человек, то об этом думать нечего: у Бога взыс-
куется правая вера в Него и Сына Его Единородного. За это
и подается обильно свыше благодать Духа Святаго. Господь
ищет сердца, преисполненные любовью к Богу и ближнему, –
вот престол, на котором Он любит восседать и на котором Он
является в полноте Своей пренебесной славы. «Сыне, даждь
Ми сердце твое! – говорит Он. – А все прочее Я Сам прило-
жу тебе», ибо в сердце человеческом может вмещаться Цар-
ствие Божие. Господь заповедует ученикам своим: «Ищите
прежде Царствия Божия и правды Его, и сия вся приложатся
вам. Весть бо Отец ваш Небесный, яко всех сих требуете».

Не укоряет Господь Бог за пользование благами земными,
ибо и Сам говорит, что по положению нашему в жизни зем-
ной мы всех сих требуем, то есть всего, что успокаивает на
земле нашу человеческую жизнь и делает удобным и более
легким путь наш к Отечеству Небесному. На это опираясь,
святой апостол Петр сказал, что, по его мнению, нет ничего
лучше на свете, как благочестие, соединенное с довольством.
И Церковь Святая молится о том, чтобы это было нам даро-



 
 
 

вано Господом Богом; и хотя прискорбия, несчастия и раз-
нообразные нужды и неразлучны с нашей жизнью на земле,
однако же Господь Бог не хотел и не хочет, чтобы мы были
только одних скорбях и напастях, почему и заповедует нам
через апостолов носить тяготы друг друга и тем исполнять
закон Христов. Господь Иисус лично дает нам заповедь, что-
бы мы любили друг друга и, соутешаясь этой взаимной лю-
бовью, облегчали себе прискорбный и тесный путь нашего
шествования к Отечеству Небесному. Для чего же Он и с
небес сошел к нам, как не для того, чтобы, восприяв на Се-
бя нашу нищету, обогатить нас богатством благости Своей
и Своих неизреченных щедрот. Ведь пришел Он не для то-
го, чтобы послужили Ему, но да послужит Сам другим и да
даст душу Свою за избавление многих. Так и вы, ваше Бого-
любие, творите и, видевши явно оказанную вам милость Бо-
жию, сообщайте о том всякому желающему себе спасения.
«Жатвы бо много, – говорит Господь, – делателей же мало».
Вот и нас Господь Бог извел на делание и дал дары благода-
ти Своей, чтобы, пожиная класы спасения наших ближних
через множайшее число приведенных нами в Царствие Бо-
жие, принесли Ему плоды ово тридесят, ово шестьдесят, ово
же сто. Будем же блюсти себя, батюшка, чтобы не быть нам
осужденным с тем лукавым и ленивым рабом, который за-
копал свой талант в землю, а будем стараться подражать тем
благим и верным рабам Господа, которые принесли Госпо-
дину своему один вместо двух – четыре, другой вместо пяти



 
 
 

– десять. О милосердии же Господа Бога сомневаться нече-
го: сами, ваше Боголюбие, видите, как слова Господни, ска-
занные через пророка, сбылись на нас. «Несмь Аз Бог изда-
лече, но Бог изблизи и при устех твоих есть спасение твое».
Не успел я, убогий, перекреститься, а только лишь в сердце
своем пожелал, чтобы Господь удостоил вас видеть Его бла-
гостыню во всей ее полноте, как уже Он немедленно и на де-
ле исполнением моего пожелания поспешить изволил.

Не велехваляся говорю я это и не с тем, чтобы показать
вам свое значение и привести вас в зависть, и не для того,
чтобы вы подумали, что я монах, а вы мирянин, нет, ваше
Боголюбие, нет! «Близ Господь всем призывающим Его во
истине, и несть у Него зрения на лица, Отец бо любит Сы-
на и вся дает в руце Его», лишь бы только мы сами любили
Его, Отца нашего Небесного, истинно, по-сыновнему. Гос-
подь равно слушает и монаха, и мирянина, простого христи-
анина, лишь бы оба были православные, и оба любили Бога
из глубины душ своих, и оба имели в Него веру, хотя бы «яко
зерно горушно», и оба двинут горы. «Един движет тысящи,
два же тьмы». Сам Господь говорит: «Вся возможна верую-
щему», а батюшка святой апостол Павел велегласно воскли-
цает: «Вся могу о укрепляющем мя Христе». Не дивнее ли
еще этого Господь наш Иисус Христос говорит о верующих в
Него: «Веруяй в Мя, дела не точию яже Аз творю, но и боль-
ше сих сотворит, яко Аз иду ко Отцу Моему и умолю Его
о вас, да радость ваша исполнена будет. Доселе не просисте



 
 
 

ничесоже во имя Мое, ныне же просите и приимете…» Так-
то, ваше Боголюбие, все, о чем бы вы ни попросили у Гос-
пода Бога, все восприимете, лишь бы только было во славу
Божию или на пользу ближнего, потому что и пользу ближ-
него Он же к славе Своей относит, почему и говорит: «Вся,
яже единому от меньших сих сотвористе, Мне сотвористе».
Так не имейте никакого сомнения, чтобы Господь Бог не ис-
полнил ваших прошений, лишь бы только они или к славе
Божией, или к пользам и назиданию ближних относились.

Но если бы даже и для собственной вашей нужды, или
пользы, или выгоды вам что-либо было нужно, и это даже
все столь же скоро и благопослушливо Господь Бог изволит
послать вам, только бы в том крайняя нужда и необходи-
мость настояла, ибо любит Господь любящих Его: благ Гос-
подь всяческим, щедрит же и дает и непризывающим имени
Его, и щедроты Его во всех делах Его, волю же боящихся Его
сотворит, и молитву их услышит, и весь совет их исполнит,
исполнит Господь вся прошения твоя. Одного опасайтесь,
ваше Боголюбие, чтобы не просить у Господа того, в чем не
будете иметь крайней нужды. Не откажет Господь вам и в
том за вашу православную веру во Христа Спасителя, ибо
не предаст Господь жезла праведных на жребий грешных и
волю раба Своего Давида сотворит неукоснительно, однако
взыщет с него, зачем он тревожил Его без особой нужды,
просил у Него того, без чего мог бы весьма удобно обойтись.

Так-то, ваше Боголюбие, все я вам сказал теперь и на деле



 
 
 

показал, что Господь и Божия Матерь через меня, убогого
Серафима, вам сказать и показать соблаговолили. Грядите
же с миром. Господь и Божия Матерь с вами да будет всегда,
ныне и присно и во веки веков. Аминь. Грядите же с миром!..

И во все время беседы этой с того самого времени, как
лицо отца Серафима просветилось, видение это не переста-
вало, и все с начала рассказа и доселе сказанное говорил он
мне, находясь в одном и том же положении. Исходившее же
от него неизреченное блистание света видел я сам, своими
собственными глазами, что готов подтвердить и присягою».



 
 
 

 
Послесловие С. Нилуса

(к изданию 1903 г.)
 

На этом месте заканчивается мотовиловская рукопись.
Глубину значения этого акта торжества Православия не мо-
ему перу стать выяснять и подчеркивать, да он и не требует
свидетельства о себе, ибо сам о себе свидетельствует с такой
несокрушимой силой, что его значения не умалить суесло-
виям мира сего.

Но если бы кто мог видеть, в каком виде достались мне
бумаги Мотовилова, хранившие в своих тайниках это дра-
гоценное свидетельство богоугодного жития святого Стар-
ца! Пыль, галочьи и голубиные перья, птичий помет, обрыв-
ки совсем неинтересных счетов, бухгалтерские, сельскохо-
зяйственные выписки, копии с прошений, письма сторонних
лиц – все в одной куче, вперемешку одно с другим, и всего
весу 4 пуда 25 фунтов. Все бумаги ветхие, исписанные бег-
лым и до такой степени неразборчивым почерком, что я про-
сто в ужас пришел: где тут разобраться?!

Разбирая этот хаос, натыкаясь на всевозможные препят-
ствия – особенно почерк был для меня камнем преткнове-
ния, – я, помню, чуть не поддался отчаянию. А тут, среди
всей этой макулатуры нет-нет и блеснет искоркой во тьме с
трудом разобранная фраза: «Батюшка отец Серафим гово-
рил мне…» Что говорил? Что скрывают в себе эти неразга-



 
 
 

данные иероглифы? Я приходил в отчаяние.
Помню, под вечер целого дня упорного и бесплодного тру-

да я не вытерпел и взмолился: «Батюшка Серафим! Неуже-
ли же для того ты дал мне возможность получить рукописи
твоего «служки» из такой дали, как Дивеев, чтобы неразо-
бранными возвратить их забвению?»

От души, должно быть, было мое восклицание. Наутро,
взявшись за разбор бумаг, я сразу же нашел эту рукопись
и тут же получил способность разбирать мотовиловский по-
черк. Нетрудно представить себе мою радость, и как зна-
менательными мне показались слова этой рукописи: «А я
мню, – отвечал мне отец Серафим, – что Господь поможет
вам навсегда удержать это в памяти, ибо иначе благость Его
не преклонилась бы так мгновенно к смиренному молению
моему и не предварила бы так скоро послушать убогого Се-
рафима, тем более что и не для вас одних дано вам разуметь
это, а через вас для целого мира…»

Семьдесят долгих лет лежало это сокровище под спудом
на чердаках среди разного забытого хлама. Надо же было ему
попасть в печать, да еще когда? Перед самым прославлени-
ем святых мощей того, кого Православная Церковь начинает
просить:

«Преподобне отче Серафиме! Моли Бога о нас!»
19 мая 1903 г.



 
 
 

 
Акафист преподобному Серафиму,

Саровскому чудотворцу
 
 

Кондак 1
 

Избранный чудотворче и предивный угодниче Христов,
скорый помощниче и молитвенниче наш, преподобне отче
Серафиме! Величающе прославльшаго тя Господа, воспева-
ем ти похвальная. Ты же, имеяй велие дерзновение ко Гос-
поду, от всяких нас бед свободи, зовущих: Радуйся, препо-
добне Серафиме, Саровский чудотворче.

 
Икос 1

 
Ангелов Творец избра тя изначала, да прославиши жити-

ем твоим пречудное имя Святыя Троицы: явился бо еси во-
истинну ангел на земли и во плоти серафим; яко луч пре-
светлый Вечнаго Солнца Правды, просветися житие твое.
Мы же, зряще прехвальныя труды твоя, с благоговением и
радостию глаголем ти сицевая: Радуйся, правило веры и бла-
гочестия; радуйся, образе кротости и смирения. Радуйся,
преславное верных величание; радуйся, претихое скорбным
утешение. Радуйся, прелюбимое иноков похваление; радуй-



 
 
 

ся, живущим в мире предивное поможение. Радуйся, Рос-
сийския державы славо и ограждение; радуйся, тамбовския
страны священное украшение. Радуйся, преподобне Сера-
фиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 2

 
Видящи мати твоя, преподобне отче Серафиме, теплую

любовь твою ко иноческому житию, позна святую волю Гос-
подню о тебе, и Богу, яко дар совершен приносящи, благо-
слови тя на тесный путь иноческий святым крестом своим,
егоже до конца жития твоего на персех носил еси, знаменуя
велию любовь твою к распеншемуся за ны Христу Богу на-
шему, Емуже вси со умилением зовем: Аллилуиа.

 
Икос 2

 
Разум небесный тебе даровася, святче Божий: от юности

твоея не престая помышляти о Небеснем, оставил еси дом
отчий Царствия Божия ради и правды Его. Сего ради приими
от нас похвалы сия: Радуйся, града Курска чадо богоизбран-
ное; радуйся, родителей благочестивых отрасль пречестная.
Радуйся, добродетели матере своея унаследивый; радуйся,
благочестию и молитве ею наученный. Радуйся, на подвиги
от матере крестом благословенный; радуйся, благословение



 
 
 

сие яко святыню до смерти соблюдый. Радуйся, любве ради
Господа дом отеческий оставивый; радуйся, вся красная ми-
ра сего ни во что же вменивый. Радуйся, преподобне Сера-
фиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 3

 
Сила Вышняго от юности твоея воистинну храняше тя,

преподобне: с высоты бо храма спадша сохрани тя Господь
неврежденна, и страждущу ти люте Сама Владычица мира
явися, с Небес исцеление принесши, зане измлада верно слу-
жил еси Богу, выну взывая Ему: Аллилуиа.

 
Икос 3

 
Имея тщание о подвизе иноческаго равноангельнаго жи-

тия, во град святый Киев поклонения ради преподобным Пе-
черским притекл еси, и от уст преподобнаго Досифеа пове-
ление приим в пустыню Саровскую путь свой управити, ве-
рою издалеча облобызал еси место святое сие, и тамо все-
лився житие твое богоугодное скончал еси. Мы же, дивя-
щеся таковому о тебе Божию промышлению, со умилением
вопием ти: Радуйся, мирския суеты отрешивыйся; радуйся,
Небеснаго Отечества пламенно возжелевый. Радуйся, Хри-
ста всем сердцем возлюбивый; радуйся, благое иго Христо-



 
 
 

во на себе восприемый. Радуйся, совершеннаго послушания
исполненный; радуйся, святых заповедей Господних блюсти-
телю верный. Радуйся, ум твой и сердце в Бозе молитвенно
утвердивый; радуйся, столпе благочестия непоколебимый.
Радуйся, преподобне Серафиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 4

 
Бурю злых напастей утишая, прошел еси весь путь тесный

и скорбный подвига иноческаго, несый ярем пустыннаго жи-
тия, затвора и молчания, многонощнаго бдения, и тако, бла-
годатию Божиею восходя от силы в силу, от деяния к бого-
видению, преселился еси во Обители Горния, идеже со Ан-
гелы поеши Богу: Аллилуиа.

 
Икос 4

 
Слышаще и видяще святое житие твое, преподобне отче

Серафиме, вся братия твоя удивляхуся тебе и, приходяще к
тебе, поучахуся о словесех твоих и подвизех, славяще Гос-
пода, дивнаго во святых Своих. И мы вси с верою и любо-
вию восхваляем тя, преподобне отче, и вопием ти сице: Ра-
дуйся, всего себе в жертву Господеви принесый; радуйся, на
высоту безстрастия возшедый. Радуйся, воине Христов доб-
ропобедный; радуйся, Небеснаго Домовладыки рабе благий



 
 
 

и верный. Радуйся, предстателю о нас пред Господем непо-
стыдный; радуйся, к Богородице молитвенниче наш неусып-
ный. Радуйся, пречуднаго благоухания крине пустынный; ра-
дуйся, благодати Божия сосуде непорочный. Радуйся, препо-
добне Серафиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 5

 
Божественный свет осия жилище твое, преподобне, егда

болящу ти и на одре смертнем лежащу, Сама Пречистая Де-
ва, пришедши к тебе со святыми апостолы Петром и Иоан-
ном, рече: «Сей есть от рода нашего», – и главе твоей косну-
ся. Абие же исцелев, воспел еси благодарне Господеви: Ал-
лилуиа.

 
Икос 5

 
Видя враг рода человеча чистое и святое житие твое, пре-

подобне Серафиме, восхоте погубити тя: наведе бо на тя лю-
ди злы, иже беззаконно истязаху тя и еле жива суща остави-
ша; ты же, отче святый, яко агнец кроток, вся претерпел еси,
за обидящих тя Господеви моляся. Темже мы вси, таковому
твоему незлобию дивящеся, вопием ти: Радуйся, в кротости
и смирении твоем Христу Богу подражавый; радуйся, незло-
бием твоим духа злобы победивый. Радуйся, чистоты душев-



 
 
 

ныя и телесныя хранителю усердный; радуйся, пустынниче,
дарами благодатными преисполненный. Радуйся, подвижни-
че богопрославленный и прозорливый; радуйся, наставниче
монахов предивный и богомудрый. Радуйся, Святыя Церкве
похвало и радование; радуйся, обители Саровския славо и
удобрение. Радуйся, преподобне Серафиме, Саровский чу-
дотворче.

 
Кондак 6

 
Проповедует пустыня Саровская подвиги и труды твоя,

богоносне угодниче Христов: дебри бо и леса ея молитвою
облагоухал еси, пророку Божию Илии и Крестителю Господ-
ню Иоанну подражая, и явился еси пустыни прозябение мно-
гоплодное дарами Духа Святаго, Егоже действием многая и
преславная совершил еси, подвизая верных воспевати бла-
гих Подателю Богу: Аллилуиа.

 
Икос 6

 
Возсия в тебе новый боговидец, Моисею подобный, Се-

рафиме блаженне: непорочно бо служение олтарю Господню
совершая, сподобился еси зрети Христа, во храме со Безп-
лотными Силами грядуща. Сему Божию о тебе благоволе-
нию дивящеся, воспеваем ти сице: Радуйся, боговидче пре-



 
 
 

славный; радуйся, Светом Трисиянным озаренный. Радуйся,
Пресвятыя Троицы служителю верный; радуйся, Духа Свя-
таго жилище украшенное. Радуйся, Христа со Ангелы телес-
ныма очима лицезревый; радуйся, в бреннем телеси райскую
сладость предвкусивый. Радуйся, Хлебом Жизни насыщен-
ный; радуйся, питием безсмертия напоенный. Радуйся, пре-
подобне Серафиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 7

 
Хотя Человеколюбец Господь явити в тебе, преподобне,

Свое неизреченное к людем милосердие, показа тя яко воис-
тинну светило богосветлое: делы бо и словесы твоими всех
приводил еси ко благочестию и любви Божией. Темже сия-
нием подвигов твоих просвещени и хлебом учения твоего
насыщени, тебе усердно величаем и прославльшему тя Хри-
сту вопием: Аллилуиа.

 
Икос 7

 
Новаго видяще тя избранника Божия, издалеча притекаху

к тебе вернии в скорбех и болезнех; и сих, бедами отягчен-
ных, не отринул еси, источая целения, даруя утешение, пред-
стательствуя в молитвах. Темже исхождаше во всю землю
Российскую вещание чудес твоих, и сице тя славляху духов-



 
 
 

ная чада твоя: Радуйся, пастырю наш добрый; радуйся, отче
милостивый и кроткий. Радуйся, врачу наш скорый и бла-
годатный; радуйся, немощей наших целителю милосердый.
Радуйся, в бедах и обстояниих помощниче скорый; радуйся,
душ смятенных умирителю пресладостный. Радуйся, гряду-
щая яко настоящая провидевый; радуйся, прегрешений со-
кровенных обличителю прозорливый. Радуйся, преподобне
Серафиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 8

 
Странное чудо видим на тебе, преподобне: яко старец сый

немощный и притрудный, тысящу дний и тысящу нощий на
камени в молитве пребывал еси. Кто доволен изрещи болез-
ни и борения твоя, блаженне отче, яже претерпел еси, воздея
преподобнии руце твои к Богу, Амалика мысленнаго побеж-
дая и Господеви поя: Аллилуиа.

 
Икос 8

 
Весь еси желание, весь сладость, Сладчайший Иисусе! –

тако в молитвах взывал еси, отче, в пустыннем безмолвии
твоем. Мы же, суетою помраченнии и во гресех все житие
иждившии, восхваляюще любовь твою ко Господу, сице во-
пием ти: Радуйся, любящим и чтущим тя ходатаю спасе-



 
 
 

ния; радуйся, приводяй грешников ко исправлению. Радуй-
ся, молчальниче и затворниче предивный; радуйся, молит-
венниче о нас усердный. Радуйся, пламенную любовь ко Гос-
поду показавый; радуйся, огнем молитвы стрелы вражия по-
паливый. Радуйся, свеще неугасимая, молитвою в пустыни
пламенеющая; радуйся, светильниче, горяй и светяй дарова-
нии духовными. Радуйся, преподобне Серафиме, Саровский
чудотворче.

 
Кондак 9

 
Все естество ангельское удивися странному зрению: стар-

цу бо, сущу в затворе, Небесе и земли Царица явися, пове-
левающи, да открыет затвор свой и да не возбранит людем
православным внити к себе, но да всех пети научит Христу
Богу: Аллилуиа.

 
Икос 9

 
Ветии многовещаннии не возмогут изрещи крепость люб-

ве твоея, блаженне: предал бо еси себе на служение всем
приходящим к тебе, повеление Богоматере исполняя, и был
еси недоумевающим советник благий, унывающим утеши-
тель, заблуждающихся кроткое вразумление, болящих врач
и целитель. Сего ради вопием ти: Радуйся, от мира в пусты-



 
 
 

ню вселивыйся, да добродетели приобрящеши; радуйся, из
пустыни во обитель возвративыйся, во еже добродетели се-
мена сеяти. Радуйся, Духа Святаго благодатию осиянный;
радуйся, кротосте и смирения исполненный. Радуйся, прите-
кавшим к тебе отец чадолюбивый; радуйся, в словесех люб-
ве ободрение и утешение им подававый. Радуйся, приходя-
щия к тебе радостию и сокровищем именовавый; радуйся,
за любовь твою святую радостей Небеснаго Царствия сподо-
бивыйся. Радуйся, преподобне Серафиме, Саровский чудо-
творче.

 
Кондак 10

 
Спасительнаго твоего подвига, преподобне, достиг скон-

чания, на молитве коленопреклоненно святую душу твою в
руце Божии предал еси, юже Ангели святии вознесоша Горе
ко Престолу Вседержителя, да со всеми святыми предстои-
ши во славе невечерней, воспевая песнь хвалебную святых
Святейшему Слову: Аллилуиа.

 
Икос 10

 
Стена всем святым и иноком отрада, Пресвятая Дева пред

кончиною твоею явися ти, провозвестивши близкое твое к
Богу отшествие. Мы же, дивящеся таковому посещению Бо-



 
 
 

гоматере, вопием ти: Радуйся, Небеси и земли Царицу ли-
цезревый; радуйся, явлением Божия Матере обрадованный.
Радуйся, весть от Нея преселению Небесному приемый; ра-
дуйся, праведною кончиною святость жития твоего показа-
вый. Радуйся, в молитве пред иконою Богоматере умилен-
ный дух твой Богу предавый; радуйся, неболезненным исхо-
дом проречения твоя исполнивый. Радуйся, венцем безсмер-
тия от руки Вседержителя увенчанный; радуйся, блаженство
райское со всеми святыми унаследовавый. Радуйся, препо-
добне Серафиме, Саровский чудотворче.

 
Кондак 11

 
Пение непрестанное Пресвятей Троице вознося, препо-

добне, всем житием твоим подвижник великий благочестия
явился еси, заблуждшим на вразумление, болящим душею и
телом на исцеление. Мы же, благодарни суще Господеви за
таковую милость Его к нам, выну зовем Ему: Аллилуиа.

 
Икос 11

 
Светоподательный светильник быв в житии, богоблажен-

не отче, и по смерти твоей возсиял еси яко светозарное све-
тило Российския земли: источаеши бо от честных мощей
твоих токи чудес всем, с верою и любовию к тебе притека-



 
 
 

ющим. Темже мы, яко молитвеннику о нас теплому и чудо-
творцу, вопием ти: Радуйся, множеством чудес от Господа
прославленный; радуйся, любовию твоею всему миру воз-
сиявый. Радуйся, любве Христовы верный последователю;
радуйся, утешение всем требующим твоея помощи. Радуй-
ся, источниче чудес неоскудеваемый; радуйся, болящих и
недужных исцелителю. Радуйся, воды многоцелебныя кла-
дязю неисчерпаемый; радуйся, яко вся концы земли нашея
любовию твоею объял еси. Радуйся, преподобне Серафиме,
Саровский чудотворче.

 
Кондак 12

 
Благодать и велие твое дерзновение пред Богом ведуще,

тебе, преподобне отче, молимся: молися тепле ко Господу, да
хранит Церковь Свою Святую от неверия и раскола, от бед и
напастей, да поем тобою благодеющему нам Богу: Аллилуиа.

 
Икос 12

 
Поюще твое прославление, ублажаем тя, преподобне, яко

многомощна молитвенника о нас пред Господом, утешите-
ля и заступника, и с любовию возглашаем ти сице: Радуйся,
Церкве Православныя похвало; радуйся, Отечеству нашему
щит и ограждение. Радуйся, путеводителю, всех к Небеси на-



 
 
 

правляяй; радуйся, защитниче наш и покровителю. Радуй-
ся, силою Божиею многая чудеса содеявый; радуйся, ризою
твоею многия недужныя исцеливый. Радуйся, вся козни диа-
вольския победивый; радуйся, звери дикия кротостию тво-
ею покоривый. Радуйся, преподобне Серафиме, Саровский
чудотворче.

 
Кондак 13

 
О предивный угодниче и великий чудотворче, преподобне

отче Серафиме, приими малое сие моление наше, в похвалу
тебе возносимое, и, предстоя ныне Престолу Царя царству-
ющих, Господа нашего Иисуса Христа, молися о всех нас, да
обрящем милосердие Его в День Судный, в радости поюще
Ему: Аллилуиа.

Этот кондак читается трижды, затем икос 1 и кондак
1

 
Молитва преподобному Серафиму Саровскому

 
О пречудный отче Серафиме, великий Саровский чудо-

творче, всем прибегающим к тебе скоропослушный помощ-
ниче! Во дни земнаго жития твоего никтоже от тебе тощ и
неутешен отыде, но всем в сладость бысть видение лика тво-
его и благоуветливый глас словес твоих. К сим же и дар исце-



 
 
 

лений, дар прозрения, дар немощных душ врачевания оби-
лен в тебе явися. Егда же призва тя Бог от земных трудов к
небесному упокоению, николиже любы твоя преста от нас,
и невозможно есть исчислити чудеса твоя, умножившаяся,
яко звезды небесныя: се бо по всем концем земли нашея лю-
дем Божиим являешися и даруеши им исцеления. Тем же и
мы вопием ти: о претихий и кроткий угодниче Божий, дерз-
новенный к Нему молитвенниче, николиже призывающия тя
отреваяй! Вознеси о нас благомощную твою молитву ко Гос-
поду сил, да дарует нам вся благопотребная в жизни сей и
вся к душевному спасению полезная, да оградит нас от па-
дений греховных и истинному покаянию да научит нас, во
еже беспреткновенно внити нам в вечное Небесное Царство,
идеже ты ныне в незаходимей сияеши славе, и тамо воспева-
ти со всеми святыми Живоначальную Троицу во веки веков.
Аминь.



 
 
 

 
Молитвы, собранные в книге

 
Молитва Иисусова
Молитва Господня («Отче наш»)
Песнь Пресвятой Богородице
Символ веры
Молитва от уныния и отчаяния
Покаянная молитва преподобного Антиоха
Акафист преподобному Серафиму Саровскому



 
 
 

 
Литература

 
Вениамин (Федченков), митр. Всемирный светильник.

Преподобный Серафим Саровский. М.: Русское Зерцало,
2000.

Е. Поселянин. Преподобный Серафим, Саровский чудо-
творец. СПб. Издание книгопродавца И. Л. Тузова, 1908.

Житие старца Серафима, Саровской обители иеромонаха,
пустынножителя и затворника / Изд. 3-е, испр. и доп. Клин:
Христианская жизнь, 2011.

Ильин В. Н. Преподобный Серафим Саровский. Нью-
Йорк. Изд-во «Путь жизни», 1971.

Нилус С. А. Полное собрание сочинений в 6 томах. Т. 1.
М.: Паломникъ, 2005.

Поучение преподобного Серафима Саровского о молитве
Иисусовой. М.: Локид-Пресс, Патмос, 2007.

Преподобный Серафим Саровский. Житие и поучения.
Киев: Киево-Печерская Успенская лавра, 2011.

Преподобный Серафим Саровский. Мюнхен – Москва.
Обитель преподобного Иова Почаевского, 1993.

Преподобный Серафим Саровский. Радость моя. Доброе
слово пастыря вступившим на путь духовного устроения.
Фонд «Благовест». Подворье Троице-Сергиевой лавры. М.,
1998.

Серафим (Чичагов), сщмч. Житие преподобного Сера-



 
 
 

фима, Саровского чудотворца. Серафимо-Дивеевский мона-
стырь, 1903.

Сокровенный старец Серафим Саровский. М.: Правило
веры, 2011.

Духовные наставления преподобного Серафима. URL:
https://azbyka.ru/otechnik/Serafim_Sarovskij/nastavlenia


	От редакции
	Житие преподобного Серафима Саровского
	Часть I
	Часть II
	Часть III

	Радость моя!
	Победа духа
	Начало соединения с Богом
	Наставления батюшки Серафима
	Трепет любви
	Совершенная любовь
	О любви к Богу
	О познании Бога
	Не можешь любить Бога, если не увидишь Его
	Не могу не верить
	Предай волю Господу
	Небесные обители
	Дела истинной веры
	Промысл Божий
	Обещание Царицы Небесной
	Наставления батюшки Серафима
	Огонь согревающий
	Надейся на Бога, а не на себя
	О свете Христовом
	Печать жизни отца Серафима
	Дивная цель христианской жизни
	«Он будет молитвенником за весь мир»
	Для чего пришел Христос в мир?
	Детство
	Ревнитель православия
	Наставления батюшки Серафима
	Путь деятельной жизни
	Освободись от мира
	Страх Божий – начало мудрости
	«Вселится в тебя Дух Святый»

	Стяжи дух мирен
	«Мир Божий да соблюдет сердца ваши»
	Счастлив, кто верит в отца Серафима
	«Послушание паче поста и молитвы»
	Истинные старцы и истинные послушники
	Упражняйся в добрых делах
	О хранении тайны
	Храни мир душевный
	Об исполнении заповедей Христовых
	Держи в памяти слово Господне
	О хранении познанных истин
	Как приобрести мир душевный
	Признак духовной жизни
	Мир даждь нам
	Что читать?
	«Мир имейте и святыню со всеми»
	Отгоняй уныние
	Без труда жизнь немыслима
	О надежде
	Молчание и неосуждение
	Видение Господа
	Солнце Правды
	Удерживай гнев
	Как вести себя в церкви
	Скука опасна!
	О неосуждении ближнего и о прощении обид
	Из воспоминаний

	Всякому греху есть покаяние
	Восстать после падения
	Как любить ближнего
	Где мирные помыслы, там почивает Бог
	Странный подарок
	Об истинном покаянии
	Искреннее раскаяние
	Пожелание грешникам
	О слезах
	«Больше не повторяй»
	В чем состоит смиренномудрие
	Судить не нам, а Богу
	Не судите, да не судими будете

	Веруй и будешь здоров
	«Сей от рода нашего»
	Чудо исцеления
	Серафимов источник
	Откуда берутся недуги?
	«Я приходил исцелить тебя»
	Тело – раб, душа – царица

	Храни сердце свое
	Время скорбных помыслов
	Как победить гнев?
	Оружие против искушений
	Пекись о душе, а не о теле
	Не открывай тайны сердца
	Лекарство против скуки
	Борись с унынием
	Крестное знамение против искушений
	Наставления батюшки Серафима
	«Нет нам дороги унывать!»
	Возверзи на Господа печаль твою
	Сердце христианское
	Дивные слова батюшки Серафима
	Кто победил страсти, тот победил и печаль
	Не отчаивайся!
	Рецепт против уныния
	Чистота сердца
	Веселость – не грех
	Печаль есть червь сердца
	Храни сердце от непристойных помыслов
	«У преподобного Герасима на Иордане лев служил, а убогому Серафиму медведь служит»
	Молитва от уныния и отчаяния

	О подвигах
	Всякий успех – от Господа
	Твори милостыню
	Подвиг служения людям
	О внимании самому себе
	Идти средним путем
	Духу – духовное, телу – телесное
	О помыслах и плотских движениях
	Суровые подвиги святого Серафима
	Совет старца
	Храни мир душевный
	Неимоверное воздержание
	Нравственная крепость отца Серафима
	О сне
	Благословение нуждающимся в утешении
	«Бегай от людей и спасешься»
	О многословии
	Пустыня – рай сладости
	Чтобы женам не было входа…
	Образ безмолвия стяжи
	Вкусивший сладости Божией стремится к безмолвию
	Украшай себя молчанием
	О подвиге молчания
	Камень святого Серафима
	1000 дней
	Рассуждение о посте
	Явление Божией Матери
	Монахи и миряне

	Молитва – великое оружие
	Молитва – сокровище неоскудное
	Велика сила молитвы
	«Молишься ли ты?»
	Потечет молитва беспрестанно…
	Как молитва помогла излечить от пьянства
	«Если кто имеет веру ко мне…»
	Если мысли рассеялись во время молитвы
	Соедини ум и серлце в молитве
	Молитвенный устав Дивеевской обители
	Молитвенное правило преподобного Серафима Саровского
	Молитва Иисусова
	Молитва Господня
	Песнь Пресвятой Богородице
	Символ веры
	Для молитвы всегда найдется время
	Нет скорбей – нет спасения
	Тут благодать Господня
	Молитва об умерших
	Великое средство ко спасению
	«Так и спасемся»
	Молитва за грешную душу
	Чудо во время молитвы
	Покаянная молитва преподобного Антиоха
	Слово Божие – хлеб ангельский
	«Люблю вас, но Бога люблю больше»

	«Как Богу угодно, так я и действую»
	Чему учил старец
	Как предсказывал, так и случилось
	Смирению его не было границ
	Советы святого Серафима
	Кротость, смирение и любовь
	О прозорливости старца
	Что повелевает Господь, то я и передаю
	Мать и сын: встреча по молитвам отца Серафима
	Воссоединение супругов
	Дар исцеления
	По советам старца
	Почитание родителей
	«Как с живым со мной говорите»
	Смирение и любовь
	Жил во славу Божию
	Настала небесная слава: явления отца Серафима

	Беседа преподобного Серафима Саровского с Н. А. Мотовиловым о цели христианской жизни
	I. Приглашение
	II. Изволение Господне
	III. Цель христианской жизни
	IV. Стяжание благодати
	V. Богоматерь – язва бесов
	VI. Благодать есть свет
	VII. Мир тепла и благодати
	Послесловие С. Нилуса (к изданию 1903 г.)

	Акафист преподобному Серафиму, Саровскому чудотворцу
	Молитвы, собранные в книге
	Литература

