


РОССИЙСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ ДРУЖБЫ НАРОДОВ

МОРТАЗА  
МОТАХХАРИ

ИНТЕЛЛЕКТУАЛ  
ДЕЙСТВИЯ

Москва

2020



УДК 284-9 + 94(55)<19>(092)
ББК 86.382-3 + 63.3(5Ирн)6-8
 М91

  Мортаза Мотаххари – интеллектуал действия / пер.  
М91 с перс. Б.В. Норика; ред.-сост. М.М. Аль-Джанаби. – М.:  
 ООО «Садра», 2020. – 376 с. – (Ислам: классика и современ- 
 ность).

ISBN 978-5-907041-22-6

16+
Мортаза Мотаххари (1920–1979) – один из выдающихся интеллектуалов 

Ирана ХХ века. Он сочетал в себе глубокие богословские знания, философ-
ское мышление, обширную гуманитарную эрудицию и новаторский подход к 
религии, благодаря которым вышел за рамки умозрительного философство-
вания и стал настоящим интеллектуалом действия.

Данная книга представляет собой сборник фрагментов наиболее ярких 
и интересных работ М. Мотаххари, опубликованных ранее в переводе на 
рус ский язык. Эти работы посвящены наиболее актуальным проблемам со - 
временного автору иранского общества: соотношению религиозной и на  - 
цио нальной идентичности иранцев, выработке принципов исламской идео- 
  логии, правовому положению женщины в исламе, исламскому идеалу со вер-
шенного человека и взаимодействию науки и веры с точки зрения ислама. 
Книгу предваряет развернутое предисловие доктора философских наук, про-
фес сора РУДН Матема Аль-Джанаби.

Для широкого круга читателей.

УДК 284-9 + 94(55)<19>(092)
ББК 86.382-3 + 63.3(5Ирн)6-8

Издание подготовлено при поддержке  
Фонда исследований исламской культуры  

имени Ибн Сины

©	Фонд	Ибн	Сины,	2020
©	ООО	«Садра»,	2020



3

СОДЕРЖАНИЕ

МОРТАЗА МОТАХХАРИ (1919–1979) – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ 
ДЕЙСТВИЯ .........................................................................................8

Его жизнь и творчество ...................................................................8
Ученый действия: традиция и современность .............................11
Теология действия .........................................................................12
От критики идей к критике действительности ............................16
Политическая идеология – философия надежды .........................22
Современная исламская цивилизационная альтернатива ..........29

ИЗБРАННЫЕ ФРАГМЕНТЫ ИЗ ПРОИЗВЕДЕНИЙ МОР­
ТАЗЫ МОТАХХАРИ .........................................................................29 
ИСЛАМ И ИРАН: ИСТОРИЯ ВЗАИМНОГО ВЛИЯНИЯ .....................31

Предисловие к первому изданию .................................................31
Мы и ислам ....................................................................................34
Национализм в современную эпоху .............................................35
Слово меллат («нация») ...............................................................40
Слово меллат («нация») в современном персидском языке .......42
Национальность с точки зрения социологии ...............................43
Национальная пристрастность .....................................................45
Национализм .................................................................................46
Критерий национальности ...........................................................47
Исламский интернационализм .....................................................51
Претензии ислама на всемирный характер .................................52
Масштабы ислама ..........................................................................55
Ислам у иранцев ............................................................................58
Начальный период бытования ислама в иранской среде ............59
Когда иранцы начали своё служение исламу? .............................61
Иранцы в Йемене ..........................................................................63
Принятие ислама Базаном и другими иранцами, жившими 
в Йемене ........................................................................................63
Вероотступничество Асвада ал-‘Анси и борьба иранцев 
против него ....................................................................................65



4

Письмо Пророка Мухаммада йеменским иранцам ......................66
Заговор иранцев с целью убийства Асвада ал-‘Анси ....................66
Борьба йеменских иранцев с партией арабских отступ- 
ников ..............................................................................................71
Поражение иранцев от мусульман ................................................73
Недовольство народа .....................................................................75
Планомерное мирное проникновение .........................................80
Персидский язык ...........................................................................86
Шиизм ............................................................................................94
Победа ислама над фанатизмом .................................................106
Шиизм в иранской среде .............................................................108
Унижение под видом защиты ......................................................111

ИСЛАМСКОЕ МИРОВОЗЗРЕНИЕ ...................................................114
Монотеистическое мировоззрение.............................................114

Мировоззрение .........................................................................114
Сенсибельный мир и миропознание .......................................114
Типы мировоззрения ................................................................115

Научное мировоззрение ........................................................116
Философское мировоззрение ................................................119
Религиозное мировоззрение .................................................120

Критерии правильного мировоззрения...................................121
Монотеистическое мировоззрение .......................................122
Исламское мировоззрение ....................................................123
Реалистическое мировоззрение ............................................124

Бог есть абсолютная реальность и начало бытия ...................125
Божественные атрибуты ..........................................................129
Единственность Бога ................................................................130
Богопоклонение .......................................................................131

Определение богопоклонения ..............................................132
Дух богопоклонения ..............................................................133

Степени монотеизма ................................................................134
Человек и достижение единства ..............................................140
Степени язычества ...................................................................152
Граница между монотеизмом и язычеством ...........................159
Правдивость и искренность .....................................................166
Единство мира ..........................................................................168
Сокровенное и свидетельствуемое ..........................................170
Земной и будущий миры ..........................................................173
Высшая мудрость и божественная справедливость ................ 174
История принципа справедливости в культуре ислама ..........180



5

ОБРАЗОВАНИЕ И ВОСПИТАНИЕ В ИСЛАМЕ ................................183
Развитие ума ................................................................................183

Два вида знания ........................................................................183
Прежняя система образования и развитие ума .......................184
Предсказатель и падишах ........................................................185
Долгий период ученичества – не критерий .............................186
Понятие иджтихад ...................................................................188
Призыв ислама к учению .........................................................189
Какого рода знание? ................................................................. 191
Интеллектуальное воспитание человека .................................195
Разум должен быть подобен ситу .............................................195
Критика Ибн Халдуна ...............................................................197
Критическое отношение к высказыванию ..............................199
Предусмотрительность .............................................................200
Необходимость сочетания разума и знания ............................201
Имам Садик и традиционалист ...............................................202
Не следовать за большинством ................................................203
Не поддаваться влиянию чужого мнения ................................203
Школьный учитель и его ученики ...........................................204
Дух познания ............................................................................205
Нравственное деяние (1) .........................................................207

Различие между воспитанием и нравственностью ..............207
Теории, посвящённые критериям нравственного деяния ...209
Разбор теории Канта .............................................................212

Нравственное деяние (2) .........................................................215
Альтруизм ..............................................................................216
Дарвинизм .............................................................................217
Нравственная совесть ...........................................................218
Борьба «я» и «не-я» ................................................................219
Теория дальновидного разума ..............................................220
Критика упомянутой теории .................................................221
Красота разума ......................................................................222
Только религия способна обеспечить реализацию 
нрав  ственности .....................................................................224

Нравственное деяние (3) .........................................................225
Красивый дух .........................................................................227
Принцип телеологичности как основа определения зо-
лотой середины в этике .........................................................228
Господство духа и разума ......................................................230
Методика воспитания в различных учениях ........................233



6

Религиозная этика .................................................................233
Религия – опора нравственности ..........................................235
Определение нравственного деяния ....................................236
Развитие своего «я» ...............................................................236
Человек – существо, обладающее различными уровня-
ми бытия ................................................................................237
Брак – первый этап отказа от индивидуализма ....................238
Пророческий хадис ................................................................240
Аскет, подвизающийся на пути Аллаха .................................241
Я-племенное ..........................................................................242
Я-народное .............................................................................243
Человеколюбие ......................................................................244
Я-религиозное ........................................................................245
Добродетель по отношению к неверующим .........................246
Коллективная совесть ...........................................................248
Краткая история интеллектуальной деятельности в 
пред ставлении мусульман .....................................................249
Унижение разума в народном фольклоре и литературе .......250
Чего достоин соболезнующий – восхваления или порицания? .253
Унижение разума и знания и проблема загробной жизни...255
Интеллектуальная деятельность с точки зрения му‘та-
зи литов и аш‘аритов ..............................................................256

ПРАВОВОЙ СТАТУС ЖЕНЩИНЫ В ИСЛАМЕ ................................260
Введение ......................................................................................260

СОВЕРШЕННЫЙ ЧЕЛОВЕК ............................................................ 274
Краткий обзор теорий относительно совершенного человека .... 274

Рационализм ............................................................................. 274
Мистицизм (школа любви к Богу) ...........................................277
Учение о силе ............................................................................278
Жизнь – борьба за существование? .........................................279
Учение о слабости .....................................................................282
Учение о любви (учение о познании) ......................................286
Ещё два учения .........................................................................287
Прагматизм...............................................................................288
Отношение к смерти ................................................................289
Тайные похороны ‘Али ..............................................................290

Совершенный человек с точки зрения рационализма ...............292
Краткий обзор воззрений рационалистов ...............................293
Противоположные учения .......................................................294
Достоверность рационального познания в исламе .................294



7

Два критических замечания в адрес рационалистов ..............296
Самобытность веры ..................................................................299
Свидетельства Корана и Нахдж ал-балага ..............................302

Критический анализ учения о силе ............................................305
Краткая история учения о силе ................................................306
Теория Бэкона и её влияние .....................................................307
Ницше и учение Дарвина .........................................................310
Основные положения учения Ницше ......................................311
Отношение ислама к проблеме силы .......................................316
Понятие «сила» в мусульманском предании ............................318
Право приобретается или даруется? ........................................319
Духовная и физическая сила пророка Мухаммада ..................321

Критический анализ учения социализма ...................................322
Общие положения учения социализма ....................................323
Фундаментальная ошибка социализма ...................................325
Земной мир глазами Имама ‘Али .............................................326
Внутреннее самосовершенствование – путь освобожде-
ния от состояния «я» .................................................................327
Факторы, порождающие «я», не ограничиваются собст-
вен ностью .................................................................................329
Вера как способ трансформации «я» в «мы» ............................331
Неполнота содержания одного стихотворения Са‘ади ............332
Рассказ о верблюде и лисице ....................................................334

Краткий обзор учения экзистенциализма ..................................335
Критический анализ теории экзистенциализма .....................337
«Уникальность бытия» в экзистенциализме ............................337
Последствия зависимости человека ........................................339
Вера в Бога с точки зрения экзистенциализма ........................341
Совершенство есть движение от «самости» к «самости» ........342
Ошибочный взгляд экзистенциализма на связь человека 
с Богом ......................................................................................344
Самопознание и богопознание ................................................345
Разрешение некоторых затруднений .......................................347
Совершенство как цель и совершенство как средство ............349
Мусульманские тексты о понятии «свобода» ...........................351

ЗНАНИЕ И ВЕРА .............................................................................354
Связь знания и веры .......................................................................354
Взаимозаменяемость знания и веры .............................................360
Религиозная вера ............................................................................363
Польза веры ....................................................................................366



8

МОРТАЗА МОТАХХАРИ  
(1919–1979) –  

ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Его жизнь и творчество

Великие люди, то есть люди, оставившие свой след в истории 
наций, ничем не отличаются от всех прочих с точки зрения бытия 
и небытия – в том смысле, что они рождаются и умирают. Между 
их рождением и смертью имеет место то, что на языке богословия 
называется предуготовлением и предопределением, на языке по-
эзии – тайнами бытия, а на языке философии – предназначением 
личности, её реальными свершениями в истории нации. 

Эти определения можно приложить к предназначению Мо-
таххари, к тайне его бытия, к его реальным свершениям на благо 
истории современной иранской нации, исламской мысли вооб-
ще и шиитской в частности. Его жизнь и смерть совпали с двумя 
драматическими вехами в современной иранской истории: под-
чинением Ирана колониальному господству вследствие раздела 
азиатского мира европейскими (британскими) колонизаторами 
и победой Исламской революции, положившей решительный ко-
нец традициям и наследию шахиншахов и западного колониа-
лизма. 

Мотаххари оставил примерно пятьдесят книг по разным об-
ластям знания: философии, исламскому богословию, политике, 
экономике, культуре и т.д. В области философии можно выделить 
большую книгу, озаглавленную «Основы философии и реализм», 
а также «Разъяснение системы Сабзевари», «Движение и время» и 
т.д. В области богословия его перу принадлежит множество трак-
татов и книг, в том числе «Познание Корана» в четырёх частях, 
«Божественная справедливость», «Человек и судьба», «Введение 
об исламском глобальном видении», «Имамат и руководство»,  
а также «Рассказы о праведниках» в двух частях, «Эпос о Хусейне», 
«Возрождение Махди». В области морали им написаны такие 
книги, как «Совершенный человек», «Воспитание и образование  



9

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

в исламе». В ряде своих книг он поднимает разнообразные со-
циальные вопросы – например, в «Системе прав женщины  
в исламе» и «Проблеме хиджаба». В области культуры им напи-
саны «Ислам и Иран» в трёх частях, «Ислам и современность». 
Писал он и о различных проблемах, касающихся политической 
революции: например, «Исламские движения за последнее сто-
летие», «Об Исламской революции». Его перу принадлежит также 
целый ряд книг и трактатов в области фикха и калама, в частно-
сти «Наука калама и практическая мудрость», «Ростовщичество, 
банки и страхование», а также множество статей и лекций, со-
бранных в рамках отдельных изданий.

Учёный действия:  
традиция и современность

Крупные исламские течения и фигуры, оставившие след в ре- 
 альной истории мусульманских народов и наций, черпали свои 
идеи и вдохновлялись личностью Мухаммада. Однако у раз ных 
течений и крупных школ это происходило по-разному. Воз дей-
ствие личности Пророка всегда осуществлялось сквозь призму 
самосознания. Поэтому их учение, их наследие приобретали 
различную окраску в рамках исламского целого. Суфии, на-
пример, рассматривали пророчество как источник свободного 
творчества, а не некий законоустанавливающий акт. При оритет  
у них отдавался тому, что можно назвать пророчеством позна-
вательного и нравственного сопереживания. Отсюда возник-
ла идея «ниши пророчества», т.е. действия, соответствующего 
нравст вен ному духу. Суннитские же течения превратили проро-
чество в собрание церемоний и обрядов. Шииты рассматривают 
Про рока Мухаммада сквозь призму «чистых имамов» – отсю-
да возникает идея чистоты и самопожертвования во имя веры, 
увен чанная идеей Махди. Хотя идея эта является общеисламской 
и принимается всеми, именно шииты поставили её во главу угла 
применительно к своему мировоззрению и поведению. На про-
тяжении веков она обогащалась и расширялась, превратившись 
в тот компас, по которому сверяют подходы к действительности 
и оценивают перспективы на будущее.



10

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Эти общеисламские традиции со временем совершенство-
вались и утончались, однако по сути не претерпели качествен-
ных изменений вплоть до ХХ века, то есть до того момента, ког-
да исламское время стало переноситься в историю европейской 
современности. Тогда взаимоотношения между знанием и дей-
ствием, пророчеством и реформой, религией и политикой стали 
формулироваться по-новому. Со временем это воплотилось в так 
называемом исламском феномене, который представляет собой 
часть современного исламоцентризма.

В Иране «исламский феномен» получил как частное, так и 
общее воплощение, будучи использован различными и разно-
об разными течениями: традиционалистскими, реформатор-
скими и культурными. Однако специфика заключалась в его 
принадлежности к шиитской традиции, которая предопределя-
ла прямое или косвенное воздействие на него традиций фило-
софии и ирфана (теоретического суфизма). С этим связана его 
крупная отличительная черта, заключающаяся в том, что мож-
но назвать единством разума и чувства. «Исламский феномен» 
стал тем ми нимумом, той основой, на которой базировались 
все движения и на которую веками опирались все исламские 
мыслители в Иране, особенно начиная с XVI века, кода Иран 
стал прибежищем исламской философской мысли, гонимой и 
пресле дуемой в других частях мусульманского мира. В резуль-
тате на традиции теории наложился специфический философ-
ский отпечаток, переносивший свой рациональный и эмоцио-
нальный жар на политическую мысль немедленно после того, 
как к этой теории подносили зажжённый факел. Фактически это 
черта, отличающая всех блестящих крупных мыслителей Ирана  
в XX веке.

Такая общетеоретическая предпосылка всегда сталкивается 
с испытанием: если идея не получает рационального теоретиче-
ского обоснования, она не может стать практической и полезной. 
В лучшем случае она останется лишь мимолетной рекомендаци-
ей, общими словами, чувственным прозрением.



11

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

Теология действия

Мортаза Мотаххари сумел преодолеть дистанцию между ра-
зумом и сердцем, сплавив их воедино в различных моделях и на 
разных уровнях теоретического обоснования практической идеи. 
Он дал великий пример современной иранской исламской мыс-
ли, воплотивший один из живых образцов исламской парадиг-
мы, согласно которой знание, которое не собираются использо-
вать для дела, бесполезно. Иначе говоря, необходимо стремиться 
к достижению практических целей, внедрять теоретические ре-
зультаты в души: человек знающий – это человек действующий.

Такая исходная предпосылка, пронизывающая становление 
Мотаххари как теоретика и практика, создала основу для того, 
что можно назвать «теологией действия», то есть такой теоло-
гией, которая, не закостеневая в своих постулатах, восходит до 
уровня прикладной идеологии. Отсюда – единство реалистиче-
ского критического подхода и перспективного реформизма.

Этим предопределялось критическое отношение Мотаххари 
ко всем деталям мысли, культуры, прошлого, настоящего и буду-
щего, а также ко всему тому, что имеет отношение к реальному 
бытию человека, общества и государства. Помимо того, он всег-
да дополнял свое отношение оценками перспективных альтер-
натив.

Всякая реалистическая критическая идея, основанная на ра-
зу ме и сердце, то есть строящаяся на критериях рационализма, 
связанного с собственным специфическим наследием, обычно 
начинается с критики знания, а заканчивается критикой дей-
ствия. Так формируется научно-практическая идея с её отноше-
нием к альтернативам. Мотаххари критически относился к му-
сульманским учёным и к знаниям, преподававшимся в духовных 
академиях Ирана, к их шиитским традициям в целом. В этом 
критическом отношении он пришёл к мысли о том, что можно 
назвать присутствием порока, который начал пронизывать осно-
вы и методы этих академий и в конце концов превратил их в за-
крытые, узкие заведения, ставящие перед собой чисто прагмати-
ческие цели. Так, в них игнорировалось преподавание Корана и 
связанных с ним дисциплин, тогда как фикху с его отраслями уде-
лялось повышенное внимание. Иными словами, они пребывали  



12

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

в рамках психологии и традиций «удовлетворения простого на-
рода». Фикх здесь ограничивался отдельными небольшими част-
ностями, связанными с потребностями тела. Даже финансовая 
независимость, отличавшая традиции и жизнь шиитских улемов 
и их духовных академий и дававшая им возможность за нимать 
свободные и независимые позиции по отношению к власти, со-
держала в себе свою противоположность, так как склоняла уле-
мов к сближению с психологией и менталитетом толпы и спон-
соров. Это относится к различным аспектам их деятельности, 
включая догматику и методику. Так, был искажён духовный и 
практический смысл такийи, которая обычно ассоциируется  
с содержанием сокровенного поведения шиитов. В конечном сче-
те она оказалась отброшенной и превратилась в объект пустых 
дискуссий. В то же время в академиях отсутствовал серьёзный 
интерес к изучению иностранных языков и современных наук.

Доминирование традиционного менталитета с его приёма-
ми затронуло буквально всё, включая проблемы исламского при-
зыва. Мотаххари критикует различные аспекты деятельности 
и методики академий, дурное использование ими имеющихся 
возможностей, а также невежество, карьеризм, разнообразные 
пороки, распространённые среди улемов и преподавателей. Он 
приходит к выводу о необходимости глубокого и систематиче-
ского реформирования подобных заведений путём выдвижения 
лозунга «нет непогрешимых улемов». С другой стороны, он тре-
бует исследовать состояние, образ мыслей и психологию совре-
менной молодёжи и действовать адекватно этому.

Теоретические усилия Мотаххари в этом контексте можно 
охарактеризовать как непрерывную борьбу, джихад. Развенчивая 
идею непогрешимости улемов, а следовательно, традиционную 
психологию и менталитет, он не отвергает традицию как тако-
вую, а призывая не отрываться от современной цивилизации, 
не считает нужным примыкать к ней, поскольку она порождена 
практикой Запада.

В области догматики он поднимает проблемы Бога и улема, 
Бога и человека, религии и веры и множество других, рассматри-
вая их сквозь призму нового теоретического и практического обос-
нования идеи монотеизма. Эту идею он не ставит в соответствии с 
постулатами и понятиями традиционного исламского богословия, 



13

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

переведя её в плоскость философии и рационального аргумен ти-
рования. Он обращается к творчеству многих мыслителей, от Арис-
то теля до Мальтуса, включая Ибн Сину, Канта, Ансельма, Сад ред  ди-
на Ширази, Ламарка, Дарвина и других. Ины ми словами, он рассма-
тривает её более широко, стремится к тому, чтобы это рассмотрение 
соответствовало современному ему уровню теоретической мысли. 

Новизна, привнесённая Мотаххари в проблематику едино-
божия, заключается в том, что он увязывает её с проблемами 
современного перспективного социального и нравственно-
го бытия, сосредоточиваясь на том, что он называет вопросом  
«о единобожии и проблеме зла». Внешне его ответ на этот вопрос 
выглядит как повторение мыслей Августина и ал-Газали, однако 
существенным здесь является то, что он связывает его с пробле-
мами современной жизни. Так, он ставит следующий трудный 
вопрос: «Если мир с его устройством является выражением и 
свидетельством мудрости Творца, то как это сочетается с царя-
щим в мире злом?» Ответ он дает такой: «Зло по своему разви-
тию и влиянию на добро равнозначно небытию». «Злые» вещи 
являются злыми не сами по себе, а относительно других вещей. 
Историческая эволюция, ход развития человечества показывают, 
что наличие зла нужно для бытия людей как сила, побуждающая 
их к поиску добра. Следовательно, исламская альтернатива пред-
полагает необходимость прилагать усилия для решения этой из-
вечной проблемы через исламский взгляд на высочайшее добро, 
теоретическим и практическим вместилищем которого являет - 
ся монотеизм (исламский). В рамках этого подхода Мотаххари 
рассматривает различные традиционные вопросы, накопленные 
в ка ламе, философии, фикхе и в обычной жизни, то есть рассма-
тривает их сквозь призму рационалистического истолкования и 
духовно-нравственного просвещения.

Так, в своём подходе к Корану он опирается на вопрос, каса ю-
щийся обоснования практической альтернативной идеи, а имен- 
 но: является ли Коран чудом? Подвергнув критике различные 
мысли по этому поводу, он переходит к практическим параме-
трам данной проблемы, говоря о том, что мусульмане «расстались  
с Кораном». Необходимо к нему возвратиться, чтобы понять смысл 
чуда в современных условиях. Подлинное кораническое чудо, счи-
тает он, сейчас состоит в том, чтобы вернуться к Корану. В этом 



14

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ему видится необходимая альтернатива чрезмерному вниманию 
к классическим текстам и фикху, но не к Корану. Такое «расстава-
ние» с Кораном он считает отходом от правильного понимания 
ислама. Если внешне эта формулировка выглядит как традицион-
но салафитская, то её реальное содержание заключается в её соот-
ветствии критическому и реформаторскому подходу. Мотаххари 
хочет вырваться из кокона традиций, господствующих в фикхе,  
с одной стороны, возвратившись к Корану, а с другой – путём про-
чтения современного бытия сквозь призму коранических истин. 
Тем самым, полагает он, можно будет освободить мысль от оков 
традиций, каков бы ни был их источник, и направить её в сторо-
ну творчества, освободив из плена дихотомии «Запад – Восток». 
Иначе говоря, чудо Корана заключается в восстановлении его 
энергии, его способности революциони зировать собственное 
творчество и обеспечивать культурную самобытность.

От критики идей  
к критике действительности

Однако наиболее мощная критическая позиция с её практи-
ческим реформаторским характером проявилась в критике Мо-
таххари традиционной религиозной мысли. Наиболее полно в его 
работах раскрыты вопросы пророчества, имамата и фикха ввиду 
их принципиальной значимости с точки зрения проблемы дей-
ствия. Он детально критикует распространённые представления 
и суждения о Боге, о пророчестве, об откровении. При этом он 
исходит из того, что подлинное знание Бога шире, глубже и слож-
нее того, что излагается начинающим. Он считает неправильной 
мысль о том, что индивиды не играют никакой роли в корани-
ческом чуде, которое сотворено Богом. Бог, считает Мотаххари, 
действует через посредников. Чудо связано с божественной санк-
цией, с дозволением, оно касается предоставления человеку 
возможности достигнуть совершенства. Чудо происходит через 
совершенного человека. Наконец, это плод индивидуальных уси-
лий. Данный теоретический вывод Мотаххари кладет в основу 
своей философской критики взглядов Мохаммеда Икбала на ха-
рактер откровения как историко-культурного этапа, связанного 



15

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

со способностью адаптироваться к природе. Источник открове-
ния, считает Икбал, проистекает из самой жизни через преодоле-
ние инстинктов и торжество разума. Ниспосланное Мухаммаду 
откровение имеет два смысла – старый и современный, который 
сопряжён с преобладанием разума, с призывом мыслить, рассуж-
дать об истории и природе. Здесь заканчивается роль откровения 
и пророческой миссии, заканчивается этап детства. Ислам – это 
демонстрация доказательного, дедуктивного рассудка.

Мотаххари критикует данный вывод, в котором усматрива-
ет стремление доказать конец религии, но не пророчества и от-
кровения. Кроме того, он противоречит коренной мысли самого 
Икбала об исламском монотеизме и об отношении постоянно-
го (Бога) к переменному (бытию). В противоположность этому 
Мотаххари выдвигает мысль о том, что откровение шире и глуб-
же опытного разума. Всякая идеология, базирующаяся на данных 
опытного разума, как правило, ведёт к заблуждению, между тем 
как истинная идеология – это такая идеология, которая исходит 
из откровения и опирается на него. Непонимание этой истины 
обусловлено не интеллектуальной слабостью М. Икбала, а его 
подверженностью влиянию западных идеологий. Менталитет 
Икбала, его идеи велики и глубоки, однако они противоречивы с 
точки зрения аргументации и методики, несмотря на его полное 
погружение в ислам. Причина здесь в том, что источники его об-
разования – западные, а не исламские. Его познания в области 
исламской культуры поверхностны, особенно в отношении фик-
ха, суфизма и философии. Поэтому неправомерно сравнивать 
его с ал-Афгани. Последний более одарён и лучше образован,  
а кроме того, источники его познаний – в первую очередь ислам-
ские, а западная культура для него имеет лишь второстепенное 
значение.

Что касается идеи имамата, то Мотаххари исходит из того, 
что по своему происхождению она является религиозной, а не 
политической. Имамат не означает правительства. Он подобен 
предстоянию Пророка Мухаммада, политическая значимость ко-
торого базировалась на религиозной основе. Эту идею следу ет 
положить в основу отношения к исламской политической исто-
рии и альтернативам. Отсюда – идея Мотаххари о необходимо-
сти подвергать историю критике таким образом, чтобы сделать 



16

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

её элементом критического сознания и верного взгляда на буду-
щее. Сосредоточиваться на негативе есть негатив. Равно как и 
со средоточиваться на одном только позитиве есть негатив. Пра-
вильная критика – критика умеренная, взвешенная. Следует вер-
но подходить к критике опыта предков. В истории любой рели-
гии и любой нации есть положительные и отрицательные черты. 
Истории ислама присуще наибольшее число позитивных момен-
тов и достоинств и наименьшее – негативных черт и пороков.

Данное отношение Мотаххари распространяет на наиболее 
существенный для истории и политической мысли шиитов во-
прос – о шиитском имамате и о «роде Пророка». Рассматривая и 
анализируя историю этого вопроса, он приходит к выводу о том, 
что история отношения к шиитским имамам свидетельствует об 
их превращении в своего рода снотворное – вместо того, чтобы 
брать за образец действия. Мотаххари говорит о том, что можно 
назвать поклонением имамам, словно идолам, и отказом от дей-
ствия. Отличие шиита от прочих, говорит Мотаххари, заключа-
ется только в действии, то есть он отличается от остальных толь-
ко тогда, когда его действия уподобляются действиям имамов. 
Рассматривая и критикуя многих деятелей, множество событий 
и фактов, обращённых в легенды и мифы, Мотаххари делает сле-
дующий вывод: ислам не утверждает догматов, он утверждает 
идею борьбы за правду.

Что касается фикха, то Мортаза Мотаххари стремится подчер-
кнуть его актуальность, рассматривая значимость науки и идею 
долженствования и полноты знания. Полнота знания необходима 
во всякой науке. В связи с этим он отвергает идею «вредных наук». 
Ни в каком знании нет вреда, утверждает он. Следовательно, нет 
вреда в том, чтобы использовать научные труды, где бы они ни 
были созданы, поскольку они являются частью истории позна-
ния и человеческого совершенствования. Взаимодействие меж-
ду культурами и цивилизациями – естественная вещь. Оно не 
означает копирования, подражания, отсутствия самобытности. 
Напротив, самобытность творчества не противоречит такому 
взаимодействию, а обязывает к нему. Самобытность предполага-
ет не копирование, а усвоение. Усвоение знания подобно работе 
пчелы, которая собирает нектар отовсюду, но производит свой, 
особенный мёд. Что касается конкретно исламской культуры, то 



17

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

её первая ячейка возникла в Медине. С самого начала она име-
ла юридическое наполнение, так как стремилась уделять перво-
степенное внимание практическим вопросам общества и урегу-
лированию его проблем. Поэтому исламская культура породила 
множество великих правоведов. Кроме того, традиции ислам-
ской юриспруденции отличаются своим большим постоянством 
и непрерывностью по сравнению с другими науками.

Что касается шиитских факихов, то в ходе исламской истории 
к ним обращались очень мало, несмотря на обширность их твор-
чества. Если до сокрытия двенадцатого имама шиитский фикх 
предопределялся деятельностью имамов, которым принадлежало 
приоритетное право издавать богословско-юридические заклю-
чения (фетвы), то после него, то есть с четвертого века по хид-
жре, появилось множество крупнейших факихов – например, Али 
ибн Бабавейх ал-Куми, его сын шейх Саддук, шейх ал-Муфид, ал-
Муртада, Абу Джафар Туси (глава шиитской общины и основатель 
исламской академии в Наджафе), Абд ал-Касем ал-Хилли, первый 
шахид Мухаммад ибн Макки, сейед Махди Бахр ал-Улюм, шейх 
Джафар «Снимающий покровы», Мирза Хусейн Наини и десятки 
других. Это демонстрирует обширную географию шиитского те-
оретического творчества в области юриспруденции: его центры 
в разные периоды времени смещались от Багдада к На джафу и 
Хилле (Вавилону), затем к Алеппо, а оттуда – в сефевидский Иран, 
где традиции шиитского фикха были заложены такими факихами 
Джебель-Амеля (юг Ливана), как ал-Кирки и ал-Бехаи.

Однако это огромное число учёных, это великое теоретиче-
ское творчество факихов не помешало фикху застыть, замкнуть-
ся в себе, в своих традиционных проблемах. Пожалуй, главный 
его недостаток состоит в том, что Мотаххари называет отходом от 
фикха действия. Если история шиитского фикха знала отдельные 
случаи острого критического видения, призывов к реформе, то 
вскоре эти усилия сходили на нет в силу ряда причин. Во-первых, 
это были именно отдельные случаи, а во-вторых, такие труды не 
были ориентированы на тотальное практическое реформирова-
ние, затрагивающее реальные потребности жизни. Борьба с фик-
хом, с факихами ничего не меняет, говорит Мотаххари. Они в дан-
ном случае подобны саранче в периоды засухи: если уничтожить 
несколько особей, то остальные станут лишь сильнее. Задача же 



18

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

заключается в том, чтобы создать систему фикха действия. Со-
глас но представлению исламской юриспруденции, факих не яв-
ля ется руководителем, говорит Мотаххари. Руководитель – это 
имам. Поэтому критика застывших традиций, подражательства, 
бес конечного обращения к классическим текстам является одной 
из форм реального возрождения фикха, то есть возврата к его 
пер воосновам: к осознанию и пониманию жизни и к деятельно-
сти, соответствующей реальным потребностям и задачам рефор-
мирования. В связи с этим Мотаххари призывает к тому, что он 
называет специализацией, разнообразием, консультативностью, 
обращением к специалистам, как это имеет место в других на-
уках. Он предлагает сформировать научно-консультативный со-
вет в этой области знания, подобный тем советам, которые соз-
даются для точных наук.

Подобную позицию Мотаххари занимает по отношению 
ко всем проблемам, поднимавшимся им в его многочисленных  
книгах: в частности, к вопросам религиозных обрядов, нравст-
венности, ценностей, сомнения и достоверного знания, такийи, 
основ ислама и др. Так, о религиозных обрядах он говорит, что 
они необходимы, но религия – это не обряды. Нравственность он 
считает постоянной в своей основе, но переменной в своих част-
ных проявлениях. Сомнение – необходимая принадлежность до-
стоверного знания. Пессимизм противоречит истинному моноте-
изму: ислам – это религия действия, и всё, что противоречит это-
му, подрывает верное отношение к нему. Такие идеи Мотаххари 
кладет в основу своей реформаторской позиции применительно 
к сущности и функции детальных понятий в исламском насле-
дии – например, таких, как ал-такийя, упование на Бога, случай-
ность, предуготовление и предопределение и т.п. Так, он резко 
критикует преобладающее истолкование такийи как безропот-
ного подчинения, упования на Бога как малодушной пассивно-
сти, аскетизма как отказа от жизни и самоизоляции. Он возра-
жает против идеи деления жизни на посюстороннюю и потусто-
роннюю и наличия противоречия между той и другой, отвергает 
чрезмерное увлечение обрядностью. При этом он подчёркивает 
значимость принципа «поощрения одобряемого и отвращения 
от порицаемого» как одного из основополагающих принци-
пов действия. Этот принцип предан забвению – настолько, что  



19

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

превратился всего лишь во фразу, расхожее словесное выраже-
ние. Между тем мутазилиты считали его одной из пяти основ ис-
лама; правда, и у них он со временем сошёл на нет и растворил-
ся. Шииты же считали его не основой, а ответвлением, однако со 
вре менем и они вывели его за пределы фикха. Между тем факти-
чески это один из постоянных и первостепенных столпов ислама, 
подобно молитве, посту и т.д.

Критика идей стала у Мотаххари прологом к критике дей-
ствительности. В его многочисленных работах мы обнаруживаем 
объективную и взаимосвязанную критику разнообразных про-
блем, актуальных для современного мусульманского сознания. 
Это и со циальные темы, и жизненные ценности, и общественное 
поведе ние, и проблема места женщины в обществе, и другие во-
просы, вошедшие в круг его теоретических и практических ин-
тересов.

Так, Мотаххари критикует различные виды общественного 
поведения, которое он считает пропитанным оппортунистиче-
ским духом, противоречащим подлинному исламскому моно-
теизму, резко отзывается о различных проявлениях культурно-
го заимствования, усматривая в нём разрушение собственной 
творческой силы. Критикует он и проявления пассивности, без-
действия, и действия вопреки предписаниям религии, в которых 
усматривает атрофию духа и разума и бессмысленный абсурд. 
Он также подвергает критике отсутствие реформаторского духа, 
подчёркивая, что один из величайших принципов ислама заклю-
чается в поощрении одобряемого и отвращении от порицаемо-
го. Он осуждает отсутствие социальных услуг, необходимых для 
индивида, общества и государства, указывая на то, что наиболее 
выдающиеся улемы, философы и т.д. не были реформаторами, 
однако оказали обществу неоценимые услуги. Резко критикует 
он идею, согласно которой большинство всегда право, утверж-
дая, что это совсем не так. Острую критику адресует он разно-
образным неприемлемым нововведениям, мифам и прочим не-
гативным проявлениям, распространённым в исламском обыч-
ном праве.

Весьма широко Мотаххари освещает женский вопрос, затро-
нутый им в ряде книг, статей и лекций. При этом он исходит из 
того, что в исламе отсутствует подход, унижающий женщину как 



20

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

источник греха, как существо, сотворённое из ребра мужчины, 
и прочие мифы. Говоря о хиджабе, Мотаххари утверждает, что 
он не сковывает женщину, а наоборот, высвобождает её энер-
гию. Женщина, как и мужчина, наделена талантами и способ-
ностями. Смысл хиджаба состоит в том, чтобы разнообразить 
и расширить поле плодотворной деятельности женщины, а не 
в том, чтобы превратить её в объект сексуальных вожделений 
мужчины. Исходя из этого, Мотаххари критикует различные 
уста ревшие представления о женщине, утверждая умеренный 
подход, основанный как на верной исламской идее, так и на со-
временных потребностях общества, без каких-либо излишеств 
и преувеличений. Он приходит к общему критическому выводу  
о том, что мусульманский мир игнорирует значимые права жен-
щины. Следует вернуть ей права, гарантируемые исламом, а не 
добавлять ей проблем, ссылаясь на точку зрения Запада. Ислам 
не устанавливает одинаковых прав для мужчины и женщины  
в различных ситуациях; различаются и их обязанности, а также 
применяемые к ним наказания.

Мотаххари рассматривает различные аспекты женского во-
проса аналогично приёмам, принятым в современных ислам-
ских работах. Однако его позиция отличается присутствием в 
ней рационалистической, философской и культурной полемики, 
приведением разнообразных сопоставлений и аргументов, по-
черпнутых из практики Запада, Востока и мусульманского мира. 
Что касается пресловутого вопроса о многожёнстве, то он при-
держивается умеренного взгляда в рамках общеисламской пози-
ции, говоря о том, что всё нужно соотносить с разумной потреб-
ностью и необходимостью и что предпочтительнее иметь одну  
жену.

Общий критический подход Мотаххари можно свести к одно-
му общему знаменателю: его критика, с одной стороны, отли-
ча ет ся стремлением к реформированию и изысканию оптими-
сти ческой альтернативы, а с другой – духом современности, 
коллективного действия во имя претворения этой альтернати-
вы в жизнь. Он говорит о необходимости понять современные 
потребности, поскольку тот, кто знает нынешний мир, не запу-
тается в нём. Что касается коллективного действия, то он исхо-
дит из того, что поиск альтернативы всегда должен быть плодом  



21

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

коллективного процесса. В связи с этим он призывает объеди-
нить усилия мусульман, а не их религиозно-правовые школы, то 
есть дать простор разнообразию и множественности исследова-
тельских усилий, сохранив парадигму совместного действия.

Политическая идеология –  
философия надежды

Идеи и позиции Мортазы Мотаххари можно охарактеризо-
вать как проникнутые духом надежды на будущее, то есть реаль-
ным оптимизмом, основанным в то же время на идее монотеиз-
ма и на шиитской догматике. Так, рассуждая о фактическом и 
потенциальном соотношении между исламом и национализмом, 
он подчёркивает опасность националистических тенденций для 
мусульманских народов – данный этап уже был ими пройден 
под воздействием ислама. В связи с этим он критикует мысль  
о том, что ислам поддерживает национальную идею, но в проти-
во положность её расистской составляющей. Мотаххари считает 
эту мысль ошибочной, поскольку она противоречит божествен-
ной природе человека. Будучи от природы существом, обладаю-
щим определёнными врождёнными свойствами, человек никак 
не связан с нацией. Нация – это искусственное, а не исконное 
образование с точки зрения человека как такового. Поскольку, 
как говорит Мотаххари, ислам – религия интеграции и совер-
шенства, постольку необходимо стремиться к единому обществу, 
к единой культуре, так как именно это соответствует подлинной 
человеческой природе. Отталкиваясь от этой мысли, Мотаххари 
критикует различные идейные течения и философские направле-
ния, начиная от крайнего национализма и кончая марксизмом. 
Однако его критика, особенно в адрес марксизма с его матери-
алистическим пониманием истории, по большей части характе-
ризуется философской, а не политико-идеологической направ-
ленностью. Он не столько старается опровергнуть левую идею 
и выступить с противоположных по отношению к ней позиций, 
сколько стремится обосновать позитивную исламскую альтер-
нативу. Иными словами, его разнообразная критика существо-
вавших течений, особенно во второй половине ХХ века, то есть  



22

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

в период революционного подъёма и левого романтизма, нацеле-
на на то, чтобы выявить культурную и имманентную ущербность 
традиционных левых в тогдашнем мусульманском мире. Не сле-
дует, утверждает он, революционизировать ислам по марксист-
скому образцу, чтобы сделать его революционным. Вместо этого 
он старается доказать, что философия исламской реформы долж-
на выстраиваться на принципе приоритетности реформатор-
ского действия, долженствующего претворить в жизнь позитив-
ную альтернативу. А это, в свою очередь, должно основываться 
на коренных принципах ислама – принципах справедливости и 
равенства. Что касается практического пути к достижению дан-
ной цели, то он подразделяется на три этапа: просвещение и на-
поминание о загробной жизни – усвоение учений, касающихся 
человеческого достоинства, – защита прав и обязанностей че-
ловека. Эти теоретические и прикладные принципы Мотаххари 
помещает в основание своей позиции, касающейся соотноше-
ния религии и государства, политической системы и Исламской  
революции.

Мотаххари считает, что объединяющим началом в идее ис-
лам ского государства, исламской политической системы и Ис-
лам ской революции, наряду с социальной справедливостью, 
дол жен стать духовно-нравственный пример Пророка и имамов. 
Этот пример наложил глубокий отпечаток на политическое кре-
до шиитов, а идея Махди (ожидаемого имама) стала краеуголь-
ным камнем шиитской политической, духовной и нравственной 
фи ло софии. В абстрактном и общем плане все исламские на-
прав ления сходятся на идее Махди, соответствующей идее побе-
ды правды над ложью. Однако в шиитской истории, в шиитском 
наследии, в отличие от прочих, эта идея пронизывает все поры 
философского, богословского и религиозного видения, а также 
шиитскую обрядовость. Мотаххари развивает эти разнообраз-
ные и глубоко укоренившиеся в шиитской мысли традиции, 
при давая им соответствие тому, то можно назвать идеей полити-
ческой надежды и оптимистического взгляда на будущее. При 
этом он исходит из того, что ислам с самого начала и до конца ут-
верждает идею оптимистического отношения к жизни. В Коране 
подчёркивается, что будущее принадлежит праведникам, бого-
боязненным и истинно верующим людям. Следовательно, идею 



23

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

ожидаемого имама нужно понять в контексте ожидания утеше-
ния. Ожидание утешения же бывает двух видов применительно 
к взгляду на будущее: первый – плодотворное, конструктивное 
ожидание, побуждающее к активности, а следовательно – покло-
нение Аллаху и просьба наставить на истинный путь, а второй –  
разрушительный, приводящий к рабству.

Углубляясь в разъяснение этой мысли, Мотаххари прибега-
ет к философскому её истолкованию. Общие законы, говорит он, 
подчиняются природе, случайность же является относительной и 
преходящей, хотя у неё есть свои причины. Поэтому верное по-
нимание истории основывается на осознании своеобразия обще-
ства, его самостоятельности, то есть его собственного и общего 
бытия. Без этого не может существовать философия истории. 
Отсюда он приходит к выводу о том, что ожидание утешения – это 
исламская, кораническая мысль, носящая также и философский 
характер. Коранический подход признаёт существование общих 
и постоянных законов истории и жизни наций, как признаёт 
наличие воли и свободы. Кораническое объяснение истории за-
ключается в том, что история – это история борьбы между прав-
дой и ложью, причём победа или поражение правды либо лжи 
зависят от социальных, экономических и нравственных обсто- 
ятельств.

В связи с этим в Коране постоянно говорится о борьбе между 
превозносящимися и угнетёнными. Но эта борьба трактуется  
в нём как борьба моральная, а не материальная, то есть главное 
здесь – идея правды и лжи, а не непосредственные материальные 
интересы. Поэтому вопрос о Махди и идеальном обществе стано-
вится крупнейшим социальным и философским вопросом.

Махди – это «великое ожидание», то есть оптимистическое 
будущее. Следовательно, это действенное ожидание, накопление 
борьбы за правду. Одни говорят, что зло является неизбежным 
атрибутом человеческой природы, другие утверждают, что чело-
вечество ведёт себя к гибели. И то и другое не лишено реальных 
оснований, но третья (исламская) идея утверждает, что челове-
чество идёт к светлому, счастливому будущему, где несправед-
ливость будет уничтожена. Именно эта третья мысль является 
идеей исламской религии, и именно с ней связано «возрождение 
Махди».



24

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

«Возрождение Махди» – это общая формулировка идей, при-
зывающих к торжеству правды и справедливости и уничтожению 
гнёта, к построению всемирного мудрого государства, к ликви-
дации источников зла, к объединению человечества, к оптималь-
ной эксплуатации природы, к достижению полной зрелости че-
ловечества и преодолению инстинктов, к устранению призрака 
войн и установлению мира, к достижению гармонии человека  
с природой. Отсюда вытекает необходимость проводить разли-
чие между «разрушительным ожиданием» и «конструктивным 
ожиданием». Первое – это когда люди полагают, будто умноже-
ние зла и разрухи приближает появление Махди в живом обра-
зе; следовательно, они выступают против реформы. Второе же –  
это когда появление Махди рассматривается как одно из звень-
ев борьбы за торжество правды; таким образом, оно станет про-
должением и венцом истории борьбы между правдой и ложью. 
Следовательно, оно имеет предпосылки в реальной истории. 
Данный вывод Мотаххари высказывает в следующей фразе: 
«Ожидаемый Махди – это воплощение целей пророков, правед-
ников и борцов за веру на пути правды».

В философско-теологическом анализе идеи Махди у Мо тах-
хари обнаруживается формула, которую можно идентифици-
ровать с суждением о том, что идея Махди проистекает из ори-
ентации на вечную надежду. Иначе говоря, здесь присутствует 
идея постоянного реформирования и идея революции. В этом, 
конечно, сказалось влияние новых и революционных идей, полу-
чивших повсеместное распространение в 60–70-е годы XX века. 
Мотаххари участвует в возрождении и объединении шиитско-
го богословского и философского наследия, касающегося идеи 
Махди, стремясь осовременить и актуализировать её путём фи-
ло софского обоснования и практического политического приме-
нения. Он идёт по пути рационального аргументирования и фи-
лософской критики, а не по пути политики и идеологии, пыта-
ется перевести мысль от тела к духу, от богословской мистики  
к прикладной политике. Здесь обнаруживается один из образцов 
нового подъёма исламской идеи в Иране и в шиизме вообще. Мы 
видим здесь ситуацию перехода от культуры закрытых (за редким 
исключением) религиозных школ к проблемам современной и 
реальной жизни. Этой идее Мотаххари придаёт особый привкус, 



25

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

увязывая её с традициями шиитов-двунадесятников. Во множе-
ственности имамов (двенадцать) он усматривает одну из форм 
инвариантности и разнообразия истории и научных методик.  
У каждого имама есть свои особенности, связанные с определён-
ным временем и определённой ситуацией. Следовательно, идея, 
согласно которой такийя (секретность, сокрытие своей религи-
озной принадлежности) является коренным элементом шиизма, 
не соответствует реальной истории и истинному положению дел. 
Мотаххари полагает, что такийя не является одной из основ ши-
изма и не соответствует ему. Идея «ожидаемого Махди», очищен-
ная от богословского наполнения и догматической веры, прини-
мает у Мотаххари форму третьего этапа человеческой эволюции, 
то есть, согласно его классификации, этапа совершенства, когда 
разум и вера приходят в состояние гармонии, преодолев этап ми-
фов и легенд (т.е. джахилии) и этап знания, сопряжённого с юно-
стью (т.е. с силой и страстями).

Особое развитие эти идеи Мотаххари получили после победы 
Исламской революции в Иране. Тогда он наиболее чётко форму-
лирует свои представления об исламской политической системе, 
правлении факиха и идее демократии. Все эти вопросы он реша-
ет сквозь призму исламского видения.

Относительно демократии он приходит к выводу о том, что 
она не противоречит идее исламской республики. Ведь эта идея 
не противоречит праву народа на суверенитет, то есть основному 
принципу демократии. Приверженность государства своей вели-
кой религии не противоречит демократии. Эти идеи Мотаххари 
кладёт в основание своего отношения к демократии вообще и  
к её специфическому типу, возникшему после Исламской рево-
люции в Иране, в частности.

Теоретически обосновывая указанную позицию, Мотаххари 
отмечает, что идея исламской республики существует сама по 
себе, она самодостаточна, то есть содержит в себе принципы 
вла сти и управления государством. Что касается политической 
системы, то она не является производной от экспериментальной 
логики; это оптимальное выражение оптимистического пути 
взаимодействия с бытием государства и общества, то есть та-
кого пути, который соответствует принципам и нормам ислам-
ской религии. Этот вопрос получил чёткое разрешение сразу же  



26

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

после исторической победы Исламской революции в Иране, ког-
да имам Хомейни отказался добавлять слово «демократическая»  
к названию «Исламская республика», которое он посчитал впол-
не достаточным, а всё прочее – излишними дополнениями, не 
имеющими никакой ценности. Ведь ислам достаточно обширен 
и велик, чтобы дополнять его термином, указывающим на воле-
изъявление народа. Ислам – это воля нации, это божественный 
кодекс. Он содержит в себе такое видение, в котором сочетаются 
принципы постоянства и изменчивости, или идеи и истории, или 
крупных фундаментальных основ и практики, направленной на 
их претворение в жизнь.

Представление, согласно которому демократия является си-
но нимом волеизъявления и суверенитета общества, говорит 
Мо таххари, – это представление XVIII века, связанное с потреб-
ностями тогдашней повседневной жизни. Между тем ислам-
ская идея обосновывает более широкое понятие демократии, 
привнося в него идейную принадлежность и интеграцию чело-
вечества. Идея демократии в исламском смысле шире, чем рас-
пространённые на Западе политические представления. Кроме 
того, создание исламской республики стало результатом народ-
ных требований. Что касается призывов, сочетающих идею де-
мократии с борьбой против ислама, то они свидетельствуют  
о невежестве и противоречат духу истории и цивилизации 
Ирана. С точки зрения ислама демократия, или волеизъявление 
и суверенитет нации, неизбежно включает в себя принцип идей-
ной принадлежности. Это основа, которую невозможно отделить 
от цивилизации и истории Ирана, которые, в свою очередь, неот-
делимы от ислама.

Что касается идеи правления факиха, то она синонимична 
идее правления действующего факиха. По форме она наиболее 
близка идее мудрого философа или просвещённого деспота, од-
нако отличается с точки зрения содержания и функции. Принцип 
правления факиха не означает, что некий отдельный факих будет 
распоряжаться делами государства. Ведь подлинное правление 
факиха – это в первую очередь вопрос идеологический, между 
тем как факих избирается народом. Это часть наследия и опы-
та идейной принадлежности мира ислама, опыт же развивается 
самим народом. Между истинным исламом и принципом измен-



27

Мортаза Мотаххари (1919–1979) – интеллектуал действия

чивости и развития нет противоречия, говорит Мотаххари. Ведь 
содержание исламской идеи – это человеческая интеграция. Это 
сложный процесс. Человек непостоянен, но его орбита посто-
янна. Есть неизменные ценности. Исламская практика должна 
быть исламской. А демократические, социалистические и гума-
нистические опыты Запада – это его собственные опыты, к тому 
же весьма сильно отличающиеся с точки зрения практических 
результатов от того, что провозглашается в пропаганде.

У Запада были свои революции, у исламского мира они свои. 
Для Мотаххари отличие Исламской революции заключается в 
том, что она по своему существу откликается на природу челове-
ка, его стремление к интеграции. Она представляет собой воз-
врат к первоосновам и тем самым превосходит либеральные и 
со циа листические опыты Востока и Запада. Она связана с само-
быт ностью её руководства, его преданностью идее закладыва-
ния трёх великих основ: социальной справедливости, свободы и 
исламской морали. Последняя являет собой фундамент интегра-
ции, будучи движущей силой и целью исламского подхода к чело-
веческому бытию. 

Современная исламская цивилизационная 
альтернатива

Идея современной исламской цивилизационной альтернати-
вы у Мотаххари не выходит за рамки общего образа мышления 
и реформаторской философии: общая критическая предпосылка 
подхода Мотаххари к состоянию цивилизации в мусульманском 
мире заключается в том, что, как он выражается, «ислам жив, 
а мусульмане мертвы». «Мусульманский мир – мир отсталый и 
извращённый», равным образом и «исламские идеи, понятия и 
ценности извращены в умах мусульман». Этим предопределяется 
приоритетность изыскания идейно-методологической альтерна-
тивы в подходе к проблемам культуры и науки. Мотаххари опре-
деляет ислам как религию науки и знания, а не религию силы.  
С его точки зрения, ислам не является религией силы, хотя 
сила необходима. Сила – один из признаков совершенства, од-
нако она не является его основным признаком, как не является  



28

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

и непременным атрибутом истинного ислама. Отсюда следует 
идея о том, что исламская альтернатива не должна достигаться 
силой. Даже к наукам Мотаххари подходит «культурным» путём, 
утверждая, что «всякая полезная наука – это религиозная наука». 
В связи с этим он считает некорректным подразделение наук на 
религиозные и нерелигиозные.

Перенося эту особую позицию по вопросу культуры и нау-
ки на поприще отношения к цивилизации, Мотаххари пытается 
обосновать и расширить свою теоретическую позицию, подвер-
гнув анализу и критике распространённую тогда «философию 
истории», чтобы утвердить альтернативную исламскую идею в 
этой области. Он исходит из того, что во всех расхожих концеп-
циях истории и философии истории имеются коренные изъяны. 
При этом он имеет в виду концепции, отталкивающиеся в своём 
истолковании хода истории и её перспектив от таких факторов, 
как героизм, география, расизм, экономизм или богоданность.

Вместо этого Мотаххари пытается обрисовать исламскую ци-
вилизационную альтернативу, которую он сводит к нескольким 
основополагающим принципам: будущее – это реализация чело-
веческой природы; будущее предполагает совершенство челове-
ка и общества и их подлинную интеграцию; достижение такого 
совершенства станет торжеством и воплощением истинного ис-
лама; затем возникнет объединённое всемирное целое. В своей 
совокупности всё это воплощает содержание идеи, выработан-
ной и развитой исламом и вытекающей из догмата единобожия.

Однако жизненная драма Мотаххари, прекращение его дея-
тельности после его убийства не позволили углубить и теорети-
чески обосновать идею исламской цивилизационной альтерна-
тивы. Тем не менее в его работах мы наблюдаем стремление обос-
новать её сквозь призму прикладной философии, действительно 
нуждающейся в дополнении. Политическая система, созданию 
которой в Иране способствовал Мотаххари после Исламской ре-
волюции, станет тем пробным камнем, который поможет удосто-
вериться, насколько жизнеспособными окажутся его проекты,  
в том числе в области культуры и цивилизации. Подобно всякому 
перспективному проекту, они будут проверены будущим.

д.ф.н., проф. М.М. Аль-Джанаби



ИЗБРАННЫЕ 
ФРАГМЕНТЫ 

ИЗ ПРОИЗВЕДЕНИЙ 
МОРТАЗЫ МОТАХХАРИ





31

ИСЛАМ И ИРАН:  
ИСТОРИЯ ВЗАИМНОГО ВЛИЯНИЯ

ПРЕДИСЛОВИЕ К ПЕРВОМУ ИЗДАНИЮ

Во имя Аллаха, Милостивого, Милосердного!

Примерно 98% иранцев – мусульмане1. Мы, иранцы-мусуль-
мане, исповедуем ислам и привержены ему, поскольку это наша 
религия. При этом мы любим Иран – ведь это наша родина. По-
этому мы стремимся со всей отчётливостью осознать те пробле-
мы, которые связаны, с одной стороны, с тем, во что мы верим,  
а с другой стороны – с тем, что мы любим. Мы хотим понять свои 
обязанности в рамках этих проблем. Важнейшие из упомянутых 
проблем можно свести к трём следующим вопросам:

1. Мы испытываем религиозные чувства по отношению к ис-
ламу и патриотические чувства по отношению к Ирану. Это зна-
чит, что мы обладаем двумя противоположными чувствами, или 
между нашими религиозными и патриотическими чувствами 
нет никакого противоречия?

2. Когда наша религия (ислам) 14 веков назад пришла на 
на шу родину (Иран), какие изменения произошли в нашем оте-
честве? Какой характер носили эти изменения? Что они отняли  
у Ирана и что дали ему? Чем был приход ислама для Ирана – бла-
гом или бедствием?

3. Многие народы приняли ислам, начали служить ему, усерд-
но стремились распространять его учение и общими усилиями 
создали великую цивилизацию, именуемую исламской цивили-
зацией. Какова наша, «иранская», доля в этом служении? Какое 
место с этой точки зрения занимает Иран? Удалось ему завоевать 
первое место или нет? Кроме того, каким стимулом руководство-
вались иранцы в этом служении?

1 Согласно опубликованной статистике.



32

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

По нашему мнению, три сформулированных выше вопроса –  
это самые важные вопросы, касающиеся проблем, общих для ис-
лама и Ирана.

Настоящая книга состоит из трёх частей:
1. Ислам и проблема национальности.
2. Влияние ислама на Иран.
3. Влияние Ирана на ислам.
Эти три части по порядку отвечают на поставленные выше 

вопросы.
Содержание книги представляет собой расширенные и до-

полненные тексты лекций, читанных автором в течение послед-
них трёх лет.

Первая часть – это расширенный вариант трёх лекций, про-
читанных в мохарраме (март – апрель) 1968 г. Вторая и третья 
части – это расширенный вариант шести лекций, прочитанных  
в сафаре (апрель – май) того же года. Лекции назывались «Ислам 
и Иран: история взаимного влияния». Такое же название полу-
чила и настоящая книга.

Из всех лекций, прочитанных автором в бытность его в Те-
ге ране, он не видел ни одной, которая вызвала бы такой интерес 
и одобрение, как эти. Особенно сказанное касается шести лек-
ций «Ислам и Иран: история взаимного влияния». Из столицы и 
из провинции поступало множество обращений, копировались 
плёнки. Среди всех слоёв общества наибольший интерес к ним 
проявили студенты.

Подобное одобрение не было вызвано какими-то особыми 
достоинствами упомянутых лекций – оно было продиктовано 
исключительно тем интересом, который иранцы естественным 
образом проявляют к общей для ислама и Ирана проблема- 
тике.

К сожалению, несмотря на острую необходимость как можно 
основательнее и яснее проанализировать эти проблемы и сде-
лать их достоянием всех слоёв общества, особенно молодого по-
коления, насколько мне известно, до сих пор в данном отноше-
нии не было предпринято никаких усилий, и настоящая книга – 
это первая работа по заявленной в ней тематике. Фундамент для 
исследований по данной проблематике заложен, и если будет ре-
шено изучить ирано-мусульманский вопрос во всей его полноте, 



33

Ислам и Иран: история взаимного влияния

то, безусловно, это займёт несколько объёмных томов. Хочется 
надеяться, что данная книга послужит ключом и стимулом для 
тех, у кого найдётся больше времени и возможностей и кто спо-
собен ещё лучше изложить суть предмета.

Ввиду того, что большинство тех, кто подробно писал об об-
щей проблематике ислама и Ирана, или не обладали достаточ-
ными сведениями, или руководствовались стимулами, лежащи-
ми за пределами исследовательской деятельности, упомянутые 
проблемы при всей ясности их основания были поставлены не-
верно. Чем больше мы изучали этот вопрос, тем чаще приходили 
к мысли о том, что общие проблемы ислама и Ирана являются 
предметом гордости как для ислама, так и для Ирана. Для исла-
ма – как для религии, которая в силу своего богатого содержания 
сумела привлечь к себе интеллектуальный, цивилизованный и 
культурный народ. А для Ирана – как для народа, который в силу 
своего ищущего истины и непредвзятого духа, поборника культу-
ры, больше любого другого народа покорился Истине и проявил 
самопожертвование на пути следования Ей.

Одним из нюансов, с которыми я столкнулся в ходе своих ис-
следований, было то, что, вопреки моим ожиданиям, в данном 
вопросе существует гораздо больше искажений и имеют место 
попытки представить отношения Ирана и ислама не такими, ка-
кими они были на самом деле.

В исламском Иране существовали различные течения. Не ко-
торые из них дали ряду востоковедов и невостоковедов повод на-
зывать их «сопротивлением» и реакцией иранского духа против 
ислама. Среди них – шу‘убийа, движение за возрождение пер-
сидского языка, суфизм и даже шиизм. Кроме того, неко торые 
исторические деятели представлялись и представляются вопло-
щением этого сопротивления. Это, например, великий иранский 
эпик Хаким Абу-л-Касем Фердоуси и выдающийся фи лософ Шайх 
Шехаб ад-Дин Сухраварди, известный как Шайх озарения.

Сюжеты, изложенные в данной книге, могут послужить по-
лезным ответом на все эти вопросы. Автор предполагал посвя-
тить Фердоуси и Шайху озарения самостоятельные разделы и 
проанализировать их в упомянутом выше контексте, однако это 
не встраивалось в мой изначальный план. Для этого требовалась 
более пространная структура и более широкие возможности.  



34

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

О персидском языке и шиизме в данном аспекте кратко говорит-
ся в первой части книги. Кроме того, на страницах этого труда 
уважаемый читатель встретит ряд других проблем, исследован-
ных с тех же позиций.

Замечания, сделанные непредвзятыми исследователями по-
сле прочтения этой книги, Бог даст, будут учтены в будущих из-
даниях.

1970 г.

Мортаза Мотаххари

МЫ И ИСЛАМ

Как свидетельствует история, мы, иранцы, за несколько ты-
сячелетий своего существования в силу исторических факторов 
иногда находились в дружественных, а иногда во враждебных 
отношениях с самыми разными племенами и народами мира. 
Вследствие этих отношений от других нам досталась целая вере-
ница идей и убеждений. Но и мы, в свою очередь, оказали вли-
яние на идеологию других народов. Всякий раз при появлении 
иной этничности или национальности мы оказывали сопротив-
ление, и ей не удавалось нас ассимилировать. Между тем, хотя 
мы и были привязаны к своей национальности, эта привязан-
ность не являлась чересчур фанатичной и безоглядной: она не 
привела нас к внутреннему ослеплению, не отдалила от исти-
ны, не лишила способности к рассуждению и не породила в нас 
упрямства и враждебности по отношению к очевидным реалиям.

С начала Ахеменидской эпохи, когда весь нынешний Иран,  
а также часть соседних стран оказались под единой властью, про-
шло примерно 2500 лет. Из этих 25 столетий около 14 веков мы 
прожили вместе с исламом. Эта религия вошла в дискурс нашей 
жизни и стала её частью. По обычаям этой религии мы воспи-
тывали детей, по обычаям этой религии мы жили, по обычаям 
этой религии мы поклонялись Единому Богу, по обычаям этой 
религии хоронили умерших. Наши история, литература, полити-
ка, судебная система, культура, социальные отношения, иными 



35

Ислам и Иран: история взаимного влияния

словами, всё, что у нас есть, тесным образом переплетено с упо-
мянутой религией. По признанию всех знакомых с данным пред-
метом людей, за это время мы внесли в исламскую цивилизацию 
чрезвычайно ценный, не поддающийся описанию вклад, и боль-
ше других мусульманских народов (даже самих арабов) потруди-
лись на благо развития и возвышения этой религии, а также для 
её распространения среди прочих народов мира. Ни один народ 
не приложил таких усилий для распространения, популяризации 
и пропаганды этой религии, как мы.

Таким образом, мы имеем право исследовать взаимосвязи 
ислама и Ирана в самых различных аспектах и, опираясь на на-
дёжные исторические документы, абсолютно точно определить 
свой вклад в распространение исламского учения, а также вклад 
ислама в наше собственное материальное и духовное развитие.

Национализм в современную эпоху

Одной из проблем, ставшей предметом разговоров и спо-
ров в нынешнем столетии, является проблема национальности.  
В на ши дни многие мировые нации, в том числе мусульмане (как 
иран цы, так и не-иранцы), уделяют этой проблеме особое внима-
ние. Некоторые из них настолько глубоко погрузились в этот во-
прос, что его границы уже невозможно определить.

Дело в том, что в настоящее время национализм создал для 
исламского мира большую проблему. Помимо того, что нацио-
налистическая идеология противоречит основам исламского ве-
роучения (ибо, с точки зрения ислама, все элементы равны), она 
является огромным препятствием для реализации мусульман-
ского единства.

Как известно, исламская умма сформировалась из разных 
на циональных элементов: в прошлом ислам из многочисленных 
народов создал единую общность, получившую наименование 
исламского общества. Эта общность реально существует и в на-
стоящее время. Иными словами, в данный момент действительно 
существует большая 700-миллионная община, которая обладает 
единой идеологией, единым идеалом и едиными чувствами и  
в которой господствует крепкая сплочённость. Любая разобщён-



36

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ность в ней не связана с её представителями, она спровоциро-
вана властями, правительствами и политическими стратегиями:  
в эпоху Нового времени главным фактором этой разобщённости 
выступают европейские и американские политические силы. Но 
тем не менее ни один из упомянутых факторов не смог разру-
шить фундамент этого единства, заложенный в духе народа. По 
словам Икбаля Лахури,

Для повеления Истины что довод, что притязание – всё едино,
Шатры наши порознь, но сердца едины.
Мы из Хиджаза, Китая и Ирана,
Мы роса одного и того же радостного утра.

Часть людей этой общности во время совершения обрядов 
хаджа ежегодно составляет примерно полуторамиллионное объ-
единение.

Однако именно поэтому идеология национализма и расиз-
ма стремится столкнуть друг с другом разные народы. В послед-
ние столетия эта волна набрала силу в Европе. Вероятно, там 
подоб ный процесс был естественным, поскольку не существова-
ло учения, способного собрать европейские народы под эгидой 
высшего человеческого сообщества. К восточным народам упо-
мянутая волна проникла благодаря колониализму. Чтобы реали-
зовать принцип «разделяй и властвуй», колониализм не нашёл 
ничего лучше, как обратить внимание мусульманских народов 
на их этническую, национальную и расовую принадлежность и 
заста вить их гордиться ими. Индийцу он сказал: «У тебя такое-
то прошлое», а турку предложил: «Создай движение младотурков 
и пантюркизм». Арабу, который больше других народов склонен  
к восприятию подобного фанатизма, он сказал: «Опирайся на 
своё арабское происхождение и панарабизм», а иранцу сказал: 
«Ты арийской расы и должен отделиться от арабов, принадлежа-
щих к семитской расе».

Возможно, иногда, в процессе обретения некоторыми наро-
дами своей независимости, идея национальности и пробуждение 
национальных чувств и приводили к положительным и благопри-
ятным последствиям, однако в исламских странах это не толь-
ко не принесло благотворных результатов, но лишь порождает  



37

Ислам и Иран: история взаимного влияния

разобщение. Вот уже несколько веков, как эти народы прошли 
через данный этап и поднялись на более высокую ступень. Много 
столетий назад ислам создал единство на основе веры и идео-
логии. В ХХ в. ислам тоже продемонстрировал, что он способен 
играть решающую роль в антиколониальной борьбе.

В борьбе, которую в ХХ в. мусульмане вели против колониа-
лизма и которая завершилась их освобождением из его когтей, 
большее влияние оказал фактор ислама, а не фактор националь-
ности. Это, например, борьба Алжира, Индонезии, арабских 
стран и Пакистана.

Да, эти народы уже много веков назад показали, что они спо-
собны создать единство на основе идеи, веры и идеологии, что 
они могут подняться и вырваться из лап колонизаторов. То, что 
эти народы направляют в сторону фактора национального чув-
ства, поистине, нельзя назвать иначе как реакционизмом.

Как бы там ни было, волна национализма и расизма, иници-
ированная европейцами, породила большую проблему для ис-
ламского мира. Говорят, что Сейед Джамаль ад-Дин Асадабади 
скрывал свою национальную принадлежность потому, что не 
хотел свя зывать себя с какой-либо определённой национально-
стью, не вольно предоставляя колонизаторам предлог и настраи-
вая про тив себя других людей.

Будучи последователями веры, доктрины и идеологии, кото-
рую именуют исламом и в которой не существует понятий «раса» 
и «национальная принадлежность», мы не можем равнодушно 
от носиться к течениям, выступающим против этой идеологии 
под эгидой национализма. Мы все знаем, что с недавних пор бес-
численное множество людей под предлогом защиты иранской 
нации развернуло масштабное противостояние с исламом2 и под 

2 Проблема национализма с каждым днём усиливается и в арабских стра-
нах. Так, огромное количество людей в этих странах, будучи мусульманами, с 
особым фанатизмом подчёркивают только свою принадлежность к арабскому 
народу. А это само по себе, как мы знаем, есть своего рода борьба со всемирными 
масштабами ислама, опирающегося исключительно на гуманитарно-духовные 
аспекты. Кроме того, как известно, вред, порождённый этой деятельностью, об-
ратился в первую очередь на них самих: при всей мно гочисленности населения 
и вооружения, они не сумели противостоять израильтянам. Несомненно, если 
бы арабы опирались на силу своей религии, они никогда не потерпели бы столь 



38

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

маской борьбы с арабами и арабизмом профанировало священ-
ные ценности ислама.

Следы этой борьбы с исламом, которые мы видим в иранских 
книгах, газетах, еженедельниках и прочих изданиях, свидетель-
ствуют о том, что она не случайна, что это продуманный план и 
замысел, находящийся в стадии реализации.

Вошедшая в моду в наши дни и набравшая силу пропаганда 
зороастризма тоже считается политической деятельностью. Всем 
известно, что сегодня иранец уже ни за что не вернётся к зоро-
астрийской вере, учение зороастризма не заменит учения ислама. 
Маздакитские, манихейские и зороастрийские деятели, а также 
все те, кого ныне представляют в ложном националистическом об-
личье и кто не обладает никаким иным характерным свойством, 
кроме уклонения от учения ислама, независимо от того, боролись 
они с исламом открыто или же под предлогом борьбы с арабским 
народом, никогда не займут в сердцах иранцев места мусульман-
ских героев. Никогда ал-Муканна, Синдбад, Бабак Хоррамдин и 
Мазийар не займут в сердцах иранцев места ‘Али ибн Аби Талиба, 
Хусейна ибн ‘Али и даже Салмана Фариси. Это знают все.

Но при этом в незрелых, неразумных юношах можно пробудить 
фанатические национально-патриотические чувства и настро ить 
их против ислама, тем самым прекратив всякую их связь с этой 
религией. Иными словами, пусть нельзя вместо исламского миро-
ощущения насадить мироощущение другой религии, но можно ис-
ламское мироощущение заменить на антиисламское и таким об-
разом сослужить достойную службу колонизаторам. Поэтому мы 
видим людей совершенно безрелигиозных и безбожных. В своих  

сокрушительного поражения. Один из пакистанских авторов писал: «В июнь-
ской Арабо-израильской войне религиозная сила, то есть сионизм, возобладала 
над силой национальной». И хотя в этих словах есть некоторое преувеличение 
(автор придал сионизму излишнюю религиозную окраску, поскольку для 
еврейского народа национальность всегда превалировала и превалирует над 
религией), всё же они справедливы в своём осуждении бессмысленной опоры 
арабов на свою национальную принадлежность.

В прошлом году (1967 г.) я удостоился чести совершить хадж, и на кон-
грес се Всемирной исламской лиги один арабский учёный сделал эффект ный 
до клад, во время которого выкрикивал: «Клянусь Аллахом, ислам не был 
за ме шан в этой борьбе! Ислам никогда не выступал на арену. Это не ислам 
сра жал ся с Израилем, это арабизм сражался с сионизмом!»



39

Ислам и Иран: история взаимного влияния

пустых и легкомысленных трудах они защищают зороастризм и 
доисламский период в истории Ирана. Цель их ясна и понятна.

В своих рассуждениях мы намерены вступить в дискуссию, 
вооружившись той же логикой, которой руководствуются все эти 
люди, то есть логикой национальности и национализма. Да, той 
же самой логикой, хотя мы понимаем, что, по словам пакистанца 
Икбаля, «национализм сам по себе есть своего рода варварство», 
мы понимаем, что, когда национальные чувства носят положи-
тельный характер и их результатом оказывается служение сооте-
чественникам, они достойны всяческого внимания, а когда они 
принимают отрицательный характер и приводят к предвзято му 
отношению (к суждениям, к хорошим и дурным поступкам),  
а также к протекционизму, то являются безнравственными и бес-
человечными, мы понимаем, что существует логика более высо-
кая, нежели логика национальных чувств и национализма – ло-
гика, согласно которой наука, философия и религия находятся 
выше уровня чувств. Там, где нужны национальные чувства и на-
циональная гордость, нет нужды в научных, философских и рели-
гиозных исканиях. Нельзя принять какую бы то ни было научную 
проблему, философскую теорию или религиозную истину толь-
ко потому, что она национальна и патриотична. Точно так же её 
нельзя игнорировать или отвергать под предлогом того, что она 
чужеродна и создана в другой стране. Прав был тот, кто сказал: 
«У науки, религии и философии нет родины, они универсальны». 
Подобным же образом и деятели науки, религии и философии не 
имеют отечества – они космополитичны, они принадлежат все-
му миру, их родина повсюду, их соотечественники – все жители 
Земли. Да, всё это нам известно.

Но в данный момент нас не интересует эта высокая рацио-
нально-гуманистическая логика. Мы хотим вступить в дискус-
сию с помощью упомянутой эмоциональной логики, которая 
свой ственна людям, не достигшим совершенства.

Вооружившись эмоционально-националистической логикой,  
мы хотим посмотреть, следует нам считать ислам своим или  
чужим, привнесённым извне? Если исходить из критерия нацио-
наль ности, то является ли ислам частью иранской нации, должен 
ли иранский национализм включать его в себя, или же он нахо-
дится за его пределами?



40

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Поэтому мы должны разделить свои дальнейшие рассужде-
ния на две части. Первая часть будет посвящена критерию «на-
циональности». То есть каковы основания, на которых мы при-
числяем что-либо к национальности того или иного народа или 
выносим это за пределы национальности того или иного народа? 
Во второй части будет дан ответ на вопрос: если следовать данно-
му критерию, то ислам, с точки зрения иранской национально-
сти, будет «своим» или чужим, внешним? На самом деле в нашем 
рассуждении есть большая и малая посылки. Первая часть – это 
большая посылка силлогизма, а вторая часть – малая.

Одновременно с этих же позиций мы сравним ислам и зоро-
астризм и выясним, какая из упомянутых религий несёт на себе 
больший отпечаток иранской национальности в соответствии  
с общими критериями национальности.

Слово меллат («нация»)

Меллат («нация») – арабское слово, означающее «путь», «ме-
тод». В Коране это слово употребляется в том же значении3. Дан-
ное слово встречается в Священной Книге 17 раз (в 15 ай а тах)4. 
Однако его значение в Коране отличается от того понятия, ко-
торое вкладывают в него носители персидского языка и от ко то-
рого производят слово меллийат («национальность, нацио наль-
ная идентичность»).

Меллат по терминологии Корана означает «путь», «модель 
поведения», «способ», предложенный людям тем или иным духов-
ным лидером. Например, Священная Книга говорит: «Следуйте 
путём отца вашего Ибрахима [= Авраам]» (хараджи меллата 

абикум Ибрахим)5. Или: «на путь Ибрахима-ханифа» (меллата 

Ибрахима ханифа)6.

3 Слово меллат употребляется в Коране в следующих фрагментах: Коран 
2:120, 130, 135; 3:95; 4:125; 6:161; 7:88–89; 12:37; 14:13; 16:123; 18:20; 22:87; 
38:7.

4 [В последнем прижизненном издании автора – 17.] Примечания в квад-
ратных скобках принадлежат иранским подготовителям текста.

5 Коран 22:78. [Здесь и далее переводы Корана даются по изданию: Ко-
ран. Прочтение смыслов. М.: АСТ, 2016. – примеч. пер.]

6 Коран 6:161.



41

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Рагиб Исфахани в своём труде Муфридат ал-Кур’ан [Редкие 
слова в Коране] пишет: «Меллат и амлал, которое есть то же, что 
и имла’, – [слова] одного корня. “Пусть диктует его доверенное 
лицо по справедливости” (фа-л-йумлил валиййуху би-ль-адль)7». 
Рагиб Исфахани говорит: «Причина того, что путь Аллаха назы-
вают меллат, заключается в том, что его диктует Сам Аллах».

Итак, с точки зрения Корана, комплекс идей и знаний, а так - 
же модель поведения, которыми люди должны руководствовать-
ся, обозначается словом меллат. Поэтому слово меллат облада-
ет тем же смыслом, что и слово дин («религия»), с той только 
разницей, что в силу одних качеств нечто называют меллат,  
а в силу других качеств – дин. Словом меллат называют то, что 
продиктовано Богом тому или иному пророку, дабы он объявил 
это народу и руководил последним в соответствии с ним.

Учёные-филологи говорят, что разница между словами мел-

лат и дин заключается в том, что слово дин приложимо и к Богу 
(например, можно сказать, дин-е Аллах [«религия Аллаха»]), и к 
человеку, являющемуся последователем той или иной веры (на-
пример, говорят дин-е Зайд, дин-е ‘Амр [религия Зайда, религия 
‘Амра]), а слово меллат не приложимо ни к Богу, ни к последо-
вателю веры (так, нельзя сказать: меллат-е хода, меллат-е Зайд 
или меллат-е ‘Амр [«путь Бога, путь Зайда, путь ‘Амра»]): напро-
тив, его употребляют по отношению к духовному лидеру, кото-
рого Бог поставил руководить людьми в соответствии с опреде-
лёнными правилами. Например, говорят: меллат-е Ибрахим, 
меллат-е ‘Иса или меллат-е Мухаммад («путь Ибрахима, путь 
‘Исы [= Иисуса], путь Мухаммада). Итак, представляется, что  
в содержании этого слова присутствует коннотация «руковод-
ство».

Таким образом, можно сказать, что слово меллат близко 
сло ву мактаб («школа») в его современном понимании. Слово 
мак таб тоже, как правило, прилагается к руководителю на ка-
ком-либо пути. Если учесть тот факт, что в слове меллат, как и 
в сло ве мактаб, также присутствует коннотация диктовки, сход-
ство и близость этих двух слов окажутся ещё более очевидными.

7 Коран 2:282.



42

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Слово меллат («нация») в современном  

персидском языке

В практике современного персидского языка это слово при-
обрело значение, совершенно отличное от первоначального. 
Сегодня словом меллат называют социальную единицу, обла-
дающую общим историческим прошлым, общими законами, 
единым управлением, а подчас и общими чаяниями и идеалами. 
Теперь мы уже не говорим «немецкий народ» (мардом-е Альман), 
«английский народ» или «французский народ» – мы говорим «не-
мецкая нация» (меллат-е Альман), «английская нация» и «фран-
цузская нация». Причём иногда мы прилагаем это слово не ко 
всему народу, но аттестуем словом меллат только один слой 
населения. То есть мы разделяем народ на два класса – правя-
щий и управляемый. Правящий класс мы называем словом доу-

лат («правительство»), а управляемый класс – словом меллат  
(«нация»).

Этот термин является новым для персидского языка. На самом 
деле он ошибочен. Сто, двести, тысячу лет назад это слово никогда 
не употреблялось в подобном ошибочном значении. Полагаю, что 
данный неологизм появился начиная с эпохи Кон ституционного 
движения [= 1905–1911 гг.], и, по-видимому, корень этой ошиб-
ки – в том, что упомянутое слово использовали в качестве перво-
го члена сопряжённого сочетания. Например, говорили «после-
дователи пути Ибрахима» (пейраван-е меллат-е Ибрахим), «по-
следователи пути Мухаммада», «последователи пути ‘Исы» и т.п. 
Впоследствии слово «последователи» (пейра ван) отпало, и стали 
говорить «путь Мухаммада» (меллат-е Му хам мад), «путь ‘Исы». 
Постепенно дело дошло до того, что стали говорить «иранская на-
ция» (меллат-е Иран), «турецкая нация», «арабская нация», «ан-
глийская нация». Во всяком случае, это неологизм.

Современные арабы там, где мы используем слово меллат, 
употребляют слово каум или ша‘б. Например, они говорят: аш-

ша‘б ал-ирани («иранская нация») или аш-ша‘б ал-мисри («еги-
петская нация») и т.д. В нашей дискуссии мы используем слова 
меллат («нация») и меллийат («национальность, национальная 
идентичность») в их современном значении, независимо от того, 
является оно правильным или нет.



43

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Национальность с точки зрения  
социологии

Оставим теперь лексикологию и перейдём в область социо-
ло гии. Наименьшей социальной единицей является семья. Сов-
мест ную жизнь людей, до тех пор пока она ограничивается му-
жем, женой, детьми, внуками, а иногда супругами детей, называ-
ют семейной жизнью.

Семейная жизнь – явление исключительно раннее. С само-
го своего появления человек вёл семейную жизнь. Некоторые 
исследователи полагают, что животные предки людей в той или 
иной степени тоже знали семейную жизнь.

Более крупной по сравнению с семьёй единицей является 
племя. Племенная жизнь представляет собой объединение се-
мей, обладающих общим предком. Племенная жизнь есть разви-
тая стадия семейной жизни. Говорят, что на начальном этапе 
семейной и индивидуальной жизни человечества в сфере мате-
риально-экономических отношений господствовало обобщест-
вление, а не приватизация. Частная же собственность появилась 
позднее.

Следующая социальная единица, ещё более крупная и разви-
тая, представляет собой объединение людей, управляемое еди-
ной властью и едиными законами. Современные носители пер-
сидского языка называют её словом меллат («нация»). Нация 
может формироваться из племенных объединений, связанных 
общим происхождением и кровными узами. Однако, возможно, 
что племена, составляющие нацию, вовсе не обладают общим 
происхождением и кровными узами, возможно, что у них изна-
чально вообще не существовало родоплеменной жизни, а если 
она и существовала, то лишь у отдельных представителей этой 
нации, а не у всех.

В книге «Основы политических наук» (т. 1, с. 327) мы читаем:
«После того, как в ХХ в. произошло разделение терминов 

“нация” (меллат) и “народ” (мардом), слово “народ” главным 
образом употребляется для определения социальной группы, 
а “нация”, с юридической и политической точек зрения, пред-
ставляет собой социальную единицу, прочно обосновавшуюся на 
территории какой-либо страны, когда это укоренение является 



44

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

результатом исторического, языкового, религиозного и эконо-
мического единства или же следствием общих идеалов, а также 
желания продолжать совместную жизнь. Слово “народ” обладает 
в большей степени социологическим оттенком, а слово “нация” 
рассматривается преимущественно в контексте права и внутрен-
ней или международной политики. Кроме того, в марксистской и 
либеральной практике это слово употребляется в разных значе-
ниях, поэтому необходимо учитывать, какой идеологии придер-
живается использующий его оратор или писатель».

Сегодня в мире существуют различные нации. То, что сдела-
ло их единой нацией, – это совместная жизнь, общие законы и 
единая власть, и ничто иное – ни раса, ни кровные узы, ни что-
либо ещё. Общей чертой этих единиц служит то, что ими правит 
единая власть. Некоторые из этих наций не имеют глубокого 
исторического прошлого и появились в результате каких-то соци-
альных потрясений. Например, многие нации Ближнего Востока 
возникли как следствие Первой мировой войны и поражения 
Османской империи.

В настоящий момент в мире нет ни одной нации, которая по 
крови и расовым признакам была бы изолирована от других на-
ций. Например, разве мы, иранцы, обладающие историческим 
прошлым и особым положением в области власти и законода-
тельства, отделены от соседних наций по крови и расовым при-
знакам? Скажем, мы считаем себя арийцами, а арабов – семита-
ми. Но так ли это на самом деле? Или после всех этих смешений 
и ассимиляций от рас не осталось и следа?

На самом деле претензии на различия по крови и расовым 
признакам – это не более чем предрассудки. Независимо друг от 
друга семитская, арийская и прочие расы существовали лишь 
в прошлом. Однако сейчас произошло столько ассимиляций и 
трансформаций, что от самостоятельных рас не осталось и следа.

Сегодня многие иранцы, носители персидского языка, пре-
тендующие на арийское происхождение, – на самом деле или 
арабы, или тюрки, или монголы. Точно так же и многие арабы, 
которые с огромным энтузиазмом кичатся своим арабским про-
исхождением, – на самом деле этнические иранцы, турки или 
монголы. Если вы прямо сейчас отправитесь в Мекку или Медину 
и посмотрите на большинство живущих там людей, то увидите, 



45

Ислам и Иран: история взаимного влияния

что по происхождению они из Индии, Ирана, Балха, Бухары и 
других мест. Возможно, многие из тех, кто этнически происхо-
дит от Кира и Дария, сейчас в арабских странах фанатично про-
поведуют арабский национализм, и наоборот, наверное, немало 
потомков Абу Суфйана сегодня с пеной у рта защищает иранский 
национализм.

Несколько лет назад один преподаватель Тегеранского уни-
верситета попытался доказать, что Йазид ибн Му‘авия был чи-
стокровным иранцем, не говоря уже о его потомках, живущих на 
этой земле.

Итак, то, что сегодня существует под именем «нация» (мел-

лат), означает, что в настоящий момент мы представляем собой 
народ, который живёт на одной территории, под одним флагом, 
в рамках одного правящего режима и со своими особыми зако-
нами. Но того, точно ли наши предки были иранцами, греками, 
арабами, монголами или кем-то ещё, мы не знаем.

Если мы, иранцы, захотим судить на основе расовых призна-
ков и станем считать иранцами тех, кто принадлежит к арийской 
расе, то большую часть иранской нации нам придётся признать 
неиранцами и утратить немало своих выдающихся достижений. 
То есть таким образом мы нанесём иранской национальности 
сильнейший удар. Ведь сейчас в Иране живут в том числе наро-
ды и племена, не говорящие по-персидски и не относящие себя  
к арийской расе.

Как бы там ни было, в настоящее время похваляться расовой 
самобытностью – это не более чем предрассудок.

Национальная пристрастность

Социальной единице – будь то семья, племя или нация (в со-
временном понимании персидского термина меллат) – сопут-
ствуют определённого рода чувства и пристрастия. Иными сло-
вами, в человеке возникает некое чувство приверженности сво-
ей семье, народу или нации. Это чувство приверженности может 
возникнуть и в гораздо более крупной единице – континенталь-
ного и регионального масштаба. Например, европейцы испыты-
вают чувство приверженности к своему в противовес жителям 



46

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Азии, а последние, наоборот – в противовес европейцам. Точно 
так же представители одного этноса могут обладать подобным 
чувством по отношению к своим соплеменникам.

Национальная пристрастность возникает из эгоизма, кото-
рый, преодолев границы индивидуума и племени, охватывает 
представителей целой нации, поневоле принося с собой неизбеж-
ные нравственные последствия – удивительный фанатизм, игно-
рирование своих недостатков (разумеется, недостатков в мас-
шта бе нации), преувеличение своих положительных качеств, 
тщеславие и пр.

Национализм

Склонность к выпячиванию этнических и национальных 
аспектов в европейских языках называется словом «национа-
лизм», которое некоторые ираноязычные учёные переводят сло-
вом меллатпарасти (букв. «почитание нации»).

Национализм, как уже было сказано ранее, опирается на 
эт нические и национальные чувства и эмоции, а не на разум и 
ло гику. Национализм не следует подвергать безоговорочному 
осуждению. Даже если национализм будет обладать всего только 
одним положительным свойством (а именно приведёт к большей 
сплочённости, улучшению взаимоотношений и более преданно-
му служению тем, с кем мы вместе живём), он уже не будет про-
тиворечить разуму и логике и не окажется порицаемым с точки 
зрения ислама. Напротив, ислам признаёт более широкие юри-
дические права за теми, кто обладает большими естественными 
правами, в частности за соседями и родственниками.

Национализм осуждается разумом тогда, когда он несёт в се-
бе отрицательные качества, то есть разделяет людей под предло-
гом их принадлежности к разным национальностям, сеет между 
ними вражду и пренебрегает законными правами других.

Противоположностью национализму выступает интернацио-
нализм, который рассматривает события в мировом масштабе и 
осуждает национализм. Но, как мы уже сказали, ислам осуждает 
не все националистические чувства – он осуждает отрицатель-
ные, а не положительные националистические чувства.



47

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Критерий национальности

Поначалу представляется, что национализм и националисти-
ческие чувства обладают следующим характерным свойством: 
всё, что является продуктом определённой страны или результа-
том интеллектуальной деятельности народа этой страны, по мне-
нию этого народа, должно считаться национальным и стать пред-
метом националистических чувств, а то, что пришло из других 
стран, должно рассматриваться народом этой страны как чужое 
и иностранное.

Однако это неправильный критерий, ибо нация состоит из 
множества индивидуумов, и вполне возможно, что один из этих 
индивидуумов создаст то, что не будет принято остальными ин-
дивидуумами и будет отвергнуто общественным вкусом. Не сом-
ненно, подобная вещь не может приобрести национальный ха-
рактер.

Например, какая-то нация может принять для своего быто-
вания особую социальную систему, а индивидуум или ряд инди-
видуумов этой же нации выработают и предложат систему, от-
личную от общепринятой, и она не будет признана всей нацией. 
В таком случае эту отвергнутую систему нельзя признать обще-
национальным феноменом только потому, что она возникла  
в народной среде и её создателем является один из индивидуу-
мов данной нации. И наоборот. Некая социальная система может 
быть разработана за пределами определённой страны людьми, 
не относящимися к её нации, но жители этой страны принимают 
её с распростёртыми объятиями. Очевидно, что в данном случае 
мы не можем назвать эту признанную систему чужой и иностран-
ной исключительно потому, что она пришла из другой страны, 
мы не можем утверждать, что народ, сделавший это, поступился 
принципами своей национальности и ассимилировался с другой 
нацией, более того – мы не можем утверждать, что этот народ 
изменился.

Да, в одном случае то, что пришло из-за границы, называют 
чужим и иностранным и принятие этого считают выступлением 
против принципов национального суверенитета, а иногда и сво-
его рода национальной трансформацией, поскольку это имеет 
от тенок конкретной нации и выступает характерным признаком  



48

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

чужой нации. Разумеется, если в данном случае какая-либо нация 
принимает характерные признаки и свойства другой нации, она 
действует против принципов своей национальности. Например, 
германский нацизм или еврейский сионизм имеют черты кон-
кретной национальности, и если индивидуумы другой нации по-
желают их принять, то они будут действовать против своего на-
ционального суверенитета.

Однако если нечто не имеет ярко выраженных типических 
черт, то оно в равной мере принадлежит всем нациям: его свой-
ства носят универсальный, общегуманитарный характер, и опре-
делённая нация принимает это, не считая его иностранным, чу-
жим и антинациональным. По словам учёных, «безусловное 
скла дывается из тысячи условностей» (ла би шарт йаджтами‘у 

ма‘ альфи шарти), то есть некая бесцветная субстанция может 
быть сложена из любого цвета, но субстанция, чем-либо обуслов-
ленная (би шарт шай’), – это субстанция, обладающая конкрет-
ным цветом: она не может быть сложена никакой колеровкой.

Именно поэтому научные истины принадлежат жителям 
всего мира: таблица Пифагора и теория относительности Эйн-
штейна не являются собственностью какого-то определённого 
народа и не противоречат ни одной нации, поскольку эти истины 
«бесцветны» – они не обладают оттенками конкретного народа 
или нации.

Поэтому учёные, философы и пророки принадлежат всему 
миру – ведь их убеждения и идеалы не ограничиваются каким-
либо народом или нацией.

Солнце не принадлежит какой-то определённой нации, ни 
од на нация не ощущает его чем-то чужим, ибо солнце имеет оди-
наковое отношение ко всему миру и не обладает особой привя-
занностью ни к одной стране. Если некоторые страны видят 
меньше солнечного света, то это зависит от их местоположения, 
а не от самого солнца – солнце не привязывает себя к какой-либо 
определённой стране.

Итак, мы выяснили, что появление чего-либо в среде само-
го народа не является критерием его «свойственности», а при-
ход че го-либо из-за границы не служит критерием его «чуждо-
сти» и «ино земности». Точно так же и историческое прошлое не 
выступа ет подобным критерием. Ведь может случиться так, что 



49

Ислам и Иран: история взаимного влияния

какая-либо нация веками придерживалась определённой соци-
альной системы, а затем изменила свой взгляд и вместо прежней 
системы избрала новую. Например, мы, иранский народ, за 25 
ве ков своей национальной истории, как и многие другие стра-
ны, испытали на себе монархический режим, а теперь немногим 
бо лее полувека назад избрали вместо него конституционный 
режим. Конституционную форму правления создали не мы, она 
пришла в нашу страну из внешнего мира. Но наша нация при-
няла её и проявила самоотверженность ради её установления. 
Конечно, многие представители этой же нации оказали удиви-
тельно стойкое сопротивление: они поднялись с оружием в ру-
ках и пролили свою кровь ради защиты монархического режима. 
Однако поскольку эти люди находились в меньшинстве, а боль-
шая часть иранской нации признала конституционный режим 
и самозабвенно боролась за него, они потерпели поражение и в 
конце концов подчинились воле большинства.

Итак, должны мы считать конституционный режим общена-
циональным и своим или же, ввиду того что на всём протяжении 
нашей социальной и национальной жизни нашим политическим 
режимом была монархия, а не конституционализм, да к тому же 
мы ещё и не были его создателями и заимствовали его извне, нам 
следует сказать, что нашей национальной формой правления яв-
ляется монархический режим, а конституционный режим нам 
чужд?

Декларацию прав человека составили не мы: мы не прини-
мали участия в её создании, и на протяжении нашей националь-
ной истории затрагиваемые в ней вопросы были мало актуаль-
ны. Однако наша нация, подобно другим мировым нациям, в той 
или иной степени приняла её положения. Что же нам теперь ска-
зать об этой Декларации с точки зрения «иранской националь-
ности»? Что должны сказать об этой Декларации другие народы, 
которые не принимали участия в её составлении и к которым она 
пришла из-за пределов их стран? Требуют ли национальные чув-
ства, чтобы они боролись с ней в силу исторического прошлого и 
в силу того, что источник этой Декларации находится за грани-
цей? Они должны признать её чуждой и иноземной? Или в силу 
двух упомянутых принципов (первый – в этой Декларации нет 
характерных признаков какой-либо конкретной нации, второй –  



50

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

она принята всей нацией) им необходимо воспринять её как 
свою, не чуждую?

Можно рассмотреть и противоположную ситуацию. То есть мо-
жет случиться так, что религия, доктрина или идеология возник нет 
в недрах нации, но не будет считаться национальной, по скольку 
содержит в себе характерные черты другой нации или же не буду-
чи принятой той самой нацией, в рамках которой она сфор ми-
ро валась. Например, манихейство и маздакизм возникли в ло не 
иранской нации, но не смогли заручиться её поддержкой, а по то му 
обе эти религии нельзя признать национальным феноменом.

В принципе, если подобные явления мы станем считать на-
цио нальными ради их создателей и немногочисленных последо-
вателей, то тем самым будем игнорировать чувства большинства.

Из всего сказанного следует, что с позиций национальных 
чувств не всё то, что появилось на родине, приобретает нацио-
нальный характер и не всё то, что пришло из другой страны, счи-
тается чужим. Главное, чтобы мы разобрались в следующих во-
просах: во-первых, обладает что-либо характерным националь-
ным оттенком или оно нейтрально и универсально, а, во-вто рых, 
приняла искомая нация это нечто с охотой и интересом или си-
лой и принуждением.

Если оба упомянутые условия соблюдены, это нечто счита-
ется своим, не иноземным, а если эти условия не соблюдены, 
то, независимо от того, присутствует одно из них или же отсут-
ствуют оба, это нечто признаётся чужим. В любом случае фактор 
возникновения чего-либо в недрах определённой нации не при-
водит к тому, что это непременно будет считаться своим, наци-
ональным, или же обязательно станет восприниматься как ино-
земное и чуждое.

Теперь необходимо разобраться, отвечает ислам в Иране 
этим двум условиям или нет. Иными словами, во-первых, облада-
ет ислам характерными чертами какой-то определённой нации, 
на пример арабской, или же это универсальная мировая рели-
гия, нейтральная в национальном и этническом отношении?  
И во-вторых, по своей ли воле приняла ислам иранская нация?

Всё, что мы сказали о нации и национальности, было, по вы-
ражению учёных, «большой посылкой силлогизма» нашего рас-
суждения. А сейчас мы переходим к малой посылке.



51

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Исламский интернационализм

Совершенно очевидно, что в исламе понятия «националь-
ность» и «этничность», в том значении, в котором они употреб-
ля ются сегодня, не имеют никакой силы. Напротив, эта религия 
одинаково смотрит на все народы и нации: с самого начала ис-
ламский призыв не был обращён к какой-то конкретной нации и 
народу. Наоборот, эта религия неизменно стремится всеми воз-
можными способами искоренить национализм.

Здесь рассмотрение предмета необходимо разделить на две 
части: 1. Ислам с самого момента своего появления претендовал 
на универсальный характер. 2. Масштабы ислама – это мировые 
масштабы, а не национальные, этнические или расовые.

Претензии ислама на всемирный характер

Некоторые европейцы утверждают, что Пророк ислама пона-
чалу предполагал наставлять только курайшитов. Однако почув-
ствовав, что дела его идут хорошо, он принял решение обратить 
свой призыв ко всем арабским и неарабским народам.

Подобные слова – не более чем малодушное обвинение. Не буду-
чи подкреплены никакими историческими доказательствами, они 
ко всему прочему расходятся с положениями, извлека емыми из ран-
них коранических айатов, ниспосланных благородному Пророку.

В Коране есть айаты, ниспосланные в Мекке в самом начале 
пророческого служения Мухаммада и в то же самое время нося-
щие универсальный характер.

Один из таких айатов содержится в короткой суре «ат-Так-
вир» («Скручивание», № 81). Эта сура относится к разряду мек-
кан ских, ниспосланных в начале пророческого служения Мухам-
мада. Текст айата звучит следующим образом: «Это не что иное, 
как напоминание для живущих в этом мире»8.

Другой айат из суры «Саба» (№ 34) гласит: «Мы направили 
те бя ко всем людям без исключения благовестителем и увещева-
телем, но большая часть людей не понимает [этого]»9.

8 Коран 81:27.
9 Коран 34:28.



52

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

В суре «ал-Анбийа» («Пророки», № 21) сказано: «И написали 
мы уже в Псалтири после напоминания, что землю унаследуют 
рабы Мои праведные»10.

Сура «ал-А‘раф» («Преграды», № 7) гласит: «О люди! Воистину, 
я посланник Аллаха ко всем вам»11.

Нигде в Коране не встречается обращений типа «О арабы!» 
или «О курайшиты!» Да, иногда имеет место обращение «О вы, ко-
торые уверовали!», но здесь речь идёт об уверовавших, которые 
приняли Пророка Мухаммада. И в данном случае не делается ни-
каких различий: к какому бы народу или нации ни принадле жал 
верующий, он является его адресатом. В других же случаях, когда 
речь идёт обо всех людях, используется обращение «О люди!»

Здесь есть ещё один момент, подтверждающий всемирный 
характер исламского вероучения и широту мировоззрения этой 
религии. В Коране имеется ряд айатов, в содержании которых 
можно увидеть своего рода «гордость» и равнодушное отношение 
к принятию арабами ислама. Смысл этих айатов таков: «Ислам  
в вас не нуждается. Предположим, вы не обратитесь в ислам, но 
в мире есть другие народы, которые примут его всем сердцем». 
Из всех упомянутых айатов следует, что, по мнению Священного 
Корана, дух этих народов больше подготовлен к принятию исла-
ма, нежели дух арабов. Подобного рода айаты хорошо показыва-
ют универсальный характер ислама. Так, сура «ал-Ан‘ам» («Скот», 
№ 6) гласит: «Если же не уверуют в них эти, то Мы поручили это 
людям, которые будут веровать в это»12.

В суре «ан-Ниса’» («Женщины», № 4) сказано: «О люди! Если 
[Аллах] пожелает, Он уведёт вас [из этого мира] и приведёт [вме-
сто вас] других, – Аллаху это подвластно»13.

Кроме того, в суре «Мухаммад» (№ 47) говорится: «А если 
вы отвратитесь [от Корана], то Он заменит вас другим народом,  
и потом они не будут вам подобны!»14.

10 Коран 21:105.
11 Коран 7:158.
12 Коран 6:89.
13 Коран 4:133. По словам автора комментария ал-Мизан [Мерило], Бай-

дави в своём толковании говорит, что когда был ниспослан этот айат, Пророк 
положил руку на спину Салману и сказал: «Этот народ – они».

14 Коран 47:38.



53

Ислам и Иран: история взаимного влияния

В толковании на этот айат Имам Бакир говорит: «Под другим 
народом подразумеваются мавали (= иранцы)».

А Имам Садик сказал: «Это дело, то есть отвращение арабско-
го народа от Корана, свершилось, и Господь послал вместо них 
мавали, то есть иранцев, и они приняли ислам всем сердцем»15.

Итак, на самом деле мы не хотим сказать, что «другим наро-
дом» были иранцы или не иранцы. Мы хотим сказать, что с точки 
зрения ислама арабы и неарабы были равны в своём принятии 
или отвержении ислама. Арабы за своё пренебрежение к исламу 
тоже неоднократно подвергались упрёкам. Ислам намерен дать 
арабам понять, что, независимо от того, примут они его или нет, 
он продолжит развиваться, поскольку ислам – не та религия, ко-
торая адресована лишь одному конкретному народу.

Здесь будет не лишним напомнить ещё об одном моменте: 
этот процесс, то есть выход некой доктрины, идеи, религии или 
учения за пределы своих первоначальных территориальных гра-
ниц и проникновение к людям, живущим в отдалённых уголках 
земли, свойственен не только исламу. Все великие мировые ре-
лигии и учения не были приняты в местах их зарождения с та-
ким размахом, с каким они были встречены в других странах. 
Например, Христос родился в Палестине, на Востоке, а теперь 
на Западе христиан больше, чем на Востоке. Подавляющее боль-
шинство жителей Европы и Америки – христиане. Они отделены 
от Христа географически. И наоборот, сами жители Палестины –  
или мусульмане, или иудеи. Христиане если и есть, то их очень 
мало. Разве народы Европы и Америки испытывают чувство от-
чуждения по отношению к христианству?

Я не знаю, почему европейцы, внушающие идеи разделения, 
ни когда не думают так о самих себе, а только втолковывают их про-
водникам своей колонизаторской политики? Если ислам для иран-
ца чужой, тогда и христианство чуждо европейцу и американцу.

Причина ясна – они почувствовали, что в исламских странах 
Востока только ислам, будучи самостоятельной философией жиз-
ни, внушает их жителям дух независимости и сопротивления. 
Кроме ислама, нет ничего иного, что могло бы противостоять 
идеям колонизации «чёрных» и «красных».

15 См.: Маджма‘ ал-байан.



54

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Будда, как мы знаем, родился в Индии, но его религию при-
няли миллионы жителей Китая и других стран.

Заратуштра. Хотя его религия и не распространилась за пре-
делы Ирана, зороастризм был больше популярен в Балхе, нежели 
в Азербайджане, который, как говорят, был родиной Заратуштры.

Мекка, колыбель Пророка ислама, тоже поначалу не приняла 
эту религию, а Медина, на многие километры отстоящая от этого 
города, приветствовала её.

Оставим теперь рассуждения о религиях и обратимся к идео-
логическим учениям. Самая известная и сильная реформистская 
идеология в сегодняшнем мире – коммунизм. Где появился ком-
мунизм? Чей ум породил его? Какие народы приняли его? Основы 
современного коммунизма заложили два немца – Карл Маркс 
и Фридрих Энгельс. Остаток своей жизни Карл Маркс провёл  
в Англии. Маркс предполагал, что англичане примут коммунизм 
раньше других народов, но немцы и англичане отказались при-
нимать эту идеологию – её приняли жители Советской России. 
Маркс и не думал, что вместо Германии и Англии его идеи станут 
популярными в далёкой советской стране или в Китае.

И опять же мы должны спросить у этих ярых националистов: 
почему у советского и китайского народов не процветают на-
ционалистические чувства и они не отвергают коммунизм под 
предлогом того, что он пришёл из-за границы и противоречит 
национальным чувствам? Если вы скажете им нечто подобное, 
они рассмеются вам в лицо и скажут:

Смотри, не говори: «Нет силы», [думая], что я человек!
Я оказался по другую сторону от «Нет силы».

В том, что религия или идеологическое учение покидает 
свою родину и приобретает большее значение в другом месте, 
нет ничего нового. Ислам с самого начала предвидел это и, упре-
кая арабов за то, что они не уверовали в Коран, возвестил всем о 
своём будущем блестящем мире среди других народов16.

16 Как вы увидите далее, за исключением одного-двух первых веков [бы - 
то вания ислама] Хиджаз никогда не был крупнейшим центром этой ре ли гии: 
начиная с упомянутого времени значительные исламские анклавы соз да ва-
лись в Египте, Багдаде, Нишапуре, Мавераннахре и других центрах, и не из-
мен но знаменосцами ислама выступали неарабские народы.



55

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Масштабы ислама

В эпоху возникновения ислама среди арабов получило ши-
рокое распространение почитание родственных связей и выпя-
чивание своего происхождения. Тогда арабы не так гордились 
своей принадлежностью к арабскому народу, поскольку араб-
ской этничности в той форме, когда арабы считали бы себя некой 
общностью наряду с прочими народами, ещё не существовало. 
Единицей, на которую был обращён фанатизм арабов, являлось 
племя. Арабы гордились своими племенами. Однако ислам не 
только не обратил никакого внимания на эти фанатические чув-
ства, но и энергично боролся с ними. Священный Коран со всей 
определённостью говорит: «О люди! Мы создали вас мужчиной и 
женщиной и сделали вас народами и племенами, чтобы вы знали 
друг друга. Ведь самый благородный из вас пред Аллахом – это 
самый богобоязненный»17. Этот айат, а также высказывания и 
поступки Посланника по отношению к неарабам и к арабским 
племенам совершенно чётко определили путь ислама.

Впоследствии, когда в результате прихода к власти Омейядов 
и их антиисламской политики некоторые арабы выдвинули на 
первый план арабский элемент и разожгли этнический и расо-
вый фанатизм, другие мусульманские народы, особенно иранцы, 
поднялись на борьбу с ними. Девизом этой группы был упомя-
нутый айат. Они называли себя ахл-е тасвийе, то есть «сторон-
никами равенства». Поскольку в этом айате употребляется сло-
во шу‘убан («народами»), они ещё именовались шу‘убитами. 
Согласно толкованию ряда комментаторов, а также на основа-
нии предания, дошедшего от Имама Садика, под словом каба’ил 
подразумеваются такие единицы, как арабы, которые ведут пле-
менной образ жизни, а под словом шу‘уб – единицы националь-
ные, живущие в форме более крупных этнических объединений. 
Итак, причина, по которой шу‘убиты назвали себя именно так, 
очевидна, и это само по себе указывает на то, что шу‘убитское 
движение было движением против арабского фанатизма в под-
держку принципов ислама – по меньшей мере, таковым был его 
базис. Если небольшая горстка людей дошла до противобор-

17 Коран 49:13.



56

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ства с исламом, то это не доказывает антиисламский характер  
шу‘убитов18.

По признанию всех историков, Посланник нередко произно-
сил следующую фразу: «О люди! Все вы – от Адама, а Адам – из 
праха. Нет превосходства у араба над неарабом, кроме бого бояз-
ненности»19. То есть все вы дети Адама, а Адам сотворён из пра-
ха. Араб не может претендовать на превосходство над неарабом, 
кроме как в благочестии.

В одном хадисе благородный Пророк называет горделивое 
выпячивание прошлых народов зловонием, а народ, который за-
нимается подобными делами, он сравнивает с навозным жуком. 
Полный текст предания звучит так: «Пусть оставят люди свою 
гордость за народы. Воистину, они – уголь для геенны. А иначе 
будут они для Аллаха ниже жуков, которые своим хоботком пере-
носят гниль»20.

Благородный Пророк так же радушно принял иранца Сал ма-
на и эфиопа Билала, как и, например, Абу Зара Гаффари, Микдада 
ибн Асвада Кинди и ‘Аммара Йасара. И поскольку иранец Салман 
Фариси сумел захватить пальму первенства, он был удостоен 
слов «Салман – из нас, Людей дома (ахл ал-байт)»21.

Благородный Посланник неизменно следил, чтобы среди му-
сульман не возникало этнического фанатизма, который понево ле 
вызывает ответную реакцию других людей. Так, во время битвы 
при Ухуде среди мусульман был один иранский юноша. Этот юный 
мусульманин, нанеся удар врагу, гордо сказал: «Вот тебе! А я иран-
ский юноша!» Пророк почувствовал, что теперь эти слова разожгут 
фанатизм у других, и немедленно спросил: «Почему ты не сказал: 
“Я молодой ансар”?», то есть «Почему ты не проявил гордость тем, 
что относится к твоей вере, а стал кичиться родом-племенем?»

В другом случае Пророк сказал: «Знай, что “арабский” – это 
не отец, но язык разговора. И тому, кто не смог сделать дела, не 
поможет его происхождение»22.

18 Некоторые пояснения о шу‘убизме и непримиримой реакции ряда его 
представителей против арабского национализма будут представлены ниже.

19 Тухаф ал-‘укул, с. 34; Ибн Хишам. Сира. Т. 2, с. 414.
20 Аби Дауд. ас-Сунан. Т. 2, с. 624.
21 Сафинат ал-бихар. Раздел «Саллам».
22 Бихар ал-анвар. Т. 21, с. 137.



57

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Автор Раудат ал-кафи [Сад достаточного] пишет: «Однажды 
Салман Фариси сидел в Мечети Пророка. Там же была группа 
знатных асхабов. Зашёл разговор о происхождении. Каждый 
что-то говорил о своей родословной и превозносил её. Подошла 
очередь Салмана. Его попросили: “А теперь ты расскажи о своём 
происхождении”. Этот мудрый, образованный и воспитанный в 
духе ислама человек вместо того, чтобы заговорить о родослов-
ной и прославить свой род, сказал: “Меня зовут Салман, и я сын 
раба Аллаха (Салман ибн ‘Абдаллах). Я сбился с пути, и Великий 
и Славный Аллах наставил меня через Мухаммада. Я был беден, 
и Аллах через Мухаммада позволил мне ни в чём не нуждаться. 
Я был рабом, и Аллах освободил меня через Мухаммада. Вот моя 
родословная”. В этот момент вошёл Посланник Аллаха, и Салман 
рассказал ему о происходящем. Посланник обратился к присут-
ствующим (а все они были курайшиты) и сказал: “О племя ку-
райшитское! Воистину, знатность человека – это его религия, его 
благородство – это его характер, а его происхождение – это его 
разум”»23. Благородство любого человека включает его характер, 
его личные качества. Происхождение и корни всякого человека –  
это его ум и способность к пониманию. Какое расовое происхож-
дение может быть выше разума? Иными словами, вместо того 
чтобы гордиться истлевшими костями, гордитесь своей религи-
ей, своим умом и сообразительностью. Действительно, задумай-
тесь, можно ли сказать что-либо более возвышенное и логичное?!

Уверения Посланника в безосновательности этнического 
фанатизма оставили глубокий след в сердцах мусульман, особен-
но неарабов. Именно поэтому мусульмане (как арабы, так и не 
арабы) всегда считали ислам своим, а не чужим и иноземным. 
Именно поэтому этнический фанатизм и дискриминация омей-
ядских халифов не смогли заставить мусульман-неарабов смот-
реть на ислам с пессимизмом. Все знали, что ислам не имеет от-
ношения к действиям халифов, и их протесты против аппарата 
халифата опирались на вопрос: почему не соблюдаются законы 
ислама?

23 Раудат ал-кафи. Т. 8, хадис 203.



58

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Ислам у иранцев

Из всего сказанного нами ранее стали понятны критерии для 
определения национального или чуждого характера какой-либо 
вещи для того или иного народа. Кроме того, стало ясно, что ис-
лам соответствует первому условию «нечуждости», а именно – он 
нейтрален, универсален, обращён к человеку и не обладает ха-
рактерными признаками определённой нации.

Мы установили, что масштабы ислама носят универсальный 
и общечеловеческий, а не этнический, расовый или националь-
ный характер. Ислам никоим образом не ограничивает себя эт-
ническим фанатизмом и национализмом. Напротив, он борется 
с ними. А теперь мы намерены выяснить, соответствует ли ислам 
второму условию? То есть был ли ислам в Иране принят всей на-
цией? Иными словами, успех ислама в Иране был обусловлен его 
возвышенным, гуманистическим и универсальным содержани-
ем и потому принят иранцами, или же, как утверждают некото-
рые, упомянутую религию иранскому народу навязали помимо 
его воли?

Разумеется, мы не хотим сказать, что единственным факто-
ром, способствовавшим склонности неиранских народов к ис-
ламу, был универсальный характер его учения, а именно ислам-
ский принцип равенства. Факторы, притягивающие народы к ис - 
ламу, – это целый ряд преимуществ, частью интеллектуальных 
и доктринальных, а частью этических, социальных и политиче-
ских. Вероучение ислама, с одной стороны, рационалистично, а с 
другой стороны, естественно и интуитивно понятно. Исламское 
вероучение обладает особенной притягательной силой, с помо-
щью которой оно оказывает влияние на народы. Универсальные 
всемирные масштабы ислама – одно из преимуществ, один из 
аспектов, придающих этой религии привлекательность. Сейчас 
мы не говорим о других преимуществах ислама. В данном случае 
мы рассматриваем этот фактор в связи с рассуждением о «нацио-
нальности».

Вот уже почти 14 столетий назад иранцы оставили свои 
преж ние религии и приняли ислам. За это время сотни миллио-
нов иранцев родились в исламе и, прожив жизнь, в той же вере 
вручили свои души Творцу.



59

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Среди исламских стран, вероятно, за исключением Сау дов-
ской Аравии, нет ни одной, где большинство населения было 
бы мусульманами с таким преобладанием, как в Иране. Даже в 
Егип те, считающем себя столицей ислама, нет такого количества 
му суль ман, как в Иране (разумеется, в пропорциональном со от-
но шении). Поэтому будет полезно выяснить, носил ислам за 14 
ве ков своего бытования в иранской среде принудительный ха-
рак тер или иранцы искренне приняли его?

К счастью, история Ирана и ислама, несмотря на все происки 
колонизаторов, хорошо известна. Поэтому для того, чтобы лучше 
познакомить уважаемого читателя с истинным положением дел, 
мы вынуждены перелистать историю Ирана и с самого начала 
исследовать период проникновения ислама в эту страну.

Начальный период бытования ислама  
в иранской среде

Как свидетельствует история, через несколько лет после пе-
реселения в Медину Благородный Пророк написал письма пра-
вителям разных стран: он объявил о своей пророческой миссии и 
призвал их принять ислам. Одно из этих писем было адресовано 
иранскому царю Хосрову Парвизу. Мухаммад посоветовал ему 
обратиться в ислам. Однако, как мы все слышали, Хосров Парвиз 
оказался единственным, кто презрительно отнёсся к письму Его 
Святости и порвал его. Это само по себе было признаком нрав-
ственного разложения властного аппарата в Иране. Никто из 
падишахов, правителей и императоров не поступил подобным 
образом, а некоторые из них написали ответные письма и сопро-
водили их подношениями.

Хосров приказал царю Йемена, бывшему ставленником 
Ирана, разузнать об этом человеке, который претендует на зва-
ние пророка и который посмел написать ему письмо, да ещё по-
ставить своё имя перед его именем, и при необходимости отпра-
вить его к нему.

Однако поскольку «Желают они затушить свет Аллаха устами 
своими, но Аллах делает Свой свет совершенным»24, послан цы  

24 Коран 61:8.



60

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

йеменского правителя ещё находились в Медине, когда Хос ров 
Парвиз был низложен и его сын распорол ему живот. Бла го род-
ный Посланник поведал об этом посланцам йеменского царя, 
которые в недоумении сообщили эту новость своему повелите-
лю. Через некоторое время выяснилось, что всё было именно 
так, как сказал Посланник. После этого события сам йеменский 
пра витель, а также многие жители Йемена стали мусульмана-
ми. Вместе с ними приняли ислам и многие иранцы, жившие в 
Йемене. В то время в силу различных исторических процессов, 
описанных в книгах, в Йемене жило большое число иранцев, и 
йеменская власть была на сто процентов иранской марионеткой.

Кроме того, ещё при жизни Пророка Мухаммада благода-
ря активной миссионерской деятельности мусульманами стали 
многие жители Бахрейна, где в те времена обосновались иран-
цы-зороастрийцы и не только зороастрийцы. Принял ислам даже 
местный правитель, назначенный иранским царём. Таким обра-
зом, первые группы иранцев-мусульман возникли в Йемене и 
Бахрейне. Если же говорить о персоналиях, то, безусловно, пер-
вым иранцем-мусульманином был Салман Фариси. Как известно, 
вера этого прославленного иранца достигла таких высот, что он 
был удостоен слов «Салман – из нас, Людей дома (ахл ал-байт)». 
Салман пользуется большим уважением не только среди шиитов: 
сунниты тоже ставят его в один ряд с асхабами первой волны. Те, 
кому довелось побывать в Медине, знают, что по всему перимет-
ру Мечети Пророка начертаны имена выдающихся сподвижни-
ков Мухаммада и имамов исламских мазхабов. Имя Салмана 
Фариси высечено там как имя великого асхаба.

Того времени при жизни Пророка Мухаммада, в течение ко-
торого иранцы находились в соприкосновении с исламом, было 
достаточно, чтобы многие из них познакомились с исламскими 
истинами. Естественно, это способствовало тому, что весть об ис-
ламе достигла Ирана и часть его жителей познакомилась с этой 
религией. Как будет сказано ниже, религия и власть в Ира не того 
периода находились в столь плачевном состоянии, что люди жаж-
дали нового слова. Действительно, они жили в ожида нии спасе-
ния. Любое подобного рода известие молниеносно распространя-
лось среди людей. Народ, естественно, спрашивал: «Ка ковы осно-
вы этого нового воззрения?», «Каковы его частные положения?»



61

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Потом наступила эпоха правления Абу Бакра и ‘Умара.  
В конце правления Абу Бакра и в течение всего правления ‘Ума-
ра в результате войн мусульман с Ираном почти вся эта страна 
оказалась в руках мусульман: миллионы иранцев, живших на её 
территории, вступили в непосредственный контакт с мусульма-
нами и массово приняли ислам.

Здесь мы помещаем оригинальный фрагмент текста, подго-
товленного ‘Азизуллой ‘Утариди. Текст озаглавлен «Когда иранцы 
начали своё служение исламу?» и повествует о событиях, имев-
ших место до арабского завоевания25.

Когда иранцы начали своё служение исламу?

Интерес иранцев к священной религии ислама проявился 
сразу же после её возникновения. Ещё до того как священное за-
конодательство ислама через муджтахидов проникло на терри-
торию этой страны, жившие в Йемене иранцы приняли ислам, 
добровольно подчинились предписаниям Корана, искренне спо-
собствовали распространению исламского религиозного законо-
дательства и даже отдавали свои жизни за ислам в борьбе с вра-
гами Благородного Пророка.

Служение иранцев делу распространения исламской веры 
требует очень подробного изучения. Необходимо создать группу 
исследователей ислама, где каждый её участник будет разраба-
тывать ту тему, которая является предметом его специализации. 
История исламских завоеваний на Востоке и на Западе рассказы-
вает о бесконечной преданности и рвении целого ряда иранцев, 
с искренним убеждением проявивших самоотверженность на 
пути ислама и подавивших внешних и внутренних врагов этой 
религии.

25 ‘Азизулла ‘Утариди – выдающийся философ, исследователь, эрудит и 
биб лио граф. Он получил доступ к большинству рукописных сочинений по 
ис ламу, хранящихся в наиболее значительных собраниях, особенно в Индии – 
со вершенно беспрецедентный случай, – и сделал их фотокопии. В настоящее 
вре мя он работает над масштабной монографией, посвящённой выдающимся 
лю дям Хорасана – её общий объём может превысить 40 тт. Мы просим для 
не го помощи от Господа!



62

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Мусульмане стран Восточной и Юго-Восточной Азии, напри-
мер Индийского субконтинента, Пакистана, Восточного Тур-
ке стана, Китая, Малайзии, Индонезии и островов Индийского 
оке ана, во многом обязаны беспрецедентной деятельности иран-
цев-мусульман, которые благодаря регулярной морской торговле 
при несли ислам в самые отдалённые уголки Азии и своей мис-
сио нерской деятельностью познакомили их жителей с этой свя-
щенной религией.

Кроме того, иранцы внесли значительный вклад в дело рас-
пространения ислама в странах Западной Азии, в Северной Аф-
рике, в Европе и Малой Азии. После того как жители Хорасана 
и Восточного Ирана подняли восстание против антиисламского 
халифата Омейядов и положили конец их правлению мусульма-
нами от имени ислама, а на престоле утвердились ‘Аббасиды, 
все государственные и военные дела исламских стран оказались 
в руках иранцев (особенно хорасанцев) – они заняли все поли-
тические должности в восточной и западной частях Исламского 
халифата.

В эпоху Ма’муна часть хорасанской знати вслед за ним пере-
бралась в Ирак. Поскольку Ма’мун был недоволен саботажем 
отдельных вельмож своей династии, он принял решение отдать 
государственные должности иранцам. Поэтому он отправил це-
лый ряд представителей иранской знати в Египет и Северную 
Африку, чтобы они, утвердившись там, свели на нет влияние 
противников в этих регионах. Тем более что в Андалусии до сих 
пор продолжало существовать государство Омейядов, и это за-
ставляло ‘Аббасидов жить в постоянном беспокойстве и заботах 
о сдерживании его влияния.

Изучение этих династий-переселенцев, большинство из ко-
то рых были жителями Нишапура, Герата, Балха, Бухары и Фер-
ганы, потребует написания нескольких книжных томов. Что ка-
сается служения иранцев в Северной Африке, то его история под-
робно изложена в исторических трудах, а также биографических 
сочинениях, посвящённых учёным и литераторам.

Далее мы в двух частях кратко очертим деятельность иран-
цев. Первая – до появления ислама в Иране, вторая – после при-
нятия ислама иранцами. Перейдём к первой части.



63

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Иранцы в Йемене

В ту эпоху, когда родился Посланник Аллаха, в Йемене, Адене, 
Хадрамауте и на побережье Красного моря жили отдельные группы 
иранцев. При этом власть в Йемене находилась в их руках. Прежде 
чем перейти к заявленной теме, для её лучшего понимания мы вы-
нуждены рассмотреть причины переселения иранцев в Йемен.

В эпоху Ануширвана в Йемен с моря вторглись эфиопы и за-
хватили власть в этом регионе. Правитель Йемена Сайф ибн Зи 
Йазан явился ко двору Ануширвана в надежде заручиться его по-
мощью в изгнании абиссинцев. Историки пишут, что Сайф про-
жил в Ктесифоне (Мадаин) 7 лет, прежде чем получил разреше-
ние на встречу с царём. Сайф ибн Зи Йазан сказал ему: «Помоги 
мне в войне против эфиопов, отправь со мной отряд своих во-
инов, чтобы я смог захватить свою страну».

Ануширван ответил: «Моя религия не допускает, чтобы я 
обманул своих воинов и отправил их на помощь тем, кто не яв-
ляется моим единомышленником». После совещания с придвор-
ными было решено отправить в Йемен вместе с Сайфом ибн Зи 
Йазаном группу осуждённых на смерть, чтобы они изгнали эфио-
пов. Это решение получило одобрение и было исполнено.

Как пишут в источниках, смертников было около тысячи.  
И вот эта небольшая группа людей сумела разгромить и пол-
ностью унич тожить эфиопов, которых было больше 30  000. 
Командовал иранцами в Йемене человек по имени Вахрез. После 
поражения эфиопов и смерти Сайфа ибн Зи Йазана к власти в 
Йемене пришёл именно иранец Вахрез, настоящее имя которого 
было Харзад. Вахрез подчинялся Ирану.

Принятие ислама Базаном и другими иранцами, 
жившими в Йемене

Когда появилась священная религия ислам и Благородный 
Пророк начал свою деятельность, власть в Йемене находилась 
в руках иранца Базана ибн Сасана. Войны Посланника Аллаха 
с арабскими племенами и язычниками курайшитами начались 
при том же Базане, который правил Йеменом от имени Хосрова 



64

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Парвиза. Кроме того, он контролировал земли Хиджаза и Тихамы 
и регулярно отправлял Хосрову Парвизу отчёты о деятельности 
Пророка Мухаммада.

В 6 г. х. / 628 г. Посланник Аллаха призвал Хосрова Парвиза 
принять ислам. Это крайне разозлило Хосрова: он порвал пись-
мо Мухаммада и написал в Йемен своему наместнику Базану, 
чтобы тот отправил к нему автора этого письма. Базан же послал 
в Медину двух иранцев, Бабуйе и Хосрова, которые доставили 
Мухаммаду послание Хосрова Парвиза. Это был первый офици-
альный контакт иранцев с Посланником Аллаха.

Когда известие о том, что Пророка должны доставить в 
Иран, достигло курайшитов, они очень обрадовались и сказа-
ли: «Мухаммаду нет спасения, ибо его противник – царь царей 
Хос ров Парвиз. Он уничтожит его». Представители Базана, сле-
дуя данному приказу, пришли к Пророку Мухаммаду в Медине и 
рас ска зали ему о цели своего визита. Его Святость сказал: «При-
хо ди те завтра, и вы получите ответ». Когда на следующий день 
они явились к Пророку, он сказал: «Вчера сын Хосрова Парвиза 
Ши руйе убил своего отца, вспоров ему живот». Пророк доба-
вил: «Господь известил меня о том, что шах ваш убит, а страна 
ваша вскоре будет захвачена мусульманами. Так возвращайтесь 
в Йемен и скажите Базану, чтобы он принял ислам. Если он ста-
нет мусульманином, власть над Йеменом по-прежнему останется 
за ним». Благородный Пророк пожаловал им подарки, после чего 
они вернулись в Йемен и рассказали Базану обо всём, что слу-
чилось. Базан сказал: «Подождём несколько дней. Если это дело 
окажется правдой, то совершенно ясно, что он пророк и говорит 
от имени Господа. Тогда мы и примем решение». По прошествии 
нескольких дней из Ктесифона прибыл гонец и привёз Базану 
письмо от Шируйе. Тогда Базан официально узнал о случившем-
ся. Шируйе объяснял ему причину убийства своего отца и писал, 
чтобы тот призвал народ Йемена поддержать его, а также пре-
доставил свободу тому человеку, который в Хиджазе претендует 
на звание пророка и не причинял ему никакого беспокойства. 
После этого Базан стал мусульманином, а затем приняли ислам 
группы иранцев, которых называли абна и ахрар. Они являются 
первыми иранцами, вошедшими в сферу действия исламского 
религиозного законодательства.



65

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Посланник Аллаха сохранил Базану его власть над Йеменом, 
и с тех пор он правил этой страной от имени Пророка Мухаммада, 
проповедовал ислам и усмирял закоренелых врагов. Базан умер 
ещё при жизни Мухаммада, и Пророк назначил правителем сына 
Базана – Шахра ибн Базана. Последний продолжил политику сво-
его отца и боролся с врагами ислама.

Вероотступничество Асвада ал-‘Анси  
и борьба иранцев против него

После возвращения из прощального хаджа из-за крайней 
усталости Пророк Мухаммад заболел и несколько дней пролежал 
в постели. Асвад ал-‘Анси, узнав о болезни Пророка, подумал, что 
он уже не излечится, и стал в Йемене претендовать на звание 
пророка, собрав вокруг себя группу людей. К нему примкнуло до-
вольно много йеменских арабов.

Отступничество Асвада ал-‘Анси было первым в истории 
ис лама26. Ал-‘Анси вместе с рядом поддержавших его арабских 
пле мён выдвинулся в сторону Саны. Иранец Шахр ибн Базан,  
на мест ник Пророка, правивший в Сане от его имени, пригото-
вил ся дать отпор лжецу ал-Асваду, восставшему против исла-
ма. Ал-Асвад выступил против Шахра ибн Базана с семьюстами 
всадни ка ми. Между ними произошло жестокое сражение, в кото-
ром Шахр ибн Базан был убит, став первым иранцем, погибшим 
за исламскую веру.

Асвад ал-‘Анси женился на вдове убитого Шахра ибн Базана 
и получил власть над всем Йеменом до Хадрамаута, Бахрейна, 
Ахсы и пустынных территорий между Надждом и Таифом. Он 
подчинил себе все йеменские племена: лишь немногие арабы не 
покорились ему и перебрались в Медину.

После гибели Шахра ибн Базана во главе иранской общины 
встали Фируз и Дадуйе. Они тоже остались верны исламу и Про-
року, идя по стопам Базана и его сына Шахра ибн Базана. Между 

26 Ибн ал-Асир в Камиль ат-таварих [Полный свод историй] пишет:  
«И бы ло отступничество ал-Асвада первым отступничеством в исламе в эпоху 
По сланника Аллаха» (Камиль ат-таварих. Т. 2, с. 228).



66

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

тем известие о йеменских событиях и убийстве Шахра ибн Базана 
дошло до Пророка Мухаммада, и мединские мусульмане поняли, 
что, за исключением иранцев, а также некоторого числа арабов, 
Йемен впал в вероотступничество и примкнул к лжецу ал-Асваду.

Письмо Пророка Мухаммада йеменским иранцам

Джашиш Дайлами, представитель мусульманской иранской 
общины Йемена, пишет: «Его Святость Благородный Посланник 
написал нам письмо, чтобы мы воевали со лжецом ал-Асвадом». 
Пророк ислама своим приказом поручил Фирузу, Дадуйе и Джа-
шишу открыто и тайно сражаться с врагами ислама, а также дове-
сти его повеление до сведения всех мусульман. Фируз, Дадуйе и 
Джашиш Дайлами сообщили приказ Пророка всем иранцам.

Дайлами пишет: «Мы начали переписку с людьми, призывая 
их готовиться к войне с Асвадом ал-‘Анси. Между тем Асвад узнал 
об этом и отправил иранцам послание с угрозами, что если они 
выступят на борьбу с ним, то будет то-то и то-то. Мы сказали ему 
в ответ: “Мы совершенно не намерены воевать с вами”. Однако 
Асвад не поверил нашим словам и всё время боялся, что иранцы 
могут его уничтожить.

В это смутное время нам пришли письма от ‘Амира ибн Шахра 
и Зи Зуда, а также из ряда других мест. В этих письмах люди по-
буждали нас к войне против Асвада и обещали свою поддержку. 
Впоследствии мы узнали, что Его Святость Посланник написал 
письмо ещё одной группе людей и повелел поддержать Фируза, 
Дадуйе и Дайлами и помочь им в борьбе против лжеца Асвада. 
Поэтому мы обрели поддержку народа».

Заговор иранцев с целью убийства Асвада ал-‘Анси

Асвад ал-‘Анси испугался заговора иранцев и понял, что дело 
примет крайне тяжёлый оборот. Джашиш Дайлами пишет: «Азад, 
жена Шахра ибн Базана, захваченная Асвадом, оказала нам боль-
шую поддержку, и её указания в конечном итоге привели нас  
к победе». Дайлами продолжает: «Я сказал Азад: “Асвад убил  



67

Ислам и Иран: история взаимного влияния

твоего мужа, истребил мечом всех твоих родственников и захва-
тил всех женщин”. Азад, женщина достойная и смелая, ответила: 
“Клянусь Богом, у меня нет большего врага, чем Асвад. Асвад – 
безжалостный человек, он нисколько не соблюдает предписания 
Господа и не имеет понятия о запретном и дозволенном”. Затем 
Азад сказала: “Расскажите мне о том, что вы решили, а я пове-
даю вам о том, что происходит в доме Асвада”. Говорит Дайлами.  
Я вышел от Азад и рассказал Фирузу и Дадуйе о нашем с ней раз-
говоре. В этот момент в дверь вошёл человек и пригласил нашего 
единомышленника Кайса ибн ‘Абда Йагуса домой к Асваду. Кайс 
в сопровождении нескольких единомышленников отправился  
к Асваду, но не смог причинить ему никакого вреда.

Между Кайсом и Асвадом состоялся разговор, а затем, сно-
ва вернувшись в дом Фируза, Дадуйе и Дайлами, Кайс сказал: 
“Вот идёт лжец Асвад. Можете делать с ним всё, что пожелаете”. 
После этого Кайс ушёл, и к нам пришёл Асвад с группой своих 
приближённых. Неподалёку от дома было около двухсот коров 
и верблюдов. Он приказал убить всех этих коров и верблюдов. 
Асвад закричал: “Фируз! Правда ли, что ты думаешь воевать со 
мной и убить меня?” В этот момент Асвад направил на Фируза 
небольшое копьё, которое он держал в руке, и сказал: “Я отре-
жу тебе голову, как этим животным!” Фируз ответил: “Это не так. 
Мы никогда не собирались воевать с тобой и не предполагали 
тебя убивать. Ведь ты зять иранцев. Из уважения к Азад мы не 
причиним тебе никакого вреда. Кроме того, ты теперь пророк и 
все дела земного и загробного миров находятся в твоих руках”.

Асвад сказал: “Ты должен поклясться, что не проявишь веро-
ломства по отношению ко мне и будешь верен мне”. Фируз что-то 
сказал и вместе с ним вышел из дома. В тот момент, когда Фируз, 
выйдя из дома, шёл вместе с Асвадом, он вдруг услышал, как один 
человек поносит его, а Асвад говорит этому хулителю: “Завтра 
я убью Фируза и его товарищей”. Неожиданно Асвад понял, что 
Фируз всё слышал.

Говорит Дайлами. Фируз вернулся от Асвада и рассказал  
о его вероломстве и хитрости. Мы послали за Кайсом, и он тоже 
участвовал в нашем собрании. Посоветовавшись, мы приняли 
решение снова переговорить с Азад, женой Асвада, рассказать ей 
обо всём, что случилось, и узнать её мнение. Говорит Дайлами. 



68

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Я пошёл к Азад, поделился с ней и поведал ей обо всех событиях. 
Азад сказала: “Асвад не уверен и всё время боится за свою жизнь. 
Когда он дома, вся округа замка и все дороги, ведущие к нему, на-
ходятся под наблюдением его людей, которые следят за всем, что 
движется. Потому обычный человек не может добраться до этого 
замка. Единственное место, где Асвад отдыхает без охраны, – эти 
покои. Только здесь вы можете найти и убить его. Можете быть 
уверены, что в его спальне нет ничего, кроме меча и светиль-
ника”.

Говорит Дайлами. Я вышел от Азад и собирался покинуть 
замок. В этот момент из комнаты вышел Асвад и, увидев меня, 
крайне разозлился. Глаза его налились кровью от гнева, и он 
спросил: “Откуда ты пришёл и кто позволил тебе без спроса вой-
ти в дом?” Говорит Дайлами. Он так сдавил мне голову, что я едва 
не умер. В этот миг Азад издалека увидела всё происходящее и за-
кричала: “Асвад, оставь его!” И если бы он не услышал её крика, 
то убил бы меня.

Азад сказала Асваду: “Он мой племянник и пришёл меня на-
вестить. Оставь его”. Услышав эти слова, Асвад отпустил меня.  
Я покинул замок и, вернувшись к своим друзьям, рассказал им 
обо всём, что произошло. В самый разгар нашего разговора при-
был гонец от Азад и сказал: “Выдался удобный случай. Вы можете 
добиться своей цели и как можно скорее осуществить то, что за-
думали”.

Я сказал Фирузу: “Как можно скорее отправляйся к Азад”.  
И он немедленно отправился к ней. Азад поведала ему обо всём. 
Рассказывает Фируз. За пределами замка, в котором жил Асвад,  
в болотистой почве мы прорыли подземный ход и отправили туда 
людей, чтобы в нужный момент они оказались в этой комнате и 
убили его. Затем Фируз вошёл в комнату, сел и начал разговари-
вать с Азад так, словно он пришёл её навестить.

Фируз и Азад увлечённо беседовали, когда в комнату во-
шёл Асвад. Увидев Фируза, он разозлился. Заметив раздражение 
Асвада, Азад вскипела и сказала: “Это мой родственник. Мой 
близ кий родственник”. Крайне раздражённый, Асвад выставил 
Фи руза из комнаты и выгнал из замка. Когда наступила ночь, Фи-
руз, Дайлами и Дадуйе решили через подземный ход пробрать ся 
в покои Асвада и убить его.



69

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Подготовив всё необходимое для убийства Асвада, они по-
делились своим решением с друзьями и единомышленниками,  
а также известили некоторые арабские племена, в частности 
хамдан и хумайр. Говорит Дайлами. Ночью мы взялись за дело, 
открыли подземный ход в покои Асвада и добрались до его спаль-
ни. Посреди комнаты горел одинокий светильник, создававший 
тусклое освещение. Мы доверяли Фирузу, ибо он был смел, бес-
страшен и силён. Мы сказали ему: “Посмотри, что ты видишь 
при этом освещении?” Фируз пробрался мимо стражи, подошёл 
к двери комнаты и услышал храп. Стало ясно, что Асвад заснул и 
это раздаётся его храп. Его жена Азад сидела тут же в углу. Когда 
Фируз подошёл к двери, Асвад неожиданно проснулся, сел на 
ложе и закричал: “Фируз, что тебе нужно от меня?!”

Тут Фируз понял, что если он вернётся, то будет убит стра-
жей, и Азад тоже погибнет. Он стремительно ворвался в комнату, 
набросился на Асвада и начал бороться с ним. Он напал на него 
словно верблюд, схватил его за горло и задушил. Когда он соби-
рался покинуть спальню, Азад спросила: “Ты уверен, что этот 
человек убит и душа оставила его тело?” Фируз ответил: “Да, он 
убит. Ты освободилась от него”. Фируз вышел из спальни и рас-
сказал нам, ждавшим его возле подземного хода, обо всём, что 
случилось. Мы тоже вошли в комнату. Лжец Асвад всё ещё мычал, 
как корова. Большим ножом мы отрезали ему голову, тем самым 
очистив Йемен от этой грязной особы.

В этот момент у его покоев началась суматоха, поднялся шум. 
Со всех сторон к дому, где жил Асвад, сбежались стражники и 
кричали: “Что случилось?” Жена Асвада Азад сказала: “Ничего 
особенного. Пророк получает откровение. Он впал в такое состо-
яние из-за откровения”. Стражники рассеялись, и так мы избави-
лись от опасности.

После ухода стражников в покоях снова воцарилось молча-
ние, и мы вчетвером, т.е. Фируз, Дадуйе, Джашиш Дайлами и 
Кайс, задумались о том, как нам сообщить обо всём своим това-
рищам. Мы решили крикнуть, что убили Асвада. С наступлением 
зари мы так и сделали. Когда настало утро, мы громко прокри-
чали подготовленную нами речь, в конце которой появились му-
сульмане и неверующие и узнали о том, что совершилось вели-
кое событие.



70

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Говорит Дайлами. Затем я начал возглашать азан и громко 
произнёс “Свидетельствую, что Мухаммад – Посланник Аллаха”, 
а потом объявил, что Абхала, то есть лжец Асвад, говорил неправ-
ду и, не имея на то никакого права, называл себя пророком. В этот 
момент я бросил народу его голову. После упомянутого события 
группа стражников, бывших свидетелями убийства Асвада, нача-
ла грабить его замок, растащив всё, что в нём было. Всё, что было 
накоплено в этом замке, сгинуло в один миг. Так погибло ложное 
притязание, послужившее причиной убийства бесчисленного 
числа людей.

После этого мы сказали жителям Саны, что если кто-то уви-
дит сподвижника ‘ансита, то пусть задержит его. Таким образом 
была схвачена группа единомышленников Асвада. Когда сторон-
ники Асвада вышли из своего жилища, то обнаружили пропажу 
70 своих товарищей. Друзья Асвада написали нам об этом. Мы 
тоже написали им, чтобы они передали нам то, что есть у них,  
а мы оставим то, чем располагаем сами.

Это предложение было претворено в жизнь. Но только после 
этого сподвижники Асвада не смогли встретиться друг с другом 
и замыслить что-то новое, поэтому мы совершенно избавились 
от их зла. Сподвижники Асвада после убийства последнего укры-
лись в пустынях, расположенных между Саной и Наджраном. 
Отныне им было запрещено вмешиваться в [государственные] 
дела. В это время все наместники Благородного Посланника от-
правились в столицу и на свои места, и снова течение дел верну-
лось в своё привычное русло».

Известие об убийстве Асвада быстро достигло мусульман, 
живших в Медине. ‘Абдаллах ибн ‘Амр передаёт: «В ночь, когда 
лжец Асвад был убит, Благородному Пророку в откровении воз-
вестили об этом убийстве. Его Святость сказал: “‘Анси убит. Его 
убила благословенная десница из благословенной семьи”. Му-
сульмане спросили у Посланника: “Что за человек убил его?” Он 
ответил: “Фируз”».

Время правления Асвада в Йемене и сопредельных районах 
составило три месяца. Фируз рассказывает: «Когда мы убили Ас-
вада, течение дел вернулось в привычное русло, и, как в дни до 
него, снова на йеменской земле воцарилось спокойствие. Ма‘аз 
ибн Джабаль, которого Пророк назначил пятничным имамом  



71

Ислам и Иран: история взаимного влияния

жителей Йемена и который при Асваде скрывался дома, был 
опять призван, чтобы возобновить намаз и общую молитву. Мы 
не боялись ничего, кроме немногих всадников, сторонников 
Асвада, рассеянных в окрестностях Йемена. В то время, когда по-
ложение наладилось, пришло известие о кончине Благородного 
Пророка (да благословит Аллах его и род его!). И снова спокой-
ствие было нарушено, и дела пришли в расстройство».

Борьба йеменских иранцев  

с партией арабских отступников

После смерти Пророка Мухаммада Кайс ибн ‘Абд Йагус, ко-
торый вместе в Фирузом и другими иранцами боролся против 
Асвада, впал в отступничество и начал войну с Фирузом. Кайс ре-
шил сначала убить Фируза, поскольку последний, истребив лже-
ца ‘ансийца, снискал себе славу среди жителей Йемена и пользо-
вался исключительным авторитетом.

С помощью хитрости, коварства и сатанинских замыслов 
Кайс погубил Фируза, и снова положение в Йемене, особенно по-
ложение иранцев-мусульман, расстроилось. Мусульмане лиши-
лись своего центрального ядра, своего подлинного самоотвер-
женного стража.

Кайс ибн ‘Абд Йагус боялся в Йемене трёх человек, и все они 
были иранцами. Это – Фируз, Дадуйе и Джашиш Дайлами. Когда 
весть об отступничестве Кайса пришла в Медину, Абу Бакр, не-
давно ставший халифом, написал письма ряду людей, чтобы они 
поддержали Фируза и иранских мусульман, погубивших лжеца 
Асвада.

Услышав о том, что Абу Бакр написал подобные письма, Кайс 
написал письмо Зу-л-Кала‘, чтобы он и его сподвижники вступи-
ли в войну с иранцами и изгнали их из йеменской земли. Однако 
Зу-л-Кала‘ и его люди не обратили на Кайса никакого внимания и 
отвергли его предложение.

Увидев, что его никто не поддерживает, Кайс решил по-
губить иранцев любым способом – даже обманом и ковар-
ством – и убить Фируза и Дадуйе, считавшихся их предводи- 
телями.



72

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Кайс написал сподвижникам лжеца Асвада, рассеянным  
в горах и испытывавшим к Фирузу и иранцам крайнюю враж-
ду, и выразил желание, чтобы они помогли ему и начали войну 
против Фируза и иранцев. После этого приглашения в Сане со-
бралась группа сподвижников Асвада-‘ансийца, готовых воевать  
с иранцами.

Между тем жители Саны узнали о происходящем: им стало 
известно о закулисных тайнах Кайса ибн ‘Абд Йагуса.

Кайс вступил в переговоры с Фирузом и Дадуйе и хитростью 
представил им положение в искажённом свете. Он пригласил их 
на следующий день на обед, и они приняли его приглашение. 
Было решено, что в назначенный час они явятся к нему домой.

Первым в дом Кайса вошёл Дадуйе и немедленно был убит 
группой стоявших наготове людей. Через несколько мгновений 
подошёл Фируз. Войдя в дом, он услышал, как две женщины на 
крыше говорят друг другу: «Сейчас и этого человека убьют, как 
перед его приходом убили Дадуйе».

Услышав эти слова, Фируз немедленно вышел из дома. Когда 
пособники Кайса увидели это, они погнались за ним, но не су-
мели схватить его. Фируз уже был далеко оттуда. По пути он 
встретил Джашиша Дайлами, который шёл на обед к Кайсу. Он 
тотчас же подошёл к нему и рассказал о случившемся. Затем они 
без промедления направились к горе Хаулан и там остановились  
у родственников Фируза.

Увидев, что Фируз и Джашиш поднялись высоко в горы, 
люди Кайса вернулись. Когда Фируз покинул Сану, сподвижники 
Асвада ‘ансийца опять возобновили свою деятельность.

После того как Фируз поселился на горе Хаулан, вокруг него 
снова собралась группа мусульман – арабов и иранцев. Обо всех 
событиях Фируз сообщил в Медину.

Главы арабских племён отказались поддерживать Фируза и 
иранских мусульман и пошли по пути лжеца Асвада. Кайс при-
казал изгнать из Йемена всех иранцев. Последним велели как 
можно скорее вернуться на родину. Жён и детей Фируза и Дадуйе 
тоже вынудили покинуть Йемен.

Узнав об этом, Фируз решил сражаться с Кайсом ибн ‘Абдом 
Йагусом. Он написал нескольким арабским племенам, прося  
о помощи в битве с вероотступниками.



73

Ислам и Иран: история взаимного влияния

В это время группа воинов из племени ‘акиль, выступивших 
в поддержку Фируза и иранцев, напала на всадников Кайса, вы-
дворявших иранцев из Йемена, и освободила последних.

Племя ‘акк тоже выступило на стороне Фируза – ему удалось 
спасти ещё одну группу иранцев, находившихся в плену у арабов-
отступников. Племена ‘акиль и ‘акк единодушно отправили своих 
воинов на помощь Фирузу и разом напали на вероотступников, 
во главе которых стоял Кайс. В результате Кайс ибн ‘Абд Йагус по-
терпел поражение и бежал с поля битвы, а сподвижники ‘ансийца 
Асвада рассеялись.

Бежав с поля боя, Кайс, в конце концов, был взят в плен 
омейядскими переселенцами. Его заковали в цепи и доставили 
в Медину. Абу Бакр спросил у него: «Почему ты убил иранца Да-
дуйе?» Тот ответил: «Я его не убивал! Его убили тайно, и неиз-
вестно, кто убийца этого человека». Абу Бакр согласился с эти-
ми словами и не стал его убивать. Вероятно, это первый случай 
попра ния исламского права, а также проявления расовой дис-
криминации, этнического фанатизма и превосходства арабов 
над неарабами, поскольку все знали, что Кайс совершил вероот-
ступничество и сотрудничает с врагами ислама и что иранец-му-
сульманин Дадуйе был убит за то, что защищал ислам27.

Поражение иранцев от мусульман

Столкновение мусульман с Ираном, завершившееся их побе-
дой над государством Сасанидов, стало одним из событий, кото-
рые как нельзя лучше показали иранцам всё величие и подлин-
ность ислама.

В эпоху войн мусульман с Сасанидами Иран, несмотря на все 
смуты и раздробленность, был крайне силён в военном отноше-
нии. Тогдашний Иран не шёл ни в какое сравнение с мусульма-
нами. В то время миром правили две великие державы – Иран и 
Византия. Прочие страны или находились под их покровитель-

27 Конец первой части работы ‘Азизуллы ‘Утариди. Вторая часть его труда 
будет помещена во второй главе книги. Источники этой части также будут 
при ведены в конце второй части.



74

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ством, или были их вассалами. В тот период Иран обладал исклю-
чительным превосходством над мусульманами как в военной 
силе и вооружении, так и в общей численности населения, не 
говоря уже о продовольствии, снаряжении и других возможно-
стях. Арабы-мусульмане не были знакомы с военным искусством 
в той мере, в какой им владели иранцы и византийцы. Арабы не 
были совершенны в военном искусстве. Поэтому никто тогда не 
мог предвидеть сокрушительного поражения Ирана от арабов-
мусульман.

Здесь могут сказать, что причиной победы мусульман стали 
религиозный пыл, ясные цели, убеждённость в своей истори-
ческой миссии, абсолютная уверенность в собственной победе  
и, наконец, твёрдая вера в Аллаха и Судный день.

Безусловно, никто не спорит с тем, что упомянутые реалии 
внесли свой вклад в эту победу: самоотверженность арабов и их 
высказывания, сохранившиеся от той эпохи, показывают, что их 
вера в Аллаха, День всеобщего воскресения, истинность проро-
ческой миссии Мухаммада и собственную историческую миссию 
была абсолютной. Они были твёрдо убеждены в том, что нельзя 
поклоняться никому, кроме Аллаха, что те народы, которые в той 
или иной форме почитают кого-либо, помимо Аллаха, необходи-
мо спасти. Они считали своей миссией установление единобо-
жия и социальной справедливости, а также освобождение угне-
таемых классов от классов угнетателей.

Слова, произнесённые ими в различное время для разъясне-
ния своих целей, показывают, что они действовали совершенно 
осознанно, у них была конкретная задача. По сути, они стояли 
во главе целого движения и в полном смысле соответствовали 
описанию Имама ‘Али: «И носили они воззрения свои на ме-
чах своих»28. Однако прихлебатели колонизации подло ставят 
исламское движение в один ряд с завоеваниями Александра 
Македонского и монголов.

Всё это верно. Но одной только силы духа и веры было не-
достаточно для того, чтобы они смогли осуществить подобные 
за вое вания. Как бы там ни было, невозможно, чтобы немного-

28 Нахдж ал-балага. Хутба 148. Такую характеристику Повелитель веру-
ющих даёт мусульманам эпохи Посланника Аллаха.



75

Ислам и Иран: история взаимного влияния

численная группа людей, да ещё и находящаяся в описанных 
нами выше условиях, могла противостоять такой державе, как 
Сасанидская империя, и полностью её уничтожить29.

Население тогдашнего Ирана оценивают примерно в 140 млн  
человек30, и среди них – несметное количество воинов. При этом 
общее число воинов ислама в войне с Ираном и Византией не 
достигало и 60 000. Положение было таково, что если бы, напри-
мер, иранцы отступили, то это количество растворилось бы в об-
щей массе иранского народа. Однако, несмотря на это, как мы 
уже сказали, Сасанидская держава была навсегда уничтожена 
именно таким числом людей.

Поэтому главную причину поражения Ирана необходимо ис-
кать в чём-то другом.

Недовольство народа

На самом деле важнейшим фактором поражения Сасанидской 
империи следует признать недовольство иранцев положением 
дел в государстве и царящим в стране произволом.

По мнению восточных и западных историков, совершенно 
очевидно, что в то время правящий режим был настолько развра-
щён, и социально-религиозное положение было так плачевно, 
что это вызывало недовольство практически всего народа.

Это недовольство не было результатом событий последних 
лет после Хосрова Парвиза, поскольку если дух народа воспри-
нимает основу того или иного режима или религии с оптимиз-
мом, то временное недовольство не приводит к тому, что при 
появлении общего врага народ отказывается воевать. Наоборот, 

29 Так, сподвижники Имама Хусейна, несмотря на всю их веру, были за 
короткое время убиты воинами Йазида. Те же самые арабы-мусульмане вторг-
лись в Европу, но, столкнувшись с мощным сопротивлением, были вынуж-
дены прекратить свои европейские завоевательные походы. Таким образом, 
мы понимаем, что одной из причин побед мусульман служило то, что им не 
оказывали серьёзного сопротивления – в завоёванных странах их приход при-
ветствовали по причине внутренних неурядиц.

30 Эта оценка дана Са‘идом Нафиси в книге Та’рих-е эджтема‘и-йе Иран 
[Социальная история Ирана].



76

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

если национальный дух жив, то даже при внешне плачевном по-
ложении дел в такие времена нация мобилизуется, откладывает 
в сторону все разногласия и единодушно вступает в противобор-
ство с общим врагом. Подобные случаи мы нередко встречаем  
в истории.

Вражеское вторжение, как правило, приводит к ещё больше-
му сплочению и сводит на нет внутренние разногласия. Но это 
при условии, что в данном государстве присутствует живой дух, 
коренящийся в его религии или государственной власти.

В наш век мы видим, что наличие общего врага в лице 
Израиля стало фактором объединения арабов, несмотря на все 
существующие между ними разногласия и расколы, разжигае-
мые колониализмом. Данный фактор постепенно объединяет их 
силы и их образ мыслей. И это доказывает, что у арабской нации 
есть живой дух.

Иранское общество тех времён было весьма причудливым 
классовым обществом (со всеми характерными признаками, 
свойственными подобным обществам), где даже храмы огня, 
при надлежащие различным слоям общества, отличались друг от 
друга. Представьте себе, что в нашей среде будут выделены ме-
чети для богатых и мечети для бедных. Какой дух это пробудит 
в народе? Классы были замкнутыми, никто не имел права пере-
ходить из одного сословия в другое. Религия и закон никак не до-
пускали, чтобы сапожник или рабочий мог обучиться грамоте – 
образование было монополией аристократии и мобедов.

Зороастризм, каким бы он ни был в самом начале, оказался 
искажён мобедами настолько, что интеллектуальный иранский 
народ уже не мог искренне верить в него. По словам исследова-
телей, если бы тогда в Иран не пришёл ислам, то страна была бы 
постепенно захвачена христианством, а зороастризм оказался 
бы предан забвению.

Образованная интеллигенция тогдашнего Ирана, а также 
центры науки и культуры состояли не из зороастрийцев, а из 
христиан. Зороастрийцы же настолько впали в гордыню, ярый 
фанатизм и приверженность ложным традициям, что ни о какой 
науке, культуре, справедливости и свободе даже думать не мог-
ли. На самом деле от прихода в Иран ислама больше пострадал 
не зороастризм, а христианство, потерявшее благодатную почву.



77

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Равнодушие иранского народа к власти, религиозным ин-
ститутам и духовенству привело к тому, что сасанидские воины 
сражались с мусульманами без всякой охоты и даже во многих 
случаях помогали им31.

Эдвард Браун в первом томе своей «Истории персидской ли-
тературы» (с. 299) пишет:

«Эта проблема (был ислам навязан Ирану силой или иранцы 
добровольно приняли его?) была очень хорошо исследована про-
фессором Алигархского университета Арнольдом в его замеча-
тельной книге, посвящённой вероучению ислама. Арнольд отме-
чает непростительную нетерпимость зороастрийских мобедов и 
говорит, что они проявляли свой фанатизм не только по отноше-
нию к учёным других религий, но и ко всем религиозным сектам 
в Иране – манихеям, маздакитам, христианским гностикам и т.п. 
За это очень многие их не любили. Несправедливое отношение 
мобедов к последователям других религий и религиозных толков 
привело к тому, что в сердцах многих жителей Ирана возникла 
глубокая ненависть к зороастризму и царям, покровительство-
вавшим произволу мобедов, и арабское завоевание было воспри-
нято как освобождение Ирана от насилия».

Далее Браун пишет:
«…Очевидно, что большая часть тех, кто изменил свою рели-

гиозную принадлежность, сделала это по своей воле. Например, 

31 Мухаммад Казвини в книге Бист макале [Двадцать статей] пишет: «Когда 
иранцы-арабофилы, предатели, среди которых были государственные чиновни-
ки, правители областей и марзбаны, почувствовали, что столпы Сасанидского 
государства пошатнулись, и увидели, что иранское войско уже несколько раз 
терпело поражение от арабов, они обратились к покровительству последних 
и не только способствовали успеху их завоеваний, помогая им разобраться в 
существующем положении дел, но и призывали арабских военачальников к за-
хвату находившихся в их управлении областей, куда ещё не вторгалось арабское 
войско. Они лицемерно передавали им ключи от крепостей и казнохранилищ 
при условии, что арабы сохранят за ними власть над их областями».

Казвини привёл этот рассказ, лишь желая упрекнуть тех, кто помог 
исламскому войску сориентироваться в ситуации. А между тем необходимо 
разобраться, почему они отказались от сасанидских властей? Почему они 
помогали тем, кто, по словам иранских националистов, был чужаком? Было 
ли это продиктовано исключительно их недовольством Сасанидским госу-
дарством и поддерживающей его религией, и они считали, что для них будет 
спокойнее последовать за мусульманами?



78

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

после поражения Ирана при Кадисии четыре тысячи воинов из 
Дайлама (близ Каспийского моря), посоветовавшись, решили до-
бровольно принять ислам и присоединиться к арабскому народу. 
Эта группа помогла арабам занять Галилею, а затем вместе с му-
сульманами поселилась в Куфе. Постепенно добровольно приня-
ли ислам и другие группы иранцев».

В эпоху возникновения ислама закон, религия и власть  
в Иране находились в таком состоянии, которое подготовило 
весь иранский народ к принятию новой религии. Именно поэто-
му, когда Иран оказался завоёван мусульманами, его народ не 
только не оказал никакого противодействия, но и приложил не-
вероятные усилия для распространения ислама.

Сахеб аз-Замани в книге Дибаче-йи бар рахбари [Введение  
в духовное руководство] пишет:

«Народные массы не только не чувствовали в себе желания 
сопротивляться притягательности отрицавшей классовую дис-
криминацию идеологии ислама, но, напротив, в её идеалах на-
ходили именно то, чего они веками жаждали и к чему самоотвер-
женно стремились в слезах и стенаниях…32

Первое поколение иранцев эпохи раннего ислама в рамках 
освободительного идеала новой веры не сталкивалось с пропа-
ган дистскими лозунгами лгунов с обманчивой внешностью,  
а Про рок ислама неоднократно подчёркивал: “Я такой же чело-
век, как и вы” и “Между темнокожим эфиопом и предводителем 
курайшитов нет никакой разницы, кроме как в праведности и 
богобоязненности”. Более того, и на практике стиль правления 
праведных халифов, особенно ‘Али, словно в сказочном сне, они 
нашли ещё более простым, чем то, чего они желали и о чём мечта-
ли… Один из важнейших эпизодов столкновения этих двух миро-
воззрений – пришедшей в упадок сасанидской традиции и новой 
религии ислам, мы наблюдаем в сцене встречи повелителя веру-
ющих ‘Али с освобождёнными иранскими крестьянами г. Анбар, 
состоявшейся на берегу Евфрата во время его военного похода 
в Сирию. Это столкновение послужило поводом для произнесе-
ния одной из самых красноречивых и потрясающих проповедей 
‘Али, навсегда сохранившейся как наставление этого бесподоб-

32 Дибаче-йи бар рахбари, с. 255.



79

Ислам и Иран: история взаимного влияния

ного предводителя в истории управления миром и политики для 
будущих властителей мира… Иракское войско направилось в Си-
рию. Крестьяне прекрасного города Анбар, по древнему иранско-
му обычаю, стояли рядами на берегу Евфрата, встречая конный 
отряд Повелителя верующих. В определённый момент они побе-
жали ему навстречу и радостными возгласами приветствовали 
‘Али, который ничем не отличался от своих воинов. Этот вели-
кий предводитель очень доброжелательно подвергает критике 
обычай возвеличивания иранцами своих вождей: “…Всевышний 
Творец не доволен подобным деянием. И, по мнению Повелителя 
верующих, он крайне неодобряем. Праведные и свободные ни-
когда не подвергают себя подобному позору… Подумайте, разве 
мудрец станет приобретать гнев Аллаха ценой собственных тя-
гот и усилий?..”»33.

Далее Сахеб аз-Замани говорит следующее:
«Ислам нашёл переломную точку в философии руководства 

народными массами. Он утверждал, что пастух должен охранять 
стадо и что стадо не предназначено для утоления жажды кро-
ви пастухом, подобным волку. Ислам считался эпосом свободы 
народ ных масс. Руководитель для народа или народ для руково-
ди теля? Таков был новый вопрос, который ислам задал фило-
софии политики Древнего мира и Сасанидского Ирана. За всю 
700-летнюю историю греко-персидских войн перед народными 
массами не ставился подобный вопрос. Самовластная политика 
обеих империй была одинаковой: народ для руководителя, на-
родные массы должны жертвовать ради высших социальных сло-
ёв…34 Скромный дворец ‘Али находился в Куфе: мавали и иранцы 
хорошо знали его. О простоте этого дворца они знали не пона-
слышке, но видели её своими глазами. Поэтому не удивительно, 
что угнетённые народные массы Ирана с радостью приняли этот 
призыв»35.

33 Там же, с. 267–270.
34 Там же, с. 272.
35 Там же, с. 323.



80

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Планомерное мирное проникновение

С течением времени интерес иранцев к исламу усилился: они 
всё чаще становились мусульманами и отказывались от своих 
прежних религий и обычаев.

Лучшим примером служит персидская литература. Влияние 
ислама, Корана и мусульманского предания на персидскую лите-
ратуру постепенно возрастало. В отличие от IX–X вв., воздействие 
ислама более заметно в трудах писателей, поэтов и даже фило-
софов начиная с XII–XIII вв. Это станет совершенно очевидным, 
если сравнить сочинения Рудаки и Фердоуси с трудами Джалал 
ад-Дина Руми, Са‘ади, Низами и Джами.

Во введении к книге Ахадис-е Маснави [Хадисы в «Маснави»] 
Бади‘ аз-Заман Форузанфар говорит: «Влияние хадисов на пер-
сидскую поэзию ощущается с самого раннего периода». Сослав-
шись на поэзию Рудаки, автор далее пишет: «С конца X в., когда 
исламская культура распространилась повсюду, когда в самых раз-
ных уголках были основаны медресе, когда ислам возобладал над 
другими религиями, а сопротивление зороастризма потерпело 
окон чательное и безоговорочное поражение по всему Ирану, когда 
иранская культура начала приобретать исламский характер, а про-
цесс обучения стал опираться на арабскую литературу и ислам, по-
эты и писатели, естественно, всё чаще начали прибегать к переска-
зу арабских сюжетов и использовать арабскую лексику. При этом  
в поэзии и прозе стало меньше лексики, поговорок и афоризмов до-
исламских авторов. Так, для сравнения, в стихах Дакики, Фердоуси 
и прочих поэтов Саманидской и начала Газнавидской эпох назва-
ние Авеста, имена Заратуштра и Бозоргмехр, а также мудрые из-
речения последнего встречаются чаще, нежели в стихах ‘Унсури, 
Фаррохи и Манучехри, живших в конце X – первой половине XI в.».

Кроме того, история свидетельствует, что по мере роста по-
литической независимости иранцы всё сильнее склонялись к ду-
ховным и внешним реалиям ислама.

Тахириды, Буиды и прочие династии, обладавшие относи-
тельно полной политической независимостью, никогда не по-
мышляли о том, чтобы возродить Авесту и сделать её предписа-
ния образцом для жизни. Напротив, они настойчиво стремились 
к распространению истин ислама.



81

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Через сто лет после мусульманского завоевания Ирана иран-
цы составляли мощную военную силу. Государственный аппарат 
Омейядов за свою несправедливость и отклонение от вероуче-
ния ислама вызывал неприязнь у всех, кроме арабов-национали-
стов. И иранцы благодаря своей силе сумели передать управле-
ние Халифатом от Омейядов ‘Аббасидам. Если бы они в тот мо-
мент хотели установить свою независимую политическую власть 
или возродить прежнюю религию, то, безусловно, это было бы 
им совершенно под силу. Но тогда они даже не задумывались ни 
о создании независимой власти в противовес Халифату, ни о воз-
рождении прежней религии и оставлении новой веры, поскольку 
полагали, что с помощью передачи власти в Халифате от одной 
династии к другой они смогут осуществить свою мечту – жить 
под покровительством единой религиозной исламской власти, 
пребывая в свете Корана.

Так было до тех пор, пока не началась эпоха правления 
‘Аббасидов и иранцы не разочаровались в них. В этот период 
про изо шло сражение между Тахиром ибн ал-Хусейном и иран-
ским войском, поддерживавшим Ма’муна, с одной стороны,  
и ‘Али ибн ‘Исой и арабским войском, поддерживавшим Амина, 
с другой стороны. Победа Тахира ибн ал-Хусейна над сторон-
никами Ами на ещё раз показала, что военная сила остаётся за 
иранцами. Меж ду тем и тогда иранцы не задумались ни о по-
литической неза ви симости, ни об отказе от ислама. Они заду-
мались о неза ви симости лишь тогда, когда окончательно разо-
чаровались в араб ских династиях как в подлинно исламской  
власти.

Но и при этом они удовольствовались только политической 
независимостью, сохранив крайнюю приверженность исламу, – 
многие иранцы стали мусульманами уже в эпоху политической 
независимости Ирана. Политическая независимость Ирана на-
чалась с IX в., а до тех пор значительная часть иранского народа 
оставалась верна прежним религиям, в частности зороастриз-
му, христианству, сабеизму и даже буддизму. Отчёты о путеше-
ствиях, написанные в IX–X вв., рассказывают, что в те времена 
в Иране было множество капищ огня и христианских церквей. 
Впоследствии их число постепенно уменьшалось, и их место за-
няли мечети.



82

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Мусульманские историки упоминают несколько иранских 
семейных кланов, которые вплоть до VIII–IX и даже X в. испове-
довали зороастризм и пользовались уважением мусульманско-
го общества, а затем отказались от этой религии. Говорят, что 
Саман, эпоним Саманидов, происходивший из рода сасанидских 
правителей и принадлежавший к балхской знати, принял ислам 
примерно в VIII в., эпоним династии Кабусидов (Зийаридов), соз-
давших независимое государство, – в IX в., а известный талантли-
вый иранский поэт Махйар Дайлами – в конце X в.

Жители Табарестана и североиранских областей в течение 
300 лет после хиджры (X в.) не знали о новой религии и враждо-
вали с Халифатом. Большая часть населения Кермана в течение 
всего правления Омейядских халифов оставалась зороастрийца-
ми, а во времена Истахри (автора сочинения Китаб ал-масалик 

ва-л-мамалик [Книга путей и стран]) последователи зороастриз-
ма составляли большинство населения Фарса. Выдающийся ис-
торик и географ исламского мира Мукаддаси, автор Ахсан ат-

такасим [Лучшее из разделений], совершивший путешествие  
в Иран, на страницах своего труда рассказывает о том, каким  
серьёзным влиянием и уважением зороастрийцы Фарса пользо-
вались у мусульман по сравнению с прочими зиммиями (с. 39, 
420, 429).

По словам упомянутого историка, в ту эпоху на зороастрий-
ские праздники городские базары украшались, а в Ноуруз и 
Мех реган жители города радовались не меньше самих зороаст-
рийцев. Говоря в Ахсан ат-такасим (с. 323) о религиозной при-
надлежности жителей Хорасана, Мукаддаси пишет: «Там мно-
го иудеев, христиан мало, есть ремесленники-зороастрийцы». 
Мусульманский историк Мас‘уди (ум. пер. пол. X в.) тоже побы-
вал в Иране и, не будучи иранцем по происхождению, проявлял 
особый интерес к истории и историческим памятникам Ирана.  
В сочинении Китаб ат-танбих ва-л-ишраф [Книга указания и 
наблюдения] (с. 91–92) он упоминает об одной уважаемой семье 
из Истахра, располагавшей книгой по всеобщей истории, пове-
ствование в которой начиналось от эпохи Сасанидов. И Мас‘уди 
пользовался ей. Мас‘уди даже называет имя мобеда того време-
ни, и мы понимаем, что зороастрийский мобед очень многими 
зороастрийцами считался выдающейся личностью.



83

Ислам и Иран: история взаимного влияния

В первом томе Мурудж аз-захаб [Золотые россыпи] в главе 
Фи зикр ал-ахбар ‘ан буйут ан-нийаран ва гайраха [Упоминание 
сведений о домах, излучающих свет, и прочем] Мас‘уди расска-
зывает о зороастрийских храмах огня, в частности о храме в Да-
рабджерде, и сообщает: «А ныне, в год 332 от хиджры [= 943– 
944 г. н.э.], этот храм огня существует, и так, как зороастрийцы 
уважают, почитают и прославляют огонь этого храма, они не по-
читают огонь никакого другого храма» (с. 382).

Всё это показывает, что, как мы уже сказали, иранцы посте-
пенно приняли ислам и последний возобладал над зороастриз-
мом (особенно в периоды политической независимости Ирана). 
Удивительно то, что в эпоху раннего ислама, когда политическое 
руководство находилось в руках арабов, зороастрийцы пользова-
лись большими уважением и свободой, чем в более поздние пе-
риоды, когда сами иранцы взяли власть в свои руки. Чем больше 
иранцев становилось мусульманами, тем более сложным оказыва-
лось положение зороастрийцев. Иранцы-мусульмане проявляли 
по отношению к зороастризму гораздо большую нетерпимость, 
чем арабы-мусульмане, и, очевидно, вследствие этого фанатизма 
иранских мусульман-неофитов часть зороастрийцев переселилась 
в Индию, создав там группу религиозного меньшинства парсов.

Здесь будет уместно привести слова Ричарда Фрая, автора 
книги «Наследие Ирана» (с. 396):

«Из мусульманских источников следует, что Истахр в Фар-
се, бывший одним из двух очагов зороастрийской религии в Са-
санидском Иране (другой находился в Шизе, Азербайджан), в ис-
ламскую эпоху процветал по-прежнему. Постепенно с уменьше-
нием числа зороастрийцев сократилось и количество храмов огня. 
Несмотря на это, вплоть до X в. большинство населения Фарса 
сохраняло верность зороастризму, а затем до завоевания страны 
Сельджукидами в XI в. в Фарсе жила довольно значительная груп-
па зороастрийцев. Мы располагаем интересным описанием стол-
кновения между мусульманами и зороастрийцами, имевшего ме-
сто в г. Казеруне во времена Абу Исхака Ибрахима ибн Шахрийара 
ал-Казеруни, основателя одной из суфийских сект (ум. 1034 г.).

Многие зороастрийцы под руководством упомянутого шай-
ха приняли ислам. Однако из этой книги [= Му‘джам ал-булдан 
Йакута], а также из других мусульманских сочинений следует, 



84

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

что положение зороастрийцев оставалось по-прежнему проч-
ным. При Буидах правитель Казеруна, правивший отсюда всем 
Фарсом, был зороастрийцем. Его звали Хуршид. Он пользовал-
ся настолько высоким авторитетом у буидского губернатора 
Шираза, что этот буидский принц приказал Шайху Казеруни 
явить ся к нему и выслушать его упрёки за смуту, которую он по-
сеял, приобщая народ к исламу (с. 117–121). Мусульмане и зоро-
астрийцы составляли две главные религиозные группы Фарса: 
христиан и иудеев было очень мало».

«По мере развития исламской мысли начали процветать 
различные течения, например суфизм и шиизм. В результате  
у иранцев, которые не могли следовать ограниченной зороаст-
рийской мысли, появилась отдушина. Когда дайламитские пра-
вители Ирана приняли шиизм, вывели западные районы Ирана 
из-под власти халифа и, в конечном итоге, в 945 г. (334 г. х.)  
овладели Багдадом, зороастризм начал приходить в упадок. Те-
перь Буиды избрали ислам и арабский язык, поскольку они оба 
приняли международный характер, а зороастрийцы были изгна-
ны в отдельные кварталы. Представляется, что в общем и целом 
Буиды-шииты терпимо относились к последователям других ре-
лигий, поскольку они не тронули суннитских халифов и сохрани-
ли должности за многими официальными лицами – суннитами. 
Как мы уже говорили, наместник Казеруна, зороастриец, тоже 
входил в число этих людей. При этом Буиды были больше при-
вязаны к арабским традициям семейства ‘Али и культуре исла-
ма и не были склонны гордиться прошлым Ирана. Например,  
в 955 г. (344 г. х.) буидский правитель ‘Азуд ад-Дауле приказал 
высечь в Тахт-е Джамшид надпись на арабском языке» (с. 399).

Почему через несколько веков после прекращения политиче-
ского господства арабов иранский народ ещё сильнее потянулся 
к исламу? Было ли здесь задействовано что-то ещё, помимо при-
тягательности ислама и его созвучия иранскому духу?

Сами независимые иранские государства, которые в поли-
тическом отношении были врагами арабских государств, боль-
ше последних стояли на страже ислама, оказывали поддержку и 
покровительство мусульманским учёным и вдохновляли служи-
телей ислама. Они помогали учёным в составлении трудов по ис-
ламу и в преподавании исламских наук.



85

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Энтузиазм, который иранцы проявили по отношению к исла-
му и исламской науке за 14 веков существования этой религии (и 
даже в первые два века, названные англичанином сэром Джоном 
Малькомом «двумя веками молчания») был беспрецедентным 
как для ислама, так и для Ирана. Иными словами, никакая дру-
гая нация, кроме иранцев, не выказала подобного воодушевле-
ния и любви к исламу и не послужила ему так, как они. Да и сами 
иранцы никогда в своей истории не проявляли подобного рвения  
в отношении любых других национальных и религиозных задач.

Обретя независимость, иранцы без каких-либо затрудне-
ний могли возродить свою древнюю религию и традиции, но не 
сделали этого. Напротив, они ещё больше отвратились от неё и 
обратились к исламу. Почему? Потому, что считали, что ислам 
согласуется с их разумом, образом мыслей и естественными же-
ланиями. Они никогда не лелеяли мечту о возобновлении преж-
ней религии и обычаев, долгие годы доставлявших им духовные 
мучения. Это традиция, которая, по свидетельству истории, в те-
чение 14 веков, прошедших с момента прихода ислама в Иран, 
по-прежнему сохраняет свою устойчивость. И если в наше время 
или в предшествующие эпохи вы видите небольшую группу лю-
дей, заговоривших о возрождении древней религии и традиций, 
нельзя отождествлять их со всей иранской нацией36. Ибо иран-
цы, как мы подробно расскажем ниже, неоднократно показыва-
ли, что ислам более соответствует их духу, нежели духу самих 
арабов. Доказательство тому – их искреннее служение исламу и 
Корану в течение 14 столетий, служение, сопровождаемое удиви-
тельно чистой верой. Ниже мы, с помощью Божией, относитель-
но подробно расскажем о некоторых сторонах этого неоцени-

36 К счастью, с момента возникновения ислама до настоящего времени 
когда кто-либо затевал шумиху по поводу возрождения древнеиранской рели-
гии и обычаев, он сталкивался с резким противодействием иранской нации, 
так что всякие Бехафариды, Синдбады, Бабаки и Мазийары были разгромле-
ны бесчисленными воинами и такими фигурами, как Абу Муслим и иранские 
афшины. Однако непонятно, почему певцы колонизации игнорируют этих 
подавителей антиисламских движений, причисляя к иранской нации только 
таких людей, как Бабак – тот самый Бабак, который, собираясь бежать в Арме-
нию, услышал в свой адрес такие слова: «Куда бы ты ни направился, твой дом 
повсюду. Ведь ты обрюхатил стольких женщин и девушек, и от многих из них 
у тебя есть дети!» (Ибн ал-Асир. ал-Камиль фи-т-та’рих).



86

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

мого служения, дабы все знали, что народ Ирана принял ислам 
всей душой и сердцем и считает, что он согласуется с его разумом 
и образом мысли, что только он отвечает его духовным запросам. 
Всё это заставляет нас вспомнить высказывание Благородного 
Пророка: «Клянусь Аллахом, я вижу день, когда те самые иранцы, 
с которыми вы сражались за ислам, станут воевать против вас, 
чтобы сделать вас мусульманами».

В Иране возникло два течения, в оценке которых некоторые 
исследователи сознательно или неосознанно впадают в заблуж-
дение, считая их своего рода ответной реакцией, сопротивлени-
ем иранцев против ислама или, по меньшей мере, против арабов. 
Это – возрождение персидского языка и шиизм. Поэтому нам сле-
дует изучить эти два феномена в той мере, в которой они отно-
сятся к рассматриваемой нами проблематике, поскольку один из 
них связан с нашим официальным языком, а другой – с нашей 
официальной религией.

Персидский язык

Существует ещё одно обстоятельство, используемое в каче-
стве предлога для утверждений о том, что ислам был навязан 
иранцам. Дело в том, что на протяжении истории иранцы сохра-
нили свой язык, не позволив ему раствориться в арабском.

Удивительно! Разве принятие ислама предполагает, что но-
ситель определённого языка должен оставить его и начать гово-
рить по-арабски? Где-нибудь в Коране, мусульманском предании 
и законодательстве вы можете найти что-либо подобное?

В исламе, представляющем собой универсальную религию, 
проблема языка не затрагивается в принципе. Иранцы никог-
да даже не представляли, что персидская речь и возрождение 
персидского языка противоречат принципам ислама. И не надо 
представлять.

Если возрождение персидского языка было направлено про-
тив ислама, тогда почему те же самые иранцы приложили такие 
серьёзные усилия для развития арабской лексикологии, арабской 
грамматики, арабского синтаксиса, семантики, а также теории 
арабского красноречия? Сами арабы никогда не вносили в араб-



87

Ислам и Иран: история взаимного влияния

ский язык такого вклада, который сделали иранцы. Если бы воз-
рождение персидского языка было направлено на борьбу с исла-
мом, арабами или арабским языком, вместо всех этих словарей, 
грамматик и пособий по риторике арабского языка иранский 
народ создавал бы словари, грамматики и пособия по риторике 
персидского языка или по меньшей мере уклонялся бы от по-
пуля ризации арабского языка. Обращение иранцев к персидско-
му языку не было противоборством с исламом или арабами, при 
этом арабский язык они не считали чужим. Они рассматривали 
арабский язык как язык ислама, а не как язык арабского наро-
да. Поскольку же, по их мнению, ислам принадлежит всем, то и 
арабский язык принадлежит им и всем мусульманам.

Дело в том, что, если другие языки, в частности персидский, 
турецкий, английский, французский и немецкий – это языки од-
ного народа, одной нации, то арабский язык – это язык одной 
книги. Например, персидский – это язык, принадлежащий одно-
му народу, одной нации. В его бытование внесло вклад бесчис-
ленное множество людей. Если бы не было одного из этих людей, 
в мире всё равно существовал бы персидский язык. Последний 
не является языком отдельно взятого человека или книги. Это не 
язык Фердоуси, Рудаки, Низами, Са‘ади, Руми, Хафиза или кого-
либо другого. Это язык, принадлежащий всем. Но арабский язык 
является языком только одной книги, которая называется Коран. 
Лишь Коран поддерживает существование этого языка. Все тру-
ды, созданные на этом языке, были написаны в свете Корана и 
ради Корана. Арабская филология появилась ради Корана.

Все, кто внёс вклад в развитие этого языка, кто писал на нём, 
сделал это ради Корана. Сочинения по философии, ‘ирфану, исто-
рии, медицине, математике, праву и пр. переводились на этот 
язык или создавались на нём только во имя Корана. Итак, воис-
тину, арабский язык – это язык одной книги, а не язык одного 
народа, одной нации.

Если выдающиеся деятели оказывали этому языку большее 
уважение, нежели своему родному, то лишь потому, что они не 
считали его собственностью какого-то конкретного наро да и 
рассматривали его как язык своей религии, а потому не ви дели 
в своих действиях оскорбления своего народа и националь-
ности. Представители неарабских народов воспринимали араб-



88

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ский язык как язык религии, а свой родной язык – как язык  
нации.

Джалал ад-Дин Руми вслед за несколькими знаменитыми араб-
скими строками из своего Маснави [Поэма о скрытом смысле]:

Убейте, убейте меня, о друзья!
Воистину, в убиении моём – жизнь в жизни!

говорит:

Говори по-персидски, хоть арабский и приятнее –
у любви у самой есть сотня других языков.

В этих стихах Руми отдаёт предпочтение арабскому языку 
перед своим родным персидским, поскольку арабский – язык ре-
лигии.

Са‘ади в пятой главе Голестана [Цветочный сад] помещает 
рассказ в виде диалога с одним юношей из Кашгара, читавшим 
Мукаддиму [Введение], грамматический труд аз-Замахшари.  
В этом рассказе говорится, что персидский язык – это язык про-
стого народа, а арабский язык – это язык людей мудрых и учёных.

Хафиз в своей известной газели говорит:

Хоть перед другом проявлять искусство неприлично,
язык молчит, а уста полны арабским.

Как писал Казвини в Бист макале [Двадцать статей], один 
паук, запутавшийся в паутине глупости (коих сейчас немало, бла-
годаря планам колониалистов) всё время жаловался на Хафиза, 
дескать, почему это он в упомянутом стихотворении считает 
араб ский язык искусством?

Ислам, как мы уже говорили ранее, не ориентируется на 
ка кую-то определённую нацию, народ или этническую группу, 
стремясь сделать её язык титульным, а язык другого народа ли-
шить его официального статуса.

Мас‘уди в ат-Танбих ва-л-ишраф рассказывает, что Зайд ибн 
Сабит, по воле Пророка Мухаммада, научился персидскому, гре-
ческому, коптскому и эфиопскому языкам у жителей Медины, 
знавших один из этих языков, и занимал должность переводчика 



89

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Посланника Аллаха. Кроме того, в исторических сочинениях го-
ворится, что Его Святость Повелитель [верующих] говорил по-
персидски.

В целом религия и закон, принадлежащие всему человече-
ству, не могут опираться на какой-то конкретный язык. Напротив, 
любой народ со своей письменностью и языком, которые поне-
воле служат проявлением определённых образа мысли и вкусов, 
может беспрепятственно следовать им.

Таким образом, если вы видите, что, приняв ислам, иранцы 
по-прежнему говорят по-персидски, то здесь нет ничего удиви-
тельного. Иными словами, эти две реалии никак не связаны меж-
ду собой, и предвзято настроенные люди не могут считать дан-
ный факт признаком отсутствия у иранцев склонности к исламу.

В принципе, языковое разнообразие не является препят-
ствием для принятия ислама. Это инструмент развития данной 
религии, поскольку каждый язык способен послужить исламу  
с помощью своего особого арсенала выразительных средств. 
Одно из достижений ислама состоит в том, что его приняли носи-
тели самых разных языков и культур, и каждый из них внёс свой 
вклад в ислам, сообразуясь со своим вкусом, культурой и языком.

Если бы персидский язык исчез, то сегодня у нас не было бы 
таких выдающихся шедевров мусульманской литературы, как 
Маснави-йе ма‘нави, Голестан, диваны Хафиза и Низами, а также 
сотен других прекрасных произведений, от начала до конца про-
низанных исламскими и кораническими понятиями и навечно 
связавших ислам и персидский язык.

Как прекрасно, что в мусульманской среде существовали и 
другие языки, каждый из которых внёс собственный вклад в ис-
лам благодаря своим уникальным способностям. Это во-первых.

Во-вторых. Кто и какие факторы способствовали сохранению 
персидского языка? На самом ли деле сами иранцы возродили 
его или здесь больше замешаны не иранские элементы? Сыграло 
ли в этом вопросе свою роль национальное чувство иранцев или 
это была целая вереница политических факторов, не имеющих 
никакого отношения к иранскому этносу?

Согласно историческим свидетельствам, ‘Аббасиды, бывшие 
этническими арабами, больше самих иранцев способствова ли 
распространению персидского языка. Причина подобного фено-



90

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

мена заключалась в том, что для борьбы с Омейядами, чья про-
арабская политика строилась на превосходстве арабов над не-
арабами, они избрали антиарабскую стратегию. Именно поэто-
му нынешние арабские националисты превозносят Омейядов и  
в той или иной степени критикуют ‘Аббасидов.

В своём противостоянии Омейядам, опиравшимся на араб-
ский национализм, ‘Аббасиды боролись с проарабскими прояв-
лениями и всем, что порождало превосходство арабов над неара-
бами. Они усиливали неарабский элемент и поддерживали всё, 
что способствовало уменьшению арабского влияния на неара-
бов. Именно поэтому они занялись популяризацией персидского 
языка и даже стали бороться против арабского языка.

Имам Ибрахим, основатель династии ‘Аббасидов, писал Абу 
Муслиму Хорасани: «Сделай так, чтобы ни один человек в Иране 
не говорил по-арабски, а если ты увидишь, что кто-то говорит по-
арабски, то убей его»37.

Ричард Фрай в своей книге пишет:
«По моему мнению, сами арабы способствовали распростра-

нению персидского языка на востоке исламского мира, и это 
само по себе привело к тому, что язык Са‘ади и прочие диалекты 
этой страны вышли из моды» (с. 387).

Автор Райханат ал-адаб [Аромат нравственности] пишет:
«В год 170 по хиджре [= 786–787 г. н.э.], когда Ма’мун отпра-

вился в Хорасан, и всякий знатный человек этой области стремил-
ся приблизиться к нему с помощью подношений и славословий, 
Абу-л-’Аббас Марвази, обладавший бесконечным мастерством в 
поэтическом искусстве на обоих языках – арабском и дари, тоже 
сочинил оду-муламма‘, состоящую из смеси персидских и араб-
ских слов38, и продекламировав её Ма’муну, заслужил крайнее 

37 См.: Макризи. [Китаб ал-мава‘из ва-л-и‘тибар би зикр] ал-хитат [ва-л-
асар].

38 Муламма‘ буквально означает «разноцветный», «пёстрый». Известный 
знаток персидской поэтики Рашид ад-Дин Ватват минимальной единицей этой 
фигуры называет полустишие (месра‘; одно полустишие – по-арабски, од но – 
по-персидски), а максимальной – десять бейтов (десять бейтов по-араб ски, 
десять бейтов – по-персидски). См.: Рашид ад-Дин Ватват. Сады вол шебства 
в тонкостях поэзии / Пер. с перс., исслед. и коммент. Н.Ю. Чалисо вой. М., 
1985, с. 148. – Примеч. пер.



91

Ислам и Иран: история взаимного влияния

одобрение и был немедленно удостоен дара в тысячу динаров 
(тысяча золотых ашрафи весом в 17 нухудов [1 нухуд = 0,18 г]).  
С тех пор говорящие на персидском языке ввели этот стиль в мо-
ду и проторили путь для персидской поэзии, позабытой после за-
вое вания арабов».

Вот несколько бейтов из его оды в честь Ма’муна:

О ты, что в могуществе макушкой своей достиг Мерака и  
       Фекды,

в милости и щедрости распростёр над миром руки.
Ты нужен халифату, как зрачок глазу,
Божественной религии ты необходим, как лику оба глаза.
Никто до меня в такой манере не слагал подобных стихов,
персидский язык разлучился с этим стилем.
Но оду сию сочинил тебе я для того, чтобы эти слова
обрели красоту и изящество от восхваления Твоей светлости39.

С другой стороны, в истории мы встречаем этнических иран-
цев – мусульман, не испытывавших к персидскому языку осо-
бого интереса. Например, Тахириды, Дайламиты и Саманиды, 
бывшие по происхождению чистыми иранцами, не стремились 
развивать персидский язык, в то время как Газнавиды, не будучи 
иранцами, стали проводниками его возрождения.

В своей книге «Наследие Ирана» Ричард Фрай пишет:
«Известно, что Тахириды были склонны использовать при 

своём дворе в Нишапуре арабский язык, а последний из них про-
славился своим прекрасным арабским слогом» (с. 403).

Выше мы приводили слова этого востоковеда о склонности 
Дайламитов к арабскому языку.

Саманиды, как говорят, происходили из рода знаменитого 
военачальника Сасанидской эпохи Бахрама Чубина. Эта дина-
стия считается самой мусульманской и самой справедливой: её 
представители проявляли крайний интерес к исламу и ислам-
ским обрядам.

В очень глубоком введении к работе Ахадис-е маснави автор 
подробно рассказывает о том, что пророческие хадисы посте-

39 Райханат ал-адаб. Т. 8, с. 181 (изд. 3-е).



92

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

пенно проникли во все отрасли науки и литературы исламского 
мира, а затем, ссылаясь на труд Китаб ал-ансаб [Книга генеало-
гий] ас-Сам‘ани, говорит: «И многие визири и амиры – покро-
вители поэтов и сторонники книги и писателей, сами считались 
популяризаторами хадисов. Так, саманидские амиры и правите-
ли Амир Ахмад ибн Асад ибн Саман (ум. 250/864 г.) и его сыно-
вья Абу Ибрахим Исма‘ил ибн Ахмад (ум. сафар 295 / ноябрь-де-
кабрь 907 г.), Абу-л-Хасан Наср ибн Ахмад (ум. джумада II 279 /  
сентябрь 892 г.) и Абу Йа‘куб Исхак ибн Ахмад (ум. 21 сафара 301 /  
26 сентября 913 г.) упоминаются в разделе, посвящённом популя-
ризаторам хадисов. Известный саманидский визирь Абу-л-Фазл 
Мухаммад ибн ‘Убайдаллах Бал‘ами (ум. 10 сафара 319 / 4 марта 
931 г.) был передатчиком хадисов. Знатные саманидские амиры 
и правители Хорасана Амир Ибрахим ибн Аби ‘Имран Симджур 
и его сын Абу-л-Хасан Насир ад-Доуле Мухаммад ибн Ибрахим 
относятся к числу популяризаторов хадисов. Абу ‘Али Музаффар 
(или Мухаммад) ибн Абу-л-Хасан (уб. раджаб 388 / июль 998 г.),  
претендовавший на независимость, был передатчиком и препо-
давателем хадисов – его слушателем был Абу ‘Абдаллах Ха ким 
ибн ал-Бай‘ (автор известного сочинения ал-Мустадрак [До пол-
нение]; ум. 405/1014-15 г.).

При дворе Саманидов, несмотря на их иранское происхожде-
ние, персидский язык никак не поощрялся: их иранские визири 
тоже не проявляли к нему никакого интереса. Такими же были и 
иранцы-шииты Дайламиты.

В государстве же Газнавидов, этнических тюрков и ревност-
ных суннитов, напротив, персидский язык процветал. Это гово-
рит о том, что на процесс возрождения персидского языка вли-
яли совсем иные факторы, нежели этический фанатизм. Так, 
Саффариды обратились к персидскому языку. Что послужило 
причиной – своеобразный иранский национализм и антиараб-
ские настроения или что-то другое?

Ричард Фрай пишет:
«Судя по всему, династия Саффаридов, происходившая из 

простолюдинов, дала толчок развитию новоперсидского языка, 
поскольку её основатель Йа‘куб не знал арабского и, согласно 
одному преданию, пожелал, чтобы стихи сочинялись на языке, 
который он способен понимать».



93

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Итак, причинами более пристального внимания Саффаридов 
к персидскому языку были их невысокое происхождение и негра-
мотность. Фрай упоминает о движении, ратовавшем за смеше-
ние персидского и арабского языков, и далее пишет:

«Новоперсидская литература (созданная на персидском язы-
ке, смешанном с арабским) не явилась следствием выступления 
против ислама или арабского элемента. Наличие в поэзии зо-
ро аст рийских мотивов было связано с распространённым в те  
времена стилем, так что это не следует считать признаком при-
вер женности народа зороастризму. Тоска по прошлому в ту эпо-
ху была в моде. Особенное распространение эта печаль о про-
шлом получила среди поэтов, обладавших чувствительной нату-
рой. Однако возвращение к прошлому было уже невозможно. 
Новоперсидский язык, наряду с арабским, стал одним из языков 
ислама. Несомненно, что теперь исламу не было нужды опирать-
ся на арабский язык. Отныне исламу принадлежали многие куль-
турные народы мира, и Иран сыграл большую роль в становле-
нии исламской культуры».

На страницах своего труда (в главе «Начало новой жизни  
в Иране») Фрай пишет о проникновении в персидский язык араб-
ских слов и их влиянии:

«В некоторых культурах язык больше, чем религия или обще-
ство, влияет на их устойчивость. Этот принцип справедлив по 
отношению к культуре Ирана, поскольку нельзя сомневаться  
в связи среднеперсидского (персидского языка Сасанидского пе-
риода) и новоперсидского (персидского языка исламской эпохи) 
языков. Вместе с тем они не представляют собой единого целого. 
Наиболее существенная разница между этими двумя языками за-
ключается в том, что новоперсидский язык вобрал в себя значи-
тельный объём арабской лексики. Данное обстоятельство, с точ-
ки зрения литературы, послужило усилению этого языка и выве-
ло его на международный уровень. Подобного преимущества 
нельзя найти в пехлевийском языке. Действительно, арабский 
язык усилил новоперсидский язык, позволив ему создать блестя-
щую литературу, особенно поэзию. К концу эпохи Средневековья 
персидская поэзия достигла наивысших красоты и изящества. 
Новоперсидский язык избрал иной путь, где его провод никами 
стала группа иранцев-мусульман, искушённых в арабской лите-



94

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ратуре, но при этом очень любивших свой родной язык. В IX в. 
новоперсидский язык, использующий арабскую графику, начал 
активно развиваться на востоке Ирана и достиг расцвета в Бу-
харе, столице династии Саманидов» (с. 400).

Говоря об использовании персидской поэзией арабской ме-
трики (‘аруз), Фрай отмечает:

«При сочинении стихов на новоперсидском языке древние 
правила смешали с арабской метрикой, создав огромное коли-
че ство размеров. Наверное, самым лучшим и наиболее ранним 
образчиком этой “связи” является Шах-наме [Книга царей] Фер-
доуси, написанная размером мутакариб» (с. 402).

Шиизм

Ещё со времён принятия ислама иранцы больше других на-
родов демонстрировали преданность семье Пророка Мухаммада.

Некоторые востоковеды не хотели признавать, что эта пре-
данность была искренней, и стремились представить её своего 
рода хитроумной реакцией против ислама или по меньшей мере 
против арабов, ставившей своей задачей возрождение древне-
иранских традиций. Подобные высказывания стали оправдани-
ем для двух групп людей.

Первая – ревностные сунниты, которые, нападая на самые 
основы шиизма, называют шиитов политической партией, не об-
ладающей искренней верой в ислам. По этому пути пошёл Ахмад 
Амин Мисри в книге Фаджр ал-ислам [Заря ислама]. Шайх 
Мухаммад Хусейн Кашиф ал-Гита’ в опровержение этой клеветы 
написал труд Асл аш-ши‘а ва усулуха [Основа шиизма и его прин-
ципы].

Вторая – так называемые иранские националисты. В проти-
воположность первой эта группа расхваливает иранцев за то, что 
они под маской шиизма сумели сохранить древние традиции.

Парвиз Сане‘и в своей книге Канун ва шахсийат [Закон и 
личность] (изд. Тегеранского университета, с. 157) рассуждает 
о том, что история в наших школах преподаётся вяло и поверх-
ностно, хотя должна подаваться живо, основательно и в аналити-
ческом ключе. Далее он пишет:



95

Ислам и Иран: история взаимного влияния

«Например, проблема разногласий между шиитским и сун-
нитским толками в исламе преподавалась нам как исторический 
предмет. Нам говорили, что иранцы, бывшие сторонниками Его 
Святости ‘Али (мир ему!), примкнули к нему, и главное различие 
между шиизмом и суннизмом заключается в том, что мы счита-
ем Его Святость ‘Али первым халифом, а сунниты – четвёртым. 
Подобная интерпретация данной проблемы представляет расхож-
дения между шиизмом и суннизмом как внешние и незначитель-
ные, так что и сами отличия кажутся какими-то нелогичными. 
Годы спустя, уже покинув школу, мы стали читать об этом пред-
мете и обнаружили, что появление шиитской партии было изо-
бретением иранской мысли с целью сохранения национальной 
независимости и древних обрядов. Поскольку Имам Хусейн (мир 
ему!) женился на дочери последнего иранского царя, его дети, 
а затем и внуки стали считаться принцами, принадлежащими  
к великим иранским династиям. Таким образом, было обеспече-
но продолжение правления иранцев и сохранение их древних об-
рядов. С тех пор слово саййид, прилагавшееся к потомкам Имама, 
на самом деле стало эквивалентом слова шахзаде («принц»)40.

Для того чтобы лучше понять сущность и значение этого 
интеллектуального изобретения, направленного на сохранение 
иранской национальности, необходимо подробнее узнать о древ-
ней религии Ирана, то есть о зороастризме, а также о тех его 
обычаях и традициях, которые вошли в шиитское направление 
ислама. Это, в свою очередь, позволит прояснить связь шиизма 
с древней историей Ирана, а также нашей современной жизнью. 
Иными словами, мы поймём, каким образом некоторые верова-
ния и традиции Древнего Ирана сохранились до наших дней бла-
годаря шиизму».

Граф Гобино в книге «Философия и религии Центральной 
Азии», опубликованной им около ста лет назад, считает древнее 
верование иранцев в божественное достоинство сасанидских  

40 В примечании автор приводит такое рубаи:

Переломил ‘Умар хребет львам из ‘Аджама,
развеял по ветру небытия род Джама.
Этот крик об узурпации власти в Халифате – не из-за ‘Али,
у ‘Аджама старая вражда с родом ‘Умара.



96

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

царей основой шиитского учения об имамате и непорочности 
имамов, а брак Имама Хусейна с Шахр Бану он называет причи-
ной распространения этой иранской концепции в шиитской иде-
ологии.

Эдвард Браун подтверждает теорию Гобино и говорит:
«Автор этих строк убеждён, что Гобино прав, когда говорит, 

что иранцы считали власть дарованным свыше правом и Божиим 
благодеянием, вверенным династии Сасанидов, и это верование 
оказало огромное влияние на всю последующую историю Ирана, 
а особенно на устойчивую приверженность иранцев шиизму. 
Именно под влиянием этого верования они накрепко привяза-
лись к шиитскому толку. И если избрание халифа или духовного 
заместителя Пророка для демократически настроенных арабов 
было делом естественным, то в глазах шиитов оно представля-
лось противоестественным и ничего, кроме отвращения, не вы-
зывало. И личность ‘Умара, второго суннитского халифа, является 
предметом презрения шиитов именно потому, что он уничтожил 
Персидскую империю. Хотя ненависть иранцев к ‘Умару прояви-
лась в виде создания особого религиозного толка, нет никаких 
сомнений в том, что, по мнению иранцев, Хусейн ибн ‘Али, млад-
ший сын дочери Пророка Мухаммада Фатимы Захры, женился на 
Шахр Бану, дочери последнего сасанидского царя Йездигерда III, 
и таким образом две великие шиитские секты (имамиты и исма-
илиты) являются не только обладателями прав и достоинств про-
роческой династии, но и носителями царских прав и достоинств, 
поскольку они обладают родословной по обеим линиям. Они 
происходят и из семьи Посланника, и из Сасанидского рода»41.

Да, так некоторые западные востоковеды и находящиеся под 
влиянием их высказываний иранцы интерпретируют сущность 
шиизма и причины его возникновения. Совершенно очевидно, 
что подробное рассмотрение этой темы требует отдельной моно-
графии, поэтому здесь мы вынуждены кратко затронуть лишь не-
которые её аспекты.

Брак Имама Хусейна с дочерью Йездигерда Шахр Бану, рож-
дение Имама Саджжада от иранской принцессы и родство по-
следу ющих имамов с древней царской династией Ирана дали 

41 История персидской литературы (пер. на перс. яз.). Т. 1, с. 195.



97

Ислам и Иран: история взаимного влияния

некоторым фантазёрам или тенденциозно настроенным людям 
повод обуславливать приверженность иранцев семье Пророка 
происхождением её членов от рода сасанидских царей, а веру 
шиитов в дарованное Аллахом право непорочных имамов счи-
тать реликтом древнего верования иранцев в наличие у сасанид-
ских царей божественного ореола (фарр). Ведь очевидно, что са-
санидские цари присваивали себе божественное происхождение 
и признавали за собой полубожественный, сверхчеловеческий 
статус. Зороастризм того периода санкционировал подобный об-
раз мысли.

Говорят, что на одной из пехлевийских надписей Шапура, 
сына Ардашира Сасанида, открытой в Хаджиабаде, сказано:

«Шахпухар, царь царей Ирана и не-Ирана, небесной приро-
ды, от Бога, сын небесного существа и почитателя Мазды, боже-
ственного Ардашира, от Бога, внук Бабака, царя, который сам 
тоже был небесного происхождения от Бога»42.

Итак, поскольку сасанидские цари присвоили себе небесный 
статус, а с другой стороны, генеалогия имамов восходит к ним и 
шиитами, их последователями, являются все иранцы, признаю-
щие за ними божественный статус, то при таких большой и ма-
лой посылках всё совершенно правильно и логично! Убеждение  
в том, что руководство принадлежит непорочным имамам явля-
ется порождением всё той же древнеиранской концепции.

Далее мы кратко разъясним всю несостоятельность этого 
утверждения. Прежде всего необходимо сказать, что здесь есть 
два момента, которые не следует смешивать друг с другом. Во-
первых, естественно, что любая нация, обладающая определён-
ной религиозной или нерелигиозной идеологией и впоследствии 
меняющая свои убеждения, поневоле в уголках своей души со-
храняет какую-то часть этих прежних убеждений и бессозна-
тельно привносит их в свои новые убеждения. Она может испы-
тывать искреннюю привязанность к своему новому убеждению 
и никоим образом не ревновать о сохранении своих прежних 
убеждений, но поскольку со скрижали её сердца эти прежние 
убеждения и идеи не стёрлись окончательно, она сама вводит их 
в свои новые убеждения, идеологию и религию.

42 Браун. История персидской литературы. Т. 1, с. 142.



98

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Не подлежит сомнению тот факт, что некоторые народы, 
принявшие ислам, были идолопоклонниками и обладали языче-
ским мировоззрением. Другие были христианами, иудеями или 
зороастрийцами. Их прошлый интеллектуальный багаж может 
невольно накладывать свой отпечаток на их исламское мировоз-
зрение.

Безусловно, иранцы тоже бессознательно сохранили неко-
торые свои прежние убеждения, придав им исламский оттенок.  
К сожалению, в иранской среде до сих пор бытуют отдельные 
суеверия, в том числе прыжки через костёр в последнюю среду 
года или клятва перед светильником, представляющие собой 
пережитки доисламской эпохи. И обязанность мусульман состо-
ит в том, чтобы, вооружившись базовыми критериями ислама, 
держать чистые догматы этой религии подальше от замутнённых 
невежественных измышлений.

Если мы хотим изучить проблему вилайата и имамата  
в этом аспекте, то нам следует обратиться к Священному Корану 
и Сунне Благородного Посланника и выяснить, затрагивались ли 
подобные вопросы в самом исламе до того, как эту религию при-
няли различные народы мира.

Изучение Корана и Сунны Посланника Аллаха показывает, 
что, во-первых, духовный, небесный и святой статус некото рых 
праведных рабов Божиих – это истина, подтверждённая Ко ра-
ном, а во-вторых, Священная Книга ислама прямо и косвенно 
акцентирует внимание на вилайате и имамате. Кроме того, По-
сланник Аллаха говорил о подобном статусе своего непорочного 
рода.

Прежде чем арабы-мусульмане столкнулись с другими на-
родами и их убеждения испытали взаимное влияние, подобные 
вопросы затрагивались в исламском дискурсе. Айат «Воистину, 
Аллах возвысил Адама и Нуха [= Ноя], и семейство Ибрахима  
[= Авраама], и семейство ‘Имрана над всеми живущими в этом 
мире, как потомство одних от других. Поистине, Аллах – Все-
слышащий, Всеведущий!»43 в той или иной степени указывает на 
святой статус некоторых представителей человечества. Основы 
шиизма заключены в Коране и Сунне. И в этом нет никаких  

43 Коран 3:33–34.



99

Ислам и Иран: история взаимного влияния

сомнений. Здесь мы не имеем возможности вдаваться в подроб-
ности этой темы (хотя она и представляет собой широкое поле 
деятельности), поскольку она не связана с предметом нашего 
разговора. А вот связь иранцев с шиизмом имеет к нему самое 
прямое отношение. Речь идёт об утверждении ряда западных 
востоковедов, а также их последователей и прихвостней, кото-
рые говорят, что шиизм был придуман иранцами в качестве от-
ветной реакции на ислам, что иранцы создали шиизм для того, 
чтобы под его прикрытием сохранить свои древние убеждения,  
к которым они привязаны и в которые они верят.

Ещё одна проблема заключается в том, что некоторые наро-
ды, потерпев политическое и военное поражение от другого на-
рода, сознательно скрывают свою идеологию, и это своего рода 
сопротивление победителю. Отдельные западные востоковеды 
и вдохновляющиеся их идеями иранские учёные неизменно ут-
верждают, что иранцы выбрали шиизм, чтобы с его помощью со-
хранить свои древние верования. Мы тоже проанализируем этот 
предмет с тех же позиций.

Во-первых, данный предмет связан с вопросом, о котором мы 
говорили ранее, а именно носило принятие ислама иранцами до-
бровольный характер или же эта религия была навязана им си-
лой? Если бы иранцы были вынуждены оставить свою прежнюю 
идеологию и принять мировоззрение ислама, то уместно было 
бы предположить, что станут говорить, мол, поскольку они были 
принуждены отказаться от своей прежней идеологии, то понево-
ле прибегли к хитрости.

Однако вскоре стало ясно, что мусульмане никогда не понуж-
дали иранцев отказываться от своей прежней религии и своих 
прошлых убеждений и позволяли им сохранять свои храмы огня. 
После того как люди Писания (иудеи, христиане, зороастрийцы) 
приняли покровительство мусульман, последние даже считали 
своей обязанностью сохранять их храмы и препятствовать их 
разрушению. Кроме того, невозможно, чтобы небольшая груп-
па арабов, число которых, безусловно, никогда не достигало и 
нескольких сотен тысяч, могла заставить многомиллионную 
нацию отказаться от своей религии, тем более что обе стороны 
располагали одними и теми же видами оружия. Напротив, иран-
цы обладали большими возможностями во всех сферах. Поэтому 



100

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

было невозможно, чтобы арабы могли заставить их оставить 
свою религию. Таким образом, если иранцы хотели сохранить 
свои прежние традиции и убеждения, то зачем было нужно 
лицемерно принимать ислам и поддерживать их под именем  
шиизма?

Кроме того, ранее мы доказали, что иранцы принимали ис-
лам постепенно и что его глубокое влияние на этот народ, а так-
же победа этой религии над зороастризмом имели место, глав-
ным образом, в тот период, когда иранцы обрели независимость. 
Поэтому для подобных пустых разговоров не остаётся места.

Эдвард Браун на страницах своего труда сам неоднократно 
признаётся, что иранцы приняли ислам добровольно. Так, он пи-
шет:

«Изучать процесс постепенного преодоления зороастризма 
исламом сложнее, чем исследовать захват арабами владений 
Сасанидов. Многие думают, что воины ислама ставили завоё-
ван ные народы и страны перед выбором – Коран или меч. Но это 
представление ошибочно, поскольку зороастрийцам, христиа-
нам и иудеям было позволено сохранить свою религию – они 
только должны были платить джизйю. И подобный порядок был 
справедливым, поскольку подданные халифов из числа нему-
сульман были освобождены от участия в войне, а также от упла-
ты хумса и закята, обязательных для уммы Пророка» (История 
персидской литературы. Т. 1, с. 297).

Далее, рассказав о закате зороастризма, Браун пишет:
«Хотя сообщений о тех, кто переменил свою религию, мало, 

однако тот факт, что в течение трёх с половиной столетий после 
исламского завоевания подобные случаи бывали, ясно свиде-
тельствует о том, что иранцы пользовались терпением и проще-
нием завоевателей, и это само по себе указывает на то, что они 
изменили свою религию мирно и, по меньшей мере, постепенно» 
(с. 306–307).

Эдвард Браун приводит цитату из труда «Ислам» известного 
голландского востоковеда Дози:

«Самым значительным народом, который изменил свою ре-
лигию, были иранцы, поскольку они, а не арабы, укрепили ис-
лам. Именно из их среды возникли наиболее интересные ислам-
ские секты».



101

Ислам и Иран: история взаимного влияния

Восприятие иранцами ислама было настолько положитель-
ным, было пропитано такой любовью и привязанностью, что не-
уместно говорить, будто национальные или старые религиозные 
чувства вынудили их распространять свои прежние религиозные 
верования под видом шиизма.

Ранее мы подробно объяснили, что одной из причин пораже-
ния иранцев при всей их силе и могуществе было недовольство 
народа Ирана властью и религией. Иранский народ устал от них: 
он был готов к тому, чтобы найти спасителя и, услышав призыв 
к справедливости и истине, поспешить ему навстречу. Причиной 
того, что так много иранцев примкнуло к Маздаку, тоже было не 
что иное, как недовольство. Ранее мы отмечали, что положение 
зороастризма в Иране было настолько плачевным, его учение 
было так искажено и непопулярно в народе, что, если бы в Иран 
не пришёл ислам, то страну захватило бы христианство.

И снова Браун цитирует голландского востоковеда Дози:
«В первой половине VII в. в Восточной Римской империи и 

Иранской монархии всё шло своим обычным чередом. Эти два 
государства находились в постоянном конфликте друг с другом 
из-за завоевания Западной Азии. Внешне они шли по пути про-
гресса, в сокровищницы правителей этих двух стран поступали 
огромные доходы от сбора налогов, а роскошь и великолепие сто-
лиц обоих государств вошли в поговорку. Обе страны находились 
под сокрушительным гнётом деспотии. Династическая история 
этих государств полна ужасающих событий и человеческих стра-
даний. Подобная жестокость в их действиях была порождением 
раскола народа в религиозных вопросах. В это время из неведо-
мых пустынь на мировую арену неожиданно выступил новый 
народ: несметные племена, доселе рассеянные и большую часть 
времени воевавшие друг с другом, впервые объединились и соз-
дали новый единый народ – народ, который очень любил свобо-
ду, одевался просто, ел простую пищу, был благороден, гостепри-
имен, весел, сметлив, темпераментен, остроумен и в то же вре-
мя горд и вспыльчив. Когда огонь его гнева разгорался, он был 
мстителен, непримирим и жесток. Именно этот народ в один миг 
опрокинул древнюю и славную, но прогнившую страну – Иран, 
отнял у преемников Константина лучшие провинции, поверг не-
давно созданное Германское государство и угрожал другим евро-



102

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

пейским странам. При этом на Востоке его победоносные войска 
дошли до Гималайских гор и сумели прорваться через них. Но 
этот народ совершенно не был похож на других завоевателей, ибо 
он принёс новую религию и вёл среди других народов миссио-
нерскую деятельность. В противовес деградировавшему иран-
скому дуализму и христианству он принёс чистый монотеизм,  
и миллионы людей приняли его. И даже в наш век ислам испове-
дует одна десятая жителей земного шара».

Эдвард Браун в упомянутой книге вслед за рассуждениями об 
Авесте (сохранилась подлинная Авеста или погибла) пишет:

«Авеста содержит в себе идеологические принципы извест-
ных людей, вроде Заратуштры, и предписания одной из рели-
гий Древнего мира. Некогда эта религия играла заметную роль 
в мировой истории, и хотя сегодня число её последователей  
в Иране не превышает 10 тысяч, а в Индии – 90 тысяч, она ока-
зала глубокое влияние на другие, по сути, более значительные 
религии. Вместе с тем, характеризуя Авесту, нельзя сказать, что 
это приятная или притягательная книга. На самом деле толкова-
ние многих её выражений сомнительно, и когда её содержание 
будет постигнуто, тогда, вероятно, значение этой книги ста-
нет понятнее. Но от себя могу сказать, что чем больше я читаю 
Коран и чем сильнее стремлюсь почувствовать его дух, тем боль-
ше осознаю его значение. Изучение же Авесты навевает скуку, 
приносит усталость и пресыщение, если только не читать её с по-
зиций филологии, мифологии или с иными научными целями»  
(с. 155).

То, что Эдвард Браун говорит от себя, можно сказать и от име-
ни всех иранцев, которые век за веком массово отказывались от 
Авесты и следовали за Кораном. Для иранцев переход от Авесты 
к Корану был простым и естественным, у них не было причин же-
лать под видом шиизма сохранить то, что они вынесли из Авесты, 
или же те обычаи, которые они соблюдали в отношении своих 
царей.

Во-вторых, не сумев оказать сопротивления в столице, Йез-
ди герд скитался по городам и весям в поисках убежища вместе 
со своим двором и гаремом – тут была тысяча поваров, тысяча 
музыкантов, тысяча смотрителей за охотничьими гепардами, ты-
сяча сокольничьих и множество других слуг, и всего этого ему 



103

Ислам и Иран: история взаимного влияния

казалось мало44. Безусловно, если бы население центрального 
Ирана хотело оказать ему поддержку и остановить войска агрес-
сора, то у него были для этого силы. Но они не дали ему убежища, 
и он ушёл в Хорасан. Там он тоже не нашёл поддержки. В конце 
концов он приютился где-то на мельнице и был убит мельником 
или правителем одной из приграничных областей.

Как же возможно, что иранец не даёт прибежища самому 
Йездигерду, а впоследствии почитает Людей дома Пророка исла-
ма за их связь с тем же Йездигердом, отводит им самое достойное 
место в своём сердце и расточает в их адрес свои самые высокие 
чувства?!

В-третьих, предположим, что в первые века ислама иранцы 
были вынуждены скрывать свои чувства, проявляя их под маской 
шиизма. Тогда почему через два столетия, обретя политическую 
независимость, они не сорвали эту маску и не открыли свои под-
линные чувства? Почему, напротив, с течением времени они всё 
больше погружались в ислам, пресекая связь со своей прежней 
религией?!

В-четвёртых, любой иранец-мусульманин знает, что статус 
Шахр Бану не выше положения матерей других непорочных има-
мов, одни из которых были арабского происхождения, другие –  
выходцами с африканского континента. Какой шиит (иранец 
или неиранец) будет испытывать большее уважение к матери 
Его Святости Имама Саджжада, чем к матерям других непороч-
ных имамов? Нарджис-хатун, достославная родительница Его 
Святости Худжжата ибн ал-Хасана, была византийской рабыней. 
И в иранской среде она пользуется большим уважением, чем 
Шахр Бану.

В-пятых, если посмотреть с исторической точки зрения, то 
ос нова рассказа о Шахр Бану, её браке с Имамом Хусейном и 
рож дении Имама Саджжада от иранской принцессы представля-
ется сомнительной. Повествование о том, что иранцы привяза-
ны к непорочным имамам из-за их кровного родства с династией 
Сасанидов через Шахр Бану, для историка равносильно тому, как 
если один человек скажет «Потомка имама Йа‘куба на вершине 
минарета загрыз волк», а другой возразит «Это был не потомок 

44 Кристенсен. Иран дар заман-е Сасанийан, с. 528.



104

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

имама, это был потомок пророка. И не Йа‘куб это был, а Йусуф. 
А всё случилось не на вершине минарета, а на дне колодца». 
Понятно, что сама основа рассказа ложна, и волк Йусуфа не за-
грызал.

И здесь тоже основа рассказа о том, что у Йездигерда была 
дочь, которую звали Шахр Бану или как-то иначе, и что она удо-
стоилась брака с Хусейном ибн ‘Али и стала матерью Имама 
Саджжада, с точки зрения исторических документов, весьма со-
мнительна. Современные историки, по большей части, не испы-
тывают доверия к этому рассказу и считают его безоснователь-
ным. Из всех историков только у Йа‘куби есть фраза: «Мать ‘Али 
ибн ал-Хусейна Харар была дочерью Йездигерда, и Хусейн (мир 
ему!) дал ему имя Газала».

Эдвард Браун принадлежит к числу тех, кто считает этот рас-
сказ подделкой. Кристенсен тоже называет его сомнительным,  
а Са‘ид Нафиси в своей «Социальной истории Ирана» причисляет 
его к сказочным. И если допустить, что данный рассказ был сфа-
брикован иранцами всё с той же целью, то, определённо, это слу-
чилось примерно через 200 лет после самого события, положен-
ного в его основу. Иными словами, упомянутый рассказ совреме-
нен политической независимости Ирана, притом что с момента 
возникновения шиизма тоже уже прошло около двух столетий. 
Итак, как иранцы могли принять шиизм на основании слухов о 
том, что непорочные имамы являются принцами царской крови?

Как мы уже сказали, факт женитьбы Имама Хусейна на до-
чери Йездигерда является сомнительным с исторической точки 
зрения, однако в ряде хадисов он находит подтверждение. Вот, 
например, предание из Усул ал-кафи [Достаточные основы]: «В 
эпоху ‘Умара дочь Йездигерда доставили в Медину, и мединские 
девушки пришли на неё посмотреть. По совету Повелителя веру-
ющих (мир ему!), ‘Умар позволил ей выбрать любого, кого она 
пожелает. Она выбрала Хусейна ибн ‘Али (мир ему!)».45

Однако помимо того, что содержание этого предания не со-
гласуется с историческими фактами, в его иснаде присутствуют 
два передатчика, которые переводят хадис в разряд недосто-

45 Усул ал-кафи. Китаб ал-худжжат. Гл. Муваллад ‘Али ибн ал-Хусейн 
‘алай хи-с-салам. Хадис 1.



105

Ислам и Иран: история взаимного влияния

верных. Один из них – Ибрахим ибн Исхак Ахмари Нехаванди. 
Учёные, занимающиеся изучением передатчиков хадисов, счита-
ют, что он пребывал в религиозном заблуждении и что его преда-
ния не заслуживают доверия. Второй – ‘Умар ибн Шимр, которо-
го тоже называют лжецом и изготовителем подложных хадисов.

Я не знаю, такого ли плана и другие предания, посвящённые 
данной теме. Весь корпус подобных хадисов нуждается в более 
внимательном изучении.

В-шестых, если народ Ирана питает уважение к непорочным 
имамам за то, что их родословная восходит к сасанидским царям, 
то ему следовало бы по той же самой причине оказывать почёт и 
династии Омейядов. Ведь даже те, кто отрицает существование 
у Йездигерда дочери по имени Шахр Бану, признают, что в эпо-
ху Валида ибн ‘Абд ал-Малика Кутайба ибн Муслим в сражении 
захватил в плен внучку Йездигерда по имени Шахафарид. Валид 
ибн ‘Абд ал-Малик сам женился на ней и от неё родился Йазид 
ибн Валид ибн ‘Абд ал-Малик, известный как «Йазид Ущербный». 
Таким образом, Йазид Ущербный, омейядский халиф, возводит 
свою генеалогию к иранским царям и по матери, безусловно, яв-
ляется иранским принцем.

Так почему же иранцы не излили свои чувства на Валида 
ибн ‘Абд ал-Малика как на зятя Йездигерда и на Йазида ибн ал-
Валида как на иранского принца? Почему они излили их, на-
пример, на Имама Резу, который является потомком Йездигерда  
в шестом поколении?!

Если бы у иранцев были подобные, так называемые нацио-
нальные, чувства, тогда они должны были бы испытывать край-
нее уважение к ‘Убайдаллаху ибн Зийаду, поскольку последний – 
наполовину иранец. Происхождение Зийада, отца ‘Убайдаллаха, 
неясно, а вот его мать Марджане была иранкой из Шираза, кото-
рая вышла замуж за Зийада в ту пору, когда он был наместником 
Фарса.

Почему иранцы, которые, по словам всех этих господ, испы-
тывали такие национальные чувства, что возвели непорочных 
имамов на высокий пьедестал только за их родство с иранской 
царской династией, считают столь низкими и презренными 
полуиранца ‘Убайдаллаха ибн Зийада и чистокровную иранку 
Марджане?



106

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

В-седьмых, подобное утверждение могло оказаться верным в 
том случае, если бы шиизм был распространён только среди иран-
цев или, по меньшей мере, первая группа шиитов была создана 
иранцами и потому все или большинство иранцев, принявших 
ислам, примкнули к шиизму. А между тем первые шииты не были 
иранцами (за исключением Салмана): большинство иранцев-му-
сульман не стало шиитами. Напротив, в эпоху раннего ислама 
большая часть мусульманских учёных иранского происхождения 
(в области экзегетики, хадисоведения, спекулятивного богословия 
или литературы) были суннитами. Многие из них были фанатич-
но настроены против шиизма. И подобное положение сохранялось 
вплоть до Сафавидов. До Сафавидской эпохи большинство обла-
стей Ирана было суннитским. Во времена Омейядских халифов, 
когда порицание Имама ‘Али с минбаров стало обычным явлением, 
иранский народ тоже был введён в заблуждение омейядской про па-
гандой и участвовал в реализации этого гнусного замысла. Гово рят, 
что после того как ‘Умар ибн ‘Абд ал-‘Азиз запретил эту практику, 
некоторые иранские области воспротивились его повелению.

Высшую прослойку суннитских учёных вплоть до Сафавидов 
составляли иранцы. Тут были и комментаторы, и факихи, и хади-
соведы, и богословы, и философы, и литераторы, и лексикологи 
и многие другие. Абу Ханифа, выдающийся суннитский факих, 
прозванный «Величайшим имамом», – иранец. Мухаммад ибн 
Исма‘ил Бухари, величайший суннитский хадисовед, чей из вест-
ный труд является лучшим суннитским сочинением по хади-
со ведению, – иранец. Кроме того, иранцами были литератор 
Сибавайх, лексикографы Джаухари и Фирузабади, коммента-
тор Замахшари, богословы Абу ‘Убайда и Васил ибн ‘Ата’. Итак, 
вплоть до эпохи Сафавидов большая часть иранских учёных и 
боль шинство иранского народа были суннитами.

Победа ислама над фанатизмом

Вызывает удивление тот факт, что мусульманские народы, 
по большей части, следовали фетвам религиозных учёных дру-
гой национальности. Например, египтяне подчинялись фетвам 
иранца Ляйса ибн Са‘да, а иранцы на раннем этапе были после-



107

Ислам и Иран: история взаимного влияния

дователями араба Шафи‘и. Некоторые иранские учёные, в том 
числе Имам ал-Харамайн Джувайни и Газали Туси, были рев-
ностными последователями Шафи‘и и яростными противниками 
иранца Абу Ханифы. Впоследствии иранский народ принял ши-
изм, признав руководство непорочных имамов, которые являют-
ся курайшитами-хашимитами.

В фетвах религиозных учёных различных толков ислама 
иногда встречаются удивительные сюжеты, свидетельствующие  
о победе ислама над национальным фанатизмом.

В разделе фикха, посвящённом браку, есть вопрос о равен-
стве, а именно – все ли национальности равны в браке? Здесь 
вызывает интерес фетва иранца Абу Ханифы. Последний, будучи 
подвержен проарабским настроениям, утверждает, что неараб 
не равен арабу, неараб не может жениться на арабке. Однако 
другие факихи, например Малик ибн Анас, будучи этническими 
арабами, говорят: «Нет, в этом отношении между арабом и не-
арабом не существует никакой разницы». Араб Суфйан Саури 
выпускает такую же фетву. Выдающийся шиитский факих, араб 
по происхождению, ‘Аллама Хилли в своём сочинении Тазкират 

ал-фукаха’ [Памятка о правоведах] приводит фетву Абу Ханифы 
и говорит: «Слова Абу Ханифы неверны. В исламе благородный 
потомок ‘Али и эфиопская служанка равны». Далее он замеча-
ет: «Доводом в пользу этого служит тот факт, что Благородный 
Пророк выдал свою племянницу Дуба‘а за темнокожего Микдада 
ибн Асвада Кинди, а когда ему стали возражать, он ответил: 
“Чтобы понизить [статус] брака”, то есть чтобы супруги были на 
одном уровне»46.

Фетва Абу Ханифы вызывает удивление. По признанию са-
мих суннитов, причина её издания заключается в том, что Абу 
Ханифа был мало осведомлён о жизни и Сунне Пророка. Но из 
этого можно заключить, что в те времена в среде мусульманских 
религиозных учёных не было национализма.

В сочинениях по фикху приводится интересный рассказ, ко-
торый, с одной стороны, показывает предвзятое отношение ара-
бов к неарабам, а с другой стороны, являет собой пример уди-
вительной победы ислама над фанатизмом. Вот этот рассказ: 

46 Бихар ал-анвар. Т. 22, с. 265.



108

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

«Салман Фариси посватался к дочери ‘Умара. Хотя ‘Умар и не был 
лишён некоторой предвзятости, но поскольку ислам упразднил 
подобное отношение, согласился. ‘Абдаллах, сын ‘Умара, по при-
чине того же проарабского фанатизма был раздражён, но не мог 
противиться воле отца. Он обратился за помощью к ‘Амру ибн ал-
‘Асу. ‘Амр сказал: “Я найду выход из этого положения”. Однажды 
‘Амр ибн ал-‘Ас столкнулся с Салманом и сказал: “Приветствую 
тебя. Слышал я, что ты хочешь удостоиться чести стать зятем ха-
лифа”. Салман ответил: “Если это должно стать для меня честью, 
то я не женюсь”. И объявил о своём отказе».

Шиизм в иранской среде

Начиная с эпохи Сафавидов большая часть иранского наро-
да стала шиитами. Безусловно, нет никаких сомнений в том, что 
Иран, по сравнению с другими странами, представлял собой наи-
более благодатную почву для всхода семян шиизма. В таких мас-
штабах шиизм постепенно проник только в Иран – с течением 
времени готовность этой страны к принятию шиизма лишь воз-
росла. И если бы эта готовность не коренилась в иранском духе, 
Сафавиды, придя к власти, не смогли бы сделать Иран шиитским, 
последователем Людей дома (ахл ал-байт).

На самом деле причина принятия иранцами шиизма и при-
чина их исламизации одинаковы. Иранец посчитал, что его дух 
созвучен исламу, в котором он обрёл то, что некогда утратил. 
Иранский народ, обладавший богатым интеллектуальным и 
куль турным прошлым, больше других народов проявил любовь  
к исламу и послужил ему.

Иранский народ глубже других народов интересовался ду-
ховным смыслом ислама. По той же самой причине иранцы были 
сильнее привязаны к семье Посланника Аллаха, и шиизм оказал 
на них наиболее заметное влияние. Иными словами, иранцы 
обрели дух ислама и смысл ислама в семье Посланника Аллаха. 
Только семья Посланника Аллаха сумела дать ответ на подлин-
ные запросы их духа.

Прежде всего, к исламу жаждущий иранский дух привлекла 
проповедь этой религией справедливости и равенства. Веками 



109

Ислам и Иран: история взаимного влияния

иранец был лишён этого и ждал его. Иранцы видели, что той 
группой людей, которая непредвзято реализует принципы спра-
ведливости и равенства и относится к ним с бесконечной тепло-
той, была семья Посланника Аллаха. Именно эта семья была хра-
нителем исламской справедливости, особенно в глазах мусуль-
ман-неарабов.

Если повнимательнее присмотреться к случаям проявления 
некоторыми халифами арабского национализма по отношению 
к неарабам, а также к выступлениям ‘Али в защиту исламского 
принципа равенства против дискриминации арабами неарабов, 
всё сказанное выше станет очевидным.

Автор Бихар ал-анвар [Моря света] приводит следующую ци-
тату из Усул ал-кафи:

«Однажды к Повелителю верующих пришла группа мавали. 
Они пожаловались на арабов и сказали: “Посланник Аллаха ни-
когда не проводил различий между арабами и неарабами при рас-
пределении средств из казны, а также в вопросе брака. Средства 
из казны он распределял поровну. В эпоху Посланника и Салман, 
и Билал, и Сухайб женились на арабках, а сегодня арабы говорят 
о различии между нами и ими”. ‘Али (мир ему!) вышел и перего-
ворил с арабами об этом деле, но всё оказалось бесполезно. Они 
закричали: “Это невозможно, невозможно!” Разозлённый этим, 
‘Али вернулся к мавали и с великим сожалением сказал: “Они 
не готовы общаться с вами на равных и относиться к вам как  
к равноправным мусульманам. Я советую вам заняться торгов-
лей, и Аллах дарует вам благословение”» (т. 9, гл. 124).

Му‘авийа в своём известном письме, отправленном им на-
местнику Ирака Зийаду ибн Абиху, писал:

«Следи за мусульманами-иранцами и никогда не ставь их  
в один ряд с арабами. Араб имеет право брать себе жену из их 
числа, а они не могут жениться на арабках. Пусть араб наследует 
им, а они не наследуют арабу. Пусть, по возможности, у них будет 
меньше прав. Поручи им чёрную работу. Если есть араб, то пусть 
неараб не предстоит на соборной молитве. Пусть они не стоят  
в первых рядах на всеобщей молитве. И не вверяй им управления 
пограничными областями и судейских должностей».

Однако когда между арабкой и иранкой возник спор и дело 
дошло до того, что они явились к ‘Али, последний не признал  



110

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

никаких различий между ними. В ответ на протесты арабской 
женщины ‘Али протянул руки, взял две горсти земли, посмотрел 
на них и сказал: «Сколько я ни думаю, а разницы между этими 
двумя горстями земли не вижу».

Столь изящной наглядной притчей ‘Али намекает на слова 
Благородного Посланника: «Все вы – от Адама, а Адам – из пра-
ха. Нет превосходства у араба над неарабом, кроме бого бояз-
ненности»47. Иными словами, араб может превосходить неараба 
в благочестии, а не в силу своей расовой, родовой, этнической 
или национальной принадлежности. Как можно претендовать на 
родовое превосходство, когда все генеалогии восходят к Адаму,  
а Адам рождён из праха?

Автор Сафинат ал-бихар [Морской корабль] в главе Вали 
[Правитель] пишет:

«В одну из пятниц ‘Али (мир ему!) произносил хутбу, стоя на 
минбаре, сооружённом из кирпича. [В этот момент] пришёл из-
вестный арабский военачальник Аш‘ас ибн Кайс Кинди и сказал: 
“О Повелитель верующих! Эти краснолицые (т.е. иранцы) на тво-
их глазах одержали над нами верх, а ты не препятствуешь им?” 
Затем он зло сказал: “Сегодня я покажу, на что способны арабы”. 
‘Али (мир ему!) сказал: “Эти толстобрюхие сами днём отдыхают 
в мягких постелях, а те (= мавали и иранцы) на дневной жаре 
трудятся во имя Аллаха. А потом от меня требуют, чтобы я изгнал 
их и стал притеснителем. Клянусь Аллахом, разделилось семя и 
сотворило человека, ибо слышал я, как Посланник Аллаха ска-
зал: «Клянусь Аллахом, подобно тому как сначала вы поразите 
иранцев мечом ради ислама, так впоследствии иранцы поразят 
вас мечом ради ислама»”».

Кроме того, автор Сафинат ал-бихар приводит следующий 
рассказ:

«Говоря о разнице между ‘Али и ‘Умаром, Мугира неизменно 
замечал: “‘Али питал большую склонность к мавали, а ‘Умару, на-
против, они не нравились”. Один человек сказал Имаму Садику 
(мир ему!): “Люди говорят, что тот, кто не является чистокров-
ным арабом или чистым маула, низок”. Имам спросил: “А что зна-
чит «чистый маула»?” Этот человек ответил: “Тот, чьи родители  

47 Бихар ал-анвар. Т. 76, с. 350 (с некоторыми изменениями).



111

Ислам и Иран: история взаимного влияния

прежде были рабами”. Имам спросил: “А каким преимуществом 
обладает чистый маула?” Тот ответил: “Ведь Пророк сказал: «ма-

ула каждого народа – один из его представителей». Поэтому чи-
стый маула арабов подобен самим арабам. Посему преимуще-
ством обладает тот, кто является чистокровным арабом или на-
стоящим маула, примкнувшим к арабам”. Имам спросил: “Разве 
ты не слышал, что Пророк сказал: «Я покровитель тех, у кого нет 
покровителя. Я покровитель любого мусульманина, будь он араб 
или не араб»? Разве тот, чьим покровителем является Пророк, не 
принадлежит ему?” Затем Имам добавил: “Кто из двух благород-
нее – тот, кто примкнул к Пророку и принадлежит ему, или тот, 
кто зависит от какого-то неотёсанного араба, который мочится 
себе под ноги?” Затем он сказал: “Тот, кто примыкает к исламу по 
своей воле, благороднее того, кто делает это из страха. Эти лице-
мерные арабы стали мусульманами из страха, а иранцы приняли 
ислам добровольно”»48.

И подобных ситуаций, показывающих, что в исламском мире 
арабами проводилась политика дискриминации по отношению  
к неарабам, а непорочные имамы, как правило, боролись против 
неё, в истории ислама встречается довольно много. И уже одного 
этого было достаточно, чтобы иранцы, которые, с одной стороны, 
больше других обращались к подлинному духу ислама, а с другой 
стороны, сильнее остальных народов пострадали от подобной 
дискриминации, стали сторонниками семьи Посланника Аллаха.

Унижение под видом защиты

Удивительнее всего то, что некоторые люди под видом защи-
ты иранской национальности и иранского этноса позволяют себе 
величайшие оскорбления в адрес иранской нации.

Иногда говорят: «Иранская нация изо всех сил старалась за-
щитить свой режим и свою религию, но, несмотря на всё своё мо-
гущество, 124-миллионное население и обширную территорию, 
потерпела поражение от арабов, которых было тысяч 50–60». 
Если это правда, то какой великий позор!

48 Сафинат ал-бихар. Т. 2. Вали, с. 692–693.



112

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

А порой заявляют: «Иранцы изменили свою религию и 
свои убеждения из страха». Действительно, если это так, тогда 
иранцы – самая низменная нация в мире. Нация, которая не в 
состоянии отстоять свои внутренние убеждения перед лицом за-
воевателя, не может быть причислена к человеческой цивили- 
зации.

Кто-то утверждает: «Вот уже 14 столетий иранцы находятся 
под арабским игом, то есть, несмотря на то что военное господ-
ство арабов продолжалось не более сотни лет, иранцы так и не 
смогли оправиться от удара, нанесённого им 14 веков назад». 
Какая слабость, бессилие, никчёмность и инертность! Полудикие 
африканские народы, в течение долгих веков подвергавшиеся 
европейскому колониальному гнёту, один за другим разрывают 
оковы и обретают свободу, а цивилизованная нация, обладаю-
щая древними культурными традициями, терпит поражение от 
кочевого народа! Причём вскоре после этого победитель утрачи-
вает свою силу, но побеждённая нация всё ещё испытывает ужас 
при воспоминании о поражении, случившемся 14 веков назад, 
и день за днём против своего внутреннего желания всё больше 
внедряет в свою жизнь идеологию, обычаи и язык народа-побе-
дителя!

Одни убеждают: «Иранцы стали шиитами для того, чтобы 
под маской шиизма сохранить свои старые убеждения и тради-
ции. Всё это долгое время они исповедовали ислам лицемерно, и 
все их притязания на мусульманство, которыми, по сравнению с 
другими народами, изобилует их история, есть чистая ложь. Вот 
уже 14 столетий они говорят, пишут и демонстрируют ложь». Как 
неблагородно и бесчеловечно!

Другие заявляют: «Глубинной основой всех этих устремле-
ний и жертвенности было вовсе не осмысление ряда положений 
вероучения ислама и шиизма в иранском духе, а всего лишь один 
брачный союз. Эта нация изменила вектор своей жизни и культу-
ры только из-за одного брачного союза». Какое отсутствие само-
бытности и глубоких корней!

Иногда говорят, что иранцы хотели защитить свою тогдаш-
нюю власть, но не смогли, а потому предпочли самоустраниться 
и довольствоваться положением наблюдателя. Какая низость и 
бесчеловечность!



113

Ислам и Иран: история взаимного влияния

По заявлению всех этих недалёких людей, иранская нация –  
самая низменная и вырождающаяся нация в мире, поскольку 
иранцы из страха оставили свою древнюю письменность и на-
чали использовать арабское письмо, из страха они ставили араб-
ский язык выше персидского, создавая для него словари и грам-
матики, из страха они писали свои труды на арабском языке, из 
страха они учили своих детей арабскому языку, из страха они 
включили в свою литературу положения вероучения ислама, из 
страха они предали забвению свою древнюю религию, из страха 
они не защитили власть, которой были привержены, из страха не 
пришли на помощь своей любимой религии.

Итак, по мнению этих обвинителей, всё, что было в истории 
этого народа на протяжении всех 14 столетий, – это никчём-
ность, лицемерие, страх, малодушие, подлость и низость, среди 
которых не было места разборчивости, выбору, вере и правдолю-
бию. Поэтому самые серьёзные оскорбления в адрес благородно-
го и честного народа Ирана исходят от этих недалёких людей.

Однако, прочитав эту книгу, уважаемый читатель поймёт, 
что всё это – не более чем клевета на Иран и иранцев. Всё, что 
сделали иранцы, было их осознанным выбором. У иранцев есть 
достоинство, они правдивы и откровенны, а не лживы и лице-
мерны. Они смелы и мужественны, а не трусливы и малодушны. 
Они стремятся добраться до истины, а не пассивно взирают на 
мимолётные события. Они самобытны, а не лишены индивиду-
альности. В будущем иранцы по-прежнему сохранят свою само-
бытность и ещё сильнее укрепят свою связь с исламом.



114

ИСЛАМСКОЕ МИРОВОЗЗРЕНИЕ

МОНОТЕИСТИЧЕСКОЕ МИРОВОЗЗРЕНИЕ

Мировоззрение

Любая идеология и философия жизни неизбежно базирует-
ся на определённого рода убеждении, видении и оценке бытия, 
а также на своеобычных интерпретации и анализе этого мира. 
Способ интерпретации и образ осмысления мира и бытия, пред-
лагаемые той или иной школой, считается интеллектуальным 
базисом и опорой данной школы. Эти базис и опору называют 
термином «мировоззрение». Все религиозные доктрины и со-
циально-философские школы опирались на определённый тип 
мировоззрения. Цели, которые выдвигает и которым призывает 
следовать та или иная школа, методология, которую она опре-
деляет, а также установленные ею рамки допустимого и мера 
ответственности – всё это является необходимым и обязатель-
ным результатом предлагаемого ею мировоззрения. Философы 
делят философию (хекмат) на практическую и теоретическую. 
Теоретическая философия представляет собой постижение бы-
тия, того, что есть, а практическая философия – это постижение 
стратегии жизни, того, что должно быть. Это должное является 
логическим следствием того, что есть, а особенно того, что есть, 
изложение которого входит в обязанности первой философии 
или метафизической философии.

Сенсибельный мир и миропознание

Совершенно очевидно, что слово «мировоззрение», в кото-
ром используется корень «зрение», не должно вводить нас в за-
блуж дение, и нам не следует интерпретировать его как «миро-



115

Исламское мировоззрение

ощущение». Мировоззрение означает миропознание и связано  
с известной проблемой познания. Познание есть одно из харак-
терных свойств человека, в отличие от чувств, являющихся об-
щими качествами человека и прочих живых существ. Поэтому 
миропознание тоже относится к характерным свойствам челове-
ка и связано с его интеллектуальными способностями. В области 
мироощущения многие животные развиты гораздо сильнее че-
ловека: они или обладают теми чувствами, которых нет у чело-
века (так, говорят, что ряд птиц обладает типом чувства, подоб-
ным радару), или их общие с человеком чувства гораздо острее 
(например, зрение орла, нюх собаки или муравья, слух мыши). 
Превосходство человека над другими живыми существами за-
ключается в миропознании, то есть в особом типе глубинного 
видения мира. Животное только ощущает мир, а человек, поми-
мо этого, интерпретирует его. Что такое познание? Какова связь 
между чувством и познанием? Какие элементы, помимо сенси-
бельных, привносятся в познание? Откуда и каким образом эти 
элементы проникают в разум? Каков механизм процесса позна-
ния? Каковы критерии, призванные отличить истинное позна-
ние от ложного? Все эти вопросы представляют собой длинную 
цепочку проблем, рассмотренных в отдельной работе49, поэтому 
здесь мы не станем вдаваться в их обсуждение. Однако совер-
шенно очевидно, что ощущение чего-либо отличается от его по-
знания. Все видят одну сцену, одну картину – и видят одинаково. 
Но только небольшое число людей интерпретирует её, причём 
иногда абсолютно по-разному.

Типы мировоззрения

Мировоззрение или миропознание, иными словами, интер-
претация человеком этого мира, в целом бывает трёх типов, то 
есть может быть получено из трёх источников: науки, философии 
и религии. Итак, мировоззрение может быть научным, философ-
ским и религиозным.

49 Первая квалификационная работа в Кумском религиозно-образова-
тельном центре в рамках курса, посвящённого учению Корана, – о «Познании 
в Коране». Бог даст, в ближайшее время она выйдет из печати.



116

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Научное мировоззрение

Давайте посмотрим теперь, каким образом и в каких преде-
лах наука даёт нам зрение. Наука стоит на двух китах: гипотеза 
и опыт. Для того чтобы обнаружить и интерпретировать какое-
либо явление, в голове учёного сначала возникает гипотеза, а за-
тем он проверяет её на практике в лаборатории. Если испытание 
подтверждает эту гипотезу, она становится научным постулатом, 
действующим до возникновения другой, более универсальной 
гипотезы, подтверждённой максимально точными испытания-
ми. С появлением более универсальной гипотезы прежний по-
стулат уступает ей место. Таким образом, наука занимается вы-
явлением причин и следствий: с помощью научного опыта она 
раскрывает причину или следствие чего-либо и снова начинает 
искать причину той причины и следствие того следствия, про-
должая свои изыскания до тех пор, пока это оказывается воз-
можным. Поскольку наука базируется на опыте, то у неё есть 
ряд преимуществ и ряд недостатков. Главным преимуществом 
на уч ных открытий является их точность, детальность и конкрет-
ность. Наука способна рассказать человеку тысячу подробностей 
об одном незначительном предмете, составить целую тетрадь 
зна ний об одном листике. Ещё одно преимущество заключает-
ся в том, что поскольку наука открывает человеку характерные 
свойства каждого существа, она предоставляет ему возможность 
овладеть им. Так появляется техника. Однако в силу того, что на-
ука обладает точностью, детальностью и конкретностью и может 
научить тысяче мельчайших подробностей о самой ничтожной 
вещи, сфера её влияния ограничена. Ограничена чем? Опытом. 
Она движется вперёд в пределах того, что поверяется опытом. Но 
разве можно всё бытие, все его аспекты втиснуть в прокрустово 
ложе опыта? Например, наука действительно до определённой 
степени продвигается в поисках причин и следствий, но потом 
упирается в «не знаю». Наука подобна мощному прожектору, ко-
торый во тьме долгой ночи освещает некоторую часть простран-
ства, совершенно не представляя, что находится за границами 
его света. Можно ли опытным путём установить, что у мира есть 
начало и конец или что он с обеих сторон бесконечен? Или же 
когда учёный доберётся до этой точки, то сознательно или неосо-



117

Исламское мировоззрение

знанно переберётся под крыло философии и продолжит высказы-
вать свои суждения уже в этом русле? С позиции науки мир – это 
ветхая книга, начало и конец которой утеряны. Неизвестно, что 
было в начале, и каков оказался конец.

Итак, научное мировоззрение – это познание части, а не це-
лого. Наука знакомит нас с состоянием отдельных частей мира, 
но не с общей его формой и индивидуальным обликом. Научное 
мировоззрение учёных подобно изучению слона людьми, ощупы-
вавшими его в темноте: тот, кто прикасался к ушам, представлял 
слона в виде опахала, тот, кто трогал его за ноги, представлял его 
в форме колонны, тот, кто прикасался к его спине, представлял 
его чем-то вроде доски. Ещё одним недостатком научного миро-
воззрения как базиса для той или иной идеологии является её 
неустойчивость в теоретическом плане, то есть в смысле способ-
ности представить реальность такой, какая она есть, и привлечь 
веру к свойствам реальности бытия. С точки зрения определён-
ного научного воззрения, облик мира день ото дня меняется, по-
скольку наука опирается на гипотезу и опыт, а не на первичные 
самоочевидные рациональные принципы. Гипотеза и опыт об-
ладают временной ценностью. По этой самой причине научное 
мировоззрение является зыбким и неустойчивым и не способно 
стать базисом веры. Вера требует не просто более крепкого и 
не сокрушимого основания, но основания с оттенком вечности. 
Научное мировоззрение в силу ограниченности, навязанной 
науке её инструментарием (гипотезой и опытом), не в состоя-
нии ответить на целый ряд базовых космологических вопросов, 
ясное разрешение которых для идеологии просто необходимо. 
Например. Откуда появился мир? Куда он идёт? В какой точке 
всеобщего бытия мы находимся? Обладает ли мир началом и кон-
цом в хронологическом смысле? А с точки зрения пространства? 
Бытие во всей своей полноте достоверно или ошибочно? Истинно 
или ложно? Уродливо или красиво? Миром правят обязательные 
и неизменные традиции или незыблемых традиций не существу-
ет? Бытие во всей своей полноте – это некая живая и сознатель-
ная единица или же единица мёртвая, не обладающая сознанием,  
и человек являет собой случайное исключение? Исчезнет ли су-
щее? Явится ли к бытию не-сущее? Возможно ли восстановление 
не-сущего? Повторятся ли этот мир и история с абсолютной точно-



118

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

стью – пусть даже через миллиарды лет (теория циклов и стран)? 
Что преобладает на самом деле – единство или множественность? 
Разделяется ли мир на материальный и нематериальный, притом 
что материальный мир составляет лишь небольшую часть мира? 
Стоит ли мир зряче на истинном пу ти или он слеп? Сотрудничает 
ли мир с человеком? Проявляет ли мир соответствующую реак-
цию на добро и зло со стороны человека? Существует ли после 
этой бренной жизни жизнь вечная? И тому подобные вопросы. На 
все эти вопросы наука отвечает: «Не знаю», поскольку не может 
поверить их опытом. Наука отвечает на ограниченные частные 
вопросы, но она не в состоянии дать общую картину мира.

Объясню это на примере. Один человек может иметь пред-
ставление об отдельных районах или кварталах Тегерана – скажем, 
он настолько хорошо знает юг Тегерана или его часть, что даже мо-
жет по памяти нарисовать схему его проспектов, улиц и даже до-
мов. Второй человек может столь же подробно знать другой район,  
а третий, четвёртый и пятый будут знать свои районы. Если мы со-
берём все их знания воедино, то получим полные сведения обо всём 
Тегеране. Но если мы узнаем Тегеран подобным образом, то позна-
ем ли мы все его стороны? Сможем ли мы тем самым воссоздать 
общую картину Тегерана? Например, какой он формы? Круглый, 
квадратный, листообразный? В форме листа какого дерева? Как 
связаны районы друг с другом? Какие автобусные линии связыва-
ют несколько районов? Тегеран в целом красивый город или нет? 
Разумеется, не сможем. Если мы захотим получить представление 
об этом (например, пожелаем понять, какой Тегеран формы, кра-
сив он или нет), то сядем на самолёт и сверху посмотрим на общую 
панораму этого города. Так и наука не в состоянии дать ответ на 
самые фундаментальные вопросы, стоящие перед мировоззрени-
ем, то есть она не может представить общую интерпретацию всего 
корпуса мира. Помимо всего прочего, ценность научного мировоз-
зрения – это ценность практическая, прикладная, а не теоретиче-
ская. Опорой же определённой идеологии может быть теоретиче-
ская ценность, но никак не практическая. Теоретическая ценность 
науки заключается в том, чтобы реальность мира была именно 
такой, какой она предстаёт в зеркале науки, а практическая цен-
ность последней состоит в том, чтобы независимо от её реалистич-
ности или нереалистичности она усиливала потенциал человека 



119

Исламское мировоззрение

и была полезной ему. Современные промышленность и техника 
суть показатели практической ценности науки. Наука в сегодняш-
нем мире обладает удивительной особенностью: в то время как её 
практическая, прикладная ценность повысилась, её теоретическая 
ценность снизилась. Люди, далёкие от этой проблемы, думают, что 
в сфере просвещения души человека и создания уверенного от-
ношения к реальности, которая такова, каковой её представляет 
наука, научный прогресс параллелен неопровержимым практиче-
ским достижениям. А между тем это не так50.

Из всего сказанного нами стало ясно, что идеология нужда-
ется в таком типе мировоззрения, которое, во-первых, отвечает 
на фундаментальные космологические вопросы (относящиеся ко 
всему миру, а не к отдельной его части), во-вторых, даёт твёр-
дое, уверенное, вечное, а не временное и эфемерное знание,  
и в-третьих, предлагает лишь то, что обладает теоретической и 
реальной ценностью, а не носит исключительно эмпирический 
характер. Мы выяснили, что в научном мировоззрении, несмо-
тря на все его преимущества перед прочими типами мировоззре-
ния, три перечисленные выше условия отсутствуют.

Философское мировоззрение

Хотя философское мировоззрение и не обладает точностью 
и определённостью мировоззрения научного, зато оно опирает-
ся на ряд «принципов», которые, во-первых, самоочевидны, не-
опровержимы для разума и развиваются с помощью логических 
операций, а во-вторых, просты и всеобъемлющи (говоря фило-
софским языком, это – «сущее потому, что оно сущее»). Поэтому, 
естественно, оно обладает некоторой твёрдостью. В философ-
ском мировоззрении не наблюдается зыбкости научного миро-
воззрения. Нет в нём и ограниченности последнего. Философия 
отвечает на те самые вопросы, которые служат базисом идеоло-
гии. Философское мышление определяет облик мира во всей его 
полноте. И научное, и философское мировоззрения выступают 

50 Всех желающих мы отсылаем к книге Бертрана Рассела «Научное 
мировоззрение» и её главе «Ограниченность научного метода», в названии 
которой заключено тактичное отрицание теоретической ценности науки.



120

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

предпосылкой к действию, но делают это по-разному. Научное 
мировоззрение служит предпосылкой к действию тем, что даёт 
человеку силу изменять природу и вмешиваться в неё, оно дару-
ет человеку господство над природой, так что он может исполь-
зовать её по своему усмотрению. Философское же мировоззре-
ние является предпосылкой к действию тем, что оно определяет 
направление действия и путь выбора образа жизни человека. 
Философское мировоззрение влияет на то, как человек относит-
ся к этому миру, как реагирует на него. Оно формирует взгляд 
человека на мир, придаёт его воззрению на бытие конкретные 
контуры, вкладывает в человека идеи или отнимает их у него, 
придаёт его жизни смысл или влечёт его к никчёмности и пусто-
те. Именно поэтому мы говорим, что наука не способна дать че-
ловеку такое мировоззрение, которое может стать основой идео-
логии, а философия способна.

Религиозное мировоззрение

Если любое общее суждение о бытии и мире считать фило-
софским мировоззрением (независимо от того, что служит его 
источником, а также будет это логической операцией или ин-
терпретацией откровения из сокровенного мира), тогда религи-
озное мировоззрение следует признать разновидностью фило-
софского мировоззрения. Религиозное и философское мировоз-
зрения, в отличие от научного, имеют общую сферу влияния. 
Однако если посмотреть на источник знания, то, несомненно, ре-
лигиозная космология и философская космология – это два раз-
ных типа. В ряде религий, например в исламе, космология в ре-
лигиозном дискурсе приобрела философский, то есть логический 
оттенок – опираясь на разум, она отвечала на поставленные во-
просы с помощью логических доказательств. Поэтому исламское 
мировоззрение одновременно является рационалистическим и 
философским. К преимуществам религиозного мировоззрения 
(помимо двух преимуществ философского мировоззрения) отно-
сятся незыблемость и вечность, а также способность придавать 
мировоззренческим принципам сакральный статус (то, что со-
вершенно отсутствует в научном и философском мировоззрени-
ях). Поскольку идеология требует веры, а для веры в то или иное 



121

Исламское мировоззрение

учение, помимо убеждения в вечности и неизменности его прин-
ципов (чего особенно не хватает научному мировоззрению), не-
обходимо почитание на уровне святости, становится ясно, что 
мировоззрение превращается в базис идеологии только тогда, 
когда оно обладает религиозным оттенком.

Из всего сказанного выше следует, что мировоззрение мо-
жет служить основой идеологии лишь тогда, когда оно обладает 
устойчивостью и широтой философского мышления, а также свя-
тостью религиозных догматов.

Критерии правильного мировоззрения

Правильное мировоззрение – это мировоззрение, которое, 
во-первых, может быть подтверждено логической аргумента-
цией или, иными словами, находит поддержку в области разу-
ма и логики, во-вторых, придаёт жизни смысл, изгоняя из неё 
мысль о бесцельности бытия и о том, что все пути ведут в ни-
куда, в-третьих, порождает идеалы, вдохновляет и даёт надежду, 
в-четвёртых, сакрализирует цели человека и общества, и в-пятых, 
воспитывает обязательность и ответственность. Логичность ми-
ровоззрения создаёт предпосылки для его принятия разумом, де-
лает его приемлемым для идеологических систем, а также устра-
няет неопределённость, являющуюся великим препятствием на 
пути к действию. Порождение мировоззрением идеалов того или 
иного учения означает, что оно придаёт ему притягательность и 
вдыхает в него энергию и пыл. Сакрализация мировоззрением 
целей учения приводит к тому, что люди с готовностью прояв-
ляют самопожертвование и самоотречение ради их достижения. 
До тех пор пока учение не может придать своим целям статуса 
святости и возбудить в людях чувство поклонения, жертвенности 
и снисходительности по отношению к ним, у него нет перспек-
тивы для собственной реализации. Способность мировоззрения 
воспитывать ответственность и обязательность дисциплинирует 
человека в глубине его души и порождает ответственность за са-
мого себя и за общество.



122

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Монотеистическое мировоззрение

Все те качества, которые необходимы правильному миро-
воззрению, аккумулировались в монотеистическом мировоззре-
нии. Только последнее может обладать всеми этими качествами. 
Монотеистическое мировоззрение – это понимание того, что мир 
появился благодаря одному мудрому волению, а структура бы тия 
зиждется на благе, щедрости, милости и нацелена на то, что бы 
привести все существа к подобающему им совершенству. Мо но-
теистическое мировоззрение – это однополярный, обладаю щий 
единым стержнем мир. Монотеистическое мировоззрение озна-
чает, что мир обладает сущностью «Воистину, мы [принадле жим] 
Аллаху» и «поистине, к Нему мы вернёмся»51, что все существа, жи-
вущие в мире, единым строем развиваются в одном направлении, 
в сторону единого центра, что ни одно существо не было создано 
напрасно, без всякой цели, что мир управляется незыблемыми  
правилами, именуемыми «божественными установлениями» (су-

нан илахийа), что среди всех созданий человек отмечен особым 
достоинством и является носителем особой миссии, что он отве-
чает за своё развитие и воспитание, а также за исправление сво-
его общества, что мир есть школа для человека и Господь дарует 
каждому человеку награду в соответствии с его правильными на-
мерениями и стараниями. Монотеистическое мировоззрение под-
крепляется логикой и наукой. В каждой час тичке этого мира за-
ключено доказательство существования Пре мудрого Всеведущего 
Бога, каждый листик на дереве – это книга о познании Творца.

Монотеистическое мировоззрение придаёт жизни смысл, 
дух и цель, ибо оно наставляет человека на путь совершенствова-
ния, который не ограничивается никакими пределами и всегда 
устремлён вперёд. Монотеистическое мировоззрение обладает 
притягательностью, оно дарит человеку радость, предлагает ему 
возвышенные, сакрализованные цели и возбуждает в нём само-
пожертвование. Монотеистическое мировоззрение – это един-
ственное мировоззрение, в котором ответственность людей друг 
перед другом обретает смысл. Это единственное мировоззрение, 
спасающее человека от падения в ужасную пропасть нигилизма.

51 Коран 2:156.



123

Исламское мировоззрение

Исламское мировоззрение

Исламское мировоззрение есть мировоззрение монотеисти-
ческое. Монотеизм излагается в исламе в наиболее чистой его 
форме. С точки зрения ислама, у Бога нет подобия: «Нет ничего 
подобного Ему»52. Бог не имеет сходства ни с чем, и ничто не мо-
жет быть уподоблено Ему. Господь абсолютно самодостаточен –  
все нуждаются в Нём, а Он не нуждается ни в ком: «О люди! 
Нуждаетесь вы в Аллахе, а Аллах не нуждается»53. Бог ведает обо 
всём и обладает властью над всем: «… ведает Он о всякой вещи!»54,  
«Воистину, властен он над всякой вещью!»55 Он повсюду – нет 
места, в котором бы Он не находился. Небесные выси и земные 
глубины одинаково связаны с Ним. В какую сторону мы бы ни 
обратились, мы будем стоять лицом к Нему: «И куда бы ни по-
вернулись вы, там Лик Аллаха»56. Он знает обо всём, что сокрыто 
в сердце каждого человека, ему известны все его мысли и наме-
рения: «Мы уже сотворили человека и знаем, что нашёптывает 
ему душа»57. Бог гораздо ближе к человеку, чем он думает: «…и 
Мы ближе к нему, чем яремная вена!»58 Он – собрание совер-
шенств. Он свободен от всякого изъяна: «Обладает Аллах имена-
ми прекрасными!»59 Он бестелесен, Его невозможно увидеть: «Не 
постигают Его взоры, а Он постигает взоры»60.

С точки зрения исламского монотеистического мировоззре-
ния, мир создан Богом и поддерживается Его волей и милостью. 
Если хоть на миг отнять у мира божественную милость, он ис-
чезнет. Мир не был сотворён напрасно, ради забавы. В создании 
мира и человека заключены мудрые цели, ничто не было явлено 
неуместно или было лишено смысла и пользы. Существующая 
система бытия является самой лучшей и совершенной. Мир воз-
двигнут на справедливости и истине. Миропорядок основан на 

52 Коран 42:11.
53 Коран 35:15.
54 Коран 42:12.
55 Коран 22:6.
56 Коран 2:115.
57 Коран 50:16.
58 Там же.
59 Коран 7:180.
60 Коран 6:103.



124

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

причинно-следственных связях: любое следствие необходимо ис-
кать в его конкретной предпосылке. От каждой причины следу-
ет ожидать связанного только с ней следствия. Всякое существо 
Божественное предопределение возводит к бытию только от его 
конкретной причины. Божественное предопределение относи-
тельно той или иной вещи подобно божественному предопреде-
лению относительно цепочки его причин61. Божественная воля 
осуществляется в мире в форме «установления» (суннат), то 
есть в виде универсальных законов и принципов. Божественные 
установления неизменны, а то, что изменяется, подлежит изме-
нению на основании божественных установлений. Добро и зло 
этого ми ра обусловлены для человека его поведением в этом са-
мом ми ре, тем, какие поступки он совершает. Благо и зло деяний  
человека не только возвращаются ему в ином мире в виде награ-
ды или наказания – они не остаются без ответа и в земном мире. 
Последовательное развитие – это божественный закон, боже-
ственное установление. Мир есть колыбель развития человека. 
Божественное предопределение господствует над всем миром. 
Согласно этому предопределению, человек обладает свободой, 
самостоятельностью, ответственностью и является хозяином 
своей судьбы. Человек обладает врождёнными достоинством и 
благородством и заслуживает звания наместника Всевышнего. 
Земной и загробный миры смыкаются друг с другом. Их связь 
по добна связи посевной страды и времени сбора урожая, когда 
каждый пожинает плоды посеянных им деяний, она подобна свя-
зи детства и старости, когда время старости является порождени-
ем эпохи детства и юности.

Реалистическое мировоззрение

Ислам – религия реалистическая. Слово «ислам» означает 
«покорность» и показывает, что первым условием для того, чтобы 
быть мусульманином, является покорность реальным истинам. 
Любого рода своеволие, упрямство, фанатизм, слепое подража-
ние, протекционизм и эгоизм осуждаются исламом как противо-
речащие духу реализма. С точки зрения ислама, если ищущий 

61 [См. работу «Человек и судьба» того же автора].



125

Исламское мировоззрение

правды человек будет искренне стремиться к истине, но, скажем, 
не сумеет добиться её, то это простится ему. Если же кто-либо, 
будучи по натуре своевольным и упрямым человеком, примет 
истину в подражание, по зову наследственности и т.п., то это не 
имеет никакой ценности. В силу своего ищущего духа подлин-
ный мусульманин заимствует и впитывает истинную мудрость 
у всех и всюду, где только найдёт. На пути обретения знания  
с его стороны не будет проявлением фанатизма, если, предполо-
жим, он найдёт его в самой отдалённой точке мира и поспешит  
к нему. Настоящий мусульманин не ограничивает поиски исти-
ны ни каким-то отрезком своей жизни, ни конкретной областью, 
ни определёнными людьми, поскольку великий предводитель 
ислама сказал: «Искать знания – обязанность каждого мусульма-
нина» (будь он мужчина или женщина)62. И ещё он сказал: «Где 
бы и у кого бы вы ни увидели мудрость, постигайте её, даже если 
она в руках у язычника»63. И ещё: «Ищите знания, даже если [вам 
придётся идти за ним] в Китай»64. Ему также приписывают слова: 
«Ищите знания начиная с колыбели и до самой могилы».

Поверхностное и однобокое размышление, а также слепое 
подражание родителям и следование передаваемым из поколе-
ния в поколение традициям, осуждается, поскольку противоре-
чит духу исламской покорности и стремления к истине, приводя 
к заблуждению, отклонению и отдалению от истины.

Бог есть абсолютная реальность и начало бытия

Человек – существо реалистическое. Новорождённый с пер-
вого часа своей жизни ищет материнскую грудь – он ищет её как 
некую реальность. Постепенно по мере развития в физическом 
и умственном отношениях ребёнок начинает отличать себя от 
других вещей. Он смотрит на вещи как на нечто внешнее, от-
дельное от себя. Хотя с вещами его связывает цепь рассуждений, 
он использует рассуждение в качестве инструмента, оператора, 

62 Бихар ал-анвар. Т. 1, с. 177.
63 Тухаф ал-‘укуль, с. 198.
64 Бихар ал-анвар. Т. 1, с. 177.



126

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

и знает, что реальность вещей отличается от представлений, 
находящих ся в его разуме. Постигаемые человеком с помощью 
ощущений реалии, всю совокупность которых мы называем 
«миром», суть вещи, обладающие следующими неотъемлемыми 
свойствами.

1. Ограниченность
Все осязаемые и видимые нами предметы, начиная от мель-

чайшей частицы и заканчивая самой большой звездой, ограниче-
ны. Это значит, что они связаны конкретным отрезком простран-
ства и определённым временным промежутком. За пределами 
этого отрезка пространства или временной протяжённости их не 
существует. Одни предметы занимают больше места и времени, 
другие меньше. Но в конечном итоге они все ограничены какой-
то частью пространства и неким периодом времени.

2. Изменчивость
Всё сущее в мире изменчиво и неустойчиво. В сенсибельном 

мире ни одно существо не остаётся в одном и том же состоянии: 
оно или развивается, или деградирует. Материальное осязаемое 
существо в течение всего периода своего бытия проходит цикл 
постоянного обмена в рамках своей реальности: оно либо прини-
мает, либо отдаёт или же и принимает, и отдаёт. Иными словами, 
оно либо берёт что-либо от реальности других вещей и делает это 
частью себя, или отдаёт вовне что-то из своей реальности, или же 
делает и то и другое. Во всяком случае, ни одно материальное су-
щество не остаётся постоянным и гомогенным. Данное качество 
свойственно всем созданиям этого мира.

3. Зависимость
Одним из свойств подобного рода созданий является зави-

симость. Если мы взглянем на любое существо, то обнаружим, 
что оно зависимо и обусловлено, то есть его существование за-
висит от существования одного или нескольких других существ. 
И если тех других существ не будет, то не будет и этого. Когда 
мы посмотрим на дискурс реальности этих существ, то увидим, 
что они сопряжены с «если» или даже со множеством «если». 
Среди осязаемых предметов мы не найдём ни одного, способного  



127

Исламское мировоззрение

существовать без каких-либо условий и ограничений (независи-
мо от других существ, наличие или отсутствие которых для него 
не имело бы значения). Все создания «обусловлены», то есть су-
ществование каждого из них предопределяется существованием 
какой-то другой вещи. А та другая вещь, в свою очередь, зависит 
от наличия третьего существа и так далее.

4. Нужда
Осязаемые и видимые нами существа, будучи зависимыми и 

обусловленными, испытывают нужду. Нужду в чём? В бесчислен-
ных условиях, от которых они зависят. Точно так же эти самые ус-
ловия, в свою очередь, тоже нуждаются в целом ряде других усло-
вий. Среди всех осязаемых существ не найти ни одного, которое 
было бы «само по себе», то есть не нуждалось бы ни в ком, кроме 
себя, и в случае аннигиляции того, что «кроме него», могло бы 
сохранить своё бытие. Таким образом, нищета, нужда и потреб-
ность охватывают всё сущее.

5. Относительность
Осязаемые и видимые существа являются относительны-

ми как с точки зрения основы бытия, так и с точки зрения со-
вершенств бытия. Иными словами, если, например, описать их 
как большие, сильные, красивые, обладающие прошлым или 
даже бытием, то это будет в сравнении с другими вещами. Так, 
если мы говорим: «Солнце большое», это значит, что оно боль-
шое относительно нас, нашей планеты и звёзд, находящихся 
в Солнечной системе. Однако то же самое Солнце является ма-
леньким по сравнению с рядом других звёзд. Если мы говорим: 
«Такой-то корабль или такое-то животное очень сильны», то это 
значит, что их сила сравнима с силой человека или они слабее 
человека. Точно так же красота, знание и даже бытие какой-либо 
вещи являются «феноменом» относительно бытия другой вещи. 
Если мы возьмём любые бытие, совершенство, знание, красоту, 
силу и величие, то все они будут таковыми относительно того, 
что ниже их. Но ведь можно предположить существование того, 
что выше их. И относительно этого более высокого все упомяну-
тые качества превращаются в противоположные. Иными слова-
ми, относительно чего-либо более высокого бытие, феноменаль-



128

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ность и совер шенство, изъян и знание, невежество и красота, 
уродство и величие принижаются.

Сила разума и мысли человека, которая в отличие от чувств 
не довольствуется только внешним и направляет свои лучи в са-
мые сокровенные глубины бытия, утверждает, что бытие не мо-
жет зависеть от этих ограниченных, изменчивых, относительных, 
обусловленных и нуждающихся вещей. Это сокровенное бытие, 
которое мы видим перед собой, в целом устойчиво само по себе и 
опирается на самого себя. Безусловно, существует неограничен-
ная, устойчивая, абсолютная, ничем не обусловленная и ни в чём 
не нуждающаяся реальность, которая служит опорой всякого бы-
тия и присутствует во всех формах во все времена. В противном 
случае сокровенное бытие не могло бы сохранять устойчивость 
само по себе. Иными словами, сокровенное бытие совершенно 
не действовало бы, а действовало бы чистое небытие.

Священный Коран описывает Господа с помощью различ-
ных атрибутов, в частности «Неизменный», «Самодостаточный», 
«Вечный», напоминая таким образом, что сокровенное бытие 
нуждается в реальности, на которой оно будет «стоять». Эта ре-
альность служит опорой, поддерживающей всё ограниченное, 
относительное и обусловленное. Она ни в чём не нуждается, 
поскольку всё остальное нуждается. Она «полна» и совершенна 
(«вечна»), поскольку всё, кроме неё, внутри является пустым и 
нуждается в реальности, которая «наполнит» его внутренность 
бытием. Видимые осязаемые существа Священный Коран на-
зывает «знамениями» (айат). Это значит, что каждое существо, 
в свою очередь, указывает на неограниченное бытие, на боже-
ственное знание, могущество, жизнь и волю. С точки зрения 
Корана, вся природа подобна книге, написанной сведущим и му-
дрым автором. И каждая её строка, каждое её слово свидетель-
ствует о бесконечном знании и мудрости автора. Согласно Ко-
рану, чем больше знаний о вещах человечество получает с по-
мощью науки, тем отчётливее оно видит следы божественного 
могущества, мудрости, благоволения и милости. Любая естест-
венная наука, будучи, с одной стороны, познанием природы, 
при более глубоком рассмотрении оказывается познанием Бога. 
Чтобы лучше понять логику Корана в отношении естествозна-
ния как богопознания, приведём один из множества его айатов 



129

Исламское мировоззрение

на данную тему: «Воистину, в сотворении небес и земли, в смене 
ночи и дня, в [сотворении] корабля, которые плавает по морю с 
тем, что потребно людям, в воде, которую низвёл Аллах с неба и 
оживил ею омертвевшую землю и расселил на ней всевозможных 
животных, в смене ветров, в облаках, покорных [воле Аллаха], 
между небом и землёй [плывущих], – во всём этом знамения для 
людей разумеющих»65. В этом айате Коран призывает к позна-
нию мира в целом, к изучению кораблевождения, метеорологии, 
происхождения ветра и дождя, причин движения облаков, био-
логии, а также живых существ, полагая, что размышление над 
глубинным смыслом этих наук приведёт к познанию Бога.

Божественные атрибуты

Священный Коран говорит, что Господа можно описать все-
ми свойствами совершенства: «Есть у Него имена прекрасные!»66 
и «Ему принадлежат высшие качества на небесах и на земле!»67 
Поэтому Господь есть Живой, Всемогущий, Всеведущий, Воле-
изъ являющий, Милостивый, Наставляющий на истинный путь, 
Творец, Премудрый, Прощающий, Справедливый. И нет ни одно-
го атрибута совершенства, которого бы не было в Нём. С другой 
стороны, Он бестелесен, не сложен из отдельных частей, бес-
смертен, не испытывает слабости, не бывает принуждаем, не по-
ступает несправедливо.

Первую группу атрибутов, атрибутов совершенства, которы-
ми описывается Всевышний, называют «катафатическими» (са-

фат ас-субутийа), а вторую группу атрибутов, состоящую из 
недостатков и изъянов, от которых Он свободен и которые Ему 
не приписываются, называют «апофатическими» (сафат ас-сал-

бийа). Мы возносим хвалу Всевышнему, а также произносим фор-
мулу Субхан Аллах («Пречист Аллах [от всякого изъяна]»). Когда 
мы возносим Ему хвалу, то вспоминаем Его Прекрасные имена 
и атрибуты совершенства, а когда произносим формулу Субхан 

65 Коран 2:164.
66 Коран 59:24.
67 Коран 30:27.



130

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Аллах, то декларируем, что он свободен от всего того, что Ему не 
подобает. В обоих случаях мы утверждаем в себе Его познание и 
таким образом возвышаемся.

Единственность Бога

У Всевышнего Господа нет подобия и нет сотоварищей. Со-
вер шенно невозможно, чтобы Бог обладал подобием и в резуль-
тате вместо одного бога у нас было бы два или более богов, ибо 
двойственность или множественность свойственна ограничен-
ным относительным существам. Численность и множествен-
ность применительно к безграничным абсолютным существам 
не имеют смысла. Например, у нас может быть один ребёнок,  
а может быть двое или больше. У нас может быть один друг,  
а может быть два или больше. Ведь ребёнок или друг – существа 
ограниченные, а ограниченные существа могут иметь подобие 
и, соответственно, принимать категорию множественности. 
Существо же неограниченное не приемлет исчисления. Сле ду-
ющий пример, хотя в каком-то смысле и неполный, будет поле-
зен для пояснения нашей темы.

Относительно размеров материального сенсибельного мира, 
то есть видимого и осязаемого нами физического мира, учёные 
высказывают две точки зрения. Одни утверждают, что пределы 
мира ограничены, то есть этот сенсибельный мир достигает точ-
ки, в которой он заканчивается. Другие же считают, что размеры 
материального мира безграничны: он не заканчивается ни с од-
ной из сторон, у него нет ни начала, ни конца, ни середины. Если 
мы признаем материальный физический мир ограниченным, то 
у нас возникнет вопрос: существует один материальный физиче-
ский мир или их больше? Если же мир не имеет пределов, тог-
да уже неразумно предполагать наличие другого, отличного от 
этого, физического мира: всё, что мы посчитаем другим миром, 
будет либо им самим, либо его частью.

Этот пример относится к физическому миру и физическим 
существам, созданным ограниченными, обусловленными и твар-
ными. Ни одно из них не обладает абсолютной, независимой и 
опирающейся на свою самость реальностью. Материальный мир, 



131

Исламское мировоззрение

не имея пределов по своим размерам, ограничен в своей реаль-
ности, и поскольку сделано допущение, что он не ограничен по 
своим размерам, то второе уже не предполагается. Всевышний 
Господь есть существо неограниченное, Он абсолютная реаль-
ность. Он охватывает все вещи: нет места или времени, где Его 
бы не было. Он ближе к нам, чем наша яремная вена. Поэтому 
невозможно, чтобы у Него было подобие – оно для него даже не 
допускается. Кроме того, во всех существах мы видим следы его 
благоволения, промысла и мудрости. Во всём мире мы наблюда-
ем единую волю и единое устроение. И это само по себе говорит 
о том, что наш мир моноцентричен, а не полицентричен. Более 
того, если бы существовало два и больше богов, то неизбежно 
действовали бы две воли или более, и все эти воли соразмерно 
единой влияли бы на течение дел. Существу же, призванному 
к бытию, в этом едином предстояло стать двумя существами, 
дабы иметь возможность относиться к двум центрам, и опять же 
каждое из этих двух существ, в свою очередь, должно было быть 
двумя существами. В результате не появилось бы ни одного су-
щества, и мир перестал бы существовать. Не случайно поэтому, 
в Коране сказано: «Земля и небо сгинули бы, если бы были над 
ними другие боги, кроме Аллаха»68.

Богопоклонение

Познание Единого Бога как совершеннейшей Сущности, об-
ладающей совершеннейшими атрибутами и свободной от любых 
изъянов и недостатков, а также постижение Его связи с миром, 
проявляющейся в творении, промысле, щедрости, благоволении и 
милости, порождает в нас ответную реакцию, называемую покло-
нением. Поклонение – это род связи, которую человек устанавли-
вает со своим Богом в смирении, прославлении и благодарении. 
Подобного рода связь человек может установить только со своим 
Богом. Эта связь истинна только по отношению к Богу, а по отно-
шению к кому-либо иному она не только не истинна, но и не по-
зволительна. Познание Бога как единственного источника бытия 

68 Коран 21:22.



132

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

и единственного господина всякой вещи обязывает нас во время 
поклонения не приобщать к Нему что-либо тварное. Священный 
Коран неоднократно подчёркивает, что поклонение подобает толь-
ко Аллаху: нет греха, подобного приданию Аллаху сотоварищей.

А теперь давайте посмотрим, что же такое поклонение, подо-
бающее только Всевышнему, когда человек не должен устанавли-
вать подобного рода связь с каким-либо иным существом, кроме 
Бога. Что это за связь?

Определение богопоклонения

Для того чтобы прояснить содержание термина «богопокло-
нение» и дать ему точное определение, сначала необходимо вы-
двинуть две предпосылки.

1. Богопоклонение бывает вербальным или практическим. 
Вербальное богопоклонение состоит из ряда предложений и по-
минаний, произносимых нами с помощью языка, например чте-
ние славословия и суры, поминания, произносимые нами при 
поклонах и возглашении шахады во время намаза, а также воз-
глас лаббайк («вот я перед Тобой»), произносимый нами во вре-
мя хаджа. Практическое богопоклонение – это, например, стоя-
ние, поясные и земные поклоны, совершаемые во время намаза, 
стояние у горы ‘Арафат, а также ритуальный обход вокруг Ка‘абы 
(таваф) и прочие обряды хаджа. Как правило, богопоклонение 
включает в себя как вербальные, так и практические элементы 
(например, намаз и хадж, состоящие из слов и действий).

2. Действия человека бывают двух видов. Одни лишены ка-
кого-то конкретного смысла и не выступают знаком какой-либо 
иной вещи: они совершаются исключительно ради их естест-
венных последствий. Например, земледелец выполняет целый 
ряд сельскохозяйственных работ для того, чтобы получить их 
ес тественные результаты. Земледелец занимается сельскохозяй-
ственной деятельностью не для того, чтобы сделать её символом 
или выразить определённые намерения и чувства. Точно так же 
и портной в своём ремесле. Когда мы идём из дома в школу, то 
своим движением подразумеваем добраться до школы. И не бо-
лее того. Этим действием мы не собираемся выразить какое-то 
иное намерение.



133

Исламское мировоззрение

Однако некоторые действия мы совершаем в качестве сим-
вола, указывающего на определённые намерения, а также с це-
лью выражения тех или иных чувств. Например, киваем головой  
в знак согласия или, демонстрируя смирение, садимся возле две-
ри или кланяемся в знак уважения и почтения по отношению к 
другому человеку.

Большая часть человеческих действий относится к первой 
группе, а меньшая – ко второй. Однако в любом случае часть дей-
ствий человека совершается ради выражения того или иного на-
мерения или манифестации какого-либо чувства. Эти действия 
равносильны обиходным словам, используемым в тех же целях.

Теперь, в свете приведённых предпосылок, мы утверждаем, 
что богопоклонение (как вербальное, так и практическое) есть 
наполненное смыслом действие. Своими благочестивыми выска-
зываниями человек выражает истину или даже истины, а своими 
благочестивыми действиями (поклоны, стояние, таваф и про-
чие обряды хаджа) он хочет сказать то же самое, что и словами.

Дух богопоклонения

Своим вербальным и практическим богопоклонением чело-
век выражает несколько намерений.

1. Он восхваляет Бога за присущие Ему атрибуты, то есть 
атрибуты, содержанием которых является абсолютное совершен-
ство – например, абсолютное знание, абсолютная сила, абсолют-
ная воля. Смысл абсолютного совершенства, а также абсолютных 
знания, силы и воли состоит в том, что они ничем не ограничены 
и не обусловлены и подразумевают самодостаточность Господа.

2. Он декларирует свободу Господа от каких-либо изъянов и 
недостатков, в частности бренности, ограниченности, неведе-
ния, немощи, скупости, притеснения и т.п.

3. Он благодарит Бога как главного источника благодеяний, 
благодарит за то, что все наши блага исходят от Него, а всё, что 
помимо Него, – лишь средства, утверждённые Им.

4. Он выражает полную покорность и послушание Ему, при-
знавая, что Он есть безусловный повелитель, которому подобает 
повиновение. Будучи Богом, Он достоин того, чтобы повелевать, 
а нам, как рабам, приличествует послушание Ему.



134

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

5. Ни в одном из описанных выше качеств у Него нет соучаст-
ника. Нет абсолютного совершенства, кроме Него. Нет ни одной 
сущности, свободной от изъянов, кроме Него. Помимо Него, нет 
иного подателя благ и главного источника благодеяний, прослав-
ления за которые обращены к Нему. Кроме Него, ни одно существо 
не достойно быть абсолютным повелителем и принимать полное 
повиновение. Любое повиновение – Пророку, имаму, законному 
мусульманскому правителю, отцу, матери или учителю – должно 
восходить к Нему, в противном случае оно непозволительно.

Такова реакция, приличествующая рабу по отношению к Ве-
ликому Богу – будучи направленной на любое иное существо, 
помимо Единого Господа, она окажется неистинной и недопус-
тимой.

Степени монотеизма

Монотеизм имеет несколько степеней, точно так же, как и про-
тивоположное ему язычество. До тех пор пока человек не пройдёт 
все этапы монотеизма, он не станет подлинным монотеистом.

1. Монотеизм по сущности
Монотеизм по сущности означает познание единственности 

Сущности Истины. Первое, что любой человек узнаёт о Сущности 
Истины, – то, что Она самодостаточна. Иными словами, это Сущ-
ность, которая совершенно не испытывает потребности ни в од-
ном существе. В Коране это передано словом ал-гани: «О люди! 
Нуждаетесь вы в Аллахе, а Аллах не нуждается (ал-гани)»69. По вы-
ражению философов, Она является «необходимо сущей» (ваджиб 

ал-вуджуд).
Второе – «первичность», то есть Её функция как зачинате-

ля, первопричины и создателя. Она является началом и творцом 
других существ. Все существа происходят от Неё, а Она не проис-
ходит ни от чего. По выражению философов, Она является перво-
причиной.

Таково начальное знание и первичное представление, кото-
рым каждый человек располагает о Господе. Иными словами,  

69 Коран 35:15.



135

Исламское мировоззрение

лю бой человек, который размышляет о Боге, стремясь найти до ка-
за тельства или опровергнуть его существование, задаётся вопро-
сом: существует ли такая реальность, которая не зависела бы от 
другой реальности, реальность, от которой зависели бы и по воле 
которой появились бы все реальности, а она не была бы явлена 
из другого источника? Монотеизм по сущности означает, что эта 
реальность не приемлет двойственности и множественности,  
у неё нет подобия («Нет ничего подобного Ему»70) и нет ни одного 
существа, равного Ей по степени («И нет никого, равного Ему!»71).

То, что некое существо относится к определённому роду (на-
пример, Хасан – представитель человеческого рода, для которо-
го, естественно, можно допустить наличие и других представи-
телей), свойственно тварному, возможно сущему, но необходимо 
сущая Сущность свободна от подобных качеств. А поскольку не-
обходимо сущая Сущность одна, то и мир един в своём начале 
и окончании. Мир появился не из множества источников – не  
к множеству источников он и вернётся. Он возник из одного ис-
точника, из одной реальности («Скажи: “Аллах – Творец всякой 
вещи”»72) – к тому же источнику и к той же реальности он и вер-
нётся («Знай, что к Аллаху возвращаются все дела!»73). Иными 
словами, мир бытия монополярен, моноцентричен и обладает 
единым стержнем. Связь Бога с миром, связь Творца с творением 
есть связь причины (созидательная причина) и следствия. Это не 
связь света со светильником или разума с человеком. Да, Бог не 
отделён от мира74, Он пребывает со всеми вещами, а вещи с Ним 
нет («Где бы вы ни были, Он с вами»75), однако неотделённость 
Бога от мира не означает, что Бог для мира есть то же самое, что 
свет для светильника или разум для тела. Если такое случится, то 
Бог окажется следствием мира, а не мир следствием Бога – ведь 
свет является следствием светильника, а не светильник следстви-
ем света. Точно так же неотделённость Бога от мира и человека 
не означает, что Бог, мир и человек имеют одну и ту же причину и 

70 Коран 42:11.
71 Коран 112:4.
72 Коран 13:16.
73 Коран 42:53.
74 «Он не отделён от вещей, но и не проникает в них» (Нахдж ал-балага).
75 Коран 57:4.



136

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

что они движимы и живы благодаря единой воле и единому духу. 
Всё это – атрибуты тварного и возможно сущего. Бог же свободен 
от атрибутов сотворённого («Пречист Господь твой, Господь ве-
личия, от того, что приписывают Ему!»76).

2. Монотеизм по атрибутам
Монотеизм по атрибутам – это постижение Сущности Истины 

в Её объективном единстве с атрибутами и во взаимном единстве 
атрибутов. Монотеизм по сущности – это отрицание наличия вто-
рого бога и существования чего-либо, подобного Всевышнему,  
а монотеизм по атрибутам – это отрицание любой множествен-
ности и синтетичности самой Сущности. Божественная Сущ-
ность, описываемая с помощью совершенных атрибутов красоты 
и величия, не обладает при этом отличными друг от друга объек-
тивными свойствами. Отличие Сущности от атрибутов и атрибу-
тов друг от друга является предпосылкой ограниченности бытия. 
Для бесконечного бытия невозможно предположить наличие 
второго такого же, как нельзя допустить множественности и син-
тетичности Сущности, а также Её отличия от атрибутов.

Монотеизм по атрибутам и монотеизм по сущности отно-
сятся к основам вероучения ислама. Это высочайшие достиже-
ния человеческой мысли, получившие особое развитие в шииз-
ме. Здесь мы только сошлёмся на фрагмент одной проповеди из 
Нахдж ал-балага [Путь красноречия], которая, с одной сторо-
ны, подтверждает приведённое выше утверждение, а с другой 
стороны, раскрывает его более подробно. В первой проповеди 
упомянутого сочинения сказано: «Хвала Аллаху, Которого не мо-
гут восславить восхваляющие, благодеяния Которого не в силах 
исчислить считающие и воздать подобающее Которому не в со-
стоянии усердствующие. Тому, Сущности которого не постигнут 
усилия, как бы далеко они не устремлялись. Тому, Которого не 
достигнут сметливые, сколько бы они ни погружались в глубины 
моря проницательности. Тому, атрибуты Которого неизменны 
и не имеют конца и края…». В этих предложениях, как мы ви-
дим, говорится о безграничных атрибутах Господа. Ниже Имам 
говорит: «Совершенная искренность есть отрицание [наличия] 

76 Коран 37:180.



137

Исламское мировоззрение

у Творца атрибутов, ибо описываемое свидетельствует о том, что 
сущность его отличается от описания, а описание свидетельству-
ет, что оно есть нечто отличное от описываемого. Тот, кто описал 
Господа, сравнил Его Сущность с чем-либо иным, а тот, кто срав-
нил Господа с чем-либо…» и так далее.

В приведённых предложениях наличие у Всевышнего атри-
бутов одновременно утверждается («Тому, атрибуты Которого 
неизменны и не имеют конца и края») и отрицается («ибо опи-
сываемое свидетельствует о том, что сущность его отличается 
от описания…»). Из всего сказанного становится понятно, что 
атрибуты, с помощью которых описывают Господа, суть атрибу-
ты, не ограничиваемые безграничностью Его Сущности, – они и 
есть сама Сущность, а атрибуты, от которых Всевышний свобо-
ден, суть атрибуты ограниченные, отличные от Сущности и от 
других атрибутов. Итак, монотеизм по атрибутам есть постиже-
ние единства Сущности и атрибутов Истины.

3. Монотеизм по деяниям
Монотеизм по деяниям – это постижение того, что мир, со 

всем его порядком, установлениями и причинно-следственны-
ми связями, есть Его деяние и порождение Его воли. Существа, 
находящиеся в этом мире, не являются независимыми по сущ-
ности – они все опираются на Него и зависят от Него, а Он, по 
выражению Корана, является «опорой» (каййум) мира. Но они 
не являются независимыми и в своём влиянии и достоинстве. 
В итоге Господь не имеет соучастников ни по Сущности, ни по 
действованию. Всякий действователь и любая причина полу-
чает свою реальность, своё существование, своё влияние и дей-
ствование от Него и опирается на Него. Вся сила принадлежит 
Ему («То, что пожелает Аллах, и нет мощи, кроме как у Него, нет 
силы и мощи, кроме как у Аллаха»). Человек, будучи одним из 
созданных Им существ, как и все они способен влиять на свои 
действия и даже более того – влиять на свою судьбу, но при этом 
он никоим образом не выступает существом «уполномоченным», 
«предоставленным самому себе» («Силой Аллаха и мощью Его я 
встаю и сажусь»). Убеждение в том, что некоему созданию (будь 
то человек или нет) предоставлены полномочия (ат-тафвид) и 
оно вверено самому себе, неизбежно требует признания того, 



138

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

что это создание является сопричастным Богу в независимости 
и действовании, а также в независимости действования, требу-
ет признания независимости по сущности. Это противоречит 
монотеизму по сущности, не говоря уже о монотеизме по деяни-
ям. «Хвала Аллаху, Который не имел ни жены, ни ребёнка, у Ко-
то рого нет соучастников в царствовании и нет попечителей из 
немощных. Возвеличивай Его, ибо это приличествует Его чистой 
Сущности»77.

4. Монотеизм в поклонении
Три степени монотеизма, о которых мы рассказали выше, 

представляют собой теоретический монотеизм, относящийся 
к категории познания. Что касается монотеизма в поклонении, 
то это монотеизм практический, соответствующий категориям 
«бытие» и «становление». Первые три ступени монотеизма суть 
подлинное размышление, а эта ступень есть подлинное «бытие» 
и «становление». Теоретический монотеизм – это лицезрение 
совершенства, а практический монотеизм – это движение в сто-
рону обретения совершенства. Теоретический монотеизм – это 
постижение единственности Бога, а практический монотеизм –  
это становление человека единственным. Теоретический моно-
теизм – это «видеть», а практический монотеизм – «идти».

Прежде чем мы приступим к объяснению практического 
монотеизма, необходимо сделать одно замечание относительно 
монотеизма теоретического. Может ли теоретический моноте-
изм означать познание Бога в единстве Его Сущности, в един-
стве Сущности и атрибутов, а также в единстве действования?  
А если может, то способны ли эти знания повлиять на счастье че-
ловечества? Или же в них нет никакой необходимости и среди 
всех ступеней монотеизма полезным является только монотеизм 
практический? Возможность или невозможность подобных зна-
ний мы рассмотрели в работе Усуль-е фальсафе ва равеш-е реа-

лисм [Основы философии и методология реализма]. Что же ка-
сается их способности дарить счастье или их бесполезности, то 
это зависит от типа нашего понимания человека и его счастья. 
Волна материалистических идей о человеке и бытии привела  

77 Мафатих ал-джинан. Начальная молитва.



139

Исламское мировоззрение

к тому, что даже верующие в Бога стали воспринимать про-
блемы божественного учения как бесполезные, расценивая их 
как своего рода антирационализм и бегство от объективизма. 
Однако в глазах мусульманина реальность человека не сводится 
только к физическому: основу его реальности составляет дух –  
дух, сущностью которого является знание, святость и чистота. 
Мусульманин хорошо понимает, что так называемый теоретиче-
ский монотеизм – это не только основа, фундамент для моноте-
изма практического. Теоретический монотеизм по самой своей 
сути есть духовное совершенство, более того – высшее духовное 
совершенство, подлинно возвышающее человека к Богу и дарую-
щее ему совершенство («К Нему восходит слово чистое и деяние 
праведное, которое Он возвышает»78). Человеческое достоинство 
человека зависит от познания им Бога, ибо познание неотделимо 
от человека, оно составляет наиболее значительную и ценную  
часть его существования. Насколько человек познает бытие, его 
структуру и его начальную основу, настолько он реализует в себе 
человеческое достоинство, половину которого составляет зна-
ние и познание. С точки зрения ислама, а особенно вероучения 
шиизма, нет ни малейшего сомнения в том, что постижение бо-
жественного учения, независимо от его практических и социаль-
ных последствий, само по себе является конечной целью челове-
ческого достоинства.

А теперь перейдём к практическому монотеизму. Прак ти-
че ский монотеизм или монотеизм в поклонении – это поклоне-
ние Единому или, иными словами, устремление к поклонению 
Единственной Истине. Позднее мы расскажем, что, с точки зре-
ния ислама, богопоклонение обладает различными степенями. 
Наи более понятной ступенью богопоклонения является совер-
ше ние священных обрядов, обращение которых к кому-либо 
ино му, кроме Бога, подразумевает безусловный выход из круга 
сторонников монотеизма и из сферы ислама. Однако, по мнению 
ислама, богопоклонение не ограничивается только этой ступе-
нью. Всякий выбор направления, идеала и духовной киблы есть 
поклонение. Тот, кто выбирает направлением своего движения и 
его идеей свои плотские желания, превращая их в свою духовную 

78 Коран 35:10.



140

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

киблу, поклоняется им: «Видел ли ты того, кто избрал собствен-
ную страсть своим богом?»79. Кто беспрекословно повинуется по-
велениям человека, подчиняться которому Господь запретил, тот 
поклоняется ему: «Они избирали богами, помимо Аллаха, книж-
ников своих и монахов»80 и «Обратитесь к слову, единому для вас 
и для нас… чтобы одним из нас не обращать других в господ, по-
мимо Аллаха»81.

Таким образом, практический монотеизм, или монотеизм  
в поклонении, означает, что только Бог может быть повелите-
лем, киблой духа, направлением движения и идеалом, что любые 
другие повелители, киблы духа, направления движения и иде-
алы должны быть отвергнуты. Практический монотеизм – это 
значит кланяться и выпрямляться во имя Бога, вставать во имя 
Бога, служить во имя Бога, жить и умирать во имя Бога. Как ска-
зал Ибрахим [= Авраам]: «Воистину! Обратился я лицом к Тому, 
Кто сотворил небеса и землю, как верующий в Единого Бога  
[= ха ниф]. И не принадлежу я к многобожникам!»82 и «Воистину, 
молитва моя, поклонение моё, жизнь моя и смерть – во власти 
Аллаха, Господа миров, у Которого нет сотоварищей. И велено 
мне [верить] в это, и я первый, кто всецело предался Ему [= пер-
вый мусульманин]»83. Таков монотеизм Авраама, его практиче-
ский монотеизм. Прекрасные слова «Нет Бога, кроме Аллаха» 
больше, чем что бы то ни было, указывают на практический 
монотеизм. Иными словами, никто, кроме Бога, не заслуживает 
поклонения.

Человек и достижение единства

К числу проблем, всегда занимавших умы людей, относят ся, 
во-первых, проблема достижения единства реальности сущест-
во вания человека в рамках определённого психологического 
склада и одного вектора человеческого развития, а также дости-

79 Коран 25:43.
80 Коран 9:31.
81 Коран 3:64.
82 Коран 6:79.
83 Коран 6:162–163.



141

Исламское мировоззрение

жения человеческим обществом единства и монолитности в 
рам ках гармоничного прогрессивного социального строя, и во-
вторых, противоположная ей проблема раскола личности чело-
веческого индивидуума на различные полюсы и разрыва реаль-
ности его существования на несогласованные фрагменты, а так-
же распадения человеческого общества на множество «я» и на 
антагонистические группы и классы. Что нужно сделать, чтобы 
человеческая личность, следуя по пути своего развития, достигла 
единства (таухид) в психологическом и социальном аспектах? 
На этот счёт существуют три теории – материализм, идеализм и 
реализм.

А. Материализм
Эта теория, рассуждающая только о материи и не признаю-

щая за духом никакой самобытности, утверждает, что человека 
в психологическом плане, а общество в социальном отношении 
раскалывает и превращает в несогласованные полюсы индиви-
дуальное владение человеком вещами (собственность). Именно 
эти вещи своей индивидуальной принадлежностью человеку раз-
рывают его в психологическом и социальном аспектах. Человек –  
существо «родоплеменное» (социальное). На заре истории чело-
век был «мы» и вёл общественный образ жизни, у него не было 
«я», то есть он не ощущал себя как «я», он воспринимал себя как 
«мы». Человек не осознавал себя как индивидуальное существо, 
он мыслил себя существом коллективным. Его боль была общей 
болью, его чувства – общими чувствами. Он жил для всех, а не 
для себя. Его совесть была коллективной совестью, а не его лич-
ной. На ранних этапах истории человек вёл коллективный об-
раз жизни, и поэтому он жил духом и чувством коллективизма. 
Человек жил охотой: любой одинаково мог на море или в лесу 
добыть себе всё необходимое для удовлетворения собственных 
нужд. Производства побочного продукта не существовало. Так 
продолжалось до тех пор, пока человечество не изобрело земле-
делие и не появилось производство побочного продукта и как 
следствие – возможность работать для одних и не работать для 
других. Именно это обстоятельство легло в основу частной соб-
ственности. Принцип частной собственности или, иначе говоря, 
индивидуальной принадлежности имущества и богатства, то 



142

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

есть средств производства (в том числе воды и земли) и орудий 
производства (например, плуга), определённой группе людей 
разрушил дух коллективизма, разделив общество, прежде жив-
шее как единое целое, на две части: владельцев-эксплуатато-
ров и эксплуатируемых неимущих. Общество, жившее в статусе 
«мы», перешло в статус множества «я». Вследствие появления 
част ной собственности человек оказался чужд своей собствен-
ной внутренней сущности, носившей общественный характер и 
ощущавшей себя одинаковой с остальными людьми. Вместо того 
чтобы идентифицировать себя как человека, он начал идентифи-
цировать себя как собственника, стал чужим самому себе и де-
градировал.

Только разорвав оковы этой привязанности, человек снова 
достигнет нравственного единства и душевного покоя и возвра-
тится к здоровому общественному единству. История неизбежно 
движется в сторону этого единства. Собственность, превраща-
ющая единство человека во множественность и разделяющая его 
коллективное, подобна зубцам ограды, о которых Джалал ад-Дин 
Руми говорит в своей изящной притче – эти зубцы разделяют 
единый солнечный свет и служат источником тени. Разумеется, 
слова Руми указывают на определённую мистическую истину,  
а именно на появление множественности из единичности и воз-
вращения множественности к единичности, однако с определён-
ной натяжкой они могут считаться притчей для этой марксист-
ской теории.

Мы были распростёртыми, единой сущностью,
Тогда в начале мы все были без головы и без ног.
Мы были одной сущностью, подобно солнцу,
Не было на нас узелков, мы были гладки как вода.
Когда чистый свет обрёл форму,
Появилось число, словно тени от зубцов.
Разрушьте зубцы из катапульты,
Дабы исчезло различие из этого различного.

Б. Идеализм
Эта теория размышляет только о внутреннем мире челове-

ка и связи человека со своей душой, считая последнюю бази-
сом. Идеализм говорит так. Да, собственность и прибавление 



143

Исламское мировоззрение

пре пятствуют единству и порождают множественность, служат 
фактором разделения и уничтожения коллективного, влекут ин-
дивидуума к душевному расколу, а общество – к разделению на 
группы. Однако причиной разделения «определяемого» (мудаф) 
всегда выступает «определение» (мудаф илайх), а не «определе-
ние» оказывается причиной разделения «определяемого»84. 
«Определяемое» делится на части «определением», а не наобо-
рот. Обладание человеком вещами, имуществом, женщиной, 
долж ностью и т.п. и их умножение не приводит к душевному рас-
колу и разделению человеческого общества. Напротив, внутрен-
няя, сердечная привязанность человека к вещам порождает рас-
кол единства человека. Не собственность отделила человека от 
самого себя и от общества, но его рабство по отношению к своей 
собственности. Не «моё имущество», «моя жена» или «моя долж-
ность» разделяют «я» в нравственном и социальном отношениях, 
но «я имущества», «я жены» или «я должности». Для того чтобы 
«я» превратилось в «мы», человеку не нужно отказываться от 
обла дания вещами, ему необходимо отсечь свою привязанность 
к ве щам. Дабы человек возвратился к своей подлинной челове-
ческой сущности, освободите его от оков вещей, а не вещи от его 
пут. Дайте человеку духовную свободу. Что толку освобождать 
вещи? Дайте свободу, социализм и единство личности, а не вещи.

Причина нравственного и социального единства человека 
относится к области образования и воспитания (особенно духов-
ных), а не к области экономики. Причиной его единства являет-
ся внутреннее развитие, а не внешняя деградация. Для того что-
бы обеспечить его единство, человеку необходимо дать смысл,  
а не отобрать у него материальное. Человек – сначала животное 
и только во-вторых человек. Животное по природе, а человек по 
приобретению. В лучах веры и под влиянием правильного обра-
зования и воспитания человек возвращает свою человеческую 
сущность, которой потенциально обладает от рождения. До тех 
пор, пока человек под влиянием духовных факторов не вернёт 
свою духовность и не обретёт облик человека, он останется жи-
вотным по природе, и единство душ будет невозможно.

84 Об этом см. ниже: «Совершенный человек», гл. «Внутреннее само со-
вер шенствование – путь освобождения от состояния «я». – Примеч. пер.



144

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Нет единства в душе животного,
Не ищи этого единства в дуновении ветра.
Если эта вкусит хлеба, та не насытится,
А если эта понесёт груз, то той не будет тяжело.
Но эта обрадуется смерти той,
И умрёт от зависти, увидев принадлежащее той.
Души волка и собаки отдельны друг от друга,
Едины души львов Всевышнего.
Верующих много, а вера одна,
Тел у них много, но душа одна.
Помимо души и понимания коровы и осла,
У человека есть иные разум и душа.
Прямо сейчас принеси в одно место десять светильников,
Каждый из них будет отличаться от другого.
Не отличить света каждого из них,
Если посмотришь ты на него, без сомнения.
Ищи смысла в Коране и скажи:
«Не делаем мы различий ни для одного из посланников».
Если ты насчитаешь сотню яблок и сотню груш,
Не останется сотни, а станут одним, кода их сожмёшь.
В духовном нет частей и чисел,
В духовном нет раздельного и индивидуального.

Считать материю фактором разделения и единения челове-
ка, когда с её объединением человек объединяется, а с её разде-
лением – разделяется, считать, что нравственная и социальная 
идентичность человека зависит от экономического положения –  
значит не знать самой сущности человека, не верить в его само-
бытность, силу разума и волю. Такая теория антигуманистична. 
Кроме того, человек не может отказаться от владения вещами. 
Предположим, что в отношении имущества это осуществимо. 
Но как быть с женой, детьми, семьёй? Можно ли в этом случае 
говорить об обобществлении и признать коммунизм в половой 
сфере? Если да, то почему страны, давно упразднившие частную 
собственность как роскошь, так крепко держатся за личный ха-
рактер семейной жизни? Допустим, изначально частный харак-
тер семейной жизни тоже подвергнется обобществлению. Но 
что делать с должностями и личными заслугами? Их тоже можно 
распределять поровну? А как быть с индивидуальными физиче-



145

Исламское мировоззрение

скими возможностями и умственными способностями людей? 
Всё это составляет неотъемлемую часть бытия каждого индиви-
дуума. Это невозможно отнять и разделить на всех.

В. Реализм
Данная теория утверждает, что в личностном и социальном 

отношениях индивидуума разделяет не принадлежность вещей 
человеку, а принадлежность человека вещам – именно это слу-
жит главной причиной его дробления и количественного умно-
жения. Зависимость человека происходит от его «рабства», а не 
от «обладания». Поэтому ведущую роль реализм отводит таким 
факторам, как образование и воспитание, интеллектуальная 
революция, вера, идеология и духовная свобода. Однако при 
этом он полагает, что человек, не будучи чистой материей, не 
является и чистым духом. Земное и вечное переплетены друг  
с другом. Тело и дух оказывают друг на друга взаимное влияние. 
Необходимо в свете монотеизма в поклонении, в свете почита-
ния Истины бороться с духовно-психологическими факторами 
разделения и в то же время решительно выступать против дис-
криминации, несправедливости, лишений, удушающих притес-
нений и сотворения кумиров, когда господином избирается кто-
либо иной, кроме Всевышнего.

Такова логика ислама. После своего появления ислам сде-
лал два важных шага, привнеся в человеческое сообщество два 
ре волюционных изменения. Ислам не сказал: «Избавьтесь от 
дис криминации, несправедливости или собственности, и всё 
са мо по себе наладится». Он не сказал: «Исправьте свой внут-
рен ний мир и не обращайте внимания на внешнее. Созидайте 
нрав ственность, и общность создастся сама по себе». Призвав 
к достижению внутреннего психологического единства в све-
те веры во Всевышнего Господа и к единому поклонению Его 
Единой Сущности, ислам возвысил голос за достижение соци-
ального единства в рамках борьбы с нестроениями в обществе. 
Следующий коранический айат сияет словно звезда на небе че-
ловеческого единства. Именно этот айат, который Благородный 
Посланник включал в свои письма, адресованные правителям 
различных стран, показывает всю реалистичность и универсаль-
ность мировоззрения ислама: «Скажи: “О обладатели Писания! 



146

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Обратитесь к слову, единому для вас и для нас, чтобы не покло-
няться нам никому, кроме Аллаха, и ничего не придавать Ему  
в сотоварищи…”».

До этого момента данный айат говорит о достижении чело-
веком единства и духовной свободы с помощью единой веры, 
единой киблы и единых идеалов. Затем он продолжается следу-
ющими словами: «… Чтобы одним из нас не обращать других  
в господ, помимо Аллаха»85. Одни люди не должны превращать 
других людей в «господ» (ведь Господь для всех един), нам не по-
добает делиться на господ и рабов. Давайте отсечём те ошибоч-
ные социальные связи, которые провоцируют подобного рода 
дискриминации. После всех беспорядков в Халифате, случивших-
ся в эпоху ‘Усмана, после установления классовой структуры язы-
ческого периода, народного восстания и убийства ‘Усмана люди 
устремились к ‘Али, чтобы присягнуть ему на верность. ‘Али был 
вынужден согласиться. Сам ‘Али с отвращением относился к идее 
принятия власти, но ответственность, вменённая ему религиоз-
ным законом, заставила его принять её. Так, он говорит: «Если 
бы не было присутствующих, если бы не были выдвинуты доказа-
тельства поддержки и если бы Аллах не обязал религиозных учё-
ных не взирать безучастно на пресыщение притеснителя и голод 
притесняемого, тогда я повесил бы поводья его [= халифата] ему 
на холку и напоил бы последнего [= халифа] из чаши первого»86.

Мы все знаем, что, возложив на себя эту ответственность, 
‘Али в первую очередь направил свои усилия на решение двух за-
дач. Первая – наставление и исправление духа и нравственности 
народа, а также изложение божественного учения (примером 
которого является Нахдж ал-балага). Вторая – борьба с соци-
аль ной дискриминацией. ‘Али не довольствовался только внут-
ренним исправлением и духовным освобождением. Подобным 
же образом он не считал, что одних социальных реформ будет 
до статочно. Поэтому он шёл в обоих направлениях. Да, такова 
установка ислама. В одной руке ислам держит логику призы-
ва и программу обучения и воспитания с целью достижения 
внут рен него единства человека и социального единства людей 

85 Коран 3:64.
86 Нахдж ал-балага. Хутба 3 (аш-Шикшикийа).



147

Исламское мировоззрение

в рамках бого поклонения, а в другой – меч, призванный пресе-
кать неравноправные отношения между людьми, уничтожать 
клас сы и низвергать идолов. Бесклассовое исламское общество –  
это общество, в котором нет дискриминации, нет лишений, нет 
идолов, общество справедливое, общество, в котором нет при-
теснений, общество небезразличное (ведь безразличие само по 
себе есть своего рода несправедливость). Есть разница между 
дискриминацией и различием. В онтологической структуре ми-
ра существуют различия, и это различия, которые придают миру 
эстетики разнообразие, заставляя его двигаться вперёд. Но это 
не дискриминация. Добродетельный город ислама – это город, 
в котором нет дискриминации, а не различий. Исламское обще-
ство – это общество равенства и братства, но равенства не от-
рицательного, а положительного. Отрицательное равенство не 
признаёт естественных преимуществ людей и отвергает преиму-
щества приобретённые. Положительное равенство создаёт воз-
можности для всеобщего равенства и для сохранения каждым 
индивидуумом всего приобретённого им, а также отрицает неза-
служенные преимущест ва. Описание отрицательного равенства 
можно встретить в ху до же ственной литературе. Так, например, 
рассказывают, что в од ной горной местности жил тиран, оказы-
вавший гостеприимство всем проходившим через его владения. 
Гость должен был спать на определённой постели. Слуги тирана 
укладывали гостя на постель, и если его тело точь-в-точь под-
ходило под размеры кровати, его оставляли спать. Но горе было 
тому несчастному гостю, если его тело не соответствовало раз-
мерам ложа. Если его тело было длиннее, то его обрезали пилой 
со стороны головы или ног. Если же его тело было короче, то 
его растягивали с обеих сторон. В любом случае гость погибал. 
Положительное же равенство сродни беспристрастному отноше-
нию доброго заботливого учителя, который одинаково смотрит 
на всех учеников: за одинаковые ответы он ставит одну и ту же 
отметку, а если ответы учеников различаются, он ставит каждо-
му ту отметку, которую он заслужил.

Исламское общество – общество естественное, в нём нет дис-
криминации и отрицательного равенства. Девиз ислама – «труд 
по мере способностей, достоинство – по труду». Общество дискри-
минации – это общество, в котором отношения между людьми 



148

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

основаны на порабощении и эксплуатации. Иными словами, это 
принуждение и жизнь одних за счёт труда других. Естественное же 
общество есть общество, осуждающее любую форму эксплуатации 
и жизнь одного человека за счёт другого. Здесь отношения между 
людьми строятся по принципу взаимного подчинения, все сво-
бодно трудятся по мере сил и возможностей и зависят друг от дру-
га – иными словами, господствует обоюдный наём. Совершенно 
очевидно, что по причине естественных различий между людьми, 
тот, у кого больше способностей, привлекает к себе больше чело-
веческих ресурсов. Например, человек, обладающий большими 
научными талантами, привлекает и подчиняет себе большее чис-
ло людей, стремящихся к получению знаний. И если кто-то одарён 
большими способностями в технических вопросах, то другие по-
неволе двигаются в русле его идей и подчиняются ему.

Так, Священный Коран, отрицая наличие в обществе отноше-
ний «господин – раб», в то же самое время признаёт существова-
ние естественных различий и разных врождённых способностей 
и подтверждает формулу отношений «обоюдного подчинения».  
В айате 33 суры «аз-Зухруф» («Украшения», № 43) сказано: «Разве 
они делят милость Господа твоего? Мы разделили среди них их 
пропитание в земной жизни и возвысили одних степенями над 
другими, чтобы одни из них брали других в подчинение. И ми-
лость Господа твоего лучше того, что они собирают!» Из этого 
айата следует, что различие в преимуществах не является одно-
сторонним, то есть люди не делятся на две группы: обладающие 
естественными преимуществами и лишённые естественных пре-
имуществ. Если бы всё было именно так, то один класс был бы 
абсолютным «подчинителем», а другой – «подчинённым». Тогда 
следовало бы сказать так: «Мы даровали одним преимущество 
над другими, дабы те, кто обладает преимуществом, подчиня-
ли себе тех, кто преимуществом не обладает». Однако сказано:  
«и возвысили одних степенями над другими, чтобы одни из них 
брали других в подчинение». То есть все обладают преимуще-
ствами и все «берут друг друга в подчинение». Иными словами, 
преимущества обоюдны и подчинение тоже обоюдно.

Второе соображение касается слова сухрийан («в подчине-
ние»). Здесь в данном значении это слово употребляется с дам-

мой над сином. В двух других айатах это слово используется 



149

Исламское мировоззрение

с кясрой (сихрийан). Один раз в айате 110 суры «ал-Му’минун» 
(«Верующие», № 23), обращённом к жителям ада в осуждение за 
их недостойное поведение по отношению к верующим: «Но вы 
высмеивали их так, что, насмехаясь над ними, позабыли о поми-
нании Меня». Второй раз в айате 63 суры «Сад» (№ 38), где при-
водятся слова жителей ада: «Мы высмеивали их. Или же наши 
взоры смотрят в сторону от них?» Если следовать контексту,  
а также общему мнению комментаторов (авторов комментариев, 
которые мне довелось видеть – Маджма‘ ал-байан, ал-Кашшаф, 
Тафсир-е Имам, Байзави, Рух ал-байан, ас-Сафи, ал-Мизан), фор-
ма сихрийан в упомянутых двух айатах означает «подвергаемый 
насмешкам». Только Маджма‘ ал-байан вскользь упоминает, 
что, по убеждению некоторых учёных, это слово означает «взя-
тый в рабство». Кто-то категорически утверждает, что форма  
сихрийан (с кясрой) означает «подвергаемый насмешкам», а фор-
ма сухрийан (с даммой) означает «подчинённый».

А теперь посмотрим, каковы смысл и содержание слов тас-

хир и мусаххар. Эти два слова неоднократно встречаются в Ко-
ране в значении «подчинение» и «подчинённый». В Священной 
Книге говорится о подчинении луны, солнца, ночи, дня, моря, 
рек, гор (пророку Дауду [= Давид]), ветра (пророку Сулайману 
[= Соломон]), а также всего, что находится на небе и на земле 
(человеку). Во всех этих случаях, конечно же, имеется в виду, что 
упомянутые субстанции созданы таким образом, что они подчи-
нены человеку и используются им. В данных айатах речь идёт  
о подчинении вещей человеку, а не человека вещам. Однако  
в рассматриваемом нами айате речь идёт об обоюдном подчине-
нии человека человеку. В содержании слова тасхир нет конно-
тации принуждения. Например, влюблённый подчинён возлюб-
ленной, желающий подчинён предмету желания, ученик подчи-
нён учителю, обычные люди, как правило, подчиняются героям, 
однако они не обязаны делать этого. Поэтому мусульманские 
философы благоразумно отделяют понятие «действие вследствие 
подчинения» (фа‘илийат би-т-тасхир) от понятия «действие по 
принуждению» (фа‘илийат би-ль-джабр). Безусловно, в любом 
принуждении есть элемент подчинения, но не всякое подчине-
ние есть принуждение. Нет никаких сомнений в том, что Коран 
вкладывает в содержание этого слова именно такой смысл.  



150

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Од на ко на данный момент я не знаю, это – изначально кораниче-
ское выражение, то есть Коран для обозначения исключительной 
реальности, созданной в процессе творения (которая представ-
ляет собой действие естественных сил в форме действия вслед-
ствие подчинения, а не по принуждению и не по собственному 
произволению) придал основному значению упомянутого слова 
новую коннотацию, или же это понятие бытовало и в доислам-
скую эпоху. Поэтому становится ясно, насколько несостоятель-
ны слова ряда лексических словарей, в частности ал-Мунджид 
[Помощник], определяющих слово тасхир как «безвозмездное 
по ручение»! Эти лексикографы в первую очередь прилагали 
дан ное слово только к добровольным социальным отношениям 
меж ду людьми и лишь во-вторых ввели в его содержание кон-
нотацию принуждения, притом что в Коране оно используется  
применительно к универсальным отношениям без обязательно-
го привнесения в него оттенка принудительности.

Рассматриваемый нами айат говорит об универсальных от-
ношениях людей в их социальной жизни – отношениях «под-
чинения всех всем». Можно сказать, что это важнейший айат  
с точки зрения социальной философии ислама. Как прекрасно 
истолковали этот айат Байзави в своём известном комментарии, 
а вслед за ним и ‘Аллама Файз в комментарии ас-Сафи [Чистый]! 
Так, они говорят, что смысл предложения «чтобы одни из них 
брали других в подчинение» заключается в том, что люди ис-
пользуют друг друга для реализации своих потребностей, и та-
ким образом между ними возникает дружба, привязанность друг 
к другу, вследствие чего мир обретает упорядоченность. В одном 
хадисе также сказано, что смысл данного айата – «Мы сотвори-
ли всех нуждающимися друг в друге». Отношения подчинения,  
в отличие от отношений, основанных на принуждении, реализу-
ются таким образом, что, хотя свои естественные потребности 
люди связывают друг с другом, общество не лишается свободной 
конкуренции. Жизнь же социальных животных основана на при-
нуждении. Поэтому социализированность человека отличается 
от социализированности пчелы или термита. В жизни последних 
преобладают законы принуждения. Их жизнь не является ареной 
конкурентной борьбы, у них нет возможности получить повы-
шение или понижение. Между тем человек, будучи социальным, 



151

Исламское мировоззрение

обладает определённой свободой. Человеческий социум – это 
аре на конкурентной борьбы ради прогресса. Путы, ограничива-
ющие индивидуальную свободу на пути развития, мешают рас-
крытию способностей человека. Поскольку в материалистиче-
ской модели человек не достиг внутренней свободы и лишь отсёк 
внешние привязанности, он подобен птице без крыльев и опере-
ния: его освободили из силков, но он не может лететь. В рамках 
идеалистической модели человек внутренне свободен, а снаружи 
заперт: он птица с крыльями и оперением, но его ноги привя-
заны к тяжёлому грузу. В контексте реалистической модели че-
ловек – это птица, обладающая крыльями и оперением, птица, 
свободная от силков и имеющая возможность летать.

Из всего сказанного нами выше стало понятно, что практи-
ческий монотеизм (как индивидуальный, так и социальный) 
заключается в достижении индивидуумом целостности в покло-
нении Единому Богу и в отрицании поклонения чему или кому-
либо иному, например, страстям, деньгам, чинам и т.д., а также 
в сплочении общества в поклонении Единой Истине через отри-
цание идолов, дискриминации и любых форм несправедливости. 
До тех пор пока индивидуум и общество не достигнут единства, 
они не обретут счастья. А единства они достигнут только в свете 
поклонения Истине. В айате 29 суры «аз-Зумар» («Толпы», № 39) 
раскол человеческой личности, её блуждание во тьме язычества 
и, напротив, обретение человеком внутреннего единства и це-
леустремлённости, а также его утверждение на пути прогресса в 
свете монотеизма Коран описывает следующим образом: «Аллах 
привёл в качестве притчи человека, о котором препираются со-
участники (каждый из которых грубо приказывает ему идти  
в свою сторону – М.М.), и человека, преданного [только одному] 
человеку. Равны ли они в притче?» В язычестве человека ежеми-
нутно тянет то в одну, то в другую сторону, он подобен соломинке 
в море – каждый миг волны влекут его за собой. В монотеизме же 
человек подобен кораблю, оснащённому навигационными при-
борами и плавно идущему под управлением благожелательного 
капитана.



152

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Степени язычества

Как и монотеизм, язычество имеет ряд степеней. Сравнение 
степеней монотеизма со степенями язычества, по выражению 
«познавай вещи в их противоположностях», позволит лучше по-
нять и монотеизм, и язычество. История свидетельствует, что  
в противовес монотеизму, к которому с самых ранних времён 
призывали божественные пророки, существовали различные 
формы язычества.

А. Язычество по сущности
Некоторые народы верили в двух (дуализм), трёх (трини-

таризм) или несколько независимых друг от друга предвечных 
начал, считая мир многоосновным, многополюсным и полицен-
тричным. Куда уходят корни подобных идей? Может быть, каждая 
из них является отражением состояния общества этих народов? 
Например, если тот или иной народ верит, что в мире существует 
два предвечных начала и два базовых стрежня, то это потому, что 
его общество разделено на два противоположных полюса, а если 
он убеждён в наличии трёх начал и трёх богов, то это вследствие 
троичности его социального уклада? То есть социальный уклад 
всегда отражался в сознании народа в форме некоего религиоз-
ного постулата, и если пророки проповедовали монотеизм и мо-
ноцентричность этого мира, то это было в тот период, когда со-
циальный уклад тяготел к однополярности? Подобное воззрение 
выделилось из философской теории, о которой мы говорили ра-
нее и суть которой состоит в том, что духовно-интеллектуальные 
стороны человека, а также интеллектуальные институты обще-
ства, в частности наука, законодательство, философия, религия 
и искусство, зависят от его уклада (особенно экономического) и 
сами по себе не обладают самобытностью. Выше мы высказыва-
ли своё мнение относительно данной теории. Признавая само-
бытность и независимость идеологии и человеческой природы, 
мы считаем, что применительно к монотеизму и язычеству по-
добные социологические теории безосновательны.

В действительности здесь мы имеем дело с иной проблемой, 
которую не следует путать с упомянутой. Дело в том, что иногда 
религиозная система служит инструментом злоупотреблений 



153

Исламское мировоззрение

в рамках определённого социального уклада. Так, специфика 
идо лопоклоннического культа язычников-курайшитов служи-
ла средством сохранения прибыли арабов-ростовщиков, однако 
са ми ростовщики, все эти Абу Суфйаны, Абу Джахли и Валиды 
ибн Мугиры, нисколько не верили в своих идолов и защищали их 
ис ключительно ради поддержания существующего социального 
уклада. Особенно серьёзный характер их апологетика приняла 
с появлением монотеистического уклада, боровшегося против 
эксплуатации и ростовщичества. Идолопоклонники, предвидя 
свой конец, начали апеллировать к неприкосновенности и свято-
сти народных верований. В Коране встречается множество упо-
минаний об этом, особенно в рассказе о фараоне и Мусе [= Мои - 
сей]. Однако, как мы уже знаем, данная проблема отличается от 
проблемы, согласно которой экономический уклад является ба-
зисом уклада интеллектуального и религиозного, а последний 
выступает неизбежной реакцией на социально-экономический 
строй. Учение пророков категорически отвергает, что любое ин-
теллектуальное течение непременно выкристаллизовывается из 
социальных запросов, которые, в свою очередь, являются порож-
дением экономических условий. Согласно этой абсолютно ма-
териалистической теории, само монотеистическое учение про-
роков выросло из социальных запросов, порождённых экономи-
ческими потребностями того времени. То есть развитие орудий 
производства породило целый ряд социальных запросов, кото-
рые необходимо было интерпретировать в форме некой моноте-
истической идеологии. Поэтому, в сущности, пророки выступа-
ют авангардом и выразителями этих социально-экономических 
запросов. Такова идея о том, что идеология, в том числе и моно-
теистическая, обладает экономическим базисом.

Признавая наличие у человека врождённой природы и пола-
гая её базовым экзистенциальным измерением человека, кото-
рое в свою очередь служит источником целого ряда идей и за-
про сов, Коран называет монотеистический призыв пророков от-
ветом на требования этой врождённой природы и не приемлет 
иного базиса, кроме врождённого монотеизма у всего челове че-
ства. Постулируя наличие у человека врождённой природы, Ко-
ран не считает социальные условия неизбежной причиной ка-
кой-либо идеологии. Если признать социальные условия базисом  



154

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

и не учитывать врождённую природу, тогда мысли и склонности 
любого человека будут направлены на то, что требует его соци-
альный статус. В этом случае уже нет речи о воле и выборе. Тогда 
и фараон не заслуживает упрёка, и его противники не заслужива-
ют одобрения. Ведь человек достоин упрёка или одобрения лишь 
тогда, когда он может стать не тем, кто он есть. Если же он не 
может стать другим (например, тёмный или светлый цвет кожи), 
то его не за что упрекать или хвалить. Однако мы знаем, что че-
ловек не обречён довольствоваться классовым мышлением и мо-
жет восстать против интересов своего класса. Подобным бунтов-
щиком был, например, Муса [= Моисей], выросший в неге при 
дворе фараона. Это само по себе доказывает, что проблема базиса 
и надстройки – не более чем предрассудки, лишающие человека 
его подлинной сущности. Разумеется, это не означает, что мате-
риальное и интеллектуальное чужды друг другу и не испытывают 
взаимного влияния, но лишь отрицает, что первое служит бази-
сом, а второе – надстройкой. А так, в самом Коране сказано: «Но 
нет! Человек преступает [границы дозволенного], как только по-
кажется ему, что он не нуждается»87. Коран подтверждает особую 
роль знати в борьбе против пророков и роль угнетённых в под-
держке последних, однако делает это, признавая у всех наличие 
врождённой человеческой природы, дающей право обращаться к 
человеку с призывом и напоминанием. Упомянутые две группы 
отличаются друг от друга тем, что, хотя в обеих группах врож-
дённая природа требует принять пророческий призыв, первой 
(группе знати) необходимо в духовном плане преодолеть огром-
ное препятствие, а именно материальную выгоду и властные 
преимущества, в то время как у второй группы подобное препят-
ствие отсутствует. Как сказал Салман, «спаслись лишённые бре-
мени». Однако помимо того, что им ничего не мешает дать по-
ложительный ответ на призыв врождённой природы, у них есть 
дополнительный стимул: после тяжёлых жизненных условий они 
достигают лучшей доли. Именно поэтому большинство последо-
вателей пророков составляют угнетённые. Тем не менее пророки 
всегда находили сторонников в рядах другой группы и восстанав-
ливали их против своего класса и социального положения. В то 

87 Коран 96:6–7.



155

Исламское мировоззрение

же время под воздействием обычаев, родственных уз и пр. к вра-
гам пророков иногда примыкали и угнетённые. То, что фараон и 
Абу Суфйан защищали языческий уклад своей эпохи, возбуждая 
религиозные чувства людей против Мусы [= Моисей] и Печати 
пророков [= Мухаммад], Коран интерпретирует не в том смысле, 
что в силу своей классовой принадлежности они не могли думать 
иначе и что их социальные запросы вылились в подобные убеж-
дения, но напротив, воспринимает их действия как лукавство: 
зная истину благодаря данной Богом природе, они отрицали её 
«по беззаконию и горделивости»88, отвергая языком то, что при-
нимало сердце. Иными словами, Коран трактует это отрицание 
как своего рода восстание против велений совести. Некоторые 
совершают огромную ошибку, полагая, что Коран принимает 
марксистскую идею исторического материализма. Этот вопрос 
мы подробно рассмотрим в другой части нашего разговора об ис-
ламском мировоззрении, в которой мы будем исследовать взаи-
мосвязи общества и истории с точки зрения ислама. Упомянутая 
теория не соответствует реальным историческим событиям и не 
находит научного подтверждения.

Как бы там ни было, убеждение в наличии у мира несколь-
ких начал есть язычество по сущности, противоположное моно-
теизму по сущности. Говоря «если бы были над ними другие боги, 
кроме Аллаха»89, Коран приводит аргумент именно против этой 
группы («доказательство взаимного противодействия», бурхан-е 

таману‘). Подобного рода убеждение выводит человека из круга 
монотеистов и из области ислама. Ислам полностью отвергает 
любые формы язычества по сущности.

Б. Язычество по творческой функции
Одни народы считали Бога единственной основой мира, обла-

дателем сущности, у которой нет подобия, однако другие народы 
полагали, что в творческой функции у Него были соучастники из 
числа Его же творений. Например, они говорили, что Бог не явля-

88 Коран 27:14.
89 Коран 21:22. Выше мы говорили о содержании данного айата. Подроб-

нее о «доказательстве взаимного противодействия» см.: Усул-е фальсафе ва 
равеш-е реалисм. Т. 5 (примечания).



156

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ется создателем зла – оно было явлено тварными существами90. 
Этот род язычества, то есть язычество по творческой функции и 
действованию, выступает противоположностью монотеизму по 
дея ниям. Подобную форму язычества ислам тоже считает непро-
стительной. Язычество по творческой функции в свою очередь 
име ет ряд ступеней, к числу которых, в частности, относятся скры-
тое язычество и открытое язычество. Этот род язычества не ведёт к 
окон чательному выходу из круга монотеистов и из сферы ислама.

В. Язычество по атрибутам
Ввиду крайней тонкости данной проблемы язычество по атри-

бутам среди основной массы народа не обсуждается. Язычество 
по атрибутам является уделом философов, размышляющих на 
подобного рода темы, однако при этом не обладающих доста-
точно глубокой компетенцией. Под влиянием этой разновидно-
сти язычества находились мусульманские богословы-аш‘ариты. 
Язычество по атрибутам относится к скрытому язычеству и не 
ведёт к полному отходу от ислама.

Г. Язычество в поклонении
Некоторые народы поклоняются деревянным, каменным 

или железным истуканам, животным, звёздам, солнцу, деревьям 
или водным стихиям. Этот прежде широко популярный род язы-
чества и сейчас встречается в различных уголках земного шара. 
Он выступает противоположностью монотеизму в поклонении. 
Предыдущие ступени язычества относятся к разряду теоретиче-
ского язычества и области ложного знания, однако этот род язы-
чества есть язычество практическое, относящееся к категории 
ложного «бытия» и «становления». Практическое язычество, в 
свою очередь, обладает различными ступенями, высшей из ко-
торых, приводящей к отходу от ислама, является та, которую, 
как мы уже говорили, называют открытым язычеством. Однако 
существуют виды скрытого язычества, с которыми ислам реши-
тельно борется в рамках практического монотеизма. Некоторые 

90 Злом называют всевозможные несчастья, изъяны, недостатки – одним 
словом, все нежелательные события. О приписывании Богу зла подробно рас-
сказывается в другой книге автора – «Божественная справедливость».



157

Исламское мировоззрение

виды язычества настолько незаметны, что их с трудом можно 
разглядеть даже через очень сильное увеличительное стекло. Так,  
в хадисе, возводимом к Посланнику Аллаха, сказано: «Язычество 
незаметнее мелкого муравья, ползающего по камню тёмной но-
чью. Наиболее низкие его формы – когда некто возлюбит что-
либо из притеснения или возненавидит что-либо справедливое. 
Разве религия – это что-то иное, кроме как любовь и ненависть 
в Аллахе? Сказал Аллах: “Скажи: «Воистину, если вы любите 
Аллаха, следуйте за мной (т.е. следуйте моим повелениям, исхо-
дящим от Всевышнего. – М.М.), дабы и Аллах возлюбил вас»”»91.

Любые формы поклонения своим страстям, чинам, долж-
ностям, деньгам и людям ислам считает язычеством. В рассказе  
о споре Мусы [= Моисей] и фараона деспотичную власть по-
следнего над сынами Израилевыми Священный Коран называет 
порабощением. В ответ фараону Муса говорит: «Неужели благо-
деяние, которым ты попрекаешь меня, [состоит] в том, что ты по-
работил сынов Исра’ила?»92 Совершенно очевидно, что изра иль-
тяне не поклонялись фараону и не были его рабами. Они просто 
находились под его языческой деспотической властью, о которой 
Коран говорит словами самого фараона: «Воистину, мы одержим 
над ними верх!»93 В другом отрывке Священной Книги фараон 
говорит: «Разве уверуем мы в двух людей, подобных нам, когда 
народ их (= Мусы / Моисея и Харуна / Аарона) служит нам?»94 
В данном айате слово лана («нам») лучше всего указывает на то, 
что здесь не подразумевается поклонение, поскольку, если допу-
стить, что израильтяне были вынуждены оказывать языческое 
почитание, то они поклонялись бы конкретному фараону, а не 
фараонам вообще. Фараоны и их знать (по выражению Корана, 
мала’) принудили израильтян к повиновению. В своей проповеди 
ал-Каси‘а [Перемалывающая] Имам ‘Али, интерпретируя осуж-
дение израильтян, находящихся в лапах фараона, и деспотиче-
скую власть последнего, использует сочетание «взять в рабство»  
(«И взял их фараон в рабство»). Затем он описывает этих рабов 

91 ал-Мизан (арабский текст). Комментарий на айат «Скажи: “Воистину, 
если вы любите Аллаха, следуйте за мной».

92 Коран 26:22.
93 Коран 7:127.
94 Коран 23:47.



158

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

следующим образом: «Их терзали и поили горечью, они жили 
в смертельном унижении и подчинении деспотической власти 
врага, и не было у них возможности уклониться или защитить  
себя».

Но яснее всего – содержание айата, в котором Аллах даёт 
обещание, что верующие станут Его наместниками: «Тем из вас, 
кто уверовал и творил праведные деяния, Аллах обещал, что 
сде лает их преемниками на земле, подобно тому как Он сделал 
пре емниками тех, кто был до них; [обещал], что укрепит их ре-
ли гию, которую Он избрал для них, что Он вселит в них спокой-
ствие после того, как они испытали страх, так что они будут 
по клоняться Мне и не придадут Мне ничего в сотоварищи»95. 
По следнее предложение приведённого айата указывает на то, 
что, когда утвердится власть Истины и наступит божественное 
прав ление, верующие освободятся от пут подчинения тиранам. 
Из этого следует, что с позиции Корана любое подчинение есть 
поклонение: если оно обращено к Богу, то это – богопоклонение, 
а если к кому-либо иному, помимо Бога, то это означает прида-
ние Ему сотоварищей (язычество). Вызывают удивление слова  
о том, что навязанное подчинение с точки зрения этики не счи-
тается поклонением, а с социальной точки зрения – это покло-
нение. Благородный Посланник сказал: «Когда [число] потомков 
‘Аса ибн Умайи (предок Марвана Хакама и большинства омей-
ядских халифов) достигнет тридцати, они поочерёдно присвоят 
имущество Аллаха, рабов Аллаха сделают [своими] рабами, и из-
вратят религию Аллаха»96. Здесь мы видим аллюзию на тиранию 
Омейядов. Совершенно очевидно, что Омейяды не призывали 
народ поклоняться им и не превращали их в рабов. Но они на-
вязали народу своё деспотическое правление. Посланник Аллаха 
в своём пророчестве, полученном им от Всевышнего, называет 
такое положение родом язычества и относит его к категории от-
ношений «господин – раб».

95 Коран 24:55.
96 Ибн Аби-л-Хадид. Шарх Нахдж ал-балага. Толкование на хутбу 128.



159

Исламское мировоззрение

Граница между монотеизмом и язычеством

Где проходит точная граница между монотеизмом и язы-
чеством (как теоретическим, так и практическим)? Что такое 
моно теистическая идеология и языческая идеология? Каковы 
мо но теистическое деяние и языческое деяние? Является ли убеж-
де ние в существовании иных богов, помимо Аллаха, язычеством 
(язычество по сущности)? Служит ли отрицание реального суще-
ствования чего-либо, кроме Бога (даже в качестве Его творения), 
необходимым условием монотеизма по сущности (своего рода 
единство бытия, вахдат ал-вуджуд)?

Совершенно очевидно, что сотворённое Богом есть Его дея-
ние, а деяние Бога есть одно из Его достоинств – оно не является 
Его двойником и не предшествует Ему. Все создания Всевышнего 
суть проявления Его Щедрости. Вера в сотворённое, поскольку 
оно сотворённое, служит дополнением веры в существование Еди-
ного Бога, а не противоречит последней. Поэтому граница между 
монотеизмом и язычеством проходит не в области наличия или 
от сутствия иной вещи, пусть даже и являющейся Его творени-
ем. Является ли убеждение в том, что творение играет свою роль  
в при чинно-следственных связях, язычеством (в творческой дея-
тельности и действовании)? Предполагает ли монотеизм по дея-
ниям, что мы должны отвергнуть причинно-следственную связь и 
любое следствие выводить непосредственно от Бога, не придавая 
причинам никакого значения? Например, должны ли мы думать, 
что огонь не играет никакой роли в горении, вода – в утолении 
жажды, дождь – в произрастании растений, а лекарство – в лече-
нии и что Бог непосредственно обжигает, утоляет жажду, изливает 
дождь и излечивает, а наличие или отсутствие причин не имеет 
никакого значения? На самом деле в обычае Бога совершать свои 
деяния в «присутствии» этих явлений. На при мер, если какой-то 
человек имеет привычку всегда писать пись ма, когда у него на го-
лове надет головной убор, то наличие последнего никак не влияет 
на процесс составления письма. Однако автор письма не желает 
писать без головного убора. Со гласно данной теории, наличие или 
отсутствие того, что именуется причиной, – того же рода. И если 
мы признаем нечто иное, то тем самым присвоим Богу сотовари-
ща или даже сотоварищей (теории аш‘аритов и джабаритов).



160

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Эта теория тоже неверна. Подобно тому как вера в существо-
вание тварного не приравнивается к язычеству по сущности и 
вере в наличие второго бога и противоположного Всевышнему 
полюса, но дополняет веру в Единого Бога, так и убеждение в 
том, что творения играют роль причин в структуре мира (ввиду 
того что тварное не обладает независимостью по сущности, оно 
не обладает и независимостью в своём воздействии, существуя 
благодаря Его существованию и воздействуя благодаря Его воз-
действию), не является язычеством в отношении творческой дея-
тельности Бога, но дополняет веру в неё. Да, если мы признаем 
независимость и полномочность тварного в его воздействии, то 
начнём думать, что отношение Господа к миру подобно отноше-
нию ремесленника к изделию (например, сборщика автомобиля 
и самого автомобиля). Изделие для своего появления нуждается в 
ремесленнике, но, будучи созданным, оно продолжает свою рабо-
ту в соответствии с заложенным в него механизмом. Ремесленник 
играет роль в создании изделия, но не в его последующем функци-
онировании. Если сборщик автомобиля умрёт, то автомобиль про-
должит работать. Если мы будем думать, что связь причин (воды, 
дождя, электричества, тепла, земли, травы, животных, человека 
и пр.) с Господом именно такова (подобного взгляда придержи-
вались му‘тазилиты), то это будет безусловным язычеством. Для 
своего возникновения и продолжения существования тварное 
нуждается в Творце, и для продолжения своего существования и 
воздействия оно нуждается в Нём в той же мере, как и для сво-
его возникновения. Мир есть воплощённость Его Щедрости, во-
площённость привязанности к Нему, воплощённость связи с Ним, 
воплощённость зависимости и воплощённость категории «от 
Него». Поэтому воздействие вещей и их способность служить при-
чинами является воплощённостью таких же качеств Всевышнего. 
Творческий потенциал сил, действующих в этом мире, есть вопло-
щённость творческого потенциала Господа и распространение 
Его деятельности. Однако убеждение в том, что признание уча-
стия вещей в деятельности мира – это язычество, само по себе и 
есть язычество, ибо данное убеждение проистекает из того, что 
мы неосознанно признаём сущность тварных существ независи-
мой от Сущности Истины, и тогда, если тварное воздействует на 
этот мир, то это воздействие будет возводиться к иным полюсам.



161

Исламское мировоззрение

Итак, граница между монотеизмом и язычеством не обу-
словлена тем, признаем мы за чем-либо, помимо Бога, способ-
ность воздействовать на дела мира и служить причинами или 
нет. Про ходит ли граница между монотеизмом и язычеством 
в области веры в наличие сверхъестественной силы и воздей-
ствия? То есть вера в наличие у какого-либо существа (будь то 
ангел или человек, например, пророк или имам) силы, стоящей 
выше обычных законов природы, это язычество, а вера в нали-
чие силы и воздействия на обыденном уровне – нет. Подобным 
же образом вера в силу и воздействие ушедшего из этого мира че-
ловека тоже является язычеством, поскольку умерший человек –  
это неорганическое вещество, которое, согласно законам приро-
ды, не обладает ни сознанием, ни силой, ни волей. Поэтому вера 
в то, что умерший способен понимать, оказание ему почёта и 
ува жения, обращение к нему, а также приветствия и просьбы  
в его адрес есть язычество, так как подразумевает веру в наличие 
сверхъ естественной силы у кого-либо, помимо Бога. Точно так 
же и вера в таинственное воздействие вещей, вера в воздействие 
того или иного вида земли (особенно при лечении болезней) или 
особое влияние какого-либо места на принятие молитвы – это 
язычество, поскольку подразумевает веру в сверхъестественную 
силу вещи, тем более, что всё физическое можно познать, испы-
тать, осязать и потрогать. Поэтому вера в независимое воздей-
ствие вещей – это не язычество (как полагали аш‘ариты), а вера  
в сверхъ естественное воздействие вещей – язычество.

Итак, бытие делится на две части: естественную и сверхъес-
те ственную. Сверхъестественное является исключительной сфе - 
рой влияния Господа, а естественное есть область действия Его 
творения или Его совместного с тварными существами дейст-
вия. Целый ряд действий обладает сверхъестественным харак-
тером. Это, в частности, оживление и умерщвление, дарование 
пропитания и т.п. Остальные действия являются обыденными. 
Действия, выходящие за грань обыденного, пребывают во власти 
Бога, а остальные действия находятся в сфере влияния Его творе-
ния. Это с точки зрения теоретического монотеизма. С точки же 
зрения монотеизма практического, всякое мысленное обраще-
ние к кому-либо, кроме Господа (то есть обращение, соверша-
емое не посредством языка обращающегося и внешних органов 



162

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

слуха того, к кому обращаются, когда обращающийся хочет уста-
новить определённую сердечную, духовную связь с противопо-
ложной стороной, призвать её, обратить на себя её внимание, 
прибегнуть к ней и попросить её удовлетворить его просьбу), 
есть язычество и поклонение иному существу, помимо Бога. Ибо 
поклонение – это именно такое обращение, а поклонение ко-
му-либо, кроме Всевышнего, запрещено религиозным законом 
и подразумевает отход от ислама. Вдобавок, мало того что со-
вершение подобного рода церемоний – это совершение церемо-
ний поклонения не во имя Бога, сходное с ритуалами язычников 
перед своими идолами, оно ещё подразумевает веру в наличие 
сверхъестественной силы у той личности, которой адресовано 
данное обращение (пророк, имам). Такова теория ваххабитов и 
нынешних псевдоваххабитов. В наше время эта теория получила 
некоторое распространение и в определённых кругах считается 
признаком просвещённости.

Однако если говорить о нормах монотеизма, то, с точки зре-
ния монотеизма по сущности, эта теория коррелирует с языче-
ской теорией аш‘аритов, а с точки зрения монотеизма по деяни-
ям, она относится к числу наиболее ярко выраженных языческих 
теорий. Ранее, опровергая теорию аш‘аритов, мы говорили, что 
последние отрицали способность вещей воздействовать и высту-
пать в качестве причины ввиду того, что это подразумевает веру  
в существование противоположных Богу начал. Мы говорили, что 
вещи выступают в качестве противоположных Господу полюсов 
тогда, когда они являются независимыми по сущности. Из этого 
становится понятно, что аш‘ариты неосознанно признали своего 
рода сущностную независимость вещей, которая служит необхо-
димым условием язычества по сущности. Но они не заметили это-
го и хотели через отрицание способности вещей к воздействию 
утвердить монотеизм по деяниям. Поэтому, отвергая язычество 
по творческой деятельности, они подспудно утверждали языче-
ство по сущности. Те же возражения приводятся и в адрес теории 
псевдоваххабитов. Последние тоже подсознательно признавали 
за вещами определённого рода независимость по сущности и 
поэтому считали, что способность того, что находится за преде-
лами обыденного, оказывать воздействие в мире подразумевает 
веру в наличие противоположных Богу силы и полюса. При этом 



163

Исламское мировоззрение

они совершенно игнорировали тот факт, что сверхъестественное 
воздействие существа, идентичность которого всецело зависит 
от воли Истины и которое никакой самостоятельной сущностью 
не обладает, так же как и его естественное воздействие опирает-
ся в первую очередь не на само это существо, а на Истину, и что 
оно не более чем проводник Щедрости Истины по отношению к 
вещам. Разве посредническая функция Джебраила [= Гавриил]  
в передаче милости и знания, посредническая функция Микаила 
в подаче пропитания, посредническая функция Исрафила в ожив-
лении и посредническая функция Ангела смерти во взятии душ – 
язычество? С точки зрения монотеизма по деяниям, эта теория 
представляет собой худшую разновидность язычества, поскольку 
она признаёт распределение действий между Творцом и творе-
нием: сверхъестественные деяния она относит к сфере влияния 
Бога, а деяния естественные – к области тварных существ или  
к совместной сфере влияния Бога и тварных существ. Признание 
существования сферы влияния тварных существ, а также общей 
сферы влияния Бога и тварных существ подобно язычеству по 
действию.

Вопреки расхожему представлению ваххабизм – это не толь-
ко теория, направленная против концепции имамата. Прежде 
всего, это теория, направленная против монотеизма и против че-
ловека. Против монотеизма – потому, что признаёт разделение 
деятельности между Творцом и творением, представляя собой 
род скрытого язычества по сущности, о котором мы говорили 
выше. Против человека – потому, что не осознаёт способностей 
последнего (который поставлен выше ангелов и, согласно тексту 
Корана, является «наместником Аллаха», и ангелы должны по-
клоняться ему), низводя его до уровня обыкновенного животно-
го. Кроме того, разделение живых и мёртвых в том смысле, что 
мёртвые уже не оживают в другом мире и что личность человека –  
это его тело, которое принимает форму неорганического веще-
ства, представляет собой материалистическую, атеистическую 
идею. Этот вопрос мы затронем в дальнейшем, когда будем гово-
рить о будущей жизни. Разделение воздействий на мир на тайные 
и явные, а также признание первых сверхъестественными в про-
тивоположность вторым – это ещё один род язычества. Здесь ста-
новятся понятными слова Посланника Аллаха: «Проникновение 



164

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

язычества в идеи и убеждения настолько тихое и незаметное, 
что подобно движению муравья по твёрдому камню в ночной  
тьме».

На самом деле граница между монотеизмом и язычеством 
проходит в области отношений Бога с человеком и миром, в ка-
тегориях «от Него» и «устремлённость к Нему». Граница между 
монотеизмом и язычеством в сфере теоретического монотеизма 
заключается в «от Него» (Я есмь Бог). Если мы рассматриваем 
сущность, атрибуты и деяния любой реалии, любого существа  
в рамках идентичности «от Него», мы понимаем его правильно, 
в соответствии с реальностью и воззрением монотеизма, неза-
висимо от того, обладает эта вещь каким-либо воздействием или 
нет, и имеют эти воздействия сверхъестественный характер или 
нет. Ибо Бог не есть только Бог сверхъестественного, Бог небес 
или Бог мира владычества и мира духовного – Он Бог всего мира. 
Он одинаково близок к физическому и сверхъестественному 
мирам и служит опорой для них, поэтому сверхъестественный  
характер какого-либо существа не придаёт последнему боже-
ственного характера. Ранее мы говорили, что сущность мира, 
с точки зрения исламского мировоззрения, относится к разря-
ду «от Него». Священный Коран во многих айатах приписывает 
некоторым пророкам чудесные деяния, например, оживление 
умерших и исцеление слепорождённых, однако прибавляет – «по 
Его повелению». Эти слова указывают на то, что упомянутые де-
яния относятся к категории «от Него», чтобы никто не подумал, 
что пророки обладают независимостью.

Итак, граница между теоретическим монотеизмом и теоре-
тическим язычеством проходит в области «от Него». Вера в на-
личие существа, бытие которого не «от Него», есть язычество. 
Вера в то, что некое существо обладает воздействием, которое не 
«от Него», – тоже язычество. И не важно, будет это воздействие 
сверхъ естественным (например, сотворение небес и земли) или 
же незначительным (например, переворачивание листочка).

Граница между монотеизмом и язычеством в сфере практи-
ческого монотеизма проходит по линии «устремлённость к Не-
му» («к Нему мы возвращаемся»). Обращение (как внешнее, так 
и мысленное) к любому существу как к пути достижения истины, 
а не определённой цели, есть обращение к Богу. Во время дви-



165

Исламское мировоззрение

жения по любому пути обращение к нему как к пути, и обращение 
к путевым указателям как к указателям, чтобы не заблудиться и 
не отклониться от цели, представляет собой «направленность к 
цели» и «движение к цели».

Пророки и святые суть пути Аллаха: «Вы самая широкая до-
рога и самый прямой путь»97. Они указатели на тропах, ведущих 
к Аллаху: «Знаки для рабов Его и светильники в стране Его и 
проводники на пути Его»98. Они наставники, ведущие к Истине:  
«…Зовущие к Аллаху и приводящие к Милости Аллаха»99. Поэтому 
проблема не в том, что прибегание к помощи святых, паломни-
чество к их могилам и обращение к ним в ожидании сверхъесте-
ственного есть язычество. Проблема в другом. Во-первых, не-
об ходимо понять, поднялись ли пророки и святые по ступеням 
близости к Богу настолько, что заслужили подобную милость 
Истины? Из Корана следует, что некоторым своим рабам Господь 
даровал подобные степени совершенства100.

Другой вопрос состоит в том, обладают ли правильным мо-
нотеистическим пониманием те люди, которые прибегают к по-
мощи пророков и святых, посещают их могилы и обращаются  
к ним со своими нуждами? Они совершают паломничество,  
в дей ствительности подразумевая «устремлённость к Нему»  
или, позабыв о Нём и сделав своей целью того, чью могилу они 
посещают? Без сомнения, большинство людей отправляется в па - 
ломничество именно с таким интуитивным настроем, но может 
быть и небольшое число тех, кто лишён монотеистического по-
нимания (даже на интуитивном уровне). Последних необходи-
мо научить монотеизму, а не называть паломничество языче- 
ством.

Третья проблема заключается в том, что высказывания и де-
яния, прославляющие и возвеличивающие Всевышнего, а также 
восхваляющие Его абсолютно совершенную и самодостаточную 
Сущность, будучи адресованными кому-либо иному, кроме Бога, 
являются язычеством. Он абсолютно прославляемый и абсолют-
но свободный от всякого изъяна и недостатка, Он Превеликий, 

97 Зийарат джами‘а кабира.
98 Там же.
99 Там же.
100 См. работу автора Вала’ха ва велайатха [Дружба и святость].



166

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Он тот, к кому обращаются все восхваления, на Сущность Его 
опираются все силы. Приложение подобных характеристик (как 
словом, так и делом) к кому-либо, помимо Бога, есть язычество. 
О том же, что такое поклонение мы говорили выше.

Правдивость и искренность

Богопознание само по себе накладывает свой отпечаток на 
всю личность, дух, нравственность и деяния человека. Степень 
этого влияния зависит от силы веры. Чем вера человека сильнее, 
тем глубже богопознание воздействует на всё его существо и тем 
больше подчиняет своей власти его личность. Влияние богопо-
знания на человека имеет ряд уровней, которые отличают людей 
по степени совершенства и близости к Богу. Все они называют-
ся «правдивость» (сидк) и «искренность» (ихлас), то есть все эти 
ступени – это ступени правдивости и искренности. Необходимо 
пояснить следующее. Прежде мы отмечали, что когда мы обра-
щаемся к Богу и поклоняемся Ему, то говорим: «Только Сущность 
Единственного достойна подчинения – лишь Ей я всецело поко-
ряюсь». Подобного рода стояние и обращение есть поклонение, 
которое позволено только в отношении Бога. Однако насколь-
ко правдиво то, что мы выражаем? Иными словами, до каких 
пределов мы освободились от оков подчинения тому, что поми-
мо Всевышнего, и насколько покорились Его Сущности? Это за-
висит от степени нашей веры. Совершенно ясно, что люди на-
ходятся на разных уровнях правдивости и искренности. Одни 
достигают такого уровня, когда над всем их существом факти-
чески господствует божественное повеление: ни вовне, ни во 
внутреннем мире у них нет иного правителя, кроме Всевышнего. 
Никакие страсти и склонности не могут заставить их метаться 
из стороны в сторону, ни один человек не способен подчинить 
их своей власти. Они позволяют своим душевным склонностям 
проявлять себя лишь настолько, насколько это будет угодно Богу 
(а угождение Богу, безусловно, есть путь, ведущий человека к 
подлинному совершенству), и подчиняются повелениям других 
людей (например, родителей, наставников и пр.) в дозволен-
ных Господом пределах для того, чтобы угодить Ему. Некоторые 



167

Исламское мировоззрение

из них идут ещё дальше – у них нет иного желанного и возлюб-
ленного, кроме Всевышнего. Следуя выражению «Тот, кто любит 
что-либо, любит и его проявления, знаки и напоминания о нём», 
любит Божье творение, поскольку оно создано Им и служит Его 
знамением и напоминанием о Нём. Другие идут ещё дальше. 
Они не видят ничего, кроме Него и Его проявлений, то есть они 
видят Его во всём, любая вещь превращается в зеркало, и весь 
мир становится зеркальным залом: куда бы они ни посмотрели, 
всюду они видит Его и Его проявления. Их состояние можно опи- 
сать так:

Взгляну на пустыню и вижу, что пустыня – это Ты.
Взгляну на море и вижу, что море – это Ты.
Куда ни взгляну – на гору, на ущелье или на степь,
[всюду] вижу знамения Твоего прекрасного лика.

‘Али как-то сказал: «Я не видел ничего, прежде или вместе  
с которым я не видел бы Аллаха»101.

То, о чём поклоняющийся Богу говорит с Ним во время сво-
его поклонения, он находит в дискурсе жизни и возводит в сте-
пень правдивости. Для подлинного поклоняющегося поклонение 
представляет собой «договор», а жизненное поприще – арену для 
его соблюдения. Этот договор включает в себя два главных ус-
ловия. Первое. Освобождение из-под власти всего, что помимо 
Всевышнего, – будь то страсти, корыстные желания, живые су-
щества, предметы и люди. Второе. Полная покорность тому, что 
велит Господь, тому, что угодно Ему, тому, что Он любит.

Подлинное поклонение для поклоняющегося является глав-
ным фактором его духовного воспитания. Поклонение – это урок 
для поклоняющегося. Урок спасения, освобождения, жертвен-
ности, любви к Богу, любви к Божьему творению, любви к Бо же-
ственному повелению, урок сплочённости, любви к последова-
телям Истинного, урок благодеяния и служения Божьему творе-
нию и т.п.

Из наших объяснений следует, что исламский монотеизм не 
приемлет иного стимула, кроме Бога. Реальность прогресса че-
ловека и этого мира – это реальность «устремлённости к Нему». 

101 Файз. ‘Ильм ал-йакин. Т. 1, с. 49.



168

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Всё, что не обращено к Нему, ложно и противоречит пути разви-
тия тварного мира. С точки зрения ислама, не только свои дела, 
но и дела тварного мира необходимо совершать во имя Бога. 
Иногда неправильно говорят, что действие во имя Бога есть дей-
ствие во имя сотворённого, что у Бога и творения – один путь, 
что «для Бога» значит «для творения», а действие во имя Бога  
с исключением творения – это хитросплетения ахундов и су- 
физм. С позиций ислама, путь – это путь Бога, и больше ничего. 
И цель – это Бог и ничто иное. Но путь Бога проходит через тво-
рение. Действие ради себя самого – эгоизм, действие ради творе-
ния – идолопоклонство, действие во имя Бога и творения – поли-
теизм и дуализм. Совершение же своих дел и дел тварного мира 
во имя Бога есть монотеизм и богопоклонение. Согласно моно-
теистическому подходу ислама, все дела необходимо начинать во 
имя Бога. Начало действия во имя творения – это идолопоклон-
ство, во имя Бога и творения – политеизм и идолопоклонство,  
и только во имя Бога – монотеизм и поклонение Единому.

В Коране мы находим интересный нюанс, связанный с по-
нятием «искренность» (ихлас). Дело в том, что понятия «искрен-
ний» (мухлис) и «очищенный» (мухлас) отличаются друг от дру-
га. «Быть искренним» (мухлис) значит проявлять искренность  
в своих действиях, искренне действовать во имя Бога, а «быть очи-
щенным» (мухлас) значит очиститься во имя Бога. Совершенно 
очевидно, что очищать, делать искренним деяние – это одно,  
а быть чистым всем своим существом – другое.

Единство мира

Представляет ли мир (природа – созданное Богом в простран-
стве и времени) во всей своей полноте реальное единство? Яв-
ляется ли необходимым условием монотеизма, то есть единства 
Бога в сущности, атрибутах и действовании, то, что творение 
во всей своей совокупности обладает определённого рода един-
ством? Если весь мир – это взаимосвязанное единство, то како-
ва форма этой связи? Она подобна формальной, искусственной 
связи между деталями машины или сродни связи тела с его чле-
нами? Иными словами, какой характер носит связь мира с его  



169

Исламское мировоззрение

частями – механический или органический? В пятом томе «Основ 
философии» мы рассуждали о характере единства мира. Кроме 
того, в работе «Божественная справедливость» мы размышля-
ли о том, что природа представляет собой неделимое единство,  
и отсутствие одной её части равносильно отсутствию целого, что 
изъятие из природы того, что называют «злом», означает уничто-
жение всей природы.

Философы Нового времени, особенно великий немецкий 
фи лософ Гегель, останавливаются на «соматическом» принци-
пе, то есть на том, что связь частей природы с целым – это связь 
членов с телом. Гегель доказывает данный постулат с помощью 
принципов, принятие которых зависит от принятия всех прин-
ципов его философской системы. Материалисты-гегельянцы, то 
есть сторонники диалектического материализма, заимствова-
ли этот принцип у Гегеля, ревностно защищая его под именем 
«принципа взаимовлияния противоположностей», или «принци-
па всеобщей связи вещей», или «принципа единства противопо-
ложностей». Они утверждают, что в природе связь части и целого 
является органической, а не механической. Однако им не удаётся 
доказать ничего, кроме механической связи. На самом деле, то, 
что мир в своей совокупности подобен телу и что связь частей с 
целым в нём сходна со связью членов с телом, на основании прин-
ципов материалистической философии доказать невозможно. 
Религиозные философы, с давних пор утверждавшие, что мир –  
это макрочеловек, а человек – это микрокосм, подразумевали 
именно такую связь. Среди мусульманских философов «Братья 
чистоты» были первыми, кто отстаивал подобный взгляд. ‘Арифы-
мистики, в свою очередь, смотрят на мир и бытие через призму 
единства больше, чем философы. По их мнению, всё творение, 
вся вселенная есть «единое проявление» Вечного Созерцателя.

Когда в зеркале кубка отразился Твой Лик,
Знающий Бога от блеска вина погрузился в пустые мечтания.
Красота Твоего Лика одним своим появлением в зеркале,
Все эти рисунки в зеркале обратила в иллюзию.

‘Арифы-мистики называют мир «святой эманацией» (файд 

мукаддас) и сравнивают его с конусом, узкая вершина которого, 
то есть связь с Сущностью Истины, расширяется к основанию.



170

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Здесь мы не будем рассматривать высказывания философов 
или мистиков и комментируем данный предмет лишь постоль-
ку, поскольку он связан с затронутой нами выше проблематикой. 
Ранее мы говорили, что мир обладает реальностью «от Него» и 
«устремлённость к Нему». С одной стороны, в своё время было 
установлено, что мир не является подвижной и текучей реаль-
ностью, но представляет собой воплощённость движения и те-
чения102. С другой стороны, в рамках проблемы движения было 
доказано, что единство начала, единство конца и единство пути 
придаёт движениям своего рода единство. Поэтому, ввиду того 
что весь мир происходит от одного начала и движется к одной 
цели по пути постепенного развития, он поневоле обладает опре-
делённым единством.

Сокровенное и свидетельствуемое

Монотеистическое мировоззрение ислама считает мир со-
единением сокровенного (гайб) и свидетельствуемого (шаха-

дат), то есть оно делит мир на две части: мир сокровенного и 
мир свидетельствования. В Священном Коране неоднократно го-
ворится о сокровенном и свидетельствуемом (особенно о сокро-
венном). Вера в «сокровенное» служит столпом ислама («те, кто 
верует в сокровенное»103, «у Него ключи от сокровенного, никто, 
кроме Него, не знает о них»104).

Сокровенное значит скрытое. Сокровенное, или скрытое, 
бывает двух родов: относительное и абсолютное. Относительное 
озна чает нечто скрытое от органов чувств человека в силу его уда-
лённости от него или по какой-либо сходной причине. Например, 
для человека, находящегося в Тегеране, Тегеран – это свидетель-
ствуемое, а Исфахан – сокровенное. Для того же, кто пребывает 

102 То, что мир природы является воплощённостью движения и течения, 
было доказано только в рамках исламской философии. Некоторые западные 
философские системы утверждают то же самое, но не могут этого доказать. 
Более подробное исследование читатель найдёт в статье Тазадд ва харакат 

дар фальсафе-йе ислами [Противоположность и движение в исламской фило-
софии], помещённой в сборнике философских работ автора этой книги.

103 Коран 2:3.
104 Коран 6:59.



171

Исламское мировоззрение

в Исфахане, Исфахан – это свидетельствуемое, а Тегеран – сокро-
венное. В ряде случаев в Священном Коране слово «сокровенное» 
(гайб) встречается именно в этом относительном значении, на-
пример: «Это – вести о сокровенном. Ниспосылаем Мы их тебе 
как Откровение»105. Совершенно очевидно, что сказания о про-
шлых поколениях для людей, живущих в настоящее время, – это 
сокровенное, но для самих этих поколений – это свидетельствуе-
мое. Однако в других случаях в Коране слово «сокровенное» при-
лагается к реалиям, «которые невозможно увидеть». Существует 
разница между реальностью, которую можно осязать, но кото-
рую не видно из-за удалённости или препятствия (подобно тому 
как Исфахан скрыт от того, кто находится в Тегеране), и реаль-
ностью, которую невозможно осязать с помощью органов чувств  
в силу её безграничности и нематериальности, и именно поэто-
му она скрыта.

Совершенно очевидно, что там, где Коран описывает верую-
щих в «сокровенное», он подразумевает не относительное сокро-
венное, ибо последнее признают все люди – как верующие, так 
и неверующие. Точно так же, говоря «у Него ключи от сокровен-
ного, никто, кроме Него, не знает о них»106 и тем самым ограни-
чивая знания о сокровенном Сущностью Истины, Коран подра-
зумевает абсолютное, а не относительное сокровенное. Там, где 
Священная Книга говорит о сокровенном и свидетельствуемом 
одновременно (например, «Он – Аллах! Нет бога, кроме Него, 
Ведающего сокровенное и явное (шахадат)! Он – Милостивый, 
Милосердный!»107), это означает, что Ему ведомо осязаемое и не-
осязаемое, и снова здесь имеется в виду не относительное сокро-
венное, но сокровенное, которое невозможно увидеть.

Какова связь между этими двумя мирами – миром сокровен-
ным и миром свидетельствования? Обладает ли сенсибельный 
мир пределами, за которыми находится мир сокровенного (на-
пример, отсюда до крыши мира располагается мир свидетель-
ствования, а дальше начинается сокровенный мир)? Совершенно 
очевидно, что подобного рода представления носят обыватель-

105 Коран 11:49.
106 Коран 6:59.
107 Коран 59:22.



172

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ский характер. Если предположить, что мы уберём физическую 
границу между двумя мирами, то оба они окажутся одновремен-
но материальными мирами свидетельствования. Связь сокро-
венного и свидетельствуемого невозможно объяснить в матери-
альных, физических терминах. Самое большее, что мы можем 
сказать, чтобы приблизиться к пониманию данного предмета, –  
то, что эта связь подобна связи корня и ветви, человека и тени. 
То есть этот мир воспринимается как отражение того мира. Из 
Корана следует, что всё, существующее в этом мире, есть «низве-
дённое бытие» существ мира иного. То, что в упомянутом выше 
айате названо «ключами», в другом айате именуется «сокровищ-
ницами» («Нет такой вещи, сокровищницы которой были бы не 
у Нас, и ниспосылаем Мы их только известной мерой»108). Это 
го ворит о том, что Коран понимает всё – даже камень и желе-
зо – как «низведённое»: «И низвели мы железо»109. Разумеется, 
Священная Книга не хочет сказать: «Все вещи, в том числе желе-
зо, Мы переместили из одного места в другое». Да, «реальность», 
«основа» и «корень» того, что находится в этом мире, восходит 
к иному, сокровенному миру, а «неуловимость» (ракика), тень и 
степень низведённости того, что пребывает в том мире, находит-
ся в этом мире110.

Небосвод с этими яркими звёздами прекрасен и красив,
Внизу есть образ того, что наверху.
Если тот образ, что находится внизу, по ступеням познания
взойдёт наверх, то объединится со своим первообразом.
Рациональный образ, что был бесконечен и вечен,
Со всем и без всего совокупен и един.
Не поймёт эти слова ни одно внешнее разумение,
Будь оно Абу Насром, будь оно Бу ‘Али Синой.

Коран под именем сокровенного предлагает своего рода ве-
ру и видение бытия, считая необходимым излагать этот пред-
мет и в иных категориях, например, веры в ангелов или веры  
в посланническую миссию пророков (веры в Откровение):  

108 Коран 15:21.
109 Коран 57:25.
110 См.: ал-Мизан (арабский текст). Т. 7. Комментарий на Коран 6:59.



173

Исламское мировоззрение

«Уве ро вал Посланник в то, что ниспослано ему от Господа его. 
Все вер ные уверовали в Аллаха, в ангелов Его, в Писания Его и 
посланников Его»111, «А тот, кто не верует в Аллаха, ангелов Его, 
Писания Его, посланников Его и в День Судный, впал в заблуж-
дение глубокое»112. В этих двух айатах отдельно упомянута вера 
в божественные Писания. Если бы под последними подразумева-
лись священные писания, ниспосланные пророкам, тогда было 
бы достаточно веры в посланников. Это указывает на то, что 
под данными писаниями подразумеваются реалии иного рода, 
не связанные с пером и бумагой. В самом Коране неоднократно  
о сокровенных истинах говорится как о «Писании ясном», «Хра-
ни мой Скрижали», «Матери Писания», «Книге записанной» и 
«Пи сании сокровенном»113. Вера в эти сокровенные писания со-
ставляет часть исламской доктрины. В принципе пророки при-
ходили, чтобы дать человечеству такое мировоззрение, которое 
поможет ему по мере его возможностей получить представление 
(пусть даже обобщённое) о всей структуре творения. Творение 
не ограничивается лишь тем, что можно ощутить и осязать, тем, 
что находится в сфере непосредственного опыта. Пророки хотят 
возвысить мировоззрение человека от сенсибельного к рацио-
нальному, от явного к сокровенному, от ограниченного к безгра-
ничному. К сожалению, поднявшаяся на Западе волна идей, огра-
ниченных сенсибельным и материальным, привела к тому, что 
определённая группа людей настойчиво стремится свести все 
возвышенные и глубокие понятия исламского мировоззрения до 
уровня осязаемого и материального мира.

Земной и будущий миры

Другим столпом исламского мировоззрения является деле-
ние мира на земной и будущий. То, о чём мы ранее говорили под 
именем «сокрытого» и «свидетельствуемого», было связано с ми-
ром, предшествующим этому миру, с миром, созидающим этот 

111 Коран 2:285.
112 Коран 4:136.
113 См.: ал-Мизан (комментарий на айаты, в которых упоминаются эти 

слова).



174

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

мир и управляющим им. Хотя, с одной стороны, будущий мир – 
это сокровенное, а земной мир – это свидетельствуемое, тем не 
менее, ввиду того что будущий мир следует за миром земным и 
человек возвратится именно в него, его можно рассматривать 
независимо. Сокровенный мир – это мир, из которого мы приш-
ли, а будущий мир – это мир, к которому мы движемся. ‘Али ска-
зал: «Да помилует Аллах того, кто знает – откуда, где и куда». Он 
не сказал: «Да помилует Аллах того, кто знает – от чего, в чём 
и во что». Если бы ‘Али сказал так, то мы бы посчитали, что он 
имел в виду следующее: «Из чего мы сотворены? Из праха. Во что 
мы обратимся? В прах. Из чего мы восстанем? Из праха». Если 
бы он сказал так, то это было бы аллюзией на айат «Сотворили 
Мы вас из земли, в неё и вернём вас и выведем из неё ещё раз»114. 
Но здесь ‘Али имеет в виду другие айаты и более высокий смысл,  
а именно – из какого мира мы пришли? В каком мире мы пре-
бываем? К какому миру мы движемся? Земной и будущий миры 
подобны сокровенному и свидетельствуемому. С точки зрения 
исламского мировоззрения, это два абсолютных, а не относи-
тельных понятия, каждое из которых, по выражению Корана, 
обладает самостоятельным источником. Относительно действие 
земного мира. Действие же мира будущего таково, что если оно 
совершается с эгоистическими целями, то носит земной харак-
тер, а если оно совершается во имя Бога и имеет целью угождение 
Ему, то отно сится к будущему миру. Далее в главе «Вечная или за-
гробная жизнь» мы поговорим о земном и будущем мирах более 
под робно.

Высшая мудрость и божественная справедливость

В рамках теистического мировоззрения затрагиваются от-
дельные проблемы связи мира с Богом, в частности проблема 
возникновения (худус) и вечности (кидам) мира, проблема по-
рядка появления существ, а также ряд других проблем, подробно 
рассматриваемых в области богословия. Здесь будет уместно от-
метить в значительной мере связанные между собой проблему 

114 Коран 20:55.



175

Исламское мировоззрение

высшей божественной мудрости и проблему божественной спра-
ведливости.

Проблема высшей божественной мудрости гласит, что струк-
тура бытия является мудрой, то есть в деятельности мира уча-
ствуют знание и воля, и, более того, существующая структура 
является самой лучшей и правильной, и наличие иной, более со-
вершенной структуры невозможно. Существующий мир являет-
ся самым лучшим из всех возможных. Здесь возникают вопросы 
и возражения, исходящие из того, что в мире можно наблюдать 
такие события и явления, которые относятся к категориям «изъ-
ян», «зло», «уродство» и «бессмысленность». Божественная муд-
рость требует, чтобы вместо изъяна было совершенство, вместо  
зла – благо, вместо уродства – красота, а вместо бессмысленно-
сти – целесообразность. Физические недостатки, всевозможные 
бедствия, безобразные лица, наличие у людей и животных допол-
нительных частей тела – всё это свидетельствует против мудро-
сти. Справедливое устройство заключается в том, чтобы в нём не 
было притеснения и дискриминации, не было бедст вий и даже 
уничтожения и небытия, ибо привести существо к бы тию, дать 
ему вкусить удовольствие от него, а затем отправить его в об-
ласть небытия есть проявление несправедливости. Спра вед ливое 
устройство состоит в том, чтобы относящиеся к нему су щества не 
имели недостатков, в том числе невежества, немощи, слабости и 
бедности, поскольку когда существо оказалось облечено в бытие, 
жалеть для него условий и совершенств послед него – значит про-
являть несправедливость. Если существующая структура совер-
шенна, то откуда вся эта дискриминация? Почему один белый,  
а другой чёрный, один уродливый, а другой красивый, один здо-
ров, а другой болен? Почему одно существо создано человеком, 
а другое – бараном, скорпионом или земляным червём? Одно су-
щество создано шайтаном, а другое – анге лом? Почему все созда-
ны не оди наковыми, почему произошло именно так, а не иначе? 
Почему, например, белый, красивый и здоровый не оказался чёр-
ным, некрасивым и больным? И так далее. В связи с проблемой 
мира возникает целый ряд подобных вопросов, и монотеисти-
ческое мировоззрение, считающее мир деянием Премудрого и 
аб солютно справедливого Бога, должно дать на них ответ. По-
дроб ные ответы на упомянутые вопросы потребуют отдельной 



176

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

объёмной монографии. Кроме того, мы посвятили данной теме 
выдержавшую несколько переизданий работу под названием 
«Божественная справедливость», в которой предложили пути 
решения данных проблем. Поэтому сейчас мы не будем входить  
в детальное рассмотрение этого вопроса и отсылаем любозна-
тельного читателя к упомянутой книге. Здесь же мы ограничимся 
упоминанием нескольких базовых принципов, знакомство с ко- 
 то рыми создаёт основу для решения возникших затруднений,  
и пре доставим сделать вывод самому уважаемому читателю.

1. Принцип самодостаточности и совершенства Сущности 

Истины. Всевышний Бог, будучи абсолютным необходимо су-
щим, в котором не может отсутствовать какое-либо совершенное  
качество или действие, не совершает никаких действий для того, 
чтобы достигнуть какой-либо цели или восполнить что-либо не-
достающее. Его деяние не означает движения от изъяна к совер-
шенству. Поэтому понятие «мудрость» применительно к Нему 
не подразумевает, что Он выбирает себе лучшие цели, для до-
стижения которых пользуется лучшими средствами. Мудрость 
в таком понимании актуальна по отношению к человеку, а не  
к Богу. Божественная мудрость означает, что Его действие состо-
ит в том, чтобы привести существа к их совершенству и конечной 
цели. Его действие – созидание, которое само по себе есть при-
ведение к совершенству бытия (от небытия), или же управление 
вещами, их совершенствование и направление их к их благу и 
полной реализации, что является одной из форм милости. Часть 
вопросов и возражений возникла из-за сравнения Бога с челове-
ком. Когда кто-либо задаёт вопрос: «В чём польза и мудрый за-
мысел такого-то создания?», он, как правило, смотрит на Бога 
как на тварное существо, которое для достижения своих целей 
использует «готовые» создания. Если же он с самого сначала об-
ратит внимание на то, что смысл божественной мудрости состо-
ит в том, что конечной целью обладает Его деяние, а не Он Сам, 
что глубинная мудрость каждого тварного существа заключает-
ся в конечной цели, скрытой в его собственной структуре, и что 
Господь ведёт его к этой онтологической цели, тогда один за дру-
гим будут найдены ответы на многие вопросы.

2. Принцип упорядоченности. Божественная Милость, то есть 
милость бытия, охватывающая весь мир, обладает особой струк-



177

Исламское мировоззрение

турой. Над тварными созданиями господствует нерушимый за-
кон предшествования и следования, закон причинно-следствен-
ных связей. Иными словами, ни одно существо не может превы-
сить свой разряд и занять разряд другого существа. Неизбежным 
следствием существования разрядов бытия служит наличие меж-
ду ними различий по степени интенсивности. Эти различия не 
означают дискриминацию, которая считается противной мудро-
сти и справедливости. Дискриминация возникает тогда, когда 
два существа обладают способностью к определённой степени 
совершенства, но одному она даётся, а другому – нет. Там же, где 
различия восходят к сущностным различиям и ограничениям, 
дискриминация отсутствует.

3. Принцип универсальности. Другая ошибка, в которую впа-
дает человек, сравнивающий Бога с самим собой, заключается 
в следующем. Например, человек принимает решение постро-
ить дом в определённое время и в определённом месте (разуме-
ется, по всем правилам). Он берёт какое-то количество кирпи-
ча, глины, цемента и железа, сущностно никак между собой не 
связанных, и искусственно соединяет их. Результатом является 
некая постройка, называемая жилым домом. А как же Господь? 
Неужели и действия Всевышнего того же рода? Неужели и боже-
ственный творческий акт подобен искусственному соединению 
нескольких чужеродных друг другу вещей? Создание подобных 
искусственных связей – это занятие тварных существ (в том 
числе человека), которые являются частью этой структуры и в 
определённых пределах используют сотворённые потенциаль-
ные свойства вещей; это занятие тварных существ, творческая 
деятельность которых находится на уровне движения, а не сози-
дания, то есть на уровне, когда он способен спровоцировать дви-
жение в уже существующей вещи. Господь же есть творец – Он 
создаёт вещи со всеми их потенциями и свойствами. Например, 
человек использует уже существующие огонь и электричество, 
устраивая всё так, чтобы пользоваться ими в тот момент, когда 
они ему нужны, и избегать их появления в тех условиях, когда 
они могут принести ему вред. Однако создателем огня и электри-
чества со всеми их свойствами является Господь. Обязательное 
условие существования электричества и огня состоит в том, что-
бы греть, порождать движение и сжигать. Бог создал электриче-



178

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ство и огонь не для конкретных людей и определённых случаев 
(например, огонь должен обогревать хижину бедняка, но если 
одежда последнего попадёт на него, он не должен её сжигать). 
Бог создал огонь, свойством которого является горение. Поэтому 
огонь необходимо рассматривать в его универсальности для всей 
системы мироздания – его существование необходимо, полезно 
и соответствует общему мудрому замыслу. Огонь не следует вос-
принимать как частное явление и пытаться выяснить, полезен 
он в каком-либо конкретном случае для определённых личных 
целей или нет, соответствует он общему мудрому замыслу или 
нет. Иными словами, в божественной мудрости необходимо при-
нимать в расчёт конечную цель действия, а не конечную цель 
Действователя, и мудрость Всевышнего понимать как создание 
лучшего уклада для приведения тварных существ к их конечной 
цели, а не как создание наилучшего средства для собственного 
перехода от недостатка к совершенству и от потенции к дей-
ствию ради достижения своих совершенных целей. Но помимо 
этого, мы должны знать, что конечные цели божественных дея-
ний носят универсальный, а не частный характер. Конечная цель 
сотворения огня – горение в целом, а не горение частное, полез-
ное одному человеку и вредное другому.

4. Для того чтобы некая реальность обрела бытие, недоста-
точно совершенной действенности (тамм ал-фа‘илийат) и спо-
собности изливать эманацию (файадийат) Действователя, необ-
ходимы также достойные качества, отсутствие которых во мно-
гих случаях служит источником отлучения некоторых существ от 
благ и совершенств. Тайна появления недостатков, в том числе 
невежества и немощи, в рамках универсума, а также в аспекте 
связи с Необходимо сущим заключается именно в этом.

5. Всевышний Господь, будучи Необходимо сущим, является 
всесторонне необходимым (ваджиб мин джами‘ ал-джахат). По-
этому невозможно, чтобы некое существо обрело достоинство 
быть, но Он отказал бы ему в продолжении бытия.

6. Всё зло относится либо к разряду небытия (например, не-
вежество, немощь, бедность), либо к разряду бытия (когда всё 
его зло заключается в том, что оно становится источником небы-
тия, например, землетрясения, микробы, сели, грады и т.п.). Зло 
бы тия, порождающее небытие, проистекает из относительного  



179

Исламское мировоззрение

ха рак тера его существования для других вещей, а не из самой его 
сущ ности, то есть всё зло является злом не для самого себя, а для 
дру гих. Подлинное существование всякой вещи – в её самости,  
а до полнительное и относительное её существование абстрактно 
и яв ляется неотъемлемым условием её подлинного существо-
вания.

7. Добро и зло не создают два независимых друг от друга ря-
да. Напротив, зло является неотъемлемой характеристикой до-
бра. Корень зла, которое относится к разряду небытия, заключа-
ется в отсутствии достойных качеств, при наличии которых на 
его существование неизбежно последует милость Необходимо 
сущей Сущности. Корень же зла, которое не относится к разряду 
небытия, состоит в его неотделимости от добра.

8. Никакое зло не является абсолютным. Небытие есть пред-
дверие бытия, добра и совершенства. Зло, в свою очередь, – это 
преддверие и ступень развития. Поэтому говорят, что в любом 
зле сокрыто добро, а в любом небытии – бытие.

9. Закон и установление. Мир бытия, будучи основанным на 
причинно-следственных связях (и этот уклад, как мы уже гово-
рили, носит универсальный характер), опирается на законы и 
установления. Священный Коран со всей определённостью это 
подтверждает.

10. Обладая универсальной нерушимой структурой, мир в 
сво ей сущности является неделимой единицей, то есть всё творе-
ние составляет подобную телу общность. Поэтому не только зло, 
от сутствие добра и бытийное неотделимы друг от друга, но и все 
части мира также неотделимы друг от друга, будучи единой об-
щностью и одним «проявлением».

Согласно приведённым выше десяти принципам, существо-
вать может только определённая универсальная неизменная 
струк тура, поэтому мир балансирует между тем, чтобы существо-
вать в рамках определённой структуры или не существовать во-
все. Не может быть так, чтобы он существовал без определённой 
структуры или обладал иной структурой (например, причины 
заняли место следствий, а последние – место первых). Итак, выс-
шая мудрость утверждает, что мир будет существовать в рамках 
определённой структуры или не будет существовать ничего. 
Совершенно очевидно, что мудрость требует наилучшего, то 



180

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

есть бытия, а не небытия. Кроме того, возможностью существо-
вать обладают вещи со всеми их неотъемлемыми свойствами и 
характеристиками. То же, что добро и бытие будет отделено от 
зла и небытия, есть чистая фантазия и несбыточные мечтания. 
Поэтому в контексте высшей истины рассматривается бытие и 
небытие, добро и зло вместе, а не бытие добра и небытие зла. 
Далее, возможностью существовать обладает весь мир, в форме 
монолитной единицы. Речь не идёт о существовании одной ча-
сти и небытии другой. Поэтому с точки зрения высшей истины 
следует рассматривать бытие и небытие в их целостности, а не 
по отдельности.

Если упомянутые принципы будут правильно усвоены, то это-
го окажется достаточно, чтобы все сомнения в отношении высшей  
божественной мудрости и справедливости развеялись. Здесь 
я снова отсылаю уважаемого читателя к книге «Божественная 
спра ведливость» и приношу свои извинения за то, что по необхо-
димости затронул эти вопросы, выходящие за рамки настоящего 
труда.

Ввиду того, что спор о «справедливости» имеет особую исто-
рию в мусульманской среде и это понятие входит в число базовых 
принципов шиизма, то есть, с точки зрения шиизма, справедли-
вость является одним из столпов ислама, в завершение будет не-
лишним отметить основные вехи этой истории.

История принципа справедливости  
в культуре ислама

В шиизме принцип справедливости относится к столпам 
ве ры. Во введении к книге «Божественная справедливость» мы 
го ворили, что принцип справедливости в исламской культуре 
де лится на «божественную справедливость» и «человеческую 
спра ведливость». Божественная справедливость делится на экзи-
стен циальную и законодательную. Человеческая справедливость 
в свою очередь подразделяется на индивидуальную и социаль-
ную. Та справедливость, которая считается характерной особен-
ностью шиитского мазхаба и которая за свои свойства вошла  
в число столпов религиозного учения шиизма, – это божест-



181

Исламское мировоззрение

венная справедливость, находящаяся в дискурсе исламского 
ми ровоззрения. Божественная справедливость – это убеждён-
ность в том, что Господь (как в онтологической структуре, так и  
в структуре законодательной) действует в соответствии с прав-
дой и справедливостью, не допуская притеснений. Причиной то-
го, что принцип справедливости стал одним из столпов шиизма, 
по служило появление группы людей, отрицавших наличие у че-
ло века свободной воли. Убеждения этих людей относительно бо-
же ственного предопределения совершенно противоречили прин-
ципу человеческой свободы. Они отрицали принцип причин-
но-следственных связей в общей структуре мира и в структуре 
дея тельности человека, полагая, что божественное предопреде-
ление действует непосредственно. Таким образом, обжигает не 
огонь, а Бог, магнит не обладает никакой силой притяжения ме-
таллических предметов – это Господь непосредственно притяги-
вает железо к магниту, человек не творит дурных и благих дея-
ний – Всевышний совершает их посредством человеческого тела. 
Именно здесь возник важный вопрос: если структура причинно-
следственных связей не истинна, если человек не играет ника-
кой реальной роли в выборе своих действий, тогда в чём смысл 
индивидуальных награды или наказания? Почему одним людям 
Господь дарует награду и вводит в рай, а других наказывает и от-
правляет в ад – ведь как добрые, так и злые деяния совершает Он 
Сам? Наказывать человека, когда он не обладает ни малейшей 
свободой воли, – это тирания, противоречащая непреложному 
принципу божественной справедливости. Все шииты и группа 
суннитов, именуемая му‘тазилитами, опираясь на надёжные ра-
циональные и ревелятивные доводы, отрицают, что человек при-
нуждаем в своих действиях и что божественное предопределение 
действует в мире непосредственно, поскольку, по их мнению, это 
противоречит принципу справедливости. Поэтому они стали из-
вестны под именем «‘адлиты» («сторонники справедливости»).

Из всего сказанного становится ясно, что принцип справедли-
вости, будучи божественным, то есть связанным с одним из атри-
бутов Бога, в то же время является и принципом гуманитар ным, 
ибо относится к свободе воли человека. Поэтому вера шии тов и 
му‘тазилитов в принцип справедливости означает веру в свободу 
человека, в его ответственность и созидательную роль. Вопрос, 



182

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

который, главным образом в наше время, занимает умы людей 
в связи с божественной справедливостью, касается некоторых 
форм социального неравенства. Так, спрашивают: почему одни 
люди некрасивы, а другие красивы, одни здоровы, а другие боль-
ны, одни состоятельны, а другие бедны? Разве подобное неравен-
ство не противоречит принципу божественной справедливости? 
Разве божественная справедливость не предполагает того, чтобы 
все люди были равны в богатстве, жизни, детях, социальных сту-
пенях, известности и любви, и чтобы никаких различий не суще-
ствовало в принципе? Разве за всё это неравенство ответственно 
не божественное предопределение?

Подобные сомнения и вопросы обусловлены двумя обстоя-
тельствами. Во-первых, невниманием к тому, как действует боже-
ственное предопределение. Спрашивающий воображает, что бо -
же ственное предопределение действует непосредственно115. На-
при мер, богатство без посредства какой-либо причины или дей-
ству ющего фактора перемещается из тайной сокровищни цы Все-
выш  него и распределяется по домам людей. То же самое от но сит-
ся к здоровью, красоте, силе, положению, любви, детям и прочим 
бла годеяниям. При этом не обращают внимания на то, что ни ка-
кое пропитание (как материальное, так и духовное) не распре де-
ляется прямо из тайной сокровищницы и что такой уклад поро-
дило божественное предопределение, установившее целый ряд 
правил и законов. И если кто-то нуждается в чём-либо, он должен 
обратиться к проводящему руслу этого уклада, правил и законов. 
Во-вторых, упомянутая ошибка коренится в невнимании к поло-
жению человека как создания, ответственного и стремящегося к 
улучшению своей жизни, создания, с одной стороны, борющего-
ся с природными факторами, а с другой стороны, выступающе-
го против социальных злоупотреблений, злодейства и тирании. 
Если в различных обществах существует некоторое неравенство, 
если один богат и располагает целым морем благ, а дру гой бе ден 
и борется с многочисленными тяготами, то в этом нет вины боже-
ственного предопределения – за все эти формы неравенства отве-
чает сам человек, наделённый свободой и ответственностью.

115 См. книгу автора «Человек и судьба», в которой излагаются проблемы, 
связанные с божественным предопределением.



183

ОБРАЗОВАНИЕ И ВОСПИТАНИЕ В ИСЛАМЕ

РАЗВИТИЕ УМА

Первая проблема, которую нам следует рассмотреть, – это 
проблема развития ума и интеллекта. Здесь необходимо обратить 
внимание на два обстоятельства. Первое – развитие ума, второе –  
вопрос о знании. Последний есть не что иное, как образование.

Обучение заключается в научении. С точки зрения обучения, 
обучаемый – это только воспринимающий, а его разум подобен 
хранилищу, в которое загружается определённое количество све-
дений. В образовании же подобной задачи бывает недостаточно. 
Сегодня считается недочётом, если цель преподавателя – запол-
нить мозг обучаемого набором сведений и формул, устроить там 
склад и уподобить его разум бассейну, в котором скопилось не-
много воды. Учитель должен преследовать более высокую цель, 
которая состоит в том, чтобы развить интеллектуальные способ-
ности обучаемого и пробудить его творческий потенциал. Иными 
словами, в действительности дело учителя – разжечь пламя.

Есть разница между печью, для разогрева которой вы прино си-
те огонь извне, и печью, в которой уже сложены дрова, а вы толь ко 
подносите огниво и поджигаете дрова снизу, чтобы они са ми по не-
многу разгорелись, и печь растопилась на своих дровах. Пред став-
ляется, что там, где речь идёт о разуме и интеллектуальной дея-
тельности (в противовес знанию и когнитивной деятельности), под-
ра зумевается то состояние интеллектуального развития и неза ви си-
мости мысли, когда человек обладает способностью к дедукции.

Два вида знания

В Нахдж ал-балага [Путь красноречия] Повелителя веру-
ющих есть одна фраза (я давно обращался к этому предмету и 



184

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

собрал в его пользу ряд свидетельств). Так, он говорит: «Зна - 
ние бывает двух видов (или по другой версии – “Разум бывает 
двух видов…”) – знание врождённое и знание услышанное (или 
“разум врождённый и разум услышанный”). Не приносит пользы 
услышанное, если не будет врождённого»116.

«Знание врождённое» – это знание, заложенное в человече-
ской природе, знание, которое человек не приобрёл у других. 
Ясно, что это – творческий потенциал личности. Далее Имам 
говорит, что если не будет врождённого знания, то знание «ус-
лышанное» не принесёт никакой пользы. Это действительно так,  
и вы испытали это на собственном опыте. Есть люди, совершенно 
не обладающие врождённым знанием, – причиной тому в боль-
шинстве случаев служит неправильное обучение и воспитание. 
Это не значит, что человек не обладает способностями, – просто 
воспитание и обучение не привело в движение и не развило за-
ложенный в нём потенциал.

Прежняя система образования  
и развитие ума

Наша прежняя система образования в большинстве своём 
носила тот же характер. Вы видите, что по отношению к полу-
ченным ими знаниям люди (либо в силу недостаточных способ-
ностей, либо по причине недочётов в обучении и воспитании) 
точь-в-точь выполняют функцию магнитофона. Они берут учеб-
ник, много работают, старательно заучивают его урок за уроком 
и де лают выписки. Затем они, например, становятся учителями 
и пре подают те же уроки. Они прочитали всё, что было в этом 
учебнике и комментариях к нему, они знают всё, чему научились  
у своего наставника. О чём бы вы ни спросили его по этому тек-
сту и по комментариям к нему, он даст вам полноценный ответ. 
Но стоит вам немного отклониться в сторону, как он уже начи-
нает испытывать затруднение. Ему известно лишь то, что он про-
слушал: если в другом месте речь пойдёт об ином предмете и 
он решит судить о нём на основании своих знаний, то потерпит 

116 Хекмат, с. 331.



185

Образование и воспитание в исламе

фиаско. Я и сам видел людей, которые в одном месте высказы-
вают суждения, противоположные тому, что выучили в другом. 
Поэтому вы видите учёного с невежественным разумом. Он учё-
ный, но разум его невежественен. Он учёный, то есть он изучил 
множество предметов и обладает большими знаниями, но когда 
вы спросите о том, что выходит за пределы его сведений, то уви-
дите, что перед вами обычный, совершенно обычный человек.

Предсказатель и падишах

В известной притче (несомненно, легендарной) рассказыва-
ется о том, как один предсказатель, гадающий по песку, научил 
этому ремеслу своего сына. Он сам получал достойное жалова-
ние при дворе падишаха и наставил в этом искусстве своего 
сына, дабы тот впоследствии занял его место. И вот однажды он 
представил его падишаху. Падишах пожелал испытать юношу. Он 
взял яйцо и спросил: «Скажи, что у меня в руке?» Как тот ни вы-
считывал, догадаться не смог. Падишах сказал: «В середине это 
жёлтое, а по краям белое». Тот немного подумал и сказал: «Это 
мельничный жернов, в который бросили морковь». Падишаху 
это очень не понравилось. Он позвал предсказателя и спросил: 
«Какой же науке ты его обучил?» Тот ответил: «Я научил его хо-
рошо, но у него нет разума». Те первые слова сын предсказателя 
произнёс, исходя из своего знания, а это второе сказал по неразу-
мию. Он не сообразил, что жернов не может поместиться в руке 
человека. Об этом должен судить разум.

Есть известный рассказ, который я слышал от нескольких 
человек. Однажды в Карадж пришёл иностранец и столкнулся с 
крестьянином, который дал ему немало зрелых ответов. Какой 
бы вопрос тот ему ни задавал, он давал на него превосходный 
ответ. После этого иностранец спросил у него: «Откуда ты это 
знаешь?» Крестьянин ответил: «Мы ведь неграмотные, поэтому 
думаем». Это весьма глубокомысленные слова: «Образованный 
говорит о том, что знает, а я думаю». Размышление гораздо луч-
ше образованности.

Вопрос о том, что в людях и в обществе должен наметить-
ся рост интеллектуальной личности, то есть должны появиться  



186

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

аналитические способности, является фундаментальным117. Ины-
ми словами, в ходе школьного учебно-воспитательного процесса 
долг учителя выше того, чтобы просто учить ребёнка. Педагог 
должен действовать так, чтобы укрепить аналитические способ-
ности ученика, а не только вложить в его мозг определённое ко-
личество сведений (при этом, если информация будет оказывать 
слишком сильное давление, мозг ребёнка окажется в застое).

Долгий период ученичества – не критерий

Я нисколько не доверяю тем учёным, которые долгое время 
ходили в учениках. Не доверяю потому, что они долго учились и 
это является предметом их гордости. Например, говорят: «Такой-
то тридцать лет посещал уроки покойного На’ини или двадцать 
пять лет подряд ходил на занятия к Ака Зийа». Учёный, который 
тридцать или двадцать пять лет своей жизни ходил на занятия то 
к одному, то к другому наставнику, уже не оставил себе возмож-
ности для самостоятельного размышления. Он постоянно брал. 
Все его силы были растрачены на то, чтобы брать, и уже не оста-
лось ничего, чтобы разобраться в чём-то самому.

Человеческий мозг во многом похож на желудок. Желудок 
человека должен принимать извне пищу в должном количестве 
и переваривать её с помощью вырабатываемого им самим же-
лудочного сока. В желудке должно быть достаточно свободного 
места для того, чтобы он мог легко перемещать пищу и выраба-
тывать необходимые соки. Однако желудок, который постоянно 
заполняют едой до тех пор, пока в нём остаётся свободное место, 
уже не имеет возмож ности правильно перемещать и перевари-
вать пищу. Тогда вы наблюдаете нарушение пищеварения и про-
цесса всасывания в кишечнике.

Человеческий мозг действует точно так же. В учебно-воспи-
тательном процессе ученику необходимо предоставить возмож-
ность думать и побуждать его к размышлению.

На примере своих преподавателей мы видели, что самобыт-
ностью обладают те из них, кто учился не слишком долго. Шайх 

117 Сейчас нам не важно, говорит об этом ислам или нет. Наш вывод 
таков: ислам говорит о разуме то же самое.



187

Образование и воспитание в исламе

Ансари, один из наиболее оригинальных правоведов за послед-
ние сто пятьдесят лет, учился меньше всех нынешних религи-
озных учёных. Период его ученичества был очень коротким. 
Студентом он пришёл в Наджаф, где в течение недолгого време-
ни познакомился с местными преподавателями. Затем он отпра-
вился на поиски других наставников. Пришёл в Машхад и какое-
то время оставался в этом городе. Здесь ему не понравилось, и он 
перебрался в Тегеран. Но и в Тегеране он не задержался, и ушёл 
в Исфахан, где пробыл несколько дольше. В этом городе худжжат 
ал-ислам Ака Саййид Мухаммад Бакер преподавал науку о пере-
датчиках хадисов. Ансари кое-что изучил и в этой области. Затем 
он отправился в Кашан, где прожил дольше всего – три года.  
В целом, если подсчитать весь период его ученичества, то не на-
берётся и десяти лет. При этом другие учились по двадцать, двад-
цать пять и тридцать лет. Боруджерди часто упрекали в том, что 
он мало учился. А по нашему мнению, вся его прелесть именно 
в том, что он как раз не слишком много учился. Да и учился он 
не так уж и мало. Десять-двенадцать лет обучения на первой сту-
пени, семь-восемь лет в Наджафе и три-четыре года в Исфахане. 
Но наджафцы не признавали его и говорили, что он мало учил-
ся, а должен был бы ходить в учениках, например, лет тридцать. 
Поскольку он учился не очень долго, то обладал большей само-
бытностью по сравнению с этими учёными. Иными словами, он 
размышлял. Проблемы, которые он затрагивал, были выведены 
им самим, поскольку у него была возможность думать.

Как бы там ни было, я не думаю, что у кого-то возникнут со-
мнения в том, что целью обучения должно быть интеллектуаль-
ное развитие учащегося и общества. Обучающему, кем бы он ни 
был – учителем, профессором или проповедником, необходимо 
стремиться дать личности интеллектуальное развитие, то есть 
привить ему способность к анализу: ему не следует направлять 
все свои усилия только на изучение, впитывание и заучивание. 
В этом случае ничего не выйдет. В нашем понимании рациональ-
ная деятельность есть размышление, способность думать самого 
человека, который делает выводы, занимается самостоятельны-
ми исследованиями и отделяет второстепенное от главного.



188

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Понятие иджтихад

Худжжат как-то очень хорошо сказал об иджтихаде: «Под-
линный иджтихад состоит в том, что, когда человеку предлагает-
ся какая-то новая проблема, с которой он не сталкивался в своём 
прежнем интеллектуальном опыте и которой нет ни в одной кни-
ге, он немедленно сможет извлечь из неё правильные принци-
пы. Совсем иное, когда человек изучил проблемы по Джавахир, 
где изложены все большие и малые посылки, а также выводы. 
Он только изучает [и говорит:] “Я понял, что автор Джавахир из-
лагает так. Я тоже выбираю его мнение”. Это не иджтихад, это 
то, что делают многие». Иджтихад – это оригинальность, когда 
человек сам отделяет второстепенное от главного. Поэтому под-
линный муджтахид действует так в любой науке. Муджтахиды –  
всегда подражатели, но подражатели на более высоком уровне. 
Вы можете видеть, что раз в несколько столетий появляется чело-
век, который меняет какие-то принципы и вводит вместо них но-
вые принципы и правила. Затем все муджтахиды следуют ему. Он 
главный муджтахид, а остальные – муджтахиды-подражатели, ко-
торые стоят несколько выше обычных подражателей. Подлинный 
муджтахид таков во всех науках – в литературе, в философии,  
в логике, в фикхе и его основах, в физике и в математике. Вы сами 
видите, как в физике один человек создаёт некое учение, а затем 
все учёные-физики следуют ему. Именно его, создающего новое 
учение, которое принимают и которое подчиняет себе прежние 
идеи, следует считать подлинным муджтахидом.

Но размышление без образования невозможно. Образование 
служит фундаментом мыслительной деятельности118. В исламе 
«размышление есть богопоклонение», но это не то же самое, что 
«образовательная деятельность есть богопоклонение». Это две 
разные проблемы. Одна из них касается образования – преподава-
ние и учёба суть богопоклонение, а другая говорит о том, что мыс-
лительная деятельность есть богопоклонение. В отношении мыс-
лительной деятельности мы располагаем большим количеством 
свидетельств, чем в отношении образования. Например, «Высшая 

118 В настоящий момент мы не касаемся проблемы Откровения и говорим 
только о мыслительной деятельности.



189

Образование и воспитание в исламе

[форма] богопоклонения – размышление»119, или «Нет богопокло-
нения, подобного размышлению»120, или «Богопоклонение Абу 
Зара было по большей части размышлением»121, и многое дру-
гое. Эта проблема отличается от проблемы образования. В ин-
теллектуальной деятельности человек не просто делает выво ды 
из собственных размышлений, но оттачивает свою мысль. В Ко-
ра не много говорится о мыслительной деятельности. Здесь нет 
необходимости приводить подборку соответствующих айатов: 
Коран очень часто призывает к размышлению.

Призыв ислама к учению

Ещё одна проблема – это проблема образования, которая сво-
дится к усвоению, к тому, что люди учатся друг у друга. Я не думаю, 
что нам нужно рассуждать о призыве ислама к учению – это вещь 
очевидная. Нам стоит поговорить о знании и образовании в ис-
ламе и выяснить, что это за знание, к которому призывает ислам.

В самых первых айатах Откровения сказано: «Читай во имя 
Господа твоего, который сотворил, сотворил человека из сгустка 
[крови]! Читай, ведь Господь твой – самый великодушный, кото-
рый научил посредством калама, научил человека тому, чего он 
не ведал»122. Лучшее свидетельство благоволения ислама к про-
свещению – «который научил посредством калама»! Калам – это 
символ грамотности.

Вот ещё несколько айатов: «Разве сравняются те, кто знает, 
и те, кто не знает?»123, «И сказали те, кому было даровано зна-
ние: “Горе вам! Награда Аллаха лучше для тех, кто уверовал и 
поступал праведно”»124. Кроме того, Благородный Пророк ска-
зал: «Я послан для научения»125. Это слова из рассказа о том, как 
Мухаммад вошёл в свою мечеть и увидел две группы людей: одна 

119 В ал-Кафи. Т. 2, с. 55: «Высшая [форма] богопоклонения людей есть 
размышление об Аллахе и Его могуществе».

120 Туси. ал-Амали. Т. 1, с. 145.
121 Бихар ал-анвар. Т. 71, с. 323.
122 Коран 96:1–5.
123 Коран 39:9.
124 Коран 28:80.
125 Бихар ал-анвар. Т. 1, с. 206.



190

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

предавалась поклонению, другая занималась учением. Пророк 
сказал: «Оба [занятия] хороши, но я послан для научения». После 
этого он присоединился ко второй группе.

А вот ещё один айат: «Он – Тот, кто направил к неграмотным 
простакам посланника из их числа. Он возвещает им Его айаты, 
очищает их, учит их Писанию и мудрости»126. Фраза «очищает 
их» (йузаккихим) больше подходит к процессу воспитания. Слова 
«учит их Писанию и мудрости» (йу‘аллимухум ал-катаба ва ал-

хикмата) подразумевают совершенную Книгу [или Коран] и в 
лю бом случае увязывают Книгу и мудрость. «Мудрость» (хик-

мат) – это постижение истины. В этом нет никаких сомнений. 
Вопрос в том – что является мудростью, а что нет. Это вопрос ма-
лой посылки силлогизма. Любое обретение истины называют му-
дростью. «Дарует [Аллах] мудрость, кому пожелает – а тот, кому 
дана мудрость, наделён благом великим»127.

Итак, нет никаких сомнений в том, что в целом ислам при-
зывает к приобретению знания, то есть его целью является про-
свещённость мусульманской общины: «стяжание знания есть 
обя занность каждого мусульманина» – вот одна из аксиом проро-
че ских хадисов. И форма «мусульманин» здесь не противопостав-
ляется форме «мусульманка»128.

126 Коран 62:2.
127 Коран 2:269.
128 Форма мужского рода в арабском языке установлена не только для 

обозначения мужчины. Будучи противопоставленной форме женского рода, 
она обозначает мужчину. Но если такого противопоставления нет, то она 
имеет общее значение. Например, в Коране сказано: «Разве сравняются те, 
кто знает, и те, кто не знает?» (Коран 39:9). Что подразумевают слова «те, кто 
знает» – «мужчины, которые знают» или «те, кто знает»? Совершенно ясно, 
что «те, кто знает». Другой айат: «Неужели Мы приравняем тех, кто уверовал 
и творил праведные деяния, к тем, кто бесчинствовал на земле? Неужели Мы 
приравняем богобоязненных к грешникам?» (Коран 38:28). Здесь повсюду 
употребляется форма мужского рода. Но что вы говорите в переводе? Разве вы 
говорите «Неужели Мы приравняем мужчин, которые уверовали и творили 
праведные дела, к мужчинам, которые бесчинствовали на земле»?! То есть 
женщин это не касается? То есть, если форма муттакин («богобоязненные») –  
мужского рода, то к женщинам это не относится? Или всё-таки имеется в 
ви ду «те». До сих пор никто не высказал предположения, что смысл айата 
за ключается в том, что верующие и праведные мужчины – выше мужчин, 
творящих бесчинства. Никто на вопрос «Стоят ли верующие и праведные 



191

Образование и воспитание в исламе

Какого рода знание?

Главное для нас в проблеме образования – увидеть границы 
этого предмета. В своей лекции «Обязанность [обладать] знани-
ем», опубликованной в Гофтар-е мах [Беседа месяца]129, я поднял 
вопрос об объективной необходимости некоторых видов знания, 

женщины выше женщин, творящих бесчинства?» не скажет: «В Коране на 
этот счёт нет никаких предписаний».

Кроме того, разве слова Корана «Ведь самый благородный из вас перед 
Аллахом – это самый богобоязненный» переводятся как «самые благородные 
из ваших мужчин – это самые богобоязненные мужчины»? То есть о женщи-
нах речь не идёт? Или же «вас» в данном случае означает «всех людей»? То же 
самое и в этике. В арабском языке нет отдельно общего, отдельно мужского и 
отдельно женского рода: та форма, которая подразумевает «не мужчин», это 
всё та же форма мужского рода. Поэтому если в тексте не будет слова «му-
сульманка», никто не может сказать, что здесь не подразумевается общий род.  
В некоторых хадисах встречается слово «мусульманка», но они относятся к 
категории слабых. Большинство преданий содержит версию «Стяжание зна- 
ния – обязанность каждого мусульманина». Опять же, в хадисе «Мусульма- 
нин – тот, кто избавляет мусульман от своего языка и своих рук» (Усул ал-
кафи. Т. 2, с. 234) слово «мусульманин» подразумевает только мужчину или 
и мужчину, и женщину? Неужели смысл этого хадиса в том, что «мужчина-
мусульманин – тот, кто избавляет мусульман от своего языка и своих рук»? 
Неужели он ничего не говорит о том, что и женщина-мусульманка тоже 
должна «избавлять мусульман от своего языка и своих рук»?!

Хорошо известен случай, когда одна женщина стала претендовать на 
пророческое звание. Её заключили в темницу, мол, твои притязания противо-
речат требованиям ислама. Она же ответила: «Пророк сказал: “Нет пророка 
после меня”. Он не сказал: “Нет пророчицы после меня”. И не сказал: “Нет 
пророка и пророчицы после меня”. [Слово] “пророк” – мужского рода, так что 
Пророк не сказал, что после него не придёт пророчица».

Если считать, что форма мужского рода относится только к мужчинам, то 
эта женщина сделала правильный вывод, и если женщина станет притязать 
на звание пророка, то мы будем вынуждены сказать, что в исламе нет доводов 
для опровержения подобного притязания. Есть даже айат: «Мухаммад – не 
отец кого-либо из ваших мужей, а только Посланник Аллаха и Печать проро-
ков» (Коран 33:40). Здесь не сказано «Печать пророков и пророчиц». Поэтому 
и айат не выступает доводом. Таким образом, если фраза «нет пророка после 
меня» не подразумевает и женщин, то и слова «Печать пророков» тоже. Тогда 
нам придётся сказать, что в исламе нет доказательств в пользу того, что после 
Благородного Пророка не будет женщины-пророка. А между тем нет никаких 
сомнений, что здесь речь не идёт конкретно о мужчине или женщине.

129 См. также книгу автора Дах гофтар [Десять бесед].



192

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

то есть само это знание в качестве догматического убеждения не-
обходимо и обязательно для каждого мусульманина. Например, 
познание Аллаха, знание об Аллахе, Его ангелах, писаниях, по-
сланниках, знание о Последнем дне. Эти знания в определённой 
мере служат предпосылкой и условием веры, поскольку вера  
в исламе есть исповедание, основанное на знании, а не на под-
ражании. Это знание является объективной необходимостью. Об 
этом говорят все религиозные учёные. Поэтому фраза «Стяжание 
знания – обязанность каждого мусульманина» включает в себя те 
знания, которые являются условиями веры. Из всего того, что мы 
рассмотрим далее, нам предстоит понять, что же это за знание.

Между различными группами исламских учёных разгорел-
ся, по сути, бесполезный спор о том, что за знание является обя-
зательным для каждого мусульманина. Правоведы говорили, 
что имеется в виду фикх, поскольку он является предпосылкой 
к действию. Учёные-моралисты заявляли: «Нет, этика нужнее и 
обязательнее». Богословы утверждали, что это калам. Экзегеты 
убеждали, что это экзегетика и Книга Аллаха.

Но здесь уже не о чем спорить, ибо знание есть или цель само 
по себе, или предпосылка для какой-либо цели. Знание обяза-
тельно и там, где оно является целью само по себе (например, 
религиозные догматы), и там, где оно целью не является. Если 
от него зависит та или иная цель в рамках ислама, то, будучи 
предпосылкой к обязательному, оно становится обязательным. 
Сами же правоведы говорят, что изучение частных вопросов не 
есть вводное обязательное, но обязательное подготовительное, 
так сказать, подготовительное обязательное само по себе. То есть 
обязательным для нас является действие. Например, мы должны 
совершать молитву. Однако человек не может правильно совер-
шить молитву, не зная её частных вопросов. Поэтому, чтобы под-
готовиться к молитве и совершить её правильно, человек обязан 
изучить связанные с ней частные вопросы. И это касается не толь-
ко молитвы, поста и подобных обязанностей – для любой пред-
писываемой исламом обязанности, которая нуждается в знании, 
это знание является обязательным в качестве подготовительного 
обязательного самого по себе, то есть обязательного, готовящего 
нас к другому обязательному, которое будет своеобразным вво-
дным обязательным. Этика, естественно, тоже является подго-



193

Образование и воспитание в исламе

товительным обязательным самим по себе. Ислам хочет от нас 
духовного очищения (йузаккихим, «очищает их»), но оно невоз-
можно без знания. Поэтому для достижения духовного очищения 
изучение духовно-нравственных вопросов необходимо. Кроме 
того, когда нам нужно усвоить ряд предписаний Корана, то, не-
сомненно, изучение самого Корана и его толкований является 
обязательным.

Круг знания расширяется тогда, когда, помимо объективно 
обязательного, мы располагаем и количественно необходимым 
обязательным (ваджиб-е кафайи), то есть обязательным, реали-
зуемым на основе разделения труда. Например, наличие врачей 
необходимо, поэтому медицина есть количественно необходимое 
обязательное, то есть обязательное в том смысле, что среди лю-
дей должно быть достаточное количество врачей, чтобы больные 
могли к ним обращаться. Врачом не стать без знания, врач не мо-
жет вырасти сам по себе, он не может свалиться с неба. Врачом 
предстоит стать самому человеку, поэтому он должен изучить эту 
науку. Ислам утверждает, что врачи необходимы, но, естествен-
но, для этого нужно создать предпосылки. Итак, медицина есть 
количественно необходимое обязательное. Каковы же его преде-
лы? Оно не имеет чётких границ: в каждую эпоху оно является 
обязательным до определённых возможных пределов. Когда-то 
было обязательным читать «Канон» Ибн Сины, а сегодня обяза-
тельно читать что-то другое, поскольку оно оказалось лучше.

Другой пример – торговля. Допускает ли экономическая си-
стема ислама наличие определённого количества посредников, 
доставляющих товары от производителя к потребителю? Может 
ли некая группа людей иметь свободную профессию посредника 
между производителем и потребителем? Если да, то изучение на-
уки о торговле является обязательным.

Другой пример. Коран гласит: «И приготовьте против них 
силы и конных отрядов, сколько сможете! Ими вы устрашите вра-
га Аллаха и вашего врага»130. Приготовление сил «сколько смо-
жете» – обязательное или нет? Да, обязательное. Но это дело не 
решается само по себе: если взять в руки лопату, сила не появит-
ся. Чтобы стяжать силу, необходимо проделать определённый 

130 Коран 8:60.



194

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

путь, и этот путь – знание. В каких пределах? В пределах «ими 
вы устрашите врага Аллаха и вашего врага», которые в разные 
времена отличаются друг от друга.

Итак, предписание «Стяжание знания – обязанность каждо-
го мусульманина» понятно: некоторые виды знания являются 
объективно обязательным – они обязательны для каждого ин-
дивидуума, а некоторые виды знания являются количественно 
необходимым обязательным в силу того, что выступают предпо-
сылкой чего-либо обязательного, а предпосылка обязательного 
есть обязательное. Таким образом, сомнения здесь неуместны. 
Между тем, кое-кто утверждает, что обязательное знание огра-
ничивается исключительно религиозными науками, то есть на-
уками, предметом которых является религиозная проблематика, 
или, иначе говоря, изучением самой религии. Нет, изучение са-
мой религии – это один вид знания, а изучение того, посредством 
чего человек предполагает исполнить свою религиозную обязан-
ность, – другой. Знание не сводится к тому, что люди должны 
изу чать саму религию, игнорируя то, чем обусловлено её испол - 
нение. Это тоже необходимо изучать. Одна часть этого знания 
представляет собой независимое объективное обязательное (на-
пример, познание Аллаха), а другая часть – подготовительное обя-
зательное (например, изучение предписаний относительно со-
вершения молитвы). Кто сказал, что мы должны изучать религию? 
Ислам не сказал: «Изучайте религию», он сказал: «Поступайте  
в соответствии с религией». Но когда мы намерены поступить  
в соответствии с религией, это невозможно сделать без её изуче-
ния. Сюда входят и другие обязанности, налагаемые на нас рели-
гией (например, обеспечение необходимого для исламского об-
щества количества врачей). Совершенно очевидно, что пока мы 
не изучим эти обязанности, мы не сможем действовать. В любом 
случае данный предмет абсолютно ясен и понятен.

Итак, мы рассмотрели две проблемы. Первая состоит в том, 
что в системе исламского образования и воспитания вопросу ин-
теллектуального развития уделяется самое широкое внимание. 
Вторая заключается в том, что самому процессу обучения при-
даётся серьёзное значение, и при этом обучение не имеет опре-
делённых границ: мы не можем сказать, как быть с каламом,  
экзегетикой, этикой, физикой, математикой. Ислам не опре-



195

Образование и воспитание в исламе

делил точного количества наук, он не сказал, учить или не учить 
физику, учить или не учить математику, учить или не учить фи-
лософию. Он рассказал нам то, что мы должны делать, а это за-
висит от изучения тех или иных предметов. Эти предметы мы и 
должны изучить.

Интеллектуальное воспитание человека

В прошлый раз наш разговор был сосредоточен на том, что 
ислам призывает и к знанию, и к разуму (в смысле интеллекту-
альной деятельности). Мы упомянули о разнице между этими 
двумя категориями. Знание означает образование и усвоение, но 
одного усвоения недостаточно – усвоенный материал необходи-
мо осмысливать. Сначала я предполагал ограничиться кратким 
изложением, но затем обратился к записям прошлых лет по теме 
«разум и мышление» и увидел, что там есть ряд вопросов, кото-
рые было бы обидно не затронуть хотя бы вскользь. Несмотря на 
то, что, глядя на эти вопросы, мы главным образом думаем, что 
они носят теоретический характер, тем не менее их цель – обу-
чение и воспитание, и они были изложены для того, чтобы му-
сульмане извлекли из них уроки. Начнём с разума.

Разум должен быть подобен ситу

В ал-Кафи [Достаточное] (Книга о разуме и невежестве), 
Бихар ал-анвар [Моря света] и Тухаф ал-‘укул [Подношения 
умам]131 мы находим очень популярный хадис, переданный из-
вестным богословом Хишамом ибн ал-Хикамом132 от Мусы ибн 

131 Усул ал-кафи. Т. 1, с. 14; Тухаф ал-‘укул, с. 384.
132 Хишам был сподвижником Имама Садика и Имама Мусы ибн 

Джа‘фара и пользовался любовью их обоих. Он принадлежал к плеяде бого-
словов-сподвижников Имама и учёных, перед которыми пасовали выдающи-
еся богословы той эпохи, которых европейцы считают гениальными, в том 
числе Низам и Абу-л-Хузайл ‘Аллаф. Шебли Ну‘мани в Та’рих-е ‘эльм-е калам 
[История калама] пишет, что от спора с Абу-л-Хузайлом ‘Аллафом уклонялись 
абсолютно все (настолько он был силён), и единственным, с кем он боялся 
вступать в дискуссию, был Хишам ибн ал-Хикам.



196

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Джа‘фара (обращённый к Хишаму). Этот хадис весьма про-
странен, много лет назад я записал несколько его фрагментов. 
Сейчас я вам их прочту. Здесь Его Святость ссылается на кора-
нический айат из суры «аз-Зумар» («Толпы», № 39): «Обрадуй же 
рабов Моих, которые прислушиваются к речениям и следуют за 
лучшим из них! Это – те, кого Аллах наставил на путь истинный,  
и они – обладатели разума!»133 Удивительный айат: «Обрадуй 
же рабов Моих, которые прислушиваются к речениям…»134 Что 
же они делают дальше? Они услышали и поверили этому? Они 
последовали этому? Они отвергли всё разом? Они «следуют за 
лучшим из них», они критически размышляют, взвешивают, оце-
нивают, выбирают лучшее и следуют ему. Затем Коран говорит: 
«Это – те, кого Аллах наставил на путь истинный (то есть на-
ставление Аллаха – это одно, а использование разума – другое. –  
М.М.), и они – обладатели разума!» Удивительный призыв!

Обращаясь к Хишаму, Имам говорит: «О Хишам! Воистину, 
Великий и Преславный Аллах возвестил разумным и понимаю-
щим благую весть в Книге Своей и сказал: “Обрадуй же рабов 
Моих…”».

Из этих айата и хадиса со всей очевидностью следует, что од-
ним из наиболее явных качеств человеческого разума служит спо-
собность различения – способность отделять истинные слова от 
лживых, слабые высказывания от сильных, логичные суждения 
от нелогичных. Иными словами способность просеивать. Разум 
для человека станет разумом лишь тогда, когда будет выполнять 
функцию сита, то есть тщательно взвешивать всё входящее в него 
и просеивать его, отбрасывая ненужное и сохраняя необходимое.

По этому поводу имеется хадис, видимо, восходящий к проро-
ку Мухаммаду (и подобных хадисов немало): «Чтобы быть невеж-
дой, человеку достаточно пересказывать всё, что он услышал»135 

133 Коран 39:17–18.
134 Здесь нет слова «слушание». Не сказано «они слышали» или «они слу-

ша ют», но «прислушиваются», то есть обращаются в слух, внимают словам, 
ибо «слушать» отличается от «прислушиваться». Слушать – значит слышать, 
да же если человек этого не желает. Прислушиваться – значит слушать со зна-
тель но и намеренно.

135 Джами‘ ас-сагир. Т. 2, с. 90 (здесь вместо «невеждой» стоит «лжецом и 
грешником»).



197

Образование и воспитание в исламе

(легковерие). Некоторые люди обладают свойствами магнито-
фона и граммофона: они записывают всё, что говорят другие,  
а затем, не разбираясь, ложь это или правда, воспроизводят в 
ином месте. Человек слышит многое, но лишь немногое из это-
го он должен считать приемлемым и заслуживающим передачи. 
Ранее мы говорили, что есть учёные очень сведущие, но мало 
разумеющие то, что они знают. Они учёные в том смысле, что 
обладают пространными сведениями, но не слишком разумные, 
поскольку аккумулируют всё, что видят, и передают это, не за-
думываясь о том, соответствует это действительности или нет. 
Удивительно – хотя в наших преданиях говорится о том, что зна-
ток хадисов должен быть критиком и не транслировать всё, что 
слышит, тем не менее мы очень часто видим среди наших мухад-

дисов и историков людей, нарушающих этот принцип.

Критика Ибн Халдуна

Одно из критических замечаний, которое Ибн Халдун в сво-
ём «Введении в историю» делает в адрес некоторых историков, 
заключается в том, что при передаче исторических событий они 
полагаются на достоверность используемых ими документов, 
ссылаясь на то, что эту историю написал такой-то человек, а он за-
служивает доверия. Ибн Халдун говорит, что прежде всего необ-
ходимо убедиться в достоверности содержания. Сначала сле дует 
подумать, согласуется ли предмет изложения с логикой. Далее 
Ибн Халдун приводит пример: пишут, что, когда народ Мусы  
[= Моисей], преследуемый фараоном, перешёл через море, то 
у него было в наличии 250  000 воинов. Однако стоило учесть, 
что все израильтяне были потомками Йа‘куба [= Иаков], после 
которого прошло не более пяти-шести поколений136. Допустим, 
что прошло 400 лет. Но когда мы говорим о 250 000 воинов, то 
должны предположить миллионное население, способное вы-
ставить такое число воинов. И это притом, что фараон «убивал 
сыновей ваших и оставлял в живых жён ваших»137. Неужели при 

136 Пишут о периоде в 400 лет.
137 Коран 7:141.



198

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

таких масштабах детоубийства с точки зрения разума подобное 
возможно? Ибн Халдун говорит, что историки даже не задумыва-
ются, согласуется передаваемое ими событие с логикой или нет.

Однажды я слышал, как один весьма известный проповед-
ник, намеревавшийся рассказать о падении Омейядов и о благо-
словении Всевышнего потомкам Имама Хусейна, сказал: «В день 
‘Ашуры выжил лишь один сын Имама Хусейна – Его Святость ‘Али 
ибн ал-Хусейн. И от него пошли все саййиды Хусейни, мусави и 
резави, которые всё равно являются потомками Хусейна. А из 
Омейядов не осталось никого». Затем он отметил, что в 61/680 г., 
когда случились события ‘Ашуры, в домах Омейядов было 12 000 
золотых колыбелей. Теперь необходимо подсчитать, сколько 
должно быть Омейядов, сколько колыбелей в их домах и сколько 
из этих колыбелей золотые!

В своё время Хонсари высмеивал подобного рода рассказы и 
насмешливо говорил: «Да, когда-то Герат был настолько огромен, 
что в нём была 21 000 одноглазых Ахмадов-требушников. А теперь 
посчитайте, сколько было требушников, сколько из них носило 
имя Ахмад и сколько всего было одноглазых Ахмадов, что 21 000 
из них была требушниками!» И подобные случаи (разумеется, не 
настолько глупые) мы встречаем в истории. Однажды в наших 
же популярных исторических сочинениях, написанных весьма 
известными людьми, я прочёл, что во время битвы при Харре, 
когда Медина подверглась грабежу и массовым убийствам138,  
в дом одного бедного мединского ансара ворвался какой-то си-
риец с намерением хоть что-нибудь унести. Жена ансара недавно 
родила и лежала в постели, а ребёнок был в колыбели. Сколько 
сириец ни искал, он так и не смог найти ничего дельного. Поняв, 
что ему придётся уйти ни с чем, он сильно разозлился. Тогда он 
решил совершить злодейство. Женщина начала его умолять:  
«Я жена такого-то сподвижника Пророка. Мы с мужем принесли 
присягу Пророку под деревом Самура в Худайбийи (бай‘ат ар-

ридван)». Однако сириец не отказался от своего намерения. Он 
взял младенца за ноги, раскрутил над головой и бросил в стену. Эту 
историю рассказывают довольно часто. Насколько это правда?  

138 В сообщениях об этих событиях рассказчики нередко допускают ги-
пер болизацию. В частности, эти сведения приводятся во многих их трудах.



199

Образование и воспитание в исламе

Могут ли муж и жена, присягнувшие Пророку Мухаммаду,  
в 63/682 г., то есть через 58 лет после этого события, родить мла-
денца? Если предположить, что тогда этой женщине было 10 лет 
и она недавно вышла замуж, то в 682 г. ей было 68 лет. Может ли 
68-летняя женщина недавно родить? Поэтому здесь следует не-
много поразмыслить, и тогда человек поймёт, что упомянутый 
рассказ – ложь. Это и есть просеивание. Пророк сказал: «Чтобы 
быть невеждой, человеку достаточно пересказывать всё, что он 
услышал». Невежество в хадисах, как правило, противопоставля-
ется не знанию, а разуму, то есть не незнанию, а бездумности.  
И для того чтобы считаться бездумным и не размышляющим, че-
ловеку достаточно верить всему, что он слышит, и рассказывать 
об этом.

Критическое отношение к высказыванию

Другой проблемой, близкой к нашей теме и вытекающей из 
упомянутого айата, а также ряда хадисов, является проблема 
анализа высказывания, то есть отделения его достоверных эле-
ментов от ложных. Есть разница между тем, когда человек из 
двух высказываний выбирает истинное, а ложное отбрасывает,  
и анализом одного высказывания, когда человек выделяет из 
него достоверное, а ложное отметает: он изучает это высказыва-
ние настолько хорошо, что может сказать, какая его часть явля-
ется правдой, а какая вымыслом. Именно это в хадисах называ-
ется критикой.

Когда говорят «он критически осмотрел дирхем» или «он 
критически рассмотрел высказывание», это означает, что «он 
выявил их недостатки и достоинства». Подобно тому как монету 
испытывают на содержание золота, находя её пробу, так и кри-
тическое испытание высказывания подразумевает отделение его 
достоинств от недостатков.

По этому поводу мы располагаем множеством замечатель-
ных хадисов. Один из них передаёт слова Его Святости Масиха 
[= Христа]: «Принимай истину от лжецов и не принимай лжи от 
правдивых». Здесь, несомненно, подчёркивается: «Не обращай-
те внимания на оратора, умейте различать слова. Не опирайтесь 



200

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

на оратора. Вполне возможно, что вы услышите истину от лжеца. 
Примите её. Весьма вероятно, что вы услышите ложь от последо-
вателя истины. Не принимайте её». В пользу этого свидетельству-
ет сказанная им последняя фраза: «Будьте критиками слова»139.

Далее, у Имама есть ряд высказываний по этому поводу:  
«О Хишам! Воистину, Великий и Славный Аллах во всей полноте 
представил людям доказательства посредством разума, и помог 
пророкам изложением, и засвидетельствовал им своё господство 
через доводы и сказал: “Бог ваш – Аллах Единый, нет бога, кроме 
Него, Милостивого, Милосердного! Воистину, в сотворении не-
бес и земли, в смене ночи и дня… – во всём этом знамения для 
людей разумеющих”140».

Предусмотрительность

Ещё одним свойством разума, на которое должно опираться 
интеллектуальное воспитание человека, является оценка буду-
щего. В системе исламского воспитания делается серьёзный ак-
цент на то, чтобы люди не заточали себя в настоящем, думали о 
будущем и учитывали последствия и конечные результаты того 
или иного действия.

Есть известный хадис, который мы приводили в Дастан-е 

растан [Повествование о праведных]. Некто приходит к проро-
ку Мухаммаду и говорит: «О Посланник Аллаха! Дай мне настав-
ление». Его Святость спросил: «Если я скажу, ты сделаешь так?» 
Тот ответил: «Да». Пророк повторил: «Если я скажу, ты точно 
сделаешь так?» Тот ответил: «Да». Мухаммад снова повторил те 
же слова. Пророк повторил свои слова трижды потому, что хотел 
как следует подготовить того человека к тому, что он хочет ему 
сказать. Трижды заручившись его согласием, Мухаммад сказал: 
«Намереваясь [сделать] дело, поразмысли о его результате»141. 
Это вошло в исламскую литературу под именем «предусмотри-
тельность» (ахербини). Особенно часто об этом говорится в 
Маснави-йе ма‘нави [Поэма о скрытом смысле]. Например:

139 Бихар ал-анвар. Т. 2, с. 96.
140 Коран 2:163–164.
141 Бихар ал-анвар. Т. 77, с. 130.



201

Образование и воспитание в исламе

Это страсть слишком алчна и видит лишь настоящее,
Разум же думает о Судном дне.
Всякий, кто смотрит на окончание (ахербин), – верующий,
А тот, кто видит лишь кормушку (ахурбин), тот неверующий.

Необходимость сочетания разума и знания

Ещё одна проблема заключается в том, что разум и знание 
должны сочетаться друг с другом. И это очень важный момент. 
Если человек размышляет, но мало знает, он подобен заводу, на 
котором совсем нет или очень немного сырья. Он либо совершен-
но не может работать, либо будет вырабатывать небольшое коли-
чество продукции. Производительность зависит от поступления 
сырья. При этом если на заводе будет много сырья, но он не будет 
действовать, то весь процесс окажется парализованным и завод 
снова не будет вырабатывать продукцию.

В упомянутом предании Его Святость говорит: «О Хишам! 
Разум должен сочетаться со знанием». Я уже сказал, что знание 
есть усвоение, оно подобно приобретению сырья, а разум – это 
размышление, дедукция и анализ. Затем Его Святость ссылает-
ся на айат: «Эти притчи Мы приводим людям, но разумеют их 
только обладающие знанием»142. Посмотрите, насколько разум 
сопряжён со знанием: «О Хишам! Затем Он осудил тех, кто не раз-
умеет, и сказал: “Когда скажут им: «Следуйте тому, что ниспослал 
Аллах», ответят они: «Нет! Мы будем следовать тому, на чём за-
стали отцов наших». А если отцы их совсем ничего не знали и не 
следовали путём истинным?”143».

Коран пронизан упрёками в адрес тех, кто находится в плену 
слепого следования своим отцам и предкам и кто не размышля-
ет, чтобы освободиться из этого плена. Какую цель преследует 
Коран этими упрёками? Его цель – воспитание. На самом деле 
он хочет пробудить людей и показать, что мерилом должны вы-
ступать различение, разум и размышление, а не просто утверж-
дения о том, что «отцы наши поступали именно так, поэтому 
и мы делаем то же самое». Как-то я подобрал айаты Корана,  

142 Коран 29:43.
143 Коран 2:170.



202

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

посвящённые слепому подражанию отцам, и увидел, что их 
очень много. Меня особенно заинтересовало то, что все проро-
ки обращали свой призыв к народу не иначе, как услышав слова: 
«Мы нашли наших отцов в некоем учении, и мы следуем прямо 
по их стопам»144. Дескать, почему ты хочешь отвратить нас от 
прежних традиций наших отцов? Народы, к которым посыла-
лись пророки, заметно отличались друг от друга по своим тра-
дициям, и каждый пророк говорил перед своим народом о тех 
проблемах, которые были связаны с его жизненным укладом; он 
сталкивался с проблемами, характерными именно для этого на-
рода. Но у всех этих народов была одна общая проблема, и с ней 
сталкивались все пророки. Этим бедствием было подражание от-
цам и дедам или, как сейчас говорят, традиционализм. Пророки, 
напротив, пробуждали разум людей, говоря: «Подумайте, а если 
отцы ваши ничего не разумели, то вы всё равно должны следо- 
вать им?»

Имам Садик и традиционалист

Хорошо известно предание о том, как Имам Садик пожало-
вал в гости к одному из своих друзей или шиитов, у которого 
был очень маленький дом. Его Святость, судя по всему, знал, что 
этот человек нуждается в более достойном жилище. Он спро-
сил: «Почему ты живёшь в этом доме?» Тот ответил: «О Сын 
Посланника Аллаха! Это дом моего отца и моих дедов. Мне не 
хочется покидать его». Его Святость сказал: «Допускаю, что 
твой отец был неразумен, но разве ты должен быть заложни-
ком неразумия твоего отца? Иди и найди себе хороший дом». 
Действительно, удивительные слова. Человек не рассматрива-
ет в воспитательном аспекте то, о чём и зачем говорит Коран.  
А Коран таким образом хочет создать общину.

144 Коран 43:23.



203

Образование и воспитание в исламе

Не следовать за большинством

И снова Его Святость Имам Муса Казим говорит: «Аллах осу-
дил “большинство” и сказал: “Если будешь ты слушаться боль-
шинства тех, кто [живёт] на [этой] земле, сведут они тебя с пути 
Аллаха”145».

Итак, речь идёт о свободе от власти количества. Большинство 
не должно служить критерием: человеку не следует смотреть, по 
какому пути идёт подавляющая часть людей, выбирать именно 
этот путь и утверждать, что правильным является то направ-
ление, в котором движется основная масса людей. Это не что 
иное, как подражание. Подобно тому как человек по своей при-
роде склонен к подражанию, он также естественно тянется к 
большинству. Именно такой подход и осуждает Коран, говоря, 
что, если человек будет следовать за большинством, то собьётся  
с пути Истины. Причина этого в том, что люди, как правило, ве-
рят догадкам и предположениям, а не разуму и уверенному зна-
нию, запутываясь в паутине собственных фантазий.

Не случайно Повелитель верующих сказал: «Не страшитесь 
пути истинного от того что мало идущих по нему»146. Однажды 
перед вами откроются два пути, и вы увидите, что на один массо-
во идут люди, а на другой устремляются немногие. Иногда чело-
века охватывает ужас. Представьте себе, что мы движемся по на-
правлению к какой-то цели и доходим до распутья. Мы видим, что 
большинство людей выбирает один путь, а меньшинство – дру-
гой. Человек испытывает страх и говорит: «Мы тоже пойдём по 
пути большинства: то, что будет с ними, будет и с нами». Но Имам 
говорит: «Нет, различайте пути. Причём здесь большинство?»

Не поддаваться влиянию чужого мнения

Ещё одна проблема, связанная с интеллектуальным воспи-
танием, заключается в том, что суждения людей о человеке не 
должны служить для него критерием самооценки. Это массовая 
болезнь, которой в той или иной степени страдает большинство 

145 Коран 6:116.
146 Нахдж ал-балага. Хутба 201.



204

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

людей. Например, человек выбрал себе одежду и считает её цвет 
очень удачным. Затем приходит кто-то, кто говорит: «Что за без-
дарный цвет ты выбрал?!» То же самое говорит второй, третий… 
И постепенно сам человек приходит к убеждению, что это пло-
хая вещь. Но те, кто говорит ему всё это, иногда говорят, просто 
чтобы изменить его мнение, а не потому, что действительно так 
думают. То, что в вопросах, касающихся только его одного, че-
ловек оказывается под влиянием чужого мнения, неправильно. 
Нам сказано: «Никогда не поддавайтесь влиянию чужого мнения 
о вас».

Школьный учитель и его ученики

В Маснави-йе ма‘нави [Поэма о скрытом смысле] есть из-
вестный рассказ о школьном учителе, на занятия к которому 
приходило много детей (раньше над детьми часто издевались). 
Дети тешили себя надеждой, что однажды освободятся из лап 
этого учителя. Самые хитрые из них задумались: «Как бы нам 
поступить, чтобы учитель нас отпустил». Они составили план. 
Назавтра тот, кто пришёл первым, сказал сидящему учителю: 
«Господин учитель, не приведи Господь, вы, кажется, больны. 
Вам нездоровится». Учитель ответил: «Нет, я здоров. Проходи, са-
дись». Тот сел. Пришёл следующий ученик и сказал: «Господин 
учитель, вы сегодня бледны». Учитель более мягким голосом ска-
зал: «Иди, садись на место». Явился третий ученик и сказал то же 
самое. Голос учителя ослабел, и он начал сомневаться, а не болен 
ли он. Тем более что об этом говорил каждый входящий ученик. 
Наконец, учитель сказал: «Да, я болен. Мне очень нехорошо». Так 
его вынудили признать, что он на самом деле болен. Затем учени-
ки сказали: «Позвольте мы приготовим вам шурпу». Постепенно 
учитель действительно заболел. Он лёг, застонал и сказал детям: 
«Мне нехорошо. Ступайте домой». А дети только этого и ждали.

Смысл рассказа в том, что дети с помощью внушения заста-
вили этого несчастного заболеть.

Его Святость сказал: «[О Хишам!] Не обращай никакого вни-
мания на суждения людей». Удивительный призыв к независимо-
сти разума и мысли! Так, он сказал: «Если у тебя в руках будет 



205

Образование и воспитание в исламе

грецкий орех, а люди скажут, что у тебя в руках жемчужина, то 
это не принесёт тебе прибыли. Ты сам знаешь, что это грецкий 
орех. И если у тебя в руках жемчужина, а люди говорят, что это 
грецкий орех, то это не принесёт тебе убытка. Ты ведь знаешь, 
что это жемчужина». Итак, не опирайся на суждения людей. 
Сначала разберись, чем ты располагаешь на самом деле, какова 
твоя вера, каково твоё уверенное знание. Если ты увидишь, что 
ничего из себя не представляешь, а между тем люди очень тебе 
доверяют, то пусть это не сбивает тебя с толку – задумайся о том, 
как улучшить себя. И наоборот. Если ты чувствуешь, что идёшь 
по правильному пути, а люди говорят, что ты заблуждаешься, то 
не стоит обращать на них никакого внимания.

Дух познания

Я изложу ещё один вопрос, связанный со знанием, и завер-
шу эту тему. Данный материал можно почерпнуть в кораниче-
ских айатах и преданиях – об этом мы должны будем упомянуть 
в главах, посвящённых исламскому образованию и воспитанию. 
В одном из моих трудов (кажется, в книге Эмдадха-йе гайби 
[Протяжённости сокровенного]) есть такие слова: «Существует 
разница между понятиями “быть учёным” и “обладать духом по-
знания”». Как часто люди, обладающие духом познания, не явля-
ются учёными, а учёные не обладают духом познания. Настоящий 
учёный – тот, в ком дух познания сочетается со знанием. Но что 
означает дух познания? Дух познания означает, что знание берёт 
своё начало в инстинкте поиска истины. Господь создал человека 
стремящимся к истине, то есть человек хочет познать реалии, по-
знать вещи такими, какие они есть на самом деле, а это зависит 
от беспристрастного отношения человека к этим реалиям. Если 
человек, сохраняя беспристрастность, захочет открыть истину 
такой, какая она есть, а не пожелает, чтобы она была такой, ка-
кой ему видится, тогда он обладает духом познания. Нередко че-
ловек выдвигает определённое требование, а затем хочет, чтобы 
истина оказалась такой, какой она ему представляется. Это само 
по себе служит источником заблуждения. В айатах суры «ан-
Наджм» («Звезда», № 53) говорится о том, что одним из источ-



206

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ников заблуждения людей является то, что к процессу познания 
они примешивают свои желания и в результате подходят к изуче-
нию проблем предвзято. Джалал ад-Дин Руми сказал:

Пришла предвзятость, скрылось искусство,
Сотня покровов от сердца переместилась на глаза.

«Предвзятость делает человека косоглазым». Если человек 
сохранит беспристрастное отношение к истине (что весьма труд-
но), Господь направит его. Всевышний обещает наставить бес-
пристрастного ищущего истины человека: «А тех, которые усерд-
ствовали во имя Наше, Мы поведём путями Нашими»147.

Таков дух познания. Дух познания – это дух поиска истины, 
дух беспристрастности, дух объективности, дух, лишённый кос-
ности и гордыни. Когда человек читает многочисленные преда-
ния, посвящённые знанию, то видит, насколько оно опирается 
на доводы. Иными словами, сначала выдвигается предпосылка, 
а затем начинается поиск доводов в её пользу. Естественно, это 
надуманные, искусственные и натянутые доводы, а натянутый 
довод является ложным и вводит человека в заблуждение.

Великие учёные, обладающие духом познания, почти не гор-
дятся или не гордятся вовсе, в отличие от нищих, не имеющих 
духа познания: последние знают несколько слов и воображают, 
что в них и заключается всё знание. В одном хадисе сказано: 
«Знание – о трёх пядях. Когда оно достигает первой пяди, [че-
ловека охватывает] гордыня [и он думает, что знает все истины 
мира]. Когда оно достигает второй пяди, [приходит] смирение. 
А когда оно достигает третьей пяди, [человек понимает, что] не 
знает ничего».

Таким образом, в процессе образования и воспитания учаще-
муся необходимо привить дух познания. Иными словами, не сле-
дует обращать внимание только на то, чтобы он получил знания, –  
необходимо сделать так, чтобы в нём появился дух, ищущий ис-
тину и свободный от болезней, отвращающих его от этого пути 
(пристрастности, косности, гордыни и высокомерия). Всё это не-
обходимо отбросить, чтобы в учащемся созрел дух познания.

147 Коран 29:69.



207

Образование и воспитание в исламе

Нравственное деяние (1)

Одной из проблем философии этики является вопрос о том, 
что служит критерием нравственного деяния, то есть на основа-
нии чего мы можем оценить деяния с точки зрения нравствен-
ности, можем признать деяние нравственным или обыденным? 
Иными словами, чем нравственное деяние отличается от обы-
денного? Нет никаких сомнений в том, что великое множество 
совершаемых нами деяний – это обычные действия, и никто не 
считает их нравственными. Например, мы сидим за столом и 
едим. В этом случае никто не скажет, что мы совершаем нрав-
ственное деяние. Но есть деяния, которые считаются неординар-
ными и нравственными. Например, кто-то делает пожертвова-
ние: он сам нуждается в какой-либо вещи, но, видя, что другой 
человек тоже нуждается в ней, отдаёт ему преимущество. Здесь 
говорят, что такой человек совершил нравственное деяние. 
Прежде чем рассказать о критерии нравственного деяния, мы 
должны разъяснить содержание двух понятий.

Различие между воспитанием и нравственностью

Воспитание отличается от нравственности, хотя последняя 
сама по себе есть род воспитания и означает обретение некое-
го нрава, настроя или привычек. Разницу между воспитанием 
и нравственностью можно охарактеризовать двумя словами – 
«взращивание» и «созидание». Для воспитания его характер и 
цель не имеют никакого значения, то есть в содержании понятия 
«воспитание» не скрывается коннотации святости. Поэтому мы 
не можем сказать, что когда речь идёт о воспитании, человека 
растят таким образом, чтобы он обрёл качества, возвышающие 
его над животным. Напротив, воспитание преступника – тоже 
воспитание. Это слово употребляется и в отношении животных. 
Можно воспитать и собаку, причём для самых разных целей: для 
того чтобы она была доброй по отношению к своему хозяину, для 
того чтобы она оберегала стадо от волков или для охраны дома. 
Всё это воспитание. А эти легионы, создаваемые странами-коло-
низаторами из преступников! Они делают их, так сказать, ещё 



208

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

более преступными, с тем чтобы легионеры уже ничего не боя-
лись и были готовы исполнить любой приказ, не задумываясь о 
его содержании. Они тоже занимаются воспитанием.

Однако в понятии «нравственность» скрывается коннотация 
некой святости, поэтому слово «нравственность» не использу-
ется в отношении животных. Например, когда дрессируют ло-
шадь, не говорят, что собираются наставить её в нравственности. 
Нравственность свойственна исключительно человеку. Поэтому, 
если говорить профессионально, то необходимо признать, что 
«искусство этики» и «искусство воспитания» – не одно и то же. 
Это две разные вещи. Об искусстве воспитания говорят, ког-
да подразумевается чистое «взращивание» в любой форме: как 
и для чего мы воспитываем, зависит от наших задач. Этика же 
(или «искусство этики») не зависит от наших намерений. Мы не 
можем сказать: «В конце концов, нравственность будет такой, ка-
кой мы её сформируем». Нет, в понятии нравственности присут-
ствует оттенок святости (критерий которой необходимо найти). 
Поэтому мы и говорим, что нравственное деяние противопостав-
ляется деянию обыденному. Разумеется, необходимо понимать, 
что, когда мы говорим «противопоставляется деянию обыден-
ному», это можно интерпретировать двояко. Во-первых, мы 
можем сказать, что нравственное деяние противоестественно,  
а вся кое деяние, совершаемое не по зову природы, мы называем 
нравственным. Нет, здесь не имеется в виду, что критерием нрав-
ственного деяния служит его противоестественный характер,  
а по тому любое противоестественное деяние мы должны имено-
вать нравственным. Аскет причиняет страдания себе самому и 
поступает против собственной природы, но мы не утверждаем, 
что его деяние нравственно потому, что он делает то, что про-
тиворечит его природе. Это не может быть критерием, и никто 
об этом не говорит. Неестественное не значит противоестествен-
ное. Неестественные действия – это поступки, отличные от есте-
ственных, это иная модель поведения, отличающаяся от деяний, 
которых требует человеческая природа и которые человек со-
вершает в силу своей врождённой структуры. Всякое действие, 
совершаемое человеком в силу его врождённой структуры, явля-
ется действием естественным, а нравственное деяние есть дей-
ствие, отличное от естественного.



209

Образование и воспитание в исламе

Теории, посвящённые критериям нравственного деяния

А. Любовь к ближнему
Итак, где критерий нравственного деяния? Одни утверж-

дали, что критерий нравственного деяния заключается в том, 
что оно основано на любви к ближнему, а не на любви к самому 
себе. Дело в том, что волевые акты человека, например, речь или 
движение, не могут не обладать стимулами. Но в определённые 
моменты побуждением к совершению человеком какого-либо 
действия является достижение собственной выгоды или предот-
вращение ущерба. Подобные действия мы не считаем нравствен-
ными, поскольку любое живое существо в силу своей природы 
инстинктивно стремится к тому, что ему выгодно, и избегает 
того, что приносит ему вред. Однако когда деяние человека вы-
ходит за рамки индивидуального и приобретает оттенок любви к 
ближнему, когда оно направлено на достижение интересов дру-
гого человека или на то, чтобы защитить его от вреда, тогда это 
нравственное деяние. Итак, согласно данной теории, всякое де-
яние, находящееся в сфере эгоизма, не расценивается как нрав-
ственное, а деяние, находящееся в сфере любви к ближнему, име-
нуется нравственным.

Это объяснение нельзя признать исчерпывающим, посколь-
ку вполне вероятно, что та же любовь к ближнему может быть 
проявлена инстинктивно, по зову природы. И такое действие не 
может считаться нравственным – например, материнская лю-
бовь. Любое животное в силу инстинкта любит своего детёныша. 
Можем ли мы назвать нравственным деянием любовь матери  
к своему ребёнку, которую она проявляет, будучи движима при-
родой? Какое это деяние – нравственное или естественное? Мать 
в силу инстинкта бесконечно любит своё дитя и благодаря этой 
любви радеет о его пользе и даже проявляет жертвенность, то 
есть оставляет себе меньше, а ему отдаёт больше. Таким обра-
зом, материнская любовь свойственна не только человеку – она 
есть и у животных.

Жертвенность

Эту теорию мы можем сформулировать следующим обра-
зом: «критерием нравственного деяния является жертвенность». 
Однако необходимо понять, чем обусловлена эта жертвенность. 



210

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Иногда человек ставит интересы другого человека выше соб-
ственных, движимый славолюбием, национализмом, клановой 
гордостью и т.д.

Очень часто люди жертвуют собой под влиянием патриоти-
ческих, антипатриотических или эгоистических чувств, либо для 
того чтобы сохранить своё имя в истории. На самом же деле эти 
люди – великие эгоисты. Поэтому жертвенность в чистом виде 
нельзя признать критерием нравственного деяния, поскольку 
она может сочетаться с эгоизмом. Итак, первая упомянутая нами 
формулировка – «всякое деяние, побуждением которого служит 
любовь к ближнему, а не эгоизм, есть деяние нравственное» – 
оказывается полнее упомянутой трактовки, хотя, как мы уже от-
метили, и она не является исчерпывающей.

Б. Сущностная красота и неприглядность деяний
Древние говорили, что нравственные деяния – это деяния, 

обладающие красотой по сущности, и, напротив, безнравствен-
ные деяния суть деяния, неприглядные по сущности. Они были 
убеждены, что человеческий разум способен постигать сущност-
ную красоту нравственных деяний и сущностную непригляд-
ность деяний безнравственных. Например, по их мнению, разум 
любого человека понимает, что по самой своей сущности правда 
хороша, величественна и красива, а ложь неприглядна148. Они 
полагали, что над человеком могут господствовать либо живот-
ные силы (например, один из видов страсти), либо разум. Над 
людьми, зависящими от своих похотей, например, чревоугодни-
ками, господствует похоть. Над кем-то властвуют гнев, ярость, 
страх и коварство, а над кем-то – разум. Древние считали, что 
разум распознаёт сущностную красоту и неприглядность деяний, 
и утверждали, что нравственное деяние есть действие, совершае-
мое по велению разума, и что нравственные люди – это люди, над 
всем существом которых господствует разум, а не похоть, гнев 
или страх (последние подчинены разуму и исполняют его предпи-
сания). Их похоти контролируются разумом: если последний го-
ворит, что здесь должна действовать такая-то похоть, последняя 
исполняет свою функцию, в противном случае она не работает.  

148 Этот вопрос, безусловно, относится к проблеме разума.



211

Образование и воспитание в исламе

Древние утверждали, что до тех пор пока над существом челове-
ка господствуют силы похоти, гнева или страха, его поведение 
не является нравственным – оно, по их выражению, носит жи-
вотный характер. Они не говорили «нравственное» и «естествен-
ное», они говорили «человеческое» и «животное».

Разумеется, данные слова невозможно подтвердить на все 
сто процентов (хотя этика Сократа основывается именно на 
этом). Особенно это касается проблемы сущностной красоты и 
неприглядности деяний – сами философы не слишком считались 
с ней. Как бы там ни было, упомянутая теория считает критерием 
нравственного деяния его рациональность, то есть источником 
подобного деяния является разум, а не похоть, гнев или страх.

В. Внушение совести
Следующая теория принадлежит Канту. Он полагает, что 

нравственное деяние – это безусловное деяние, то есть действие, 
совершаемое человеком не ради определённой цели, а исклю-
чительно ради него самого в силу императива, который, как он 
считает, исходит от совести. Совесть налагает на человека целый 
ряд обязанностей, и всякое действие, совершаемое им без како-
го-либо намерения только ради исполнения этой обязанности, 
есть нравственное деяние. В данном случае состояние человека 
в точности походит на состояние индивидуума по отношению 
к другому индивидууму, когда первый готов исполнять лишь те 
предписания, которые исходят от второго. При этом первому нет 
никакого дела до того, какого рода приказы отдаёт второй – он 
выполняет всё. Кант убеждён, что любое деяние, совершаемое по 
внушению совести, есть деяние нравственное, а всякое деяние,  
к которому примешивается что-то ещё (ограничивающее его ка-
ким-либо условием), уже нельзя считать нравственным. Такова 
ещё одна гипотеза.

Г. Приобретённая любовь к ближнему
Данная теория близка к первой. Она утверждает, что кри-

терием нравственного деяния является любовь к ближнему, но 
при условии, что эта любовь будет приобретённой, а не врож-
дённой. Таким образом, мы можем говорить о двух типах любви  
к ближнему:



212

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

1. Врождённая – например, материнская любовь и нацио-
нально-клановый фанатизм.

2. Приобретённая – человек не обладает ею по природе, но 
стяжает её. Если кто-то стал любить людей, подобно тому как 
мать любит своё дитя, то это состояние приобретённое, и вторич-
ное совершенство в нём. Такова ещё одна теория.

Д. Угождение Богу
А вот другая теория. Она заключается в том, что всю нрав-

ственность мы изначально переводим в сферу религии и говорим, 
что всё остальное – философия и наука. Иными словами, тот, кто 
рассуждает категориями последних, хочет найти для нравственно-
сти критерий, исключающий религиозную веру. На самом же деле 
нравственное деяние – это деяние, совершаемое с целью угожде-
ния Богу. В рамках этого учения, разумеется, отрицается проблема 
«самости», то есть цель деяния – не стремление к тому, что полезно 
для человека, и не достижение собственной выгоды или предот-
вращение ущерба. Конечная цель деяния даже не в реализации ин-
тересов другого человека, но в угождении Богу. В рамках же инте-
ресов другого индивидуума человек действует только потому, что 
считает это угождением Высшей Истине: «Мы ведь кормим вас во 
имя Аллаха – не желаем от вас ни воздаяния, ни благодарности!»149

Можно сказать, что все эти теории согласны в одном – в ко-
нечном итоге, нравственность выходит за пределы человеческой 
самости. Иными словами, совершенно очевидно, что любое дея-
ние, совершаемое человеком ради достижения собственной вы-
годы или отведения от себя ущерба, не является нравственным. 
Дискуссия возникает вокруг деяний, которые при всей их на-
правленности на интересы других людей всё равно не считаются 
нравственными.

Разбор теории Канта

Теперь немного порассуждаем о теории Канта. Как уже было 
сказано, Кант полагает, что нравственное деяние – это деяние, 
свободное от каких бы то ни было условий и корыстных наме-

149 Коран 76:9.



213

Образование и воспитание в исламе

рений: его совершение носит оттенок обязательности, и не бо-
лее того. Человек осуществляет его исключительно в рамках ис-
полнения своих обязанностей. Однако возникает вопрос: может 
ли человек в принципе совершить какое-либо действие, в кото-
ром не будет ни малейшей примеси его собственных интересов? 
Одни говорят, что это невозможно – человек не может стремить-
ся к действию, которое ничего ему не даст. Абсолютно невозмож-
но, чтобы человек обратился туда, где он не найдёт совершен-
ствования, хотя бы относительного. Даже человек, поступающий 
против собственного совершенствования, всё равно развивает 
одну из своих способностей – мы называем его действия «антисо-
вершенствованием» только потому, что они не способствуют его 
совершенствованию. А так, человек не может идти туда, где для 
него не будет никакого совершенствования. Поэтому утвержде-
ние о том, что нравственное деяние – это действие, которое не 
преследует никакой выгоды «для себя», ошибочно.

В ответ необходимо заметить, что здесь имеет место пара-
логизм, требующий устранения. Когда мы говорим, что цель 
каждого действия человека состоит в приобретении выгоды, то 
подразумеваем выгоду исключительно для него самого. Если 
мы скажем нечто подобное, то можно парировать: «Нет, чело-
век способен совершить действие, в котором не будет никакой 
выгоды для него самого, движимый исключительно желанием 
реализовать интересы другого индивидуума». На это могут воз-
разить: «Совершая то или иное действие, я либо получаю от него 
удовольствие, либо нет, а если оно не удаётся, я или огорчаюсь, 
или нет. Если от совершения какого-то деяния я не получаю удо-
вольствия, а от его несовершения не испытываю огорчения, то я 
никак не могу его избрать. Если ‘Али ибн Аби Талиб абсолютно 
искренне стремился принести пользу другим людям, испытывал 
ли он от этого удовлетворение в глубине своей души? Если он не 
испытывал ни удовлетворения от этого деяния, ни огорчения от 
его несовершения, то невозможно, чтобы он стремился к его осу-
ществлению».

Паралогизм именно в этом. Удовольствие и огорчение не 
сводятся к тому, что человек приобретает нечто полезное или из-
бегает чего-либо приносящего вред. Человек – это существо, спо-
собное испытывать удовольствие от того, что приносит пользу 



214

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

другим. Человек может достигнуть такой степени нравственного 
развития, когда, принося пользу другим или помогая им избег-
нуть вреда, он будет получать большее удовлетворение, чем от 
извлечения выгоды для себя самого или избавления от чего-либо 
вредоносного. Поэтому давайте отделять одно от другого.

Большинство материалистов говорит, что каждое своё дей-
ствие человек совершает ради собственной выгоды. Нет. Человек 
может достигнуть такого уровня, когда он будет действовать на 
пользу другим. Однако если вы скажете, что от каждого своего 
деяния человек получает удовольствие, то мы ответим: «Да, вер-
но, но удовольствие человека от совершённого деяния не огра-
ничивается тем, что он испытывает от получения собственной 
выгоды. Воплощение человеческого совершенства состоит в том, 
что ему будет приятно принести пользу другим».

Кант утверждает: для того чтобы быть нравственным, деяние 
человека не должно быть обусловленным. Если под необуслов-
ленностью он понимает то, что человек не извлекает пользы для 
себя, то это можно принять. Но если он имеет в виду, что человек 
должен быть лишён желания принести пользу и другим, то есть 
человек не должен быть обусловлен интересами других людей и 
выполнять свои обязанности, не получая никакого удовольствия, 
тогда это неприемлемо.

Итак, это было пояснение относительно теории, утверждаю-
щей, что «критерием нравственности является действие в инте-
ресах других» и что подобное действие возможно, а также отно-
сительно теории, которая гласит, что «действие человека может 
быть безусловным». Здесь мы говорим, что, с одной стороны, оно 
может быть безусловным, а с другой стороны, не может. Может 
потому, что свободно от ограничений, налагаемых стремлением 
к собственной выгоде, а не может потому, что свободно от огра-
ничений, налагаемых стремлением к пользе для других, а также 
потому, что человек не получает от него никакого удовольствия.

Здесь же мы можем прийти к пониманию смысла проблемы 
человеческой совести. Одни признают наличие у человека врож-
дённой нравственной совести, а другие отрицают это, утверж-
дая, что человек создан, чтобы стремиться к собственной выгоде.

Нравственная совесть в кантовском понимании неправиль-
на, однако в упомянутом смысле она вполне возможна. Лучшим 



215

Образование и воспитание в исламе

доказательством тому служит совершение нравственных деяний 
в интересах других людей, при этом те, кто их совершает, испы-
тывают удовольствие от своих поступков и радость от стоящих 
перед ними задач.

Нравственное деяние (2)

Мы говорили о критерии нравственного деяния как противо-
положности деяния естественного. Как уже было отмечено, все 
согласны с тем, что часть деяний, которые человек совершает или 
может совершить, выходит за пределы естественных или живот-
ных действий, выполняемых любым животным в силу инстин-
кта. Эти деяния называют человеческими, или нравственными. 
Имеется в виду, что эти деяния реализуются на уровне человека, 
а не на уровне животного. Иными словами, статус этих деяний 
выше животного. Сегодня мы часто слышим: «Это человеческий 
поступок» или «Это бесчеловечное деяние», с акцентом на слове 
«человеческий». Тем самым хотят сказать, что существует целый 
ряд действий, которые совершаются только на уровне человека. 
А теперь давайте посмотрим, что служит критерием нравствен-
ного деяния, которое совершается только на уровне человека и 
отличается от действий животных или естественных поступков 
людей.

Здесь необходимо одновременно затронуть два вопроса. 
Первый – в чём заключается критерий, а второй, что обеспечи-
вает совершение человеческого деяния? Совершенно очевидно, 
что критерием естественного деяния служит зов инстинкта, об-
щего для человека и животного, это деяние проистекает из ин-
стинкта самого человека, а причиной его совершения выступает 
сама природа. Но где критерий нравственного деяния и что обе-
спечивает его реализацию?

Некоторые утверждают, что нравственное деяние – это дея-
ние, продиктованное чувством любви к ближнему. Сказав так, 
мы одновременно даём определение нравственному деянию и 
отчасти выявляем причину его совершения. Определение вы-
глядит следующим образом: действие, совершаемое человеком 
ради себя самого, не является нравственным (поскольку чело-



216

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

век, несомненно, любит себя и делает то, что ему выгодно); когда 
же действие выходит за рамки индивидуального и совершается 
ради других людей, оно считается нравственным. Это определе-
ние, конечно, отвергли. Его противники говорят, что в таком слу-
чае нам следует признать нравственными целый ряд безусловно 
естественных деяний, например, действия матери (как людей, 
так и животных). В принципе, мать испытывает чувство любви 
к ближнему, но этот «ближний» – только её ребёнок. Она совер-
шает определённые действия и даже жертвует собой, движимая 
любовью к ребёнку. Разумеется, это замечательные возвышен-
ные чувства, но их нельзя назвать нравственными, поскольку 
они вызваны своего рода принуждением природного инстинкта. 
Проявляя любовь к своему ребёнку, мать не питает подобных 
чувств по отношению к другим детям. На самом деле её действия 
нельзя назвать ни любовью к ближнему – это не более чем чадо-
любие, ни нравственными деяниями, поскольку нравственность 
должна обладать более широким спектром.

Альтруизм

Иные, давая определение нравственному деянию, исполь-
зуют понятие «любовь к ближнему» в его общем значении. Они 
утверждают, что нравственное деяние – это действие, порождён-
ное чувством альтруизма. Сегодня часто опираются именно на 
это определение. Однако возникает вопрос о причине соверше-
ния нравственного деяния. Существует ли в человеке чувство 
альтруизма в принципе? У древних Аристотель считал человека 
«политическим по природе существом» (в силу его социальной 
сущности) и признавал наличие двух видов инстинкта – индиви-
дуального и видового. Он говорил, что в силу видового инстинкта 
человек стремится приспособиться к обществу, и коль скоро он 
испытывает особую привязанность к самому себе, то ему небез-
различна судьба его общества. Среди философов нового времени 
Бэкон известен теорией, почти в точности повторяющей теорию 
Аристотеля. Он утверждает, что в человеке присутствуют упомя-
нутые инстинкты. Однако этот предмет недостаточно определён 
с научной точки зрения. Тем не менее таково одно из мнений.



217

Образование и воспитание в исламе

Итак, согласно данной теории, критерием нравственности 
выступает чувство альтруизма, и причина совершения нрав-
ственного деяния кроется в самом человеке. Но это не доказано 
научно.

Дарвинизм

Дарвинизм, философия которого опирается на принцип борь-
бы за существование, утверждает, что все живые существа соз-
даны эгоистичными и стремятся к самосохранению. Именно по-
этому их стремления выливаются в борьбу за существование, ко-
торая сопряжена с естественным отбором, выбором наилучшего.  
И это – основа эволюции. В рамках данной философии не остаёт-
ся места для естественных видовых инстинктов. Многие крити-
ковали Дарвина за этот принцип, говоря, что подобная филосо-
фия вредна хотя бы потому, что она сотрясает основы нравствен-
ности и взаимопомощи. Согласно философии Дарвина, чувство 
взаимопомощи не является врождённым – взаимопомощь по-
является вследствие борьбы. Иными словами, первична борьба,  
а взаимопомощь вторична. Например, когда человек хочет укре-
пить своё положение (каждый индивидуум считает себя против-
ником по отношению к другим людям, поскольку он индивидуум, 
отличный от другого индивидуума), то, в соответствии с принци-
пом борьбы за существование, вместе с другими индивидуумами 
он создаёт некую силу, выдвигая её против других. Однако ис-
точник этого объединения – борьба за существование: взаимо-
помощь его членов обусловлена не дружескими симпатиями, но 
противостоянием другим индивидуумам, которых они хотят по-
бедить или, по меньшей мере, сдержать своими сплочёнными ря-
дами. Итак, взаимопомощь не является врождённым качеством 
человека и проистекает из борьбы за существование. Сам Дарвин 
приложил немало усилий для того, чтобы заложить основы эти-
ки. Его последователи тоже стремились устранить этот изъян  
в его философии, но их попытки не увенчались успехом.



218

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Нравственная совесть

Ещё одно учение – учение о долге. Его сторонники утверж-
дают, что, если человек совершает то или иное действие, движи-
мый чувствами (пусть даже альтруистическими), то оно прирав-
нивается к естественному деянию, которое, согласно его опре-
делению, осуществляется человеком на основе инстинкта (как 
индивидуального, так и коллективного). Нравственное деяние 
свободно от любого рода корыстных намерений и продиктовано 
чувством долга. Иными словами, человек делает то, чего требует 
его совесть и долг, не ставя перед собой никаких конечных целей, 
кроме исполнения своих обязанностей. Если же мы спросим, где 
находится чувство долга, они ответят: «В человеческой совести». 
Бог создал в человеке совесть, которая отличается от его альтру-
истических чувств. Совесть представляет собой некое священное 
чувство внутри человека, отдающее ему свои повеления. И нрав-
ственное деяние – это действие, имеющее своим источником со-
весть.

Определение совести было дано в философии Канта. Че ло-
веческой совести он придавал огромное значение, утверждая, 
что человек обладает врождённой нравственной совестью. Его 
слова о подчинении совести идентичны тому, что верующие го-
ворят об искренней преданности Всевышнему Творцу: искрен-
ний раб Божий должен следовать повелениям Господа не ради 
получения Его благодеяний и не из страха перед Его наказанием, 
он должен исполнять их даже если будет знать, что за их соверше-
ние он не заслужит рая, а за их неисполнение не будет ввержен в 
ад. Таков ещё один взгляд.

Мы не отрицаем эту совесть, но хотим заметить, что в упомя-
нутых пределах она не является стопроцентно доказанным науч-
ным фактом. Разумеется, ислам говорит о существовании в чело-
веке некой нравственной совести, но не в качестве незыблемого 
принципа, в который не может закрасться изъян, и не в качестве 
той силы, которая, по словам Канта, со всей очевидностью при-
сутствует в душе каждого человека.

Это хорошая теория, и тот факт, что, как мы видим, в Коране 
говорится об угрызениях совести, а также затрагиваются и 
дру гие проблемы, в частности «кто внушил ей её грехи, и её 



219

Образование и воспитание в исламе

богобоязненность»150, показывает, что, с точки зрения Корана,  
в человеке существует некое самобытное начало, способное раз-
личать добродетель и злодейство. Иными словами, когда человек 
совершает дурное деяние, он сам внутренне упрекает себя, и ста-
новится понятно, что есть нечто, повелевающее творить добро и 
избегать зла – это нечто укоряет человека за его дурные деяния 
и, напротив, радуется и хвалит человека, когда он совершает доб-
рое деяние.

Борьба «я» и «не-я»

Стремясь подтвердить данный тезис, современные психо-
логи говорят, что иногда человек решает совершить какое-либо 
действие против своего желания и естества, однако при этом он 
понимает, что оно благое. Например, он принимает решение 
быть умеренным в еде или не спать слишком долго или вставать 
рано. И когда человек уже принял решение, он оказывается меж-
ду двумя факторами: один призывает его есть немного или вста-
вать рано, а другой фактор – это его природа, желающая посту-
пать по-другому. Иногда человек следует принятому решению, а 
иногда нет. Когда побеждает его нравственная воля, он испыты-
вает удовлетворение и даже, подобно богатырю, ощущает вкус 
победы. И наоборот, когда природа одерживает над ним верх, он 
не нравится самому себе и испытывает горечь поражения, хотя 
он потерпел поражение не от кого-то другого, а от себя самого. 
Это подобно тому, как если бы у человека был сын и он решил 
бороться с ним, сказав: «Неважно, кто из нас окажется победи-
телем. Ведь ясно: что природа победит меня, что я её – в обоих 
случаях победителем буду я сам». Но почему же несмотря на это, 
когда побеждает его воля, человек чувствует, что победило его 
«я», словно возобладав над кем-то другим, а когда одерживает 
верх его природа, он ощущает, что его «я» проиграло? И стано-
вится понятно, что это «я» человека больше, чем то «я», которое 
«не-я». Именно здесь «я» побеждает «не-я». Иными словами, хотя 
то, что связано с природой человека, и есть «я», оно не является 
подлинным.

150 Коран 91:8.



220

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Итак, что же это за удовлетворение от победы и упрёк за по-
ражение? Ясно, что в глубине человеческой совести есть нечто, 
что испытывает радость, когда человек одерживает верх над при-
родой, и упрекает его, когда он терпит поражение. Итак, обли-
чающая сила находится внутри самого человека. Как бы там ни 
было, такова ещё одна гипотеза, выдвинутая Кантом.

Теория дальновидного разума

Существует ещё одна теория, которой придерживаются  
в ос новном материалисты. В частности, её защищал Рассел. Речь 
идёт о теории индивидуального разума, или дальновидного разу-
ма. Уилл Дюрант в книге «Наслаждение философией» называет 
это «инстинктом здравомыслия». Рассел и подобные ему утверж-
дают, что нравственная совесть, альтруизм, гуманизм и тому по-
добные понятия совершенно никуда не годятся. Нравственность 
является плодом дальновидного размышления человека. Если 
человек дальновиден, он просчитывает, что ему выгодно соблю-
дать принципы гуманизма. Рассел говорит: «Например, я никог-
да не стану красть соседскую корову, поскольку знаю, что если 
я украду его корову, этот или другой сосед украдёт мою корову. 
Мне выгодно не лгать, ибо если я солгу, то солгут и другие, и мои 
убытки от их лжи окажутся в несколько раз больше той выгоды, 
которую я приобрету благодаря своей лжи. Потому-то я и не лгу. 
Короче говоря, я не делю ничего дурного, так как знаю, что если 
я совершу что-то плохое, это зло вернётся мне сторицей. Поэтому 
мы договорились говорить друг другу правду. Ведь если я солгу 
вам, а вы мне, то это окажется невыгодно нам обоим. Когда мы 
намереваемся создать фирму на основе общих интересов, то вы-
нуждены обеспечить интересы каждого. Общие интересы делают 
нравственность необходимой. Таким образом, нравственность 
происходит из здравомыслия».

Мозайани рассказывал: «Мы только-только устроились на 
ра боту в управление. Шёл рамазан. Когда утром мы пошли на 
ра боту, один из наших коллег сказал: “У меня плохой характер. 
Когда я пощусь, то очень раздражаюсь и не отдаю себе отчёт  
в том, что со мной происходит. Я даже могу сказать вам что-
нибудь обидное. Поэтому раз я пощусь и нахожусь в таком  



221

Образование и воспитание в исламе

настроении, простите меня”. Я заметил, что ему не по себе, и ска-
зал: “На самом деле я такой же. Даже ещё хуже. Я так раздража-
юсь, что могу непроизвольно вскочить и ударить кого-нибудь по 
голове”. Он немного подумал и сказал: “Поэтому нам обоим нуж-
но быть осторожными и не делать этого”».

Рассел также говорит: «Человек думает и видит, что если он 
будет вести себя безнравственно по отношению к другому чело-
веку, то и тот будет вести себя безнравственно по отношению к 
нему. В результате он почитает за лучшее не вести себя подоб-
ным образом». В рамках этой теории нравственность утратила 
коннотацию святости, в соответствии с которой человек совер-
шает то или иное действие, движимый чувством альтруизма, а не 
эгоизма. Упомянутая теория говорит: «Нет, движимый чувством 
эгоизма». Это первый недостаток данной теории. Однако здесь 
могут возразить: «Нужно говорить то, что есть на самом деле. 
Человек не должен высказываться, опираясь на воображение».

Критика упомянутой теории

Главный упрёк в адрес этой теории заключается в том, что 
она до самого основания сотрясает фундамент нравственности, 
то есть эта нравственность господствует там, где силы равны. 
Когда индивидуумы находятся в обществе, где силы равны, и я 
боюсь другого человека так же, как он меня, и не чувствую опас-
ности от него так же, как он от меня, подобная нравственность 
(то есть нравственность здравомыслия или нравственность, опи-
рающаяся на личные интересы) может занимать господствую-
щее положение. Однако там, где один обладает силой, а другой 
слаб, где сильный прекрасно знает, что слабый не может ничего 
ему сделать, никакая сила не способна призвать сильного к нрав-
ственности. Когда Никсон встречается с Брежневым, равным 
ему по силе, получается один нравственный индивидуум, кото-
рый размышляет: «Зачем мне сбрасывать на него бомбу, когда 
он тоже сбросит на меня бомбу». Но когда тот же Никсон ока-
зывается перед лицом несчастного Вьетконга, который слабее 
него, и он уверен, что тот не сможет сравняться с ним по мощи, 
то нет такой силы, которая заставит совесть господина Никсона 
не делать того, что он задумал. Если он и откажется от своих  



222

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

намерений, то только тогда, когда Вьетконг покажет ему свою 
силу. В противном случае нет силы – нет совести.

Именно поэтому философия Рассела, несмотря на все её ми-
ролюбивые и гуманистические декларации, является безнрав-
ственной. В его философии нет ни малейшего повода для того, 
чтобы сильный не притеснял слабого, поскольку она основана 
на здравомыслии, то есть на индивидуальном разуме. Поэтому 
агрессии нет лишь там, где силы равны. Там же, где силы не рав-
ны, индивидуальный разум никогда не даст такой команды.

Красота разума

Следующая теория представляет собой практически ту же 
самую рациональную теорию, но в иной форме, а не в виде ин-
дивидуального разума151. Сторонники данной теории утвержда - 
ют, что красота в этом мире не ограничивается осязаемой красо-
той – духовная красота сама по себе тоже является реальностью, 
и поскольку осязаемая красота проистекает из пропорциональ-
ности (то есть пропорциональность служит главным фактором 
появления осязаемой красоты), пропорциональность играет ре-
шающую роль и в реалиях красоты духовной. Человек по своей 
природе любит красоту. Поэтому говорят, что нравственное дея-
ние – это красивое деяние, и красота разума тоже происходит от 
пропорциональности.

Моралисты говорят, что корень всякой нравственности –  
в справедливости152. Справедливость же они интерпретируют 
как соразмерность, утверждая для идеальной нравственности 
серединное положение, то есть нравственность должна быть со-
размерной. Если у человека один глаз будет большим, а другой 
маленьким, естественно он будет некрасивым, а если оба глаза 
будут одинаковыми, то это, разумеется, красивее. В целом в эсте-
тике человеческого тела для каждого члена существует некая про-
порция, особая формула: и хотя эту пропорцию невозмож но опи-
сать, тем не менее совершенно очевидно, что она исполь зуется. 

151 Хотя его называют разумом, его можно считать отдельным инстинктом.
152 В Джами‘ ас-садат [Собрание предводителей] есть рассуждение на эту 

тему.



223

Образование и воспитание в исламе

Если эта пропорциональность будет приложена к духовным ка-
чествам человека, возникнет особый род красоты. Например, 
как лучше – чтобы человек обладал грубым или мягким характе-
ром? Между грубостью и мягкостью существует некое среднее 
состо яние, в котором человек не настолько груб, чтобы досаж-
дать окружающим, и не настолько мягок, чтобы им помыкали. 
По словам Са‘ади:

Грубость и мягкость хороши вместе,
Подобно лекарю, что отворяет кровь, –
он режет и накладывает пластырь.

Когда человек достигает подобного состояния, он начинает 
пользоваться расположением других людей. Мы любим и ува-
жаем хороших, нравственных и справедливых людей, контроли-
рующих свой гнев и свои желания и использующих свои силы и 
способности лишь там, где это уместно. По мнению данной груп-
пы людей, это уважение к достойным людям есть своего рода 
поклонение красоте. Они полагают, что основой доброго нрава 
или нравственного деяния служит красота, а красота зиждется 
на пропорциональности. Именно поэтому, желая дать критерий 
доброго нрава, они говорят, что возвышенная нравственность 
возникает тогда, когда силы и инстинкты человека не будут чрез-
мерно интенсивными. Итак, по их словам, критерием является 
красота, в основе которой лежит пропорциональность. Подобное 
убеждение опирается на философско-психологический постулат 
о том, что красота не ограничивается красотой осязаемой – су-
ществует и красота духовная. Подтверждением служит тот факт, 
что видя человека, украшенного добрым нравом (пропорцио-
нальная нравственность), люди демонстрируют ту же реакцию, 
что и на осязаемую красоту – они бывают очарованы и влюблены 
(но эта любовь – особого свойства). Почему люди любят друзей 
Аллаха? Любовь без красоты невозможна. Безусловно, в них при-
сутствует красота.

Уилл Дюрант в книге «Наслаждение философией» цитирует 
Платона: «Здравомыслие это не рассудительное действие153, но 

153 Не всякое рассудительное действие мы называем здравомыслием.



224

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

красота и пропорциональность врождённых качеств индиви-
дуума. Иными словами, здравомыслие есть благообразие пове-
дения человека. Абсолютное благо не в сообразительности или 
лишённой нравственности силе, но в пропорциональном соот-
ношении частей и целого как в индивидууме, так и в обществе». 
Замечательные слова.

Таково ещё одно объяснение критерия нравственного дея-
ния: причина его совершения восходит к эстетическому чувству 
человека, поскольку последнее не ограничивается осязаемой фи-
зической красотой.

Только религия способна обеспечить  
реализацию нравственности

Здесь мы подходим к вопросу: может ли существовать нрав-
ственность без религии? Если и может, то религия всё равно бу-
дет её силой и опорой. Некоторые мыслители (даже западные) 
высказывали мнение, что нравственность без религии лишена 
фундамента. Русский писатель Достоевский говорит: «Если Бога 
нет, то всё позволено». Он имеет в виду, что нет ничего другого, 
что могло бы заставить человека отказаться от совершения без-
нравственных деяний. Он не принимает этической теории Канта 
и других философов: говоря «если Бога нет», он подразумевает 
«если нет религии».

Опыт показывает, что там, где религия и нравственность раз-
делены, нравственность заметно отстаёт. Ни одно из нерелигиоз-
ных этических учений не добилось успеха. Совершенно очевид-
но, что религия необходима человеческой нравственности, как 
минимум, в качестве опоры. Не случайно раздаются возгласы о 
том, что чем дальше человечество идёт в своём техническом и 
культурном развитии, тем сильнее оно деградирует в нравствен-
ном отношении. Почему? Из-за отсутствия этических учений. 
Этические учения древности были в большинстве своём религи-
озными. Вот и всё. По мере ослабления религии и веры отчёт-
ливо проявилось снижение нравственного уровня человечества. 
Именно поэтому мы должны придавать вере огромное значение 
как опоре нравственности (если не сказать – единственному га-
ранту её реализации).



225

Образование и воспитание в исламе

Другая проблема – это проблема относительности нрав-
ственности. Нравственность абсолютна или относительна? То 
есть, может ли что-либо для одних быть нравственным, а для дру-
гих нет, или в одну эпоху быть нравственным, а в другую эпоху – 
безнравственным? Если мы станем утверждать нечто подобное, 
то это будет практически равносильно отрицанию нравственно-
сти: нравственность окажется изменяемой категорией, ни при 
каких обстоятельствах не способной иметь твёрдое суждение. 
Некоторые мыслители убеждены, что нравственность относи-
тельна – особенно на её изменение всегда влияло и влияет эко-
номическое развитие: нравственность первобытной эпохи отли-
чается от нравственности аграрного периода, а нравственность 
аграрного периода – от промышленной эры. По этой самой при-
чине они придерживаются мысли о том, что значительная часть 
традиций, например, связанных с отношениями между мужчи-
ной и женщиной, с целомудрием, скромностью и т.д., является 
порождением нравственности аграрного периода, а промышлен-
ная эра требует иной нравственности. Здесь они ссылаются на 
слова, приписываемые Повелителю верующих: «Не воспитывай-
те своих детей в вашей нравственности, ибо они воспринимают 
нравы своего времени».

Если смысл этих слов заключается в том, что мы не должны 
воспитывать своих детей в соответствии со своими нравствен-
ными принципами потому, что они принадлежат другой эпохе, 
и мы полностью согласимся с этими словами, тогда возникнет 
очень неустойчивая ситуация.

С проблемой относительности нравственности связана про-
блема воспитания, ибо если нравственность относительна, мы не 
можем предложить чётко упорядоченные принципы воспитания.

Нравственное деяние (3)

Ранее мы предполагали не касаться темы различия есте-
ственного и нравственного деяний и перейти к проблеме от-
носительности нравственности. Однако, столкнувшись с рядом 
проблем, мы увидели, что, если их здесь не осветить, они так и 
повиснут в воздухе. Поэтому мы вынуждены снова обратиться  



226

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

к упомянутой проблеме. Кроме того, мы представили ряд теорий 
и должны дать их более пространные объяснения, а также изло-
жить новые теории.

Всякий, кто берётся рассуждать о воспитании, должен разо-
браться в этой проблеме, чтобы найти основы и корни нравствен-
ных деяний человека. Мы видели, что одни упомянутые нами 
теории критерием нравственного деяния человека считают ре-
ализацию интересов других людей, другие называют нравствен-
ным такое деяние, которое совершается из чувства альтруизма, 
а некоторые из них относят к нравственным действия, побужде-
нием к совершению которых не служат естественные чувства. 
На самом деле эти три группы относят нравственность и нрав-
ственное деяние к категории любви. Я думаю, что в этике инду-
изма на этот аспект делается больший акцент, чем на что-либо  
иное.

Ряд других учений опирается на понятие красоты, то есть 
относит нравственность к категории эстетики. Здесь тоже суще-
ствует две школы, каждая из которых утверждает, что красота не 
ограничивается красотой осязаемой. Та красота, которая при-
тягивает к себе чувства человека, например, воспринимаемая 
зрением или слухом, есть красота осязаемая. Они убеждены, что 
существует духовная красота – это тоже красота, но неосязаемая, 
умозрительная. Обе эти группы едины в том, что красота не огра-
ничивается осязаемым и обладает умозрительным аспектом. 
При этом одна группа опирается на деяние, то есть её предста-
вители считают красоту свойством деяния: они говорят, что не-
которые деяния красивы по своей сущности. Например, правда 
сама по себе обладает особой красотой и притягательностью как 
для говорящего, так и для слушателя. К этой же категории отно-
сятся терпение, стойкость, великодушие, благодарность и спра-
ведливость – они обладают некой духовной красотой и манят к 
себе. Нас влечёт ко всякому человеку, в котором присутствуют 
подобные качества, мы, так сказать, становимся его учениками, 
привязываемся к нему и следуем за ним, чувствуя в нём некую 
притягательную силу. Естественно, что обладатель подобных 
деяний и сам становится красивым. Совершённое человеком 
прекрасное деяние, подобно изящной одежде, делает его краси-
вым, причём деяние «идёт» человеку больше, чем одежда, золото 



227

Образование и воспитание в исламе

или укра шения. Итак, по их мнению, нравственное деяние – это 
прекрасное деяние, красоту которого постигает духовно-эстети-
ческое чувство человека. Его критерий находится в самом чело-
веке, его нет ни в ком другом, и этот критерий – вкус человека, 
постигающий эту красоту.

Красивый дух

Другая группа тоже относит нравственность к категории 
красоты, но её представители считают последнюю онтологиче-
ским свойством духа. Так, они говорят, что всюду, где существует 
пропорциональность, присутствует красота и появляется един-
ство, то есть часть гармонично сочетается с целым. Если части 
тела человека будут находиться в определённом положении, они 
породят прекрасное сложение, изящество и красоту, пленяя чув-
ства других людей. Физическая красота – это не более чем про-
порциональность тела. Точно так же, если комплекс духовных 
сил и способностей человека будет гармоничным, то есть каж-
дая его составляющая будет находиться в установленных для неё 
пределах, то явятся пропорциональность и красота, а сам дух 
окажется красивым и желанным как для себя самого, так и для 
лицезреющих его. Поэтому представители этой группы говорят, 
что всякая сила и способность в человеке обладает определённы-
ми границами – если она превысит их, то получится излишество, 
если окажется меньше, то выйдет недостаточность. Например, 
глаза человека обладают определённым размером: если они 
окажутся больше, это будет некрасиво, а если меньше – тоже не-
изящно. Или, скажем, человеку дана сила гнева, которая имеет 
свои пределы: если она окажется больше или меньше, то это бу-
дет некрасиво и непропорционально. В конце концов, речь идёт 
о том, где нам искать этот критерий и как нам определить золо-
тую середину? Например, какое количество человеческого гнева 
соответствует золотой середине?

На это есть два варианта ответа. Первый. Красота совер-
шенно не поддаётся определению. Разве человек воспринима-
ет осязаемую красоту с помощью определения?! Разве тот, кто 
воспринимает красоту как таковую, сначала даёт ей определе-
ние, дескать, красота – это когда глаза такие-то, брови такие-то 



228

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

и т.д.? Нет, это то, что должен постигнуть его вкус, то, к чему 
он устремится прежде, чем даст ему определение. Это для него 
нечто интеллектуальное. С интеллектуальной красотой то же  
самое.

Принцип телеологичности как основа определения  
золотой середины в этике

И всё же некую меру и определение этой красоте дать можно, 
и это определение будет даже на ступеньку выше осязаемой кра-
соты. Суть его в том, что, согласно незыблемому принципу теле-
ологичности, каждая сила и способность создана ради той или 
иной цели и весь их комплекс также имеет общую цель. Поэтому 
если мы захотим понять, находится какая-либо сила в положении 
золотой середины, излишества или недостаточности, нам необ-
ходимо выяснить, для чего она была изначально создана. То, для 
чего она была создана и есть золотая середина, то, что более того, 
для чего она была создана, – излишество, а то, что менее того, для 
чего она была создана, – недостаточность. Например, та же сила 
гнева, о которой мы упоминали ранее. Совершенно очевидно, 
что она была создана в человеке не напрасно. Если бы в челове-
ке не было этой силы, он не имел бы возможности защищаться,  
а если бы он не имел возможности защищаться от дикой природы 
и от себе подобных, то оказался бы обречён на гибель. Человеку 
было просто необходимо дать эту силу. Утверждают даже, что, 
ныряя в воду, человек руководствуется одной из плотских сил и 
положительных желаний, а выныривает под воздействием силы 
гнева. Он ныряет, стремясь получить удовольствие от воды. 
Однако через некоторое время, что человек находится под водой, 
он начинает задыхаться. И здесь нужна функция защиты. Тогда 
сила гнева отдаёт приказ: «Выныривай!» Если бы этой силы не 
было, человек, попадая в воду и сталкиваясь с её агрессивностью, 
не имел бы возможности защищаться, то есть у него не было бы 
стимула бороться. То же самое относится и к иным формам за-
щиты. Действие в пределах самозащиты – это золотая середина 
для силы гнева. Меньшая её интенсивность приведёт к тому, что 
человек окажется слабым забитым существом. И это ущербное, 
недостаточное состояние силы гнева. Большая её интенсивность 



229

Образование и воспитание в исламе

сделает человека агрессором, стремящимся досаждать другим.  
И это излишек силы гнева. Эта сила задумана не для того, чтобы 
человек нападал на других, и не для того, чтобы он находился в 
состоянии оцепенения, но для того, чтобы он защищался.

Точно так же половой инстинкт имеет определённую цель, 
которая, согласно проведённым исследованиям, заключается не 
только в продолжении рода. У животных это так, однако что ка-
сается человека, то супруги, ведущие совместную жизнь, по вы-
ражению Корана, должны испытывать любовь, привязанность и 
милость по отношению друг к другу в той мере, в которой послед-
ние будут фундаментом, придающим семье устойчивость, дабы 
семья стала источником продолжения рода и в этом очаге могли 
спокойно расти дети. Такова одна из конечных целей творения. 
Итак, если половой инстинкт используется именно в подобных 
рамках, то это его золотая середина: если он реализуется интен-
сивнее и возникает проблема поиска разнообразия или, по вы-
ражению хадисов, «стремление к чувственному наслаждению» 
(заввакийат), то это излишество, а если он используется менее 
обычного, то он недостаточен. Подобным же образом дело обсто-
ит и с прочими силами человека.

Эта теория утверждает, что если каждая из сил, пределы кото-
рых можно установить на основе принципа телеологичности, об-
ладает должной мерой, то в целом дух человека красив. В против-
ном случае дух человека окажется некрасивым. Отличие этой тео-
рии от теории, которая считает красоту качеством деяния (то есть 
человек обретает красоту вследствие своих деяний), состоит в том, 
что последняя утверждает красоту взыскующего красоты на осно-
вании взаимосвязи ищущего и искомого, в то время как другая 
теория говорит: «Нет, дух красив сам по себе. От красивого духа 
исходит неизбежно прекрасное деяние – оно следствие этой при-
чины». Итак, согласно одной точке зрения, человек приобрета ет 
красоту благодаря своим деяниям, а в соответствии с другой точ-
кой зрения, деяние становится красивым благодаря человеку. Как 
бы там ни было, обе теории опираются на понятие красоты, от-
нося нравственность именно к этой категории. Нравственное дея-
ние является благим потому, что красиво, а человек обладает эс-
те тическим инстинктом, который не ограничивается только ося-
заемой красотой, но включает в себя и красоту интеллектуальную.



230

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Господство духа и разума

Существует ещё одна теория – теория независимости духа от 
тела, основанная на дихотомии: человек есть реальность, в кото-
рой соединяются две субстанции. Одну из них называют душой 
или духом, а другую – телом. Хотя эти субстанции обладают опре-
делённым единством, всё же им свойственна некая двойствен-
ность. Совершенство духа заключается в том, чтобы он не зави-
сел или практически не зависел от тела, ибо дух, по убеждению 
приверженцев данной теории, обретает своё совершенство свы-
ше, а не от низменного тела. Последователи этой теории полага-
ют, что, если положение духа по отношению к телесным силам 
будет таковым, что между всеми силами установится равнове-
сие, тогда независимость духа от тела будет соблюдена, и дух упо-
добится властителю, подданные которого равны и не стремятся 
возобладать друг над другом. Именно тогда дух сможет стать 
независимым и свободным правителем. Однако, обретая силу, 
некоторые из этих подданных оказывают влияние на него само-
го. Сторонники данной концепции считают, что наилучшее со-
стояние для совершенства духа состоит в том, чтобы последний 
практически, а лучше совершенно, не зависел от тела. И для того 
чтобы дух сохранил свою независимость по отношению к телу, 
необходимо установить баланс между всеми силами. Именно 
тогда дух и разум человека будут властвовать над этими силами. 
Если же этого баланса не будет и человек окажется рабом своих 
страстей, если он станет карьеристом, чревоугодником и т.д., то 
веления духа и разума уже не будут иметь никакой силы – дух 
подчинится плотским страстям.

Упомянутая теория тоже выступает за соразмерность, но не 
потому, что в ней заключается красота, а потому, что следстви-
ем этой соразмерности является независимость духа, господство 
духа и разума над телом (иными словами, свобода есть след-
ствие соразмерности и пропорциональности). Таким образом, 
соразмерная этика – это этика, проистекающая из абсолютного 
господства разума над телом. Древние считали дух человека все-
го лишь разумной силой, и не более того. Прочие же силы они 
признавали материальными, физическими. Они полагали, что 
после смерти человека его духовная субстанция, которая есть  



231

Образование и воспитание в исламе

не что иное как разум, продолжает существовать, а остальные 
силы, подчинённые телу, разрушаются вместе с ним. Однако 
Мулла Садра убеждён, что это не так.

Согласно данной теории, этика не относится ни к категории 
любви, ни к категории красоты: на самом деле она относится  
к категории свободы и независимого правления разума. Дух 
нравственности восходит к господству разума над телом и свобо-
де разума от физических сил.

Ещё одно воззрение, приписываемое Канту, утверждает, что 
этика не связана с категориями любви, красоты или разума. Его 
автор убеждён в существовании в человеке некой нравственной 
совести, некоего чувства, некой вдохновляющей силы, независи-
мо управляющей человеком. Он утверждает, что нравственное 
чувство – это изначально отдельное чувство, которое не связано  
с альтруизмом, красотой, разумом или мыслью: совесть дарова-
на человеку сама по себе. Поэтому данное чувство представляет 
собой независимую категорию, отличную от упомянутых. Она 
относится к категории долга, но долга нравственного, долга, 
проистекающего из недр человеческой совести, а не откуда-ли - 
бо ещё.

Нами была упомянута ещё одна теория, отвергающая всё 
сказанное выше в принципе: она не признаёт наличие в человеке 
чувства любви, благодаря которому конечной целью деяния чело-
века могут стать интересы другого индивидуума, она не верит ни 
в духовную красоту, ни в независимый от тела разум, ни в нрав-
ственную совесть. Она верит в некую совершенную индивиду-
альность и говорит, что человек изначально создан корыстным: 
он всё делает исключительно ради своей выгоды. Ему дана рас-
судительность, но и её функция состоит в том, чтобы указывать 
человеку наиболее оптимальный путь к его пользе. И вот когда 
рассудительность умножится, она превратится в нравственное 
деяние, то есть в действие, направленное на общее благо (хотя 
его мотивацией и служат индивидуальные интересы). Ведь че-
ловек по самой своей природе стремится к собственной выгоде, 
всегда стараясь получить самое лучшее: из двух зол он предпо-
читает меньшее и постоянно колеблется между выгодой и ущер-
бом, выбирая относительно лучшее. Силой своего рассудка чело-
век понимает, что жизнь носит общественный характер и что он 



232

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

не может существовать вне социума. Поэтому если он хочет жить 
в социуме и гарантировать свою выгоду, то лучший способ для 
этого – уважать права других людей. Иными словами, он должен 
организовать свои действия так, чтобы они приносили пользу 
другим или, по меньшей мере, не причиняли им вреда, ведь он 
знает, что если будет вести себя подобным образом, другие от-
ветят ему тем же, то есть они своими действиями обеспечат его 
выгоду, обезопасив от ущерба. Таким образом, нравственное де-
яние – это деяние, совершаемое благодаря крайней рассудитель-
ности, наставляющей его следующим образом: «Если ты хочешь 
получить для себя максимальную выгоду, ты должен приобрести 
её вместе с выгодой общественной. Иначе говоря, согласуй свои 
интересы с интересами общества. Если ты станешь действовать 
в интересах общества, твои собственные интересы будут обеспе-
чены гораздо лучше».

Согласно данной теории, этика относится к категории инди-
видуального рассудка, рассудка, действующего в интересах ин-
дивидуума. Иными словами, индивидуальный рассудок осознаёт, 
что личная выгода заключается в выгоде общественной. Многие 
думают именно так. К их числу принадлежит и Рассел со своей 
книгой «Мир, который я знаю».

Главное возражение против этой теории состоит в том, что 
человек не всегда делает такие логические построения. Он по-
ступает подобным образом в тех случаях, когда другие индивиду-
умы слабее его или равны ему по силе. Если же человек сильнее 
других и уверен в том, что с их стороны не последует серьёзной 
реакции, то когда он видит, что попрание чужих прав и эксплуа-
тация больше соответствуют его интересам (поскольку мерилом 
соблюдения чужих интересов для него служит наилучшая реали-
зация интересов собственных), он, несомненно, выбирает имен-
но этот путь. Итак, подобное направление не может быть пра-
вильным. Иными словами, вероятно, кто-то может считать, что 
этика для человека является принципиальной ошибкой, но если 
он, подобно Расселу, не выявив подлинной социальной этики, за-
явит, что создал для неё фундамент, на основе которого собирает-
ся воспитывать людей, то подобный путь является ложным.



233

Образование и воспитание в исламе

Методика воспитания в различных учениях

Итак, если мы захотим на основе упомянутых учений дать 
индивидуумам и обществу правильное воспитание, то, согласно 
некоторым из них, мы должны направить свои усилия на укре-
пление альтруистических чувств. Эти учения утверждают, что 
коль скоро в основе этики лежат человеколюбивые чувства, их 
необходимо насаждать, искореняя при этом любые поводы для 
проявления гнева и вражды. Тот, кто относит этику к категории 
красоты, говорит, что в человеке нужно развивать эстетическое 
чувство (нравственная красота, в частности, состоит в духовной 
пропорциональности, гармоничности). Те, кто усматривает кор-
ни этики в независимой совести уверен, что необходимо вос-
питывать именно её. Сделать это можно следующим образом. 
Поскольку многократная реализация любого инстинкта спо-
собствует его развитию, необходимо постоянно творить добрые 
дела, тем самым воспитывая совесть.

Тот, кто верит в независимый дух, говорит: «Если вы хотите 
заложить правильный фундамент для этики, то учите людей так: 
“Ты обладаешь духом и телом. Совершенство твоего духа заклю-
чается в ином, нежели совершенство твоего тела. Ты умрёшь, но 
дух твой продолжит жить”». Таким образом, воспитание должно 
начинаться с понятия о вечном, независимом от тела духе.

Те, кто видит этику в рассудительности, призывают учить 
людей тому, что их выгода заключаются в соблюдении обще-
ственных интересов.

Итак, все эти учения предлагают различные методики вос-
питания.

Религиозная этика

Другая проблема заключается в том, что есть люди, утверж-
дающие, будто нравственное деяние равно деянию религиозно-
му. И это тоже отдельное учение. В данном случае всё сказан-
ное выше ошибочно, ибо любое деяние, ставшее религиозным, 
нравственно – в противном случае оно не является таковым. 
Как минимум мы должны принять определённую категорию 
религиозных деяний – религиозные деяния, направленные на 



234

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

реализацию интересов других людей. Но в конечном счёте кри-
терием нравственного характера деяния является его религиоз-
ность. Поэтому не может существовать научной, философской 
и рациональной этики – у нас может быть только этика религи- 
озная.

Это можно интерпретировать двумя способами. Первая ин-
терпретация принадлежит авторам вроде Уилла Дюранта, кото-
рые пишут, что древняя этика была религиозной: она основыва-
лась на страхе перед загробным миром и на стремлении к нему. 
Например, древний человек наставлял: «Говори правду и не лги, 
ибо если ты будешь лгать, то подвергнешься наказанию в ином 
мире. Проявляй порядочность, чтобы получить награду в буду-
щем мире».

Данная теория очень похожа на противоположную ей тео-
рию, которой придерживались учёные, вроде Рассела. Последние 
не признавали, что этика коренится в человеческом духе, ут-
верждая, что человек создан корыстолюбивым и не может из-
брать иного пути, кроме стремления к выгоде, а для того чтобы 
он совершил действие, выгодное другому человеку, необходимо 
обратиться к его практической рассудительности: «Тебе выгод-
но соблюсти интересы другого человека». На самом деле рас-
сматриваемая нами теория хочет сказать то же самое: человек 
создан корыстным, поэтому для его нравственного воспитания 
необходимо апеллировать к чувству корысти, но только не с по-
зиций разума, а с позиций веры. Человеку нужно сказать: «О че-
ловек! Ты ищешь свою выгоду. Смотри, существует иной мир: 
если ты сделаешь это дело, оно принесёт тебе такой-то убыток, 
а если сделаешь другое, приобретёшь огромную выгоду в бу-
дущем мире». Итак, снова необходимо обращаться к чувству 
корысти человека, а гарантом исполнения им того или иного 
действия полагать страх перед загробным миром и стремление  
к нему.

Вторая интерпретация состоит в том, что религиозная этика 
не предполагает использования корыстолюбивых чувств челове-
ка: она обращается к его врождённой вере в Бога.



235

Образование и воспитание в исламе

Религия – опора нравственности

Надо сказать, что большую часть упомянутых теорий мы мо-
жем признать отчасти верной, а отчасти неверной. Все они вер-
ны тогда, когда за ними стоит некая истина религиозной веры. 
Бог находится во главе духовных реалий, Он же вознаграждает 
за благодеяния. Человеколюбивые чувства, сами по себе относя-
щиеся к духовной сфере, проявляются в человеке при условии, 
что он признаёт наличие в мире некой духовной реальности. 
Иными словами, когда человек верит в Бога, он способен любить 
других людей. Религиозная вера – это опора для основ нравствен- 
ности.

Тот, кто относит нравственность к категории красоты, при-
чём красоты духовной, должен обратить внимание на то, что,  
в принципе, до тех пор пока мы не признаем существования ду-
ховной реальности и абсолютной красоты, именуемой Богом, мы 
не сможем быть уверенными в какой-либо иной духовной красо-
те. Другими словами, духовная красота души или духовная кра-
сота деяния обретает смысл тогда, когда мы верим в Бога. Если 
Бога нет, то не имеет смысла, чтобы деяния в земном мире были 
благими и красивыми. На самом деле красивое деяние – это де-
яние божественное, деяние, в котором словно есть лучик света 
Всевышнего.

Нравственная совесть, о которой говорит Кант, тоже не име-
ет для человека никакого значения до тех пор, пока он не будет 
верить в Бога.

Точно так же при условии существования веры в загробную 
жизнь хорошо работает «теория рассудительности». Человек, по 
её утверждению, создан корыстолюбивым: он не желает ничего, 
кроме собственной пользы, и всегда просчитывает, на чьей сто-
роне будет выгода. Вера в конечную справедливость гарантиру-
ет, что человек совершит благое дело. Но если этой веры не будет, 
и всё окажется ограничено земным миром, тогда человек убедит 
себя в том, что его выгода заключается в подчинении себе инте-
ресов других людей. Таким образом, эта теория тоже приводит  
к определённому результату при наличии веры в Бога и боже-
ственную справедливость.



236

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Определение нравственного деяния

Итак, в действительности все упомянутые выше теории без 
опоры на веру в Бога оказываются шаткими. Если они будут опи-
раться на веру в Бога, их можно принять и признать верными.  
И нет никакой нужды ограничивать нравственное деяние какой-
то одной из них. Мы утверждаем, что нравственное деяние – это 
такое деяние, целью которого не являются материальные инди-
видуальные интересы, независимо от того, совершает их чело-
век, будучи движим человеколюбивыми чувствами, ради красо-
ты деяния, ради красоты духа, по причине независимости духа и 
разума или в силу рассудительности. Когда отсутствует «я» и лич-
ная выгода, деяние является нравственным154. Таким образом, 
нам не нужно примыкать к одному из этих учений со словами 
«нет ничего, кроме» (ляйса илла), не нужно следовать учению, 
основанному на любви, красоте или независимом разуме. Нет, 
нравственное деяние – это деяние, целью которого не является 
стяжание материальной земной выгоды (независимо от того, бу-
дет это выгода для другого человека или что-то ещё).

Таким образом, главным принципом воспитания, требую-
щим постоянного внимания и заботы, является вера в Бога, в све-
те которой необходимо и укреплять человеколюбивые чувства,  
и формировать эстетическое чувство, и утверждать веру в чи-
стые, независимые от тела дух и разум, и даже пользоваться че-
ловеческим корыстолюбием, подобно тому как это делается в 
различных религиях. Вы видите, как религии обращают коры-
столюбие, а также стремление избежать ущерба на пользу чело-
веческой нравственности.

Развитие своего «я»

Ранее речь шла о своего рода внимании к душе, памятовании 
о душе, или, иными словами, о познании души, об обращении 
к своей сущности. Теперь мы упомянем о двух других принци-
пах, которые тоже относят к основам исламской нравственности 
и воспитания. Один из них – коллективная совесть. Прежде мы 

154 Разумеется, при этом последняя теория подвергается небольшой кор-
ректировке.



237

Образование и воспитание в исламе

говорили о том, что ислам своими воспитательно-нравственны-
ми принципами борется с личным и индивидуалистским «эго». 
Эгоизм в значении «индивидуализма», предполагающий отри-
цание других людей, порицается логикой ислама, а также боль-
шинством других этических школ, и потому от него следует отка-
заться. Понятие «эгоизм» присутствует и в нашем сегодняшнем 
языке. Например, мы говорим, что такой-то человек очень эгои-
стичен. Мы уже отметили, что подобное «эго» отлично от челове-
ческого и божественного «я», присущего каждой личности. Это, 
так сказать, врождённое, собственное «я» человека.

Человек – существо, обладающее различными  
уровнями бытия

Человек обладает двумя типами «я». Первый тип – «я-бо же-
ственное», о котором в Коране говорится «и вдохну в него от 
Моего духа»155 и которое для своего существования не нуждается 
в природе. Однако человек обладает различными уровнями бы-
тия. И один из них – природа. Когда говорят: «Человек – живот-
ный, растительный и минеральный ангел», то это верно не в том 
смысле, что он одновременно и ангел, и животное, и растение, 
и не более того. Напротив, эти слова указывают на то, что чело-
век – существо, обладающее различными уровнями. Его можно 
уподобить многоэтажному дому, каждый этаж которого соот-
ветствует определённой реальности. Да, человек – именно такое 
многоуровневое существо. На самой верхней ступени он ангел 
и даже выше ангела, на другой ступени он растение, на третьей 
ступени – минерал. Ввиду своего высокого положения человек 
не видит различий между своими «я». Подобно тому как среди 
ангелов не бывает войн и распрей, так и человек на этом этапе 
своего бытия не отличает себя от других людей: все они подобны 
частицам света, не создающим друг другу никаких препятствий. 
Но когда человек достигает низких, физических ступеней своего 
«я», то в силу стеснённости и коллизий, царящих в природе, каж-
дое «я» поневоле начинает бороться за своё существование, есте-
ственно, отвергая другие «я». Так возникает проблема борьбы за 

155 Коран 15:29.



238

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

существование и пр. «Я» каждого человека противопоставляет 
себя другим «я», словно сохранение его бытования обязательно 
требует отрицания других «я», то есть возникает состояние ощу-
щения собственной исключительности, признание только себя 
и непризнание других, являющееся неотъемлемым свойством 
«природного я». Оно борется с ними, и они должны быть уничто-
жены. Вот стена, которую необходимо проломить – стена между 
природным «я» и остальными «я».

По выражению Табатабаи, человек – существо «пользующе-
еся», то есть он стремится поставить себе на службу другие су-
щества, в том числе и людей. Как сказали бы сегодня, человек –  
эксплуататор, то есть на каждое существо он смотрит как на ин-
струмент и желает обладать всем. Джалал ад-Дин Руми говорит:

Душа волка и душа собаки отличны друг от друга,
Едины души львов Бога.

Когда у человека волчья или собачья душа, то есть он утрачи-
вает своё подлинное «я» и большую часть его существа занима-
ет его природная составляющая, это приводит лишь к распрям и 
ссорам, все превращаются в волков и собак, служащих символом 
войны. Если же душа не превращается в волка или собаку, она 
становится Богом, и здесь не может быть никаких войн и распрей 
в принципе.

Брак – первый этап отказа от индивидуализма

Говоря о проблеме «я», мы утверждаем, что человек должен 
выйти за пределы своего эгоизма (составляющего цель «природ-
ного я» – и это принимается всеми), и данный процесс имеет свои 
этапы. Первый этап – любовь к ближнему. На самом деле, кажет-
ся, что «я» человека развивается (по выражению Рассела в книге 
«Новые надежды», а также ряде других сочинений). Поскольку 
под «я» они понимают только «природное я», то неизбежно начи-
нают именно с этого. Например, ребёнок находится в состоянии 
своего индивидуального «я»: он видит только себя самого и хо-
чет чего-либо исключительно для себя – даже на своих родителей 
он смотрит лишь как на инструмент, необходимый для его «я».  



239

Образование и воспитание в исламе

В юности он влюбляется и выбирает себе жену: в нём впервые 
проявляются такого рода чувства, когда он испытывает при-
вязанность к себе подобному (разумеется, это относится не ко 
всем), то есть он выходит из своего «я», его «я» и «она» становят-
ся одним, и теперь он желает обладать чем-либо для этого боль-
шего «я». Суммой двух «я» стало одно «я». Конечно, всё это при 
условии, что человек испытает подлинную привязанность к дру-
гому человеку – дружескую привязанность или, по выражению 
Корана, «любовь и милость»: «Из Его знамений то, что Он создал 
для вас жён из вас же самих, чтобы вы находили в них успокое-
ние, и устроил между вами любовь и милость. Воистину, в этом –  
знамения для людей, которые размышляют»156.

До тех пор пока связь между супругами носит плотский, по-
ловой характер, они неизбежно смотрят друг на друга как на ин-
струмент. Половая связь – явление животного, природного мира. 
Женщина для мужчины – не более чем инструмент для удовле-
творения полового инстинкта, мужчина для женщины тоже ста-
новится средством. Однако проблема супружества, семейного 
очага, философии семейной жизни и семейного духа выше по-
лового инстинкта двух человек: это означает, что два человека 
любят друг друга, что их любовь и семейная привязанность со-
храняются до самой старости (когда половые отношения осла-
бевают или полностью прекращаются) и с каждым днём стано-
вятся всё сильнее. По словам современных учёных (в частности, 
Уилла Дюранта в его труде «Наслаждение философией»), взаим-
ная привязанность супругов вследствие физической близости 
усиливается настолько, что они со временем даже становятся по-
хожи друг на друга. Иными словами, постепенно души супругов 
настолько сливаются друг с другом, что их тела и лица тоже при-
обретают взаимное сходство. Таков первый этап исхода человека 
из футляра индивидуализма. Именно поэтому брак в исламе име-
ет нравственный оттенок. Это единственная проблема, которая, 
будучи основанной на природном инстинкте, обладает и этиче-
ским аспектом. Например, приём пищи никогда не приобретает 
нравственного характера. Удовлетворение любого физическо-
го инстинкта человека не оказывает никакого влияния на его 

156 Коран 30:21.



240

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

духов ность, за исключением полового инстинкта. Поэтому брак, 
с точки зрения ислама, интерпретируется как одобряемая тради-
ция. Главная причина этого заключается в том, что чем сильнее 
становится взаимная привязанность супругов, тем дальше они 
отходят от индивидуализма. Маленькое «я», вырастая, размягча-
ется подобно густой жидкости, которая после добавления в неё 
воды разжижается и увеличивается в объёме. Опыт показывает, 
что люди, в своём стремлении достигнуть определённых духов-
ных целей всю жизнь прожившие в одиночестве и не пожелав-
шие иметь ни жены, ни детей, обладают своего рода ущербно-
стью, пусть даже и в виде некой незрелости157. Представляется, 
что человек обладает таким типом духовного совершенства, 
который невозможно получить ни в одной школе, кроме школы 
семьи. Например, смелость перед лицом врага. Разве человек, 
пребывающий в уединении и в борьбе с плотскими страстями, 
может стать смелым? Человек способен обрести смелость только 
в непосредственной борьбе: он должен на деле столкнуться с тем, 
что желает сделать свойством своего духа.

Пророческий хадис

Есть один пророческий хадис, который встречается и в сун-
нитских сборниках преданий: «Тот, кто не побеждал и кого сердце 
не звало в поход, умрёт в одной из разновидностей лицемерия»158. 
Эта «разновидность лицемерия» лишает человека опыта столк-
новения с врагом. Точно так же, как с плаванием. Если человек 
прочтёт все книги по плаванию, сможет ли он поплыть? Нет, он 
не научится плавать до тех пор, пока несколько раз не уйдёт под 
воду, не хлебнёт воды и не испытает беспокойства. Смелость 
можно обрести только в столкновении со смертельными опасно-
стями, только в бою с врагом. Человек должен достигнуть такого 
состояния, что, встретившись с тем, кто намеревается его убить, 

157 Многие из наших выдающихся учителей нравственности прожи ли 
одинокую жизнь. Это – Мирза Джелве, живший в Тегеране, философ Джа-
хан гир-хан Кашкайи, живший в Исфахане, Ахунд Каши, которого считали 
чудотворцем, и Ака Шайх Мухаммад Хасан Талекани.

158 Аби Дауд. ас-Сунан. Глава «Джихад».



241

Образование и воспитание в исламе

он автоматически примет оборонительную стойку, не позволит 
себя убить и даже попытается уничтожить противника. Этому 
невозможно научиться по книге.

Аскет, подвизающийся на пути Аллаха

Джалал ад-Дин Руми приводит следующий рассказ. Один ас-
кет совершил множество благодеяний и религиозных обрядов –  
ему осталось только принять участие в джихаде. Он попросил 
солдат: «Если случится война с неверными, сообщите мне». Ему 
сказали: «Завтра будь готов к выступлению». Однажды они сиде-
ли в палатке, когда пришло известие о нападении врага. Те, кто 
прошёл военную подготовку, тут же вскочили на коней и умча-
лись на бой с противником. А сей аскет – пока он искал свои коль-
чугу и меч, пока читал молитву, битва уже закончилась. Пока он 
раскачивался, вернулись солдаты. Он спросил: «Что случилось?» 
Те отвечали: «Съездили, убили, вернулись». Аскет воскликнул: 
«Удивительно! А как же мы?» Солдаты ответили: «Никак. Дело 
сделано». В конце концов один из солдат пожалел его. У них был 
один пленник, и солдат спросил аскета: «Видишь этого? Он из тех 
самых врагов. Прежде чем мы взяли его в плен, он убил много на-
ших всадников, и теперь его надо казнить. Возьми и отруби ему 
голову». У пленника были связаны руки. Аскет увёл пленника. 
Прошло время, но он всё не возвращался. Когда они пришли за 
ним, то увидели, что аскет лежит на земле, а пленник со связан-
ными руками навалился на него, вцепился ему зубами в глотку 
и вот-вот перегрызёт ему сонную артерию. Солдаты убили плен-
ника, принесли аскета в палатку, привели его в чувство, плеснув 
ему на лицо водой, и расспросили, как было дело. Тот сказал: 
«Когда я ушёл отсюда, он вдруг посмотрел мне в глаза и издал 
устрашающий вопль. Больше я ничего не понял».

Смелость невозможно приобрести в ночных бдениях. Точно 
так же и плоды ночных бдений нельзя стяжать на поле битвы.

Есть ряд нравственных качеств, которые человек может при-
обрести только в школе семейной жизни. Создание семьи – это 
своего рода проявление интереса к судьбе других людей. Пока 
мужчина не женится и у него не появится ребёнок, который раз-
будит его чувства (например, заставит его волноваться, когда  



242

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

заболеет, или тронет его своей улыбкой), судьба других людей 
останется для него безразличной. Чтение книг его этому не нау-
чит. Опыт показывает, что моралисты и подвижники, не испытав-
шие семейной жизни, до конца своих дней сохраняют некоторую 
незрелость и детскость. Именно в этом заключается одна из при-
чин того, что брак в исламе считается делом священным и рас-
сматривается как богопоклонение. Между тем с позиций христи-
анства священно безбрачие, а брак омерзителен. Разрешением 
на вступление в брак заручаются те, кто не способен вынести 
безбрачие: это значит, что, если они останутся безбрачными, то 
впадут в распутство, поэтому во избежание блуда им предписы-
вают вступать в брак. Поэтому Папа Римский избирается из мо-
нахов, которые в течение всей своей жизни не были запятнаны 
этим грехом. В исламе наоборот: «Среди нравов пророков – лю-
бовь к женщине»159.

Итак, брак – это первый этап отхода от своего природно-
го индивидуалистского «я» и развития собственной личности. 
После вступления в брак мы делаем что-либо не ради «я» – это 
«я» превращается в «мы»: теперь человек печётся о судьбе семьи 
так же, как и о своей собственной, заботясь о том, чтобы всем 
её членам жилось спокойно. Это одна ступень собственного «я». 
Но достаточно ли того, чтобы человеческое «я» развилось лишь 
настолько? Несомненно, нет. По отношению к природному ин-
дивидуалистскому «я» это более совершенная степень, но если 
ограничиться только ею (то есть тем, что это «я» разовьётся из 
«я-индивидуалистского» и станет «я плюс супруг и дети», отрицая 
других людей), то этого не достаточно.

Я-племенное

«Я» может развиться ещё дальше и, например, вобрать в себя 
целый род, то есть индивидуалистское «я» может перерасти се-
мейное «я» и перейти в родоплеменное. Подобную ситуацию мы 
часто встречаем у арабских бедуинов доисламской эпохи неве-
дения. В те времена арабы действительно не отличали себя от 
своих соплеменников, то есть казалось, что над всем племенем 

159 ал-Кафи. Т. 5, с. 320.



243

Образование и воспитание в исламе

царил единый дух. «Я» для араба было «я-племенным». Внутри 
племени существовали все гуманитарные принципы, в том числе 
прощение, благотворительность и жертвенность, однако за его 
пределами этого духа уже не было. Поэтому развития человече-
ского «я» в подобных масштабах недостаточно.

Я-народное

Идём дальше – «я-народное». Например, если среди нас, 
иранцев, найдётся такой патриот, который будет любить весь 
иранский народ как самого себя, то и этого недостаточно, ибо, 
выйдя за эту грань, он считает, что всё позволено. Он не лжёт 
иранцу, не предаёт иранца, оказывает услуги иранцу, делает 
добро иранцу. При этом он допускает ложь по отношению к не-
иранцу, покушение на права неиранца, тиранию над неиран-
цем. Это то самое «я», которое присуще европейцам: в них раз-
вилось национальное «я», «я-индивидуалистское» превратилось 
в «я-национальное». Европейцы в значительной степени не 
предают своих соотечественников, не лгут им и не подверга-
ют их тирании. Однако выйдя из круга соотечественников, они 
становятся несправедливыми притеснителями. Они считают 
возможным ложь и предательство во имя интересов нации. 
Иными словами, они не совершают преступлений внутри сво-
ей страны – самые крупные преступления они совершают про-
тив народов других стран. Они присваивают богатства других 
наций в пользу своей страны и гордятся собственным патрио- 
тизмом.

Без сомнения, такой человек, который по меньшей мере 
в своей стране не выпячивает своего индивидуалистского «я» 
(то есть живёт в парадигме «мы», а не «я»), более совершенен 
по сравнению с эгоистом-индивидуалистом, видящим в этом 
мире только себя, но это нельзя назвать нравственностью. 
Логика не может признать слова: «Какое мне дело до других  
наций?»



244

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Человеколюбие

Отсюда поднимемся ещё на одну ступеньку вверх и доберём-
ся до человеколюбия. Настоящий гуманист готов служить всем 
людям, он никого не предаст и не нарушит чужих прав на том 
основании, что он человек. Представляется, что предельной точ-
кой отступления человека от эгоизма является любовь ко всем 
людям. В этом случае «я» человека означает всех людей, посколь-
ку они являются людьми.

На это возражают: «Почему мы должны любить людей, но 
не должны любить животных? Почему именно эта грань? Разве 
логично, чтобы грань была прочерчена именно здесь, и, добрав-
шись до данной точки, “я” заперло себя в клетке? Или можно 
пойти дальше, в область, именуемую богопоклонением или по-
клонением Истине, ибо, поскольку Бог не является существом, 
подобным другим существам, на пути богопоклонения всё в этом 
мире заслуживает любви?».

В этом мире я весел, ибо мир процветает благодаря Ему!
Я влюблён в весь мир, ведь весь мир [существует] благодаря Ему!

Вернёмся к проблеме гуманизма: действительно ли граница 
«я» проходит именно здесь, или же она находится дальше и нет 
никаких причин для её фиксации? Кроме того, в связи с гуманиз-
мом возникает ещё один вопрос: когда мы говорим «человеколю-
бие», что мы подразумеваем под словом «человек»? Каждое жи-
вотное и каждый минерал таковы, каковы они есть. Например, 
если мы произнесём фразу «любовь к цветам», то здесь «цветок» 
будет всё тем же цветком, у цветка нет иной сущности. Точно 
так же и с животными. Человек же – единственное в этом мире 
потенциальное существо, которое должно стать актуальным. 
Иными словами, человека нельзя считать существом с одной 
головой и двумя ушами, утверждая при этом, что человеколю-
бие – это любовь ко всем прямоходящим животным, имеющим 
плоские ногти. Нет, человек обладает некой человеческой сущ-
ностью. Человек может быть анти-человеком, но не бывает анти-
животных: животное – всегда животное. Человеческая сущность 
индивидуума зависит от целого ряда смыслов, реалий и тонких 
субстанций, отсутствие или отвержение которых не позволяет 



245

Образование и воспитание в исламе

считать его человеком. Тогда здесь возникает следующая пробле-
ма. Если человек выступил против своей человеческой сущности 
или против других людей (такое встречается очень часто), если 
он унижает и попирает права других людей, если он распутнича-
ет, должны ли мы любить его так же, как любим других людей,  
и говорить: «В конце концов, он ведь тоже человек»? Или его сле-
дует уничтожить? И как во втором случае подобное действие бу-
дет сочетаться с человеколюбием?

Ответить на это можно следующим образом. Если под чело-
веколюбием понимать любовь к двуногому животному, то, с этой 
точки зрения, подлинный человек ничем не отличается от анти-
человека. Но если в понятие «человеческая сущность» мы вкла-
дываем некий смысл, если мы считаем человека осмысленным 
существом, которое может обладать человеческой сущностью, а 
может не обладать или выступать против неё, тогда понятие «че-
ловеколюбие» обретёт для нас иное содержание: людей следует 
любить в рамках их человеческой сущности, а не вне этих рамок. 
По этой самой причине, если человек находится вне рамок чело-
веческой сущности, иногда с ним нужно бороться самым жёстким 
образом, не церемониться с ним и расценивать его как колючку 
на пути человечества. И подобное действие, то есть борьба с ан-
ти-человеком ради человеческой сущности, само по себе являет-
ся своего рода любовью к человеку, к его человеческой сущности. 
Осмысленное же человечество – это человечество, обладающее 
человеческой сущностью.

Я-религиозное

Здесь кто-то может сказать: «Ты взял и перечислил различные 
степени “я” – индивидуалистское “я”, семейное “я”, племенное “я”, 
народное “я” и дошёл до гуманистического “я”. А что же такое рели-
гиозное “я”? Это тоже одна из форм “я”. Может ли оно быть для нас 
пределом? Мы ведь и сами говорим: “Мусульманин должен любить 
мусульманина, мусульманин не водит дружбы с немусульманином: 
«суровы против неверных, милостивы между собой»160”. Если при-
знание границ плохо, то это тоже плохо и безнравственно».

160 Коран 48:29.



246

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

На это можно дать следующий ответ. Действительно, если 
упомянутая проблема выльется в фанатизм, когда человек будет 
испытывать пристрастие к любому, кто стоит под знаменем ис-
лама, и рьяно выступать против тех, кто не исповедает ислам, 
то это нехорошо. Ислам не хочет этого. Ислам хочет, чтобы мы 
были благожелательны ко всем людям, даже неверующим. Если 
враждебное отношение к неверующим основано на недоброже-
лательности, то это безнравственно. Мы не должны даже желать 
зла неверующим. Нам следует уподобиться Пророку Мухаммаду, 
который сказал: «Мне жаль их: почему они не достигают своего 
блага и того, что принадлежит им по праву?»

Однако когда они сами не встают на путь истинный, превра-
щаясь в колючку под ногами других людей, на них следует смо-
треть как на препятствие, но нельзя желать им зла. Нельзя зло-
пыхательствовать в адрес Абу Джахля и, например, говорить: «Не 
приведи Господь, чтобы Абу Джахль стал мусульманином и при-
нял мученическую кончину». Мы не должны надеяться на то, что 
Абу Джахль и ему подобные так никогда и не найдут пути истины. 
Когда Йазид ибн Му‘авийа спрашивает у Зайн ал-‘Абидина: «Если 
я покаюсь, будет ли принято моё покаяние?», он слышит в ответ: 
«Да, будет принято». То есть даже он не желает зла Йазиду и не меч-
тает, что, поскольку тот является убийцей его отца, ему не удастся 
покаяться и он окажется в аду. Напротив, Зайн ал-‘Абидин желает 
ему добра. То, что мы называем этих людей злом, означает, что, 
поскольку они не идут по пути своего счастья и их существование 
приносит вред другим людям, мы должны считать их врагами.

Добродетель по отношению к неверующим

Итак, восприятие неверующих как врагов проистекает из 
любви и доброжелательности по отношению к другим людям,  
а не из злонамеренности. Творить добро неверующим можно до 
любых пределов при условии, что оно не будет злом для других, 
для человеческой сущности и не принесёт вреда человечеству: 
«Аллах не запрещает вам являть дружелюбие и справедливость  
к тем, кто не сражался с вами из-за веры и не изгонял вас из ва-
ших жилищ, – ведь Аллах любит справедливых! Аллах запреща-
ет вам дружить только с теми, кто сражался с вами из-за веры,  



247

Образование и воспитание в исламе

прогнал вас из ваших жилищ и способствовал вашему изгнанию. 
Те, кто сдружится с ними – подлинные беззаконники»161.

Иными словами, Господь не запрещает проявлять милость по 
отношению к тем неверующим, которые не сделали нам ничего дур-
ного и не вели с нами религиозных войн, Он запрещает делать добро 
тем, кто подразумевается в приведённом выше айате, посколь ку это 
ведёт к ослаблению мусульман. Например, если человек продаст 
оружие тому, кто находится с ним в состоянии войны, тем самым 
он, несомненно, будет способствовать собственному поражению. 
Усиление того, что способно обессилить исламский фронт, являет-
ся запретным деянием. Милость по отношению к не верующему, 
которая требует пошатнуть позиции ислама и мусуль ман, непозво-
лительна. Если ислам есть истина, если ислам есть счастье челове-
чества, это деяние должно быть возбраняемым. Од нако милость по 
отношению к неверующему, не обладающему описанными выше 
качествами, не только не запретна, но и благотворна.

Здесь мы подходим к тому, что область выхода человека за 
пределы эгоизма не ограничена ничем, даже самим человеком: 
она включает в себя весь мир бытия, но бытия на пути к своему 
совершенству, то есть на пути поклонения Истине, стремления к 
Истине и к тому, чего Бог желает для мира, то есть счастья, ког-
да человек жаждет того, чего желает Всевышний. Отступление 
от эгоизма в подлинном смысле становится реальностью тогда, 
когда оно ничем не обуславливается – даже людьми. Поэтому в 
исламе нет человеколюбия, ограничивающего нас людьми. В ис-
ламе провозглашается слово Божественной Истины, и это гораз-
до более широкая область выхода человека за пределы эгоизма. 
Разумеется, иногда она ограничивается, но не в смысле недобро-
желательности. На практике невозможно вести себя одинаково 
со всеми людьми: к тем, кто хочет воспрепятствовать Истине и 
стремящимся к Ней, необходимо относиться иначе, как к вра-
гу. Например, гнилой зуб требует удаления, но это не означает, 
что человек недоброжелательно настроен по отношению к нему. 
Просто дело дошло до того, что если эта сгнившая частичка не 
будет удалена, она станет беспокоить всё тело, ухудшит общее 
самочувствие и разрушит соседние зубы.

161 Коран 60:8–9.



248

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Коллективная совесть

Итак, коллективная совесть, как уже было сказано, не озна-
чает одну лишь любовь к людям. Она выше – это любовь ко всем 
вещам, притом действенная, развивающаяся, это устранение 
препятствий, мешающих движению, ибо и человек, и весь мир 
не являются существами статическими.

В подтверждение того, что ислам обращает внимание на об-
щечеловеческие принципы, а не на индивидуума, имеется целый 
ряд примеров. Так, Коран обращается к мусульманам со следую-
щими словами: «О вы, которые уверовали! Будьте стойкими ради 
Аллаха, свидетелями справедливыми! И пусть ненависть ваша к 
народу не вводит вас в грех несправедливости. Будьте приверже-
ны справедливости, ибо она ближе к богобоязненности. Бойтесь 
же Аллаха – воистину, Аллах знает о том, что вы делаете!»162

Эти слова обращены к мусульманам: «народ» – это неверу-
ющие идолопоклонники эпохи неведения. Мало того, что они 
обладали наихудшим из качеств – были идолопоклонниками, 
вдобавок они были кровными врагами мусульман. При этом 
Коран говорит, что даже по отношению к ним не следует прояв-
лять несправедливости, поскольку справедливость – это не про-
сто гуманитарный, но общемировой принцип. Иными словами, 
человек, поклоняющийся Истине, не может быть несправедли-
вым. Несправедливость является отрицательным качеством, 
даже если она обращена против неверующего врага. Похожий 
смысл содержится в известных словах Имама ‘Али, обращённых 
к Малику ал-Аштару: «По отношению к ним (= народу Египта) 
не будь хищником, который не упускает возможности съесть их, 
ибо, воистину, они делятся на две группы: они или твои братья 
по вере, или подобны тебе по творению»163.

Однажды Повелитель верующих увидел нищенствующего 
сле -пого старика-зиммия и спросил: «Почему он нищенствует?» 
Ему ответили: «Он иудей. Пока мог, он работал, а теперь впал в 
не мощь и побирается». Имам сказал: «Удивительно! Пока мог, он 
ра ботал, и теперь он не может нищенствовать». И велел назначить 
ему из казны некую сумму – по сути это было что-то вроде пенсии.

162 Коран 5:8.
163 Нахдж ал-балага. Письмо 53.



249

Образование и воспитание в исламе

Цель Имама – показать, что милость по отношению к неве-
рующему и помощь ему вполне допустимы, если они не приво-
дят к ослаблению воинства Истины. Нередко в преданиях мы 
видим, как принявшие ислам иудеи или христиане приходили  
к Повелителю верующих и спрашивали его: «Как мне вести себя 
по отношению к своим родителям?», и он отвечал: «Как прежде, 
и даже лучше».

Краткая история интеллектуальной деятельности  
в представлении мусульман

Мы говорили о развитии интеллектуальных способностей, 
об умственной деятельности, разуме и знании как одном из 
свойств разума. Ислам настолько логичен, что всегда поддержи-
вает разум и обращается к его помощи. Иными словами, призы-
вая людей к себе, он стимулирует их разум. Он не говорит: «Если 
хотите обрести веру, никогда не думайте, не размышляйте, ибо 
размышление ни к чему не приводит. Вера – это ступень, отлич-
ная от мыслительной деятельности. Человек должен полностью 
покориться Богу, чтобы ему открылась истина веры». Подобного 
рода высказывания очень часто встречаются в христианстве.

В конце прошлой лекции г-н Базарган отметил, что данный 
предмет не нуждается в пространных объяснениях, то есть в его 
обсуждении нет особой необходимости. Однако есть другой хо-
роший вопрос, который стоит обсудить. Дело в том, что мы слы-
шим похожую точку зрения из уст многих мусульман. В Коране 
разум сакрализируется, возвеличивается и выступает в роли по-
мощника, но в логике мусульман разум и знание нередко прини- 
жаются.

Я сказал ему, что обратил внимание на этот факт, что он от-
мечен в моих прежних записях и что его упоминание будет умест-
ным. И сегодня я хочу немного поговорить об этой проблеме.

На самом деле всё так и есть. На первом этапе в нашей ли-
тературе (как мистической, так и немистической) принижение 
разума встречается довольно часто. Кроме того, в истории исла-
ма был ряд течений, затрагивавших проблему разума: во-первых, 
богословские течения аш‘аритов и му‘тазилитов, во-вторых, юри-
дическое течение Абу Ханифы в защиту кийаса и движение про-



250

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

тив кийаса Абу Ханифы, и в-третьих, мусульманский мистицизм. 
Вот условно три главных течения, которые следует рассмотреть.

На самом деле здесь мы сталкиваемся с тремя школами,  
в богословии которых наблюдается выступление против разу- 
ма, – каждая из них представляет собой отдельный путь и само-
стоятельное направление. Если мы бегло познакомимся с этими 
школами, то увидим, что в их текстах имеются высказывания 
(разрозненные, концептуально не оформленные), вошедшие в 
нашей среде в поговорку, а то, что входит в поговорку, обладает 
чрезвычайным воспитательным эффектом, то есть накладывает 
очень глубокий отпечаток на бытование народного духа. Итак, 
мы начнём с этих разрозненных высказываний, а затем перей-
дём к трём упомянутым школам.

Унижение разума в народном фольклоре и литературе

В упомянутых нами разрозненных высказываниях разум не-
редко подвергается критике и называется врагом человека, в том 
смысле, что он лишает последнего покоя. Почему? Потому, что 
если у человека нет разума и рассудка, он не чувствует, а если он 
не чувствует, то не видит причин для беспокойства, а если он не 
видит причин для беспокойства, то боль, которую они вызыва-
ют, обходит его стороной. Как говорится в известном стихотво-
рении:

Враг моей души – мой разум, мой рассудок.

Иногда мы сами говорим: «Хорошо, что он не понимает неко-
торых вещей» или «Хорошо тебе! Как тебе спокойно от того, что 
ты не понимаешь, а я несчастлив, поскольку чувствую и пони-
маю». Фаррохи Йазди, относящийся к плеяде поэтов последних 
пятидесяти лет, говорит:

Они довольно видели того, чего не должны были видеть –
клянусь Богом, меня убьют мои зрячие глаза!

И таких примеров много. Правильна подобная логика или 
ошибочна?



251

Образование и воспитание в исламе

Если мы обратимся к серьёзному языку, то эта логика оши-
бочна. Большинство из тех, кто делал подобные высказывания, 
по выражению знатоков риторики, намеревалось передать кон-
нотацию предмета, а не сам предмет. То есть тот, кто говорит: 
«Враг моей души – мой разум, мой рассудок. О, если бы не видели 
мои глаза и не слышали уши!», на самом деле не подразумева-
ет, что ему было бы лучше ничего не понимать, но хочет сказать 
о «боли»: когда же ему необходимо обозначить наличие причин 
для беспокойства, он излагает это в подобных выражениях. Итак, 
в действительности это не критика разума, а литературный стиль 
изложения.

Подобным же образом, когда тот же господин Фаррохи гово-
рит: «Они довольно видели того, чего не должны были видеть – 
клянусь Богом, меня убьют мои зрячие глаза!», он высказывается 
о проблемах общества: «Я вижу недостатки и изъяны общества –  
они убьют меня». И они на самом деле убили его – в конце концов 
он погиб. И если вы спросите у Фаррохи: «Неужели ты предпочита-
ешь уподобиться такому-то человеку, который вообще ничего не 
понимает, и стать безразличным ко всему?» – он ответит: «Нет».

Против разума можно привести один логический аргумент:  
человеческий разум вынуждает чувствовать боль. Боль – это хо-
рошо или плохо? Боль – это плохо, поэтому всё, что вызывает 
боль – плохо.

Ответ на подобное рассуждение очевиден. Боль, которую 
мы называем плохой, имеет свой смысл. Боль – это знание. Боль 
нехороша в том смысле, что не должно быть причин, её вызы-
вающих. Когда мы говорим: «Хорошо, чтобы не было боли», это 
означает: «Хорошо, чтобы не было причин, вызывающих боль,  
а если они будут, то это болезнь и изъян». Боль приносит челове-
ку знание. Боль того или иного органа – тоже. Человек чувствует 
в своём теле боль по причине нездоровья. С помощью этой боли 
природа извещает его о том, что здесь имеется изъян. Точно так 
же красная лампочка на панели приборов показывает водителю, 
что уровень масла слишком низкий или заканчивается бензин. 
Человек начинает беспокоиться: «Почему понизился уровень 
масла? Сейчас может сгореть мотор». Разумеется, мы не можем 
сказать, что загоревшаяся красная лампочка – это плохо, ведь она 
сообщает о том, что в данном месте имеется какая-то поломка.



252

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Если бы не было боли, человек не чувствовал бы нездоровья 
и не лечил бы поражённый орган. Поэтому боль сама по себе не 
является плохой. Плохо то, о чём эта боль сообщает. Боль под-
хлёстывает человека: «Иди, лечись». Поэтому самая худшая бо-
лезнь – та, которая не вызывает боли, то есть не даёт о себе знать. 
Таковы, например, некоторые формы рака, когда человек вдруг 
узнаёт, что всё кончено. При этом если рак проявится в самый 
первый момент после своего появления, то он быстро излечи-
вается.

Разум и осязание человека не осуждаются за то, что оказы-
ваются источником ощущения боли, поскольку это ощущение 
приносит знание в противоположность окаменелой бесчувст-
венности. Именно поэтому в нашей литературе мы видим про-
сто замечательный мотив, который выступает противопо-
ложностью критике разума и рассудка в серьёзном языке. Речь 
идёт о восхвалении боли: «Господи! Даруй грудь, ведающую 
боль!» Почему восхваляют боль? Они обратили внимание на 
то, что испытывать боль – значит получать знание, что зна-
ние – это хлыст, побуждающий к движению и поиску выхода, 
а отсутствие боли – это статика, бесчувственность и окаме- 
нелость.

У Джалал ад-Дина Руми есть прекрасные стихи об этом:

Из-за скорби и немощи, случающихся в болезни,
Время болезни [превращается] в непрестанное бодрствование.

Недомогание и бессонница предупреждают больного: «Знай, 
что ты болен». Далее Руми говорит:

Итак, узнай об этом правиле, о ищущий правил:
тот, кто чувствует боль, обретает познание.

Испытывающий боль почувствовал аромат истины. Кто не 
испытывает боли, тот представляет собой окаменелое бесчув-
ственное существо.

Кто больше бодрствует, тот чаще ощущает боль,
Кто более сведущ, тот более бледен лицом.



253

Образование и воспитание в исламе

Обратите внимание на социально-гуманитарные проблемы. 
Есть совершенно безразличный ко всему человек, который занят 
только своими интересами. Ему нет никакого дела до того, что он 
слышит, единственное, чего он хочет – добиться своего. Когда же 
он добился своего, то дальше, по словам Джалала Ал-е Ахмада, 
«не беда, что рухнул мостик, ведь его ослик уже перешёл» (= «по-
сле нас хоть потоп») – он своё дело сделал. Но противопоставьте 
ему сочувствующего человека, который не рассматривает вещи  
с позиций собственных интересов.

Повелитель верующих тоже использует слово «боль». В своём 
письме, адресованном ‘Усману ибн Хунайфу он пишет: «Довольно 
для тебя той боли, что ты ляжешь с полным животом, когда люди 
вокруг тебя мечтают о козлиной коже». Имам ‘Али относится к 
категории людей, которые чувствуют боль, если они сами будут 
сыты, а другие голодны или, по его собственному выражению, 
«когда в Хиджазе или Йамаме есть тот, кто не может купить 
себе лепёшку»164. Будучи сытым в Куфе, он чувствует голод не-
имущего, находящегося в Хиджазе на расстоянии более 2000 км  
от него.

Чего достоин соболезнующий – восхваления  
или порицания?

Теперь я задам вам вопрос: что лучше – испытывать боль или 
быть бесчувственным человеком, которому всё равно, что проис-
ходит с его соседом, так что даже если последнему отсекут голову, 
он и не вздохнёт?

Совершенным человеком мы считаем первого, а не второго, 
поскольку ощущение боли – это чувствительность, а не болезнь 
или недостаток, это совершенство. Иными словами, это при-
знак связи человека с другими людьми, указывающий на то, что 
по отношению к другим он воспринимает себя как члена одно-
го тела: он беспокоится, когда другой член этого тела болен или  
ранен.

На этот счёт есть высказывание Благородного Посланника, 
которое Са‘ади переложил стихами: «Верующие в проявлениях 

164 Нахдж ал-балага. Письмо 45.



254

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

дружбы, милости и чувств подобны телу: когда заболевает один 
из его членов, помогают ему прочие [члены] тела бодрствова-
нием и лихорадкой»165.

Итак, верующие подобны членам одного тела. Когда один 
из членов испытывает боль, остальные не спят спокойно. На-
при мер, не бывает так, что, когда начинает болеть зуб, осталь-
ные члены говорят: «Да провались он, этот зуб! Болей себе, пока 
не умрёшь». Рука не может сказать: «Почему я должна лишать-
ся покоя?» Точно так же и другие органы. Нет, когда один член 
тела начинает болеть, другие члены соболезнуют ему. Каким об-
разом? Лихорадкой и бодрствованием. Если в одном месте по-
является недомогание, жар и бессонница охватывают всё тело. 
Имам говорит, что верующие именно таковы. Соболезнование –  
это чувствительность, а потому не изъян, но проявление совер- 
шенства.

Итак, если кто-либо в рамках серьёзного языка действитель-
но выступит сторонником окаменелой бесчувственности и осу-
дит разум и рассудок по той причине, что он заставляет челове-
ка чувствовать, а чувство является источником беспокойства и 
боли, то эта логика будет ошибочной и бесчеловечной. Ислам 
подобную логику осуждает. Ислам почитает перенесение боли. 
Если же, отказавшись от серьёзного языка, человек захочет из-
ложить предмет иносказательно, и на самом деле, используя 
подобные выражения, вознамерится сказать, что во внешнем 
мире происходит то-то и то-то, в этом случае никаких проблем 
не возникнет. Например, мы сами говорим: «Чтобы мне ослеп-
нуть и не видеть этого!» Теперь, если случится что-то плохое,  
я слеп и ничего не вижу. В реальности же не происходит ника-
ких изменений, за исключением того, что я недавно ослеп. Нет, 
имеется в виду следующее: «Эта вещь доставляет крайнее беспо-
койство, поэтому я мечтаю, чтобы у меня не было глаз и я это-
го не видел». То есть говорящий хочет показать, насколько пло-
ха та вещь. Такова одна логика, наблюдаемая в наших стихах и  
прозе.

165 Джами‘ ас-сагир. Т. 2, с. 155.



255

Образование и воспитание в исламе

Унижение разума и знания  
и проблема загробной жизни

Есть и другая логика, которая, будучи принята всерьёз, ока-
зывается ещё ниже первой. Она заключается в том, что некото-
рые люди на всё, в том числе на знание и разум, смотрят как на 
инструмент для приобретения материальных благ. Когда тот, 
кто считал себя умнее и образованнее других людей, увидел, 
что множество невежд добились больших успехов в жизни, он 
начал осыпать разум и знание бранью: «Какова польза от всех 
этих знаний, если в бакалейной лавке за них не дадут и ломаного 
гроша?!» И подобного рода высказываний великое множество! 
Известно следующее стихотворение ‘Убайда Закани, который  
и в самом деле стал именно таким:

Эй, ходжа! Не ищи насколько можешь знания,
ибо в поисках жалования ты останешься подёнщиком.
Сделай своим ремеслом шутовство
и овладей музыкальным искусством,
Дабы получить свой дар от знатного и незнатного.

Это одновременно и критика в адрес его эпохи: «В моё вре-
мя знание не имеет никакой ценности, и музыкант стоит в де-
сять раз дороже учёного: вознаграждение за час его работы 
равно плате за месяц труда учёного». Сам поэт поступил имен-
но таким образом: будучи учёным человеком, он стал сати- 
риком.

Разумеется, подобные рассуждения неверны. Человек не 
должен мерить знание деньгами и богатством, говоря: «Если оно 
стало источником накопления богатства, то оно хорошо, а если 
нет, то оно не имеет никакой ценности».

Есть одно арабское стихотворение, принадлежащее Абу-л-
‘Ала ал-Ма‘арри или Ибн ар-Раванди и посвящённое тем, кто в 
ис тории ислама известен как «зиндики»166:

166 Зиндик – адепт немонотеистической религии. Подробнее см.: Прозо- 

ров С.М. Зиндик // Ислам. Энциклопедический словарь. М., 1991, с. 78. – 
Примеч. пер.



256

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Как много разумнейших людей утомилось на путях своих!
Как много законченных невежд обрело всё необходимое!
Это отвращает выдающегося учёного от его
застывших заблуждений и превращает в зиндика.

При этом здесь он должен был сделать обратный вывод и ска-
зать: «Поскольку пропитание не зависит от сообразительности, 
мне следует понять, что управление пропитанием находится в 
других руках».

Подобная логика встречается довольно часто. Совершенно 
ясно, что подобные рассуждения ошибочны и что человек не дол-
жен оценивать разум и знание на основании подобных крите риев.

Интеллектуальная деятельность с точки зрения 
му‘тазилитов и аш‘аритов

Обратимся теперь к направлениям, оформившимся в само-
стоятельные учения. Одно из них – школы аш‘аритов и му‘та зи-
литов: именно они нанесли сильнейший за всю историю ислама 
удар по интеллектуальной деятельности мусульман.

С середины VIII в. в рамках исламской догматики появилось 
два течения, высказывавших своё отношение к интеллектуаль-
ной деятельности. Одна группа придерживалась мнения о том, 
что разум сам по себе может быть мерилом для постижения дог-
матов ислама, то есть все вопросы, связанные с Богом, загробной 
жизнью, ангелами, пророческой миссией, а также предписания 
и пр. в первую очередь мы должны представлять на суд разума, 
выступающего в роли категорического суждения. Впоследствии 
в силу ряда исторических причин эта группа стала именовать-
ся му‘тазилитами. Противоположную точку зрения отстаивала 
другая группа, которую, опять же в силу исторических причин, 
назвали аш‘аритами. Последние были сторонниками полной по-
корности Всевышнему, утверждая, что разум не имеет права вме-
шиваться в проблемы исламского вероучения.

Красота и безобразность разума
Все эти споры начались с проблемы «красоты и безобразно-

сти разума». Му‘тазилиты были убеждены, что деяния по своей 



257

Образование и воспитание в исламе

природе обладают сущностной красотой или сущностной безоб-
разностью. Человеческий разум воспринимает эту красоту или 
безобразность, таким образом, раскрывая предписание исла-
ма, поскольку предписание ислама не может быть отделено от  
разу ма.

Главным их примером служит проблема справедливости и 
несправедливости. Так, они говорили, что разум постигает кра-
соту справедливости, а красота справедливости сущностна, не 
конвенциональна. Никто не устанавливал красоты для справед-
ливости, точно так же как никто не устанавливал качества чётно-
сти для числа «4». Иными словами, не было так, что существовала 
некая четвёрка, которая могла быть чётной или нечётной, а за-
тем взяли и добавили ей свойство чётности. Напротив, чётность 
является неотъемлемым свойством числа «4»: либо четвёрки не 
существует вовсе, либо, коль скоро она существует, она является 
чётным числом.

По словам му‘тазилитов, красота справедливости и безобраз-
ность несправедливости есть нечто подобное. Теперь переходим 
к деяниям. Одно деяние справедливо, а потому красиво. Таким 
образом, несомненно, предписание ислама согласуется с ним. 
Другое же деяние несправедливо, а потому решительно безоб-
разно, и коль скоро Господь не допускает безобразности, то Он 
решительно запрещает его.

Аш‘ариты утверждали, что вещи не обладают никакой сущ-
ностной красотой или безобразностью, и разум их совершенно 
не воспринимает. Красота и безобразность суть понятия, отно-
сящиеся к божественному законодательству: всё, что повелевает 
Бог, хорошо в силу того, что это – Его изволение, но Всевышний 
повелевает это не потому, что это хорошо само по себе; всё, что 
Господь запрещает, плохо потому, что это запретил Бог, но не по-
тому что это плохо само по себе. Итак, первые говорили: «Всё, 
что повелевает Всевышний, Он повелевает потому, что это хоро-
шо. Таким образом, благость этого предшествует божественному 
повелению и выступает его причиной». Вторые же возражали: 
«Нет, всё повелеваемое Богом хорошо потому, что это повелел 
Всевышний. Повеление Господа есть причина благости. Когда мы 
говорим, что такое-то деяние является благим, это означает, что 
его повелел Бог. В запрещении повторяется то же самое».



258

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Противостояние рационализма и набожности
Именно здесь интеллектуальная деятельность оказалась на 

одном фланге, а чистая набожность – на другом.
Это течение приобрело чрезвычайную популярность в ис-

ламском мире. Оно началось в конце Омейядской эпохи и достиг-
ло своего апогея в начале ‘аббасидского периода, когда наблюда-
лась большая свобода мысли, когда появились, говоря современ-
ным языком, «просвещённые» халифы, вроде Харуна и, особен-
но, Ма’муна, и когда устраивались религиозные диспуты. Ма’мун  
(а вслед за ним и его брат Му‘тасим), будучи учёным человеком, 
обладавшим логическим и философским складом ума, поддержал 
му‘тазилитов и уничтожил аш‘аритов. Учёный-традиционалист 
Ахмад б. Ханбаль подвергся жестокому бичеванию как сторон-
ник религиозного фундаментализма. Именно тогда, если можно 
так выразиться, сторонники рационализма одержали победу, со-
крушительную победу, над сторонниками набожности. Поэтому 
в те времена не было знатоков хадисов и правоведов, придержи-
вавшихся строгих правил.

Наступила эпоха Мутаваккиля. Последний был крайне рели-
гиозным халифом. Сегодня тех, кто зависит от прошлого, называ-
ют словом «традиционалист». Суннит – значит традиционалист, 
то есть тот, кто следует традиции, а не разуму. В результате, по-
скольку традицией считали традицию Пророка Мухаммада, это 
слово приобрело особую сакральность. Мутаваккиль стал тради-
ционалистом, резко выступив против рационализма и му‘та зи-
лизма. Он приказал уничтожить му‘тазилитов. И их уничтожили 
с удивительным размахом. Ахмада ибн Ханбаля халиф возвёл до 
небывалых высот: этот человек, брошенный прежним правите-
лем в темницу и подвергшийся жестокому бичеванию, занял са-
мое высокое положение. Говорят, что в последний путь его про-
вожало 800 000 человек.

Последующие халифы в основном придерживались курса 
Мутаваккиля, а политика Ма‘муна навсегда подверглась осужде-
нию в исламском мире.

Му‘тазилитская реакция
Надо сказать, что экстремизм и реакционизм всегда при-

водят к разрушениям. Му‘тазилиты, выступившие сторонника-



259

Образование и воспитание в исламе

ми рационализма, несколько переусердствовали: то, что разум 
не воспринимает (ни отрицает и ни подтверждает), то есть, то, 
чего разум не понимает, они взяли и отнесли на счёт того, что 
разум отвергает. И это сыграло на руку аш‘аритам: люди поддер-
жали последних, поскольку увидели, что му‘тазилиты слишком 
многого не принимают. Например, некоторые му‘тазилиты от-
рицали существование джиннов, поскольку этого нельзя было 
доказать с помощью разума. Но при этом разум не может безус-
ловно утверждать и того, что неких невидимых существ, имену-
емых джиннами, не существует. Разум не способен этого понять. 
Откуда мы знаем: может быть, помимо джиннов, в мире суще-
ствуют миллионы невидимых существ, которых современное че-
ловечество пока не обнаружило.

Отрицание джиннов, а также прочих подобного рода вопро-
сов, привело к тому, что некоторые стали смотреть на разум скеп-
тически. Они говорили: «Эти набожные люди весьма достойны. 
Если мы хотим сохранить нашу религию, нам необходимо сле-
довать за ними. Если же мы пойдём по пути этого просвещения, 
то многое потеряем. Сегодня они отрицают джиннов, завтра от-
вергнут ангелов, а послезавтра откажутся от Бога». Такова не-
умеренность просвещения и в наше время. Само по себе просве-
щение – это очень хорошо, но, впадая в максимализм, оно тем 
самым способствует собственному поражению.



260

ПРАВОВОЙ СТАТУС ЖЕНЩИНЫ В ИСЛАМЕ

Введение

Условия нашей эпохи не позволяют довольствоваться преж-
ними выводами, требуя переоценки многих проблем, к числу ко-
торых относится и проблема структуры семейных прав и обязан-
ностей.

Сегодня в силу различных причин, о которых мы расскажем 
далее, считается, что главными проблемами здесь являются сво-
бода женщины и равенство её прав с мужчиной, а всё остальное 
вытекает из этих двух вопросов.

Однако, по нашему мнению, важнейший (или, по меньшей 
мере, один из базовых) вопрос в области структуры семейного 
права заключается в следующем: является ли структура семей-
ного права независимой от других социальных структур, и об-
ладает ли она своими специфическими логикой и критериями, 
отличными от логики и критериев, используемых в прочих соци-
альных институтах? Или между этой и остальными социальны-
ми единицами нет никакой разницы и в ней господствуют та же 
логика, та же философия и те же критерии, что и в других соци-
альных структурах?

Корень этих сомнений – в «разнополости» двух базовых стол-
пов упомянутой социальной единицы, с одной стороны, и не-
прерывность поколений родителей и детей, с другой стороны. 
Структура творения поставила членов данных единиц в асси-
метричные, неоднородные условия, придав им различные свой-
ства. Семейное сообщество – это естественно-конвенциональное 
сообщество, представляющее собой нечто среднее между обще-
ством, создаваемым в силу инстинкта (например, сообществами 
пчёл и муравьёв, в которых все запреты, права и обязанности 
определяются природой, и нет никакой возможности уклониться 
от их исполнения), и конвенциональным обществом (например, 



261

Правовой статус женщины в исламе

человеческое гражданское общество, в котором мало инстин-
ктивного и естественного).

Как известно, древние философы считали философию семей-
ной жизни самостоятельной частью «практической мудрости», 
твёрдо веря в наличие у этой стороны человеческой жизни неза-
висимых логики и критериев. Платон в трактате «Государство», 
Аристотель в книге «Политика» и Ибн Сина в Китаб аш-шифа’ 
[Книга исцеления] рассматривали данную проблему именно с 
подобных позиций.

Такое же сомнение, естественно, имеется и в отношении прав 
женщины в обществе. Возникает вопрос: равны естественно-гу-
манитарные права женщины и мужчины или нет? Иными слова-
ми, даровав людям целый ряд прав, природа создала эти права 
«двуполыми» или «однополыми»? Проникли в социальные права 
понятия «мужское» и «женское» или же, с точки зрения природы 
и по логике бытия и творения, права «однополы»?

В XVII в. наряду с научно-философскими течениями в запад-
ном мире возникло движение социального характера под назва-
нием «права человека». Писатели и философы XVIII–XIX вв. с усер-
дием, заслуживающим всяческих похвал, распространили среди 
людей свои идеи относительно неотъемлемых врождённых прав 
человека. К числу подобных писателей и философов, в частности, 
принадлежали Руссо, Вольтер и Монтескьё. Эта плеяда мыслите-
лей обладает огромными заслугами перед человеческим обще-
ством – наверное, можно утверждать, что их заслуги не уступают 
заслугам великих первооткрывателей и изобретателей.

В центре внимания упомянутой группы философов был по-
стулат о том, что человек от рождения по велению природы и 
творения обладает рядом прав и свобод. Ни один человек или 
группа людей ни под каким предлогом не может лишить индиви-
дуума или народ этих прав и свобод: даже сам обладатель прав не 
может по своей воле отторгнуть их от себя и передать другому. 
Все люди – правители и подданные, белые и чёрные, богатые и 
бедные – одинаково равны в этих правах.

Это интеллектуально-социальное движение принесло свои пло-
ды. Оно проявилось в виде революций, изменений государственно-
го строя и подписания деклараций сначала в Англии, а затем в Аме-
рике и во Франции, постепенно добравшись и до других стран.



262

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

В XIX в. появились новые идеи относительно прав человека  
в экономической, социальной и политической сферах: произош-
ли очередные изменения, приведшие к возникновению соци-
ализма и необходимости соблюдения интересов класса трудя-
щихся, а также передачи власти от капиталистов защитникам 
рабочего класса. До конца XIX – начала XX в. всё, что говорилось 
и делалось в связи с проблемой прав человека, касалось прав на-
родов по отношению к государствам или прав рабочих по отно-
шению к классу капиталистов. В XX в. была затронута проблема 
«прав женщин» по отношению к «правам мужчин». Впервые ра-
венство прав мужчины и женщины было чётко зафиксировано 
во Всемирной декларации прав человека, обнародованной ООН 
после Второй мировой войны в 1948 г.

Двумя стержневыми понятиями во всех западных социаль-
ных течениях, начиная с XVII в. вплоть до настоящего времени, 
были «свобода» и «равенство». А поскольку движение за права 
женщин на Западе было продолжением прочих течений, и, кроме 
того, борьба за свободу и равенство прав женщин в Европе про-
текала чрезвычайно тяжело, то и здесь речь шла только о свободе 
и равенстве.

Пионеры этого движения считали свободу женщины и равен-
ство её прав с мужчиной логическим завершением движения за 
права человека, провозглашённого в XVIII в. По их утверждению, 
если не будет гарантий свободы женщины и её равенства с муж-
чиной, разговоры о свободе и правах человека бессмысленны. 
Кроме того, все семейные проблемы возникают из-за отсутствия 
свободы женщины и её поражения в правах по сравнению с муж-
чиной – с их обеспечением все семейные проблемы немедленно 
разрешатся.

То, что мы назвали «главной проблемой в структуре семейно-
го права» (то есть вопрос о том, является ли эта структура само-
стоятельной по природе и обладает ли она логикой и критери-
ями, независимыми от логики и критериев прочих обществен-
ных институтов), в этом движении было совершенно забыто. Его 
участников интересовала лишь популяризация принципа сво-
боды женщины и её равенства по отношению к мужчине. Иными 
словами, защитники прав женщин рассматривали исключи-
тельно «неотъемлемые естественные врождённые права чело-



263

Правовой статус женщины в исламе

века», и не более того. Все разговоры вращались вокруг одной  
и той же темы: женщина по своей человеческой сущности рав-
на мужчине, она полноценный человек, а потому должна поль-
зоваться врождёнными естественными правами наряду с муж- 
чиной.

В некоторых главах настоящей книги мы достаточно под-
робно рассуждаем об источниках естественного права. Там мы 
доказываем, что основой естественного права является сама 
природа. Иными словами, если человек обладает особыми пра-
вами, которых нет у лошади, барана, курицы или рыбы, то при-
чина этого кроется в природе и творении, и если все люди с точ-
ки зрения естественного права равны и должны жить свободно, 
то это – повеление, данное в дискурсе творения и не имеющее 
иной причины, кроме последнего. Учёные – сторонники свободы 
и равен ства как естественного права человека приводили тот же 
самый аргумент. Разумеется, главная проблема семейного укла-
да не имеет иного источника, кроме природы.

А теперь необходимо разобраться – почему проблема, обо-
значенная нами как главная проблема семейной правовой струк-
туры, не получила должного внимания? Разве современная на-
ука выяснила, что различие между женщиной и мужчиной носит 
исключительно органический характер и не оказывает никакого 
влияния на основы их психосоматической структуры, а также на 
их права и обязанности, и по этой причине в сегодняшней соци-
альной философии ему не нашлось отдельного места?

На самом деле всё наоборот. В свете открытий в области 
биологии и психологии различия между полами получили бо-
лее отчётливые доказательства: в своих рассуждениях в отдель-
ных главах этой книги мы иногда опираемся на исследования 
биологов, физиологов и психологов. Тем не менее фундамен-
тальная проблема была предана забвению, и это весьма удиви- 
тельно.

Источником этого невнимания может служить тот факт, что 
упомянутое движение протекало очень быстро, поэтому, избавив 
женщину от целого ряда проблем, оно принесло ей и обществу 
немало других несчастий. В дальнейшем мы увидим, что вплоть 
до начала ХХ в. женщина на Западе была лишена самых эле-
ментарных прав, и только с начала ХХ в. жители этого региона  



264

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

задумались о том, чтобы наверстать упущенное. А поскольку 
это движение было логическим продолжением других движений  
в вопросах «равенства» и «свободы», то от этих двух слов все жда-
ли чуда, совершенно забывая о том, что свобода и равенство за-
висят от отношений людей между собой на том основании, что 
они люди (по словам учёных, «равенство и свобода являются 
правом человека по факту его бытия человеком»). Женщина, как 
и любой другой человек, создана свободной и пользуется теми 
же правами. Но женщина – это человек, обладающий одними 
свойствами, а мужчина – это человек, обладающий другими 
свойствами. С точки зрения человеческой сущности мужчина 
и женщина равны, но они представляют собой два разных типа 
человека, обладающих различными свойствами и психологи-
ческими складами. И эти различия не вызваны географически-
ми, историческими и социальными факторами. Они заложены 
в дискурсе творения. Создавая эту «двухвидовость», природа 
подразумевала определённую цель, и любое действие против 
врождённой природы приводит к нежелательным последствиям. 
Подобно тому как идею свободы и равенства людей, в том числе 
мужчины и женщины, мы позаимствовали у природы, урок «од-
новидовости» или «двухвидовости» прав женщины и мужчины, 
а также понятие о том, является семейное сообщество хотя бы 
наполовину естественным или нет, мы тоже должны получить  
у природы. Как минимум, стоит рассмотреть следующую пробле-
му: является двуполость животных, в том числе и человека, слу-
чайным обстоятельством или это часть плана творения? Носит 
разница между двумя полами исключительно поверхностный, 
органический характер или, по словам Алексиса Карреля, в каж-
дой клетке человека заключено знание о его гендерной принад-
лежности? Заложена ли в логике и языке врождённой природы 
каждого мужчины и женщины своя особая миссия? Однополо 
или двуполо право? Однополы или двуполы нравственность и 
воспитание, а также дозволенное, ответственность и предназна- 
чение?

В упомянутом движении игнорируется тот факт, что поми-
мо свободы и равенства существуют и другие проблемы. Свобода 
и равенство суть необходимые, но не достаточные условия. 
Равенство прав – это одно, а подобие прав – другое. Равенство 



265

Правовой статус женщины в исламе

прав женщины и мужчины с точки зрения материальных и духов-
ных ценностей – это одно, а подобие, сходство и однородность – 
другое. В рамках этого движения понятие «равенство» случайно 
или намеренно используется вместо понятия «подобие». Оба эти 
понятия считаются тождественными. Качество оказалось под 
влиянием количества: то, что женщина является человеком, за-
ставило забыть, что женщина является женщиной.

На самом деле подобное невнимание нельзя отнести исклю-
чительно на счёт философской небрежности, порождённой по-
спешностью. Здесь есть и другие факторы, предполагавшие вос-
пользоваться вывеской свободы и равенства женщины.

Одним из таких факторов было то, что в этом движении 
не обошлось без участия корыстных интересов капиталистов. 
Владельцы заводов, стремясь оторвать женщин от домашнего 
очага, привлечь их на свои предприятия и воспользоваться их 
экономическим потенциалом, декларировали права женщин, 
экономическую независимость женщин, свободу женщин и их 
равные права с мужчинами. Именно им удалось придать этим 
стремлениям законный характер.

В девятой главе книги «Наслаждение философией» Уилл 
Дюрант рассказывает о дискриминационных по отношению к 
жен щине теориях Аристотеля, Ницше, Шопенгауэра, а также 
ря да иудейских священных писаний и отмечает, что, хотя во 
вре мена Французской революции говорили о свободе женщи-
ны, тем не менее на практике ничего не изменилось. Далее он 
го ворит: «Примерно до 1900 г. женщина с трудом добивалась 
пра ва, когда мужичина должен был оказывать ей уважение по 
закону». Рассуждая о причинах изменения положения женщи-
ны в ХХ в., Дюрант замечает: «Свобода женщины – это одно из 
следствий промышленной революции». Затем он продолжает: 
«Женщины представляли собой дешёвую рабочую силу, и рабо-
тодатели пред почитали их своенравным мужчинам, которым 
надо было платить больше. Столетием ранее в Англии мужчине 
было трудно найти работу, однако объявления требовали, чтобы 
они отправили на заводы своих жён и детей… Первым шагом на 
пути освобождения наших бабушек стал закон 1882 г. Согласно 
этому закону, женщины Великобритании получили невиданное 
доселе преимущество: теперь они могли оставлять заработанные 



266

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ими деньги себе167. Сей высоконравственный христианский за-
кон приняли фабриканты Палаты общин с тем, чтобы привлечь 
анг лийских женщин на свои заводы. С того самого времени и по 
сию пору необоримое стремление к прибыли освобождает их от 
рабского домашнего труда и заставляет надрываться в магазине 
и на фабрике»168.

Развитие механизации, постоянный рост производства, по 
своим масштабам превышающий реальные запросы человека, 
а также необходимость тысячами уловок навязывать товары по-
требителю и задействовать все слуховые, визуальные, интеллек-
туальные, осязательные, вкусовые, культурные и чувственные 
инструменты для превращения людей в безвольных потребите-
лей снова заставили капиталистов использовать женщину, но 
уже не как простого рабочего, участвующего в производстве на-
равне с мужчиной: они эксплуатировали её привлекательность 
и красоту, её честь и достоинство, её способность подчинять и 
преображать умы и волю, а также навязывать товары потребите-
лю. Разумеется, всё это подавалось как её свобода и равенство с 
мужчиной.

Политика тоже не брезговала этим фактором. Отчёты об 
этом вы регулярно читаете в газетах и журналах. Во всех подоб-
ных ситуациях женщина была использована в качестве инстру-
мента достижения целей, поставленных мужчинами, но под при-
крытием свободы и равенства.

Безусловно, что в ХХ в. молодёжь тоже не пренебрегала этой 
ценной возможностью для того чтобы освободиться от бремени 
традиционных обязательств по отношению к женщине и запо-
лучить её даром. Они больше других лили крокодиловы слёзы 

167 В своём комментарии к Гражданскому кодексу Ирана ‘Али Шайеган 
пишет: «Независимость женщины в отношении своего имущества, с самого 
начала признаваемая шиитским фикхом, отсутствовала в Греции, Риме, Гер-
мании и до недавнего прошлого в правовых системах большинства стран, то 
есть им, также как несовершеннолетним и умалишённым, было запрещено 
обладать своим имуществом. В Англии, где прежде женщина всем своим суще-
ством растворялась в личности супруга, были приняты два закона, устранив-
шие имущественное бесправие женщины: один – в 1870 г., второй – в 1882 г.  
(он получил наименование «Закон о собственности замужней женщины»)»  
(с. 366).

168 Наслаждение философией, с. 155–159.



267

Правовой статус женщины в исламе

по поводу несчастий женщины и её незаслуженной дискрими-
нации. Дело дошло до того, что ради более активного участия в 
этой священной борьбе (!) женщина должна была отложить своё 
замужество до сорока лет, а иногда и навсегда (!) остаться оди-
нокой!

Несомненно, наш век освободил женщину от многих не-
счастий, но речь идёт о том, что при этом он принёс ей целый 
ряд других бед. Почему? Неужели женщина обречена на одну из 
этих двух тягот и поневоле должна выбрать одну из них? Или ни-
что не мешает ей отказаться и от старых, и от новых несчастий? 
Дело в том, что никакого принуждения не существует: прежние 
несчастья были, главным образом, обусловлены забвением чело-
веческого достоинства женщины, а новые бедствия – случайным 
или намеренным игнорированием её женской сущности, её есте-
ственного положения, её предназначения, её стержня, её есте-
ственных запросов и характерных способностей.

Удивительно, что когда речь идёт о естественных отличиях 
женщины и мужчины, определённая группа людей интерпре-
тирует их как ущербность женщины и совершенство мужчины, 
выливающиеся в ряд преимуществ для мужчины и ряд лишений 
для женщины. При этом они совершенно игнорируют тот факт, 
что инструмент творения не предполагал создать одного совер-
шенным и обладающим преимуществом, а другого ущербным и 
терпящим лишения.

Придя к такому логическому, философскому выводу (!), эта 
группа людей заявляет: «Очень хорошо. Коль скоро природа уста-
новила подобную несправедливость по отношению к женщине, 
создав её слабой и ущербной, неужели мы тоже должны усугуб-
лять положение и усиливать несправедливость? Разве не будет 
человечнее с нашей стороны забыть о том положении, в которое 
поставила женщину природа?»

На самом деле всё наоборот. Именно невнимание к свой-
ствам женщины, дарованным ей природой, и приводит к попра-
нию её прав. Представим себе, что мужчина ополчится против 
женщины и скажет: «Мы с тобой одно. Все наши труды, обязан-
ности, доходы, награды и наказания должны быть сходными. Ты 
должна выполнять тяжёлую работу наравне со мной и получать 
жалование в зависимости от затраченных усилий. Не надейся на 



268

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

уважение и поддержку с моей стороны. Все расходы на собствен-
ную жизнь ты принимаешь на себя, расходы на детей ты делишь 
со мной, за свои ошибки отвечаешь сама. Ты должна тратить на 
меня столько же, сколько я трачу на тебя…». Вот тогда женщи-
на окажется по-настоящему обделённой, ибо она по природе ме-
нее способна к физическому труду и амортизация её имущества 
больше. Кроме того, ежемесячное недомогание, а также тяготы 
периода беременности и вскармливания грудного ребёнка ста-
вят женщину в такое положение, при котором она нуждается  
в поддержке мужчины, меньших обязательствах и больших пра-
вах. И это относится не только к человеку: таковы все существа, 
живущие парами. У всех этих видов живых существ самец ин-
стинктивно защищает самку.

Внимание к природным особенностям женщины и мужчины, 
в контексте их равенства по человеческой сущности и наличия у 
них общих прав, ставит женщину в весьма выгодное положение, 
при котором она не подвергается унижению ни как человек, ни 
как личность.

Для того чтобы немного представить себе, к чему приводит 
забвение природных свойств женщины и мужчины и опора един-
ственно на свободу и равенство, лучше всего давайте посмотрим, 
что говорят и пишут те, кто раньше нас встал на этот путь и про-
шёл его до конца.

В журнале «Занимательное чтение» (№ XXXIV:79 от 25 июня 
1974 г.) помещена статья Махнаме Шахрбани «Из истории жен-
ского труда в американском обществе». Статья представляет со-
бой перевод из журнала «Коронет».

Это обстоятельная и интересная статья. Сначала в ней по-
мещаются откровения одной женщины, рассказавшей, что под 
видом равенства мужчины и женщины уже не соблюдаются 
ограничения, действующие в отношении женщин, например, то, 
что им нельзя поднимать тяжести свыше 25 фунтов (этот запрет 
не был актуален в отношении мужчин). Она говорит: «Теперь 
условия труда на заводе “Дженерал моторс” в штате Огайо или, 
лучше сказать,там, где надрываются около 2500 женщин, из-
менились…». Упомянутая женщина на себе испытала, что зна-
чит обслуживать очень мощную паровую машину или чистить 
25-фунтовую железную печь, которую за несколько мгновений 



269

Правовой статус женщины в исламе

до этого водрузил на своё место мощный мужчина. Она вся  
в ранах и ссадинах: «Ежеминутно я должна подвешивать на крюк 
25–50 дюймовую связку весом более 35 фунтов. У меня постоян-
но распухшие руки, которые всё время болят».

Затем в статье приводятся откровения и тревоги другой жен-
щины. Её муж – военный моряк. Недавно адмирал решил нанять 
в мужской экипаж некоторое количество женщин. Она говорит: 
«Между тем ВМФ отправило в поход корабль с экипажем, состоя-
щим из 40 женщин и 480 мужчин. Но когда этот корабль вернул-
ся из своего первого “смешанного” похода в порт, опасения су-
пруг моряков подтвердились, поскольку вскоре выяснилось, что 
на корабле не только случилось немало любовных интрижек, но 
что большинство женщин вступили в половую связь не с одним, 
а с несколькими мужчинами».

Далее в статье сказано: «В штате Флорида после обретения не-
зависимости многих вдов охватило беспокойство, поскольку судья 
этого штата, по имени Томас Теста, объявил незаконным билль, 
предусматривавший для вдов налоговые льготы до 500 дол ларов. 
Он заявил, что этот билль считается дискриминацией мужчин».

Автор статьи добавляет: «Госпожа Мак Дэниел чувствует жгу-
чую боль в руках. Госпожа Астон (муж которой – моряк) испы-
тывает тревогу и беспокойство. Вдовы из штата Флорида под-
верг лись денежному штрафу. Остальные тоже, каждая по-своему, 
ощутят вкус свободы. У многих возникает вопрос: разве женщи-
ны не потеряли больше, чем приобрели? Теперь уже споры бес-
полезны, ибо игра началась, и новые зрители сумели найти себе 
место. В этом году решено принять поправку к 27-й статье амери-
канской Конституции, в соответствии с которой все преимуще-
ства, связанные с половой принадлежностью, будут отменены… 
Таким образом, заявления профессора юридического факульте-
та Гарвардского университета Роско Паунда о том, что освобож-
дение женщин служит источником печальных последствий для 
правового статуса женщины в Америке, стали реальностью… 
Сенатор штата Северная Каролина, по имени Джей Эрвин, изу-
чив американское общество с равными правами для мужчин и 
женщин предлагает… изменить всё семейное законодательство, 
с тем чтобы снять с мужчин законную ответственность за содер-
жание семьи».



270

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Далее в статье говорится: «Госпожа Мак Дэниел рассказыва-
ет: “У одной женщины, поднявшей слишком тяжёлый груз, откры-
лось внутреннее кровотечение. Мы хотим вернуться к прежнему 
положению. Мы хотим, чтобы мужчины обращались с нами, как 
с женщинами, а не как с рабочими. Сторонникам женских сво-
бод легко сидеть в своих роскошных залах и рассуждать о равен-
стве мужчины и женщины. Ведь они ещё не были на заводе. Им 
невдомёк, что большинство работающих женщин этой страны 
должно, как и я, надрываясь, трудиться на заводе. Я не желаю по-
добного равенства, поскольку не могу выполнять мужскую рабо-
ту. Мужчины физически сильнее нас, поэтому если между нами 
будет устроено профессиональное состязание и наш труд будет 
оцениваться в сравнении с их трудом, я предпочту отказаться 
от работы. Льготы, потерянные женщинами-рабочими, были во 
много раз больше преимуществ, полученных ими по закону о за-
щите рабочих. Мы утратили свою женскую индивидуальность. 
Мы так и не можем понять, что мы приобрели. Разумеется, впол-
не возможно, что положение каких-то женщин и улучшилось, но 
совершенно очевидно, что мы не входим в их число”».

Таково краткое содержание упомянутой статьи. Из неё сле-
дует, что эти женщины настолько устали от тягот, навязанных 
им под именем свободы и равенства, что они стали враждебно 
относиться к этим двум словам, хотя сами эти слова ни в чём не 
виноваты. Женщина и мужчина – это две планеты, каждая из ко-
торых должна двигаться по своей орбите: «Солнцу не следует до-
гонять луну, и ночь не опережает день, и каждый из них плывёт 
по небосводу»169. Главное условие счастья для женщины и мужчи-
ны, а, на самом деле, и для человеческого общества, заключает-
ся в том, чтобы каждый из полов продолжал движение по своей 
траектории. Свобода и равенство приносят пользу лишь тогда, 
когда никто не отклоняется от своего установленного природой 
пути. Дискомфорт в этом обществе породило восстание против 
веления природы, и ничто иное.

Наше утверждение о необходимости переоценки в числе 
про чих проблем проблемы «структуры прав женщины дома и  
в об ществе» означает, что для подлинной реализации задач дви-

169 Коран 36:40.



271

Правовой статус женщины в исламе

жения за права женщин мы, во-первых, должны следовать за 
природой, а во-вторых, максимально использовать прошлый и 
нынешний положительный и отрицательный опыт.

Священный Коран, по единодушному убеждению, возродил 
права женщины. Противники, по меньшей мере, признают, что  
в эпоху своего ниспослания Коран предпринял масштабные 
шаги в пользу гуманитарных прав женщины. Однако, говоря о 
восстановлении гуманитарного статуса женщины и её равного 
участия в правах человека наряду с мужчиной, Священная Книга 
ислама никогда не забывала о том, что женщина – это женщина,  
а мужчина – это мужчина. Иными словами, Коран рассматривал 
женщину такой, какая она есть по природе. Поэтому между пред-
писаниями Корана и велениями природы установилась полная 
гармония. Женщина в Коране – это та же самая женщина, что и  
в природе. Эти две великие божественные книги – онтологиче-
ская и кодифицированная – полностью согласуются друг с дру-
гом. Если в представленной ниже серии статей и будет сделано 
что-то полезное, то это – объяснение упомянутой гармонии.

Книга, которую уважаемый читатель в настоящий момент 
держит в руках, представляет собой сборник статей, опублико-
ванных автором по особому случаю в 1966–1967 гг. в журнале 
«Современная женщина» (Зан-е руз) под заголовком «Женщина  
в исламском праве» (Зан дар хокук-е ислами) и вызвавших огром-
ный интерес. Тот, кому неизвестна предыстория этого труда, кто 
в ту пору был в стороне от данной тематики, а теперь слышит, что 
эти статьи впервые были изданы в упомянутом журнале, навер-
няка удивится: почему для серии своих статей я выбрал именно 
этот журнал? И почему последний выказал готовность опублико-
вать их без каких-либо изменений? В этой связи я считаю необхо-
димым рассказать об «обстоятельствах ниспослания»170 данных 
статей.

В 1966 г. в журналах, особенно женских, поднялся невероят-
ный ажиотаж по поводу замены гражданских законов в области 
семейного права. А поскольку многие предложения противоре-

170 Термин коранической экзегетики, которым обозначают рассказ об 
обстоятельствах, при которых был ниспослан тот или иной айат или сура. – 
примеч. пер.



272

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

чили ясным айатам Корана, естественно, в среде иранских му-
сульман возникло недовольство. Между тем больше всего на-
гнетал обстановку покойный судья Ибрахим Махдави Занджани. 
Последний подготовил законопроект из 40 статей и опубликовал 
его в упомянутом журнале. Журнал включил в свой выпуск не-
сколько страниц с опросными таблицами (как говорили тогда –  
купонов), и предложил читателям высказать своё мнение по 
представленным в них 40 пунктам. Кроме того, Занджани пообе-
щал поместить в упомянутом журнале серию статей, в которых 
он намеревался выступить с аргументированной защитой своего 
законопроекта.

В это время мне позвонил один известный и уважаемый пред-
ставитель тегеранского духовенства и рассказал, что на встрече 
с руководителями «Кейхан» и «Эттелаат» упомянул о некоторых 
материалах, размещаемых в женских журналах, издаваемых под 
эгидой этих двух организаций. Он сказал: «Если у вас есть какой-
нибудь материал, дайте. Обещаю, что он будет без изменений 
опубликован в тех же самых журналах».

После этого он предложил мне при наличии у меня свободно-
го времени и возможности прочитать эти журналы и сделать не-
обходимые замечания. Я ответил: «Я не готов просматривать все 
номера и делать комментарии на полях против каждого выска-
зывания. Однако ввиду того что г-н Махдави предполагает напи-
сать для журнала “Современная женщина” серию новых статей 
в защиту предложенных им 40 пунктов, я готов в ряде статей на 
противоположных страницах того же журнала подискутировать 
на тему тех же 40 пунктов, с тем чтобы представить обществен-
ному мнению обе точки зрения». Мой собеседник попросил дать 
ему время, чтобы ещё раз связаться с руководителями упомяну-
тых организаций. Затем он перезвонил мне и сообщил, что ре-
дакция этого журнала согласна с подобным форматом.

После этого я написал в упомянутый журнал письмо, в ко-
тором сообщил о своей готовности защищать гражданские зако-
ны в той мере, в которой они соответствуют исламскому праву, 
и потребовал, чтобы мои статьи и статьи г-на Махдави публи-
ковались друг против друга. Затем я напомнил, что если редак-
ция журнала согласна с моим предложением, то в знак согласия 
пусть опубликует оригинал моего письма. Редакция согласилась, 



273

Правовой статус женщины в исламе

и оригинал моего письма был напечатан в № 87 от 29 октября 
1966 г. Первая статья была помещена в № 88.

В ходе своих исследований проблемы прав женщины я про-
чёл книгу Махдави, посвящённую данному предмету, а потому 
уже давно был знаком с его логикой. Кроме того, я уже долгие 
годы серьёзно интересовался проблемой прав женщины в исла-
ме, и у меня накопилось много записей по данному вопросу. 
Статьи Махдави вышли в свет: напротив них были помещены 
мои статьи.

Естественно, я начал с той же темы, что и мой визави. Раз-
мещение этих статей доставило Махдави много хлопот, но не про-
шло и 6–7 недель, как он умер от сердечного приступа и навсегда 
освободил себя от необходимости отвечать. За эти несколько не-
дель статьи были замечены. Заинтересованные читатели требо-
вали от меня и от редакции журнала продолжения публикации 
моих статей. Их требования были удовлетворены, и число статей 
достигло 33. Таковы «обстоятельства ниспослания» этих статей.

Несмотря на то что в этих 33 статьях была изложена лишь 
часть задуманного и многое осталось нераскрытым, усталость 
и чрезмерная занятость заставили меня отказаться от дальней-
шего написания статей. Заинтересованные читатели с тех пор 
вплоть до настоящего времени неоднократно просили меня из-
дать эти статьи в виде отдельной книги, а я, надеясь дополнить 
их и опубликовать уже полную серию «Структура прав женщины 
в исламе», не спешил их переиздавать. Однако недавно я понял, 
что мои надежды несколько неуместны, и решил удовольство-
ваться тем, что есть.

В упомянутой серии статей были рассмотрены следующие 
темы: сватовство, временный брак (мут‘а), женщина и социаль-
ная независимость, ислам и обновление жизни, статус женщины 
в Коране, человеческое достоинство и гуманитарное право, есте-
ственные основы семейного права, различия между женщиной 
и мужчиной, калым и расходы на содержание семьи, наследство, 
развод, а также вопрос о количестве жён.



274

СОВЕРШЕННЫЙ ЧЕЛОВЕК

Краткий обзор теорий  
относительно совершенного человека

«Он – Тот, Кто направил к неграмотным простакам 
[= арабам] посланника из их числа. Он возвещает им 
Его айаты, очищает их [от многобожия], учит их 
Писанию [= Корану] и мудрости, хотя прежде они, не-
сомненно, пребывали в явном заблуждении»171.

Любой, кто дал человечеству какое-либо учение, создал соб ст-
вен ную теорию относительно совершенства человека или совер-
шен ного человека. В рамках того, что называют «этикой», утверж да-
ет ся: если человек обладает нравственными качествами, он до стиг 
высшей ступени человеческой сущности172. И это само по себе – од но 
из определений высшего, лучшего или совершенного человека.

Рационализм

В целом все концепции создателей различных школ отно-
сительно совершенного человека можно свести к нескольким 
главным теориям. Одной из таких теорий является учение раци-
оналистов, отражающее взгляд тех, кто рассматривает человека, 
главным образом, с позиций разума и считает последний (и ни-
что иное) подлинной сущностью человека. Разум же – это спо-
собность мыслить и рассуждать. Так думали древние философы, 
в том числе и наши (например, Ибн Сина). Они утверждали, что 
совершенный человек – это человек мудрый, а совершенство че-
ловека заключается в мудрости.

171 Коран 62:2.
172 Говорят, что этика – это искусство, а не наука, то есть она относится 

к тому, что «должно», а не к тому, что «есть». Иными словами, это комплекс 
ка  честв, которыми человеку необходимо и лучше обладать.



275

Совершенный человек

Что они понимали под словом «мудрость»? Не то же ли это са-
мое, что мы сегодня называем знанием? Нет, под мудростью (ра-
зумеется, теоретической, а не практической) они подразумевают 
общее правильное постижение всего комплекса бытия, отличное 
от знания, ибо знание есть постижение лишь части бытия. Для 
того чтобы различие между философией и знанием стало более 
понятным, сделаем ряд пояснений.

Например, если вы хотите найти сведения о городе Тегеране, 
то можете сделать это двумя способами: первый – собрать общие, 
но расплывчатые сведения, второй – собрать сведения частич-
ные, но отчётливые. В одном случае ваши сведения о Тегеране 
будут подобны информации инженера-градостроителя: если его 
попросят: «Нарисуй общий план города Тегерана», он сможет 
начертить подобный план, представив вам на листе бумаги ули-
цы, площади и парки лишь схематично: например, вот здесь – 
Ниаваран, там – Таджриш, а вон там – Шах ‘Абд ал-‘Азим. Он даст 
вам общие полные сведения о Тегеране, но они будут размыты-
ми. Он предоставит вам информацию обо всём городе, очертит 
вам его корпус, но если вы пожелаете найти на этом плане свой 
дом, то не сможете – сам инженер ничего о нём не знает.

При этом другой человек может совершенно не знать коор-
динат Тегерана, не иметь представления, сколько в нём улиц и 
площадей, каковы его достопримечательности и сколько холмов 
находится в центре этого города, но если вы спросите его о кон-
кретном квартале, то он знает во всех подробностях, что в нём 
столько-то улиц, что они связаны между собой определённой 
конфигурацией и что на каждой улице имеется столько-то домов. 
Он даже знает, какого цвета двери домов в этом квартале.

Если вы спросите о конкретной улице у того, кто обладает  
о городе общими сведениями, то он не имеет о ней ни малейше-
го представления, и если вы спросите об общем корпусе города 
Тегерана у того, кто знает всё об определённых улице и квартале, 
то у него нет об этом никаких сведений. Философом называют 
того, кто исследует корпус бытия в его целом: он хочет найти ис-
точник бытия, его начало и конец, его ступени и законы. Однако 
тот же самый философ ничего не знает о конкретном виде рас-
тений, о животных, о земле или о солнце. Мудрость (хикмат), 
с точки зрения философа, есть общее знание обо всём бытии,  



276

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

о цельном корпусе мира, когда в зеркале разума философа от-
ражается всё бытие и весь корпус мира. Иными словами, в уме 
философа существует представление (хотя и расплывчатое) обо 
всём бытии. Говорят, что совершенство души человека – это от-
ражение в его разуме всего корпуса мира, а не знание об одной 
части и неведение о другой. Эта мысль была выражена в словах 
«превращение человека в рациональный мир, тождественный 
миру объективному» (сайрурат ал-инсани ‘алиман аклийан му-

дахийан ли-л-‘алами ал-‘айнийи). Иными словами, человек сам 
становится миром равным тому миру, но тот мир – мир объек-
тивный, а этот мир – мир рациональный, умозрительный.

Всякий, кто приготовит себе припасы из знания,
Окажется целым миром, живущим отдельно.

Этот бейт повествует о том же самом.
Совершенный человек, по мнению философов, это человек, 

разум которого достиг совершенства, в том смысле, что в его уме 
появилась картина корпуса бытия. Но как он добрался до этой 
ступени? Чтобы оказаться здесь, он шёл по пути размышления и 
логического рассуждения.

Но философы не довольствовались лишь этим. Они говори-
ли о существовании двух видов мудрости: теоретической (то есть 
познание мира в той форме, о которой я упомянул) и практи-
ческой. Что такое практическая мудрость?173 Это полное возоб-
ладание разума человека над его инстинктами и всеми силами 
его существа174. Тогда говорят: «Если вы в рамках практической 
муд рости постигнете мир силою мысли и логического рассужде-
ния (как мы уже говорили) и ваш разум возобладает над вашей  
самостью, так что ваша самость и душевные силы подчинятся 
ему, вы совершенный человек».

173 Практическая мудрость также относится к разуму.
174 Если вы прочтёте наши труды по этике, то узнаете, что большинство 

судит с этих позиций. Иными словами, наша этика – это сократовская этика, 
а последняя всегда опирается на разум, задаваясь вопросами: «Твой разум го-
сподствует над страстью или твоя страсть над разумом?», «Твой разум довлеет 
над гневом или гнев над разумом?», «Твой разум подавляет твоё воображение 
или твоё воображение – разум?»



277

Совершенный человек

Такова школа разума, школа мудрости. В следующих лекциях 
мы подробно расскажем об отношении ислама ко всем этим тео-
риям, а пока поговорим о других школах.

Мистицизм (школа любви к Богу)

Ещё одну концепцию относительно совершенного челове-
ка175 представляет школа любви к Богу, или школа мусульман-
ского мистицизма (‘ирфан). Последняя видит совершенство че-
ловека в любви (имеется в виду любовь к Сущности Истины), 
утверждая, что именно любовь ведёт человека к совершенству.  
В отличие от рационализма, представляющего собой умозри-
тельное учение176, мистицизм – это школа движения, но движе-
ния восходящего, а не горизонтального177. С самого начала, ког-
да человек хочет достигнуть совершенства, его движение должно 
быть восходящим, то есть движением к Богу, полётом к Богу.

Последователи этой школы убеждены, что слово – это не сло-
во мысли, разума и логики, но слово духа. По их мнению, дух че-
ловека находится в движении до тех пор, пока не достигнет Бога. 
Именно здесь началась шумиха: «Что значит “человек достигнет 
Бога”?» Но они настояли на своём.

Школа любви к Богу с самого начала уничижительно относи-
лась к рационализму. Одну из самых замечательных глав в истории 
нашей литературы составляют прения разума и любви178. Поскольку 
вступавшие в подобные споры, как правило, были мистиками, они 
неизменно позволяли любви одерживать победу над разумом.

Школа любви к Богу полагает, что для достижения совершен-
ства человеку не достаточно одного только разума. Её последо-
ватели утверждают, что разум лишь часть человеческого сущест-
ва, а не всё его целое179. Разум, как и глаза, представляет собой 

175 Ранее я говорил, что впервые понятие «совершенный человек» было 
введено в употребление мистиками.

176 Философ не говорит о движении – по его мнению, любое движение 
есть движение ума.

177 Разумеется, оно завершается горизонтальным движением, о чём будет 
сказано ниже.

178 К сожалению, ничего этого не признают в нашей современной лите-
ра туре. Даже на литературном факультете не понимают подлинного содер жа-
ния этих слов и искажают их.

179 В последнее время на этот постулат активно опирался Бергсон.



278

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

инструмент. Сущность же человека не есть разум, сущность че-
ловека – это дух, а дух происходит из мира любви и представ-
ляет собой субстанцию, в которой нет ничего, кроме движения 
к Истине. Итак, в рамках данного учения разум принижается. 
Удивительно сказал об этом Хафиз:

Сколько стоит вино, подобное лалу? Жемчужину разума.
Действуй, ибо выгоду получит тот, кто заключил такую сделку!

Мистики всегда отдают предпочтение опьянению (в том 
смысле, который они вкладывают в это понятие) над разумом. 
Они говорят на своём языке. Для них понятие «единобожие» (та-

ухид) обладает иным содержанием. Их «единобожие» – это «един-
ство всего сущего» (вахдат ал-вуджуд). Если человек достигнет 
подобного единства, всё обретёт форму. В рамках этого учения 
совершенный человек в конце концов становится проявлением 
Бога. На самом деле подлинным совершенным человеком явля-
ется сам Бог, поэтому любой, кто становится совершенным чело-
веком, отрешается от самого себя и приходит к Богу. В своё время 
мы поговорим об этом учении подробнее.

Учение о силе

Существует ещё одно учение относительно совершенного че-
ловека – оно опирается не на разум или любовь, но исключитель-
но на понятие силы. Совершенный человек – значит сильный че-
ловек, а совершенство есть сила (во всех её смыслах).

В Древней Греции была группа людей, которых называют со-
фистами. Последние изложили данный предмет со всей опреде-
лённостью: истина есть сила – всюду, где присутствует сила, су-
ществует и истина. Истина – это не что иное как сила, а слабость 
равносильна неистинности и несправедливости. Для них понятий 
«справедливость» и «несправедливость» не существует в принципе, 
поэтому они говорят о «праве силы», то есть о праве, проистекаю-
щем из силы, в том смысле, что любое право происходит от силы. 
Софисты убеждены, что человек должен приложить все усилия для 
обретения силы, не признавая для неё никаких ограничений.

Какое-то время назад это учение возродил и разработал из-
вестный немецкий философ Ницше, изложивший его в наиболее 



279

Совершенный человек

завершённом виде. По мнению представителей данного учения, 
когда говорят «правдивость – это хорошо», «честность – это хоро-
шо», «благонадёжность – это хорошо», «добродетель – это хорошо», 
«благодетель – это хорошо», то всё это глупости. Что значит «под-
держи слабого»? Наоборот, пни его. Самый тяжёлый его грех состо-
ит в том, что он слаб. А раз он слаб, то и ты брось в него камень. 
Ницше, будучи безбожником, убеждён, что религию выдумали 
сла бые люди, что прямо противоположно учению Карла Маркса, 
утверждающего, что религию изобрели сильные люди, дабы дер-
жать в подчинении слабых. Ницше говорит, что религию создали 
слабые, для того чтобы ограничить власть сильных. Вероломство 
(по его мнению) религии по отношению к человечеству заключа-
ется в том, что она распространила среди людей такие понятия, как 
прощение, великодушие, милость, благородство, человечность, 
доб рота, справедливость и т.п. В результате сильные оказались об-
манутыми и во имя справедливости, великодушия, благородства и 
человечности были вынуждены несколько ограничить свою силу.

По словам Ницше, все религии твердят: «Борьба с самим 
со бой». Но почему именно «борьба с самим собой?» Скажите: 
«Са мо воспитание». Религии говорят: «Равенство», а он утверж-
дает: «Равенство – глупость. Что такое равенство? Всегда кто-то 
должен быть властвующим, а кто-то подвластным. Подвластные 
должны изо всех сил работать на властвующих, дабы последние 
развивались и из их среды появился сверхчеловек». Религии гово-
рят: «Равенство прав мужчины и женщины», а он заявляет: «Это 
чушь. Мужчина – высшее существо, а женщина создана для того, 
чтобы служить ему, и у неё нет никакой иной цели. Равенство 
прав мужчины и женщины – ошибка».

В рамках данного учения высший, совершенный человек 
приравнивается к сильному человеку, а совершенство оказыва-
ется синонимом силы.

Жизнь – борьба за существование?

В нашу речь незаметно проник целый ряд высказываний, 
ставших клише. Например, мы говорим: «Жизнь – это борьба за 
существование». Нет, жизнь – не борьба за существование. Слова 



280

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

«борьба за существование» справедливы, если их понимать как 
самозащиту.

Даже некоторые мусульманские учёные, например, Фарид 
Ваджди, утверждали, что война необходима, и пока существует 
человечество, будет и война: последняя – закон человеческой 
жизни. Они убеждены, что Коран подтверждает данный посту-
лат, когда говорит: «…если бы Аллах не защищал одних людей 
с помощью других, то непременно были бы разрушены кельи, 
церкви, синагоги и мечети, в которых премного поминается имя 
Аллаха»180 или «…и если бы Аллах не удерживал одних людей от 
других, то сгинула бы земля»181. Эти учёные заявляют, что здесь 
Коран отчётливо говорит о войне как о деле, допустимом рели-
гиозным законом. Но они поняли упомянутые айаты неверно. 
Эти айаты ставят проблему обороны, высказывая позицию, про-
тивоположную христианству. Отвечая христианскому папе или 
священнику, утверждающему: «Война подлежит категорическо-
му осуждению, мы совершенно миролюбивы», Коран говорит: 
«Война заслуживает осуждения, но захватническая война отли-
чается от войны, которая ведётся ради защиты истины и прав-
ды. Уважаемый священник! Если бы не было оборонительной 
войны, то ни ваше преподобие не могло бы ходить в церковь и 
поклоняться Богу, ни мусульманин не мог бы молиться в мечети. 
Богопоклонение мусульманина в мечети зависит от храбрости 
воина, защищающего истину и правду. Уважаемый христианин! 
И ты, поклоняющийся в церкви по своему обряду, тоже должен 
быть благодарен этому солдату».

Итак, ничто не мешает человеку достигнуть той стадии совер-
шенства, когда агрессия перестанет существовать в прин ципе и 
когда не будет даже допустимой религиозным законом войны182.

180 Коран 22:40.
181 Коран 2:251.
182 Недавно, читая о том, что в исламе называют «идеальным общест-

вом», то есть о государстве Махди, я заметил, насколько удивителен этот 
рассказ и как хорошо он помогает понять идеальное исламское общество!  
В нём говорится, что в те времена даже хищники будут жить в мире, а война 
совершенно исчезнет. Это значит, что люди достигнут такого предела со-
вершенства, когда не будет никаких захватнических поползновений и война 
окажется ненужной.



281

Совершенный человек

Таким образом, когда говорят: «Жизнь есть борьба за суще-
ствование», подразумевая, что война и столкновения являются 
неизбежным следствием жизни, то это неверно.

Я хочу затронуть один вопрос, который, вероятно, у кого-то 
вызовет неудовольствие, ибо некоторым представителям моло-
дого поколения неприятно слушать то, что противоречит их же-
ланиям.

Имаму Хусейну приписывают одно высказывание: его содер-
жание ложно, поскольку ни в одной книге не сказано, что оно 
принадлежит Имаму Хусейну, и, кроме того, оно вошло в упо-
требление не более чем сорок-пятьдесят лет тому назад. Итак, 
рассказывают, что Имам Хусейн сказал: «Воистину, жизнь есть 
убеждение и борьба (джихад) [за него]». Нет. Это высказывание 
согласуется с европейской идеей о том, что у человека должно 
быть убеждение, и он должен бороться за него. Коран говорит 
об «Истине». Жизнь, с точки зрения Корана, есть «поклонение 
Истине и борьба за Истину», а не убеждение и борьба за убеж-
дение. Убеждение может быть истинным, а может быть ложным. 
Убеждение – это сформировавшееся мнение. В голове человека 
появляются тысячи сформировавшихся мнений. Это ещё одно 
учение, которое утверждает, что человек должен обладать убеж-
дением и идеалом и бороться за них. Но что это за убеждение? 
Говорят, что оно может быть любым, каким только пожелает че-
ловек. Коран крайне последователен в этом отношении. Он не-
изменно говорит об Истине и борьбе ради Истины, а не об убеж-
дении и борьбе за убеждение. Коран говорит: «Сначала исправь 
своё убеждение: вполне вероятно, что твоим первым сражением 
(джихад) окажется сражение с собственным мнением. Тебе сле-
дует выступить против своего убеждения и добиться правильно-
го и истинного убеждения, а затем, когда ты открыл Истину, ты 
должен сражаться за Неё».

Как бы там ни было, все высказывания, изначально ставя-
щие знак равенства между совершенным человеком и сильным 
человеком, основываются на принципе борьбы за существова-
ние. По следний служит опорой дарвинизму, утверждающему, 
что жизнь есть борьба за существование и животные всё время 
на ходятся в этом состоянии. Мы же заявляем, что хотя живот-
ные и суще ства, отличные от человека, именно таковы, тем не 



282

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

менее мы не можем ставить человека в один ряд с животными 
и говорить, что жизнь человека тоже не что иное, как борьба за 
существование. Ведь подобные слова означают, что взаимопо-
мощь ради выживания не имеет никакого значения. Тогда как 
понимать всевозможные проявления искренности, единения, 
взаимопомощи, сотрудничества и любви между людьми? Мне от-
вечают: «Ты ошибся! Взаимопомощь навязана борьбой. За всей 
этой искренностью, взаимопомощью и дружбой стоит борьба». 
Мы спрашиваем: «Каким образом?» Они отвечают: «Основу жиз-
ни человека составляет война, но когда люди оказываются перед 
более сильным врагом, последний вынуждает их дружить друг  
с другом. Подобная дружба на самом деле не является таковой, 
она не искренна и не может быть подлинной. Это сотрудничество 
ради противостояния более сильному противнику183. Именно 
для противостояния более сильному врагу появляется взаимопо-
мощь и искренность. Уберите этого врага, и вы увидите, как общ-
ность, члены которой дружили друг с другом, немедленно рас-
падётся на две враждующие между собой группировки. И если 
одна группировка исчезнет, а другая останется, то последняя 
снова раздробится. Так они и будут дробиться до тех пор, пока 
не останется только два человека. Но если им не будет противо-
стоять кто-то третий, то и они начнут воевать друг с другом». По 
мнению этих людей, мир, дружба, искренность, человечность и 
единение навязываются человечеству враждой, поэтому в осно-
ве всего лежит борьба, а взаимопомощь является порождением 
борьбы – она дитя борьбы, вторичное по отношению к ней.

Учение о слабости

Существует точка зрения, отрицающая рационализм. Уче-
нию о любви к Богу противостоит другая концепция, и некото-
рые мыслители считают его постулаты пустыми фантазиями. 
Точ но так же и учению о силе противопоставляется иной взгляд. 
Опре делённая группа людей излишне принижала значение си-
лы, видя совершенство человека в его слабости. По их мнению,  

183 Здесь, так сказать, присутствуют тезис и антитезис.



283

Совершенный человек

совершенный человек – это человек, не обладающий силой, по-
скольку, будучи сильным, он начнёт проявлять агрессию. Наш 
Са‘ади в одном рубаи совершает великую ошибку, говоря:

Я муравей, которого раздавят ногами,
а не оса, от укуса которой заплачут.

Или:

Как мне возблагодарить за ту милость,
что у меня нет силы мучить людей?!184

Нет, господин Са‘ади! Разве речь идёт о том, что человек 
должен быть либо муравьём, либо осой, и поэтому ты говоришь: 
«Если мне нужно выбрать – быть муравьём или осой, то я предпо-
читаю быть муравьём»? А ты не будь ни попираемым муравьём, 
ни жалящей осой. Са‘ади следовало бы сказать так:

Я и не муравей, которого раздавят ногами,
и не оса, от укуса которой заплачут.
Как мне возблагодарить за ту милость,
что у меня есть сила, но нет [желания] мучить людей?

Если у человека есть сила, но он безобиден, то слава Богу!  
И наоборот, когда у человека нет силы и он безобиден, то это всё 
равно, что у него нет рогов, поэтому он и не бодается. А вот если 
у тебя были рога и ты не бодался ими, то ты проявил подлинное 
искусство.

В другом фрагменте Са‘ади говорит:

Видел я поклоняющегося Богу в горной местности:
из всего этого мира он довольствовался пещерой.
«Почему, – спросил я, – ты не пойдёшь в город,
чтобы однажды порадоваться?»

Он описывает аскета, укрывшегося в горах и поклоняющего-
ся Богу, в хвалебных тонах. Он говорит: «Я спросил у него: “По-
че му ты не идёшь в город, чтобы послужить людям?”» Аскет при-
водит довод, и Са‘ади отмалчивается, словно соглашаясь с ним. 
Он говорит:

184 Са‘ади. Гулистан. Глава 3. Рассказ 2.



284

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Тот ответил: «Там периликие красавицы.
Когда станет много глины, поскользнётся и слон».

Он говорит: «В городе живут периликие красавицы. Если  
я увижу их, то потеряю волю и не смогу удержаться. Поэтому  
я взял и заключил себя в стенах пещеры»185.

Поразительное совершенство! Человек идёт и запирает се-
бя в одном месте! И это совершенство? Господин Са‘ади! Коран 
поведал вам «лучшее из сказаний» – повествование о Йусуфе  
[= Иосифе]. А сказание о Йусуфе – это повествование о том, что 
«если кто-то богобоязнен и терпелив, то не губит Аллах награды 
для творящих добро»186. То есть Коран хочет сказать: «Ты тоже 
будь Йусуфом». Созданы все условия для наслаждения, и даже 
путь к бегству перекрыт, но при этом он сохраняет своё цело-
мудрие и распахивает закрытые двери. Йусуф был неженатым 
юношей исключительной красоты. Не он искал женщин, а жен-
щины стремились к нему. Не было дня, чтобы ему не приходили 
сотни писем и записок. Но главное в том, что в него была без па-
мяти влюблена самая знатная женщина во всём Египте. Она всё 
подготовила и поставила его перед лицом смертельной опасно-
сти: «Или ты утолишь мою страсть, или я убью тебя». Как же по-
ступает Йусуф? Он воздевает руки к Богу и восклицает: «Господь 
мой! Темница мне милее того, к чему меня призывают»187. Он как 
бы говорит: «Господи! Брось меня в темницу, но избавь меня из 
лап этих женщин. У меня есть возможность и силы для удовлет-
ворения похоти, но я этого не сделаю». Такое наставление даёт 
Коран.

185 Конечно, в других местах Са‘ади высказывает противоположные мысли:

Благочестивец из ханаки пришёл в медресе,
нарушив обет общения с идущими по духовному пути.
Я спросил: «В чём разница между религиозным учёным  
                  и поклоняющимся Богу,
что той группе ты предпочёл эту?»
Он ответил: «Те спасают из волн себя,
а эти стараются спасти утопающего».

Эти слова, сказанные им о различии между учёным и подвижником, 
спра ведливы.

186 Коран 12:90.
187 Коран 12:33.



285

Совершенный человек

Таким образом, совершенство человека не в слабости, хотя 
иной раз в нашей литературе и встречаются подобного рода вы-
сказывания. Даже Баба Тахер в одном из своих стихотворений 
говорит:

Горе мне от глаз и от сердца!
Всё, что видят глаза, поминает и сердце!

До сих пор всё правильно. Но затем поэт говорит:

Сделаю я кинжал со стальным клинком
и выколю им глаза, чтобы освободить сердце!

Моё сердце желает всего, что видят мои глаза. Чтобы осво-
бодить сердце, мне нужен кинжал, которым я ослеплю себя и по-
дарю своему сердцу свободу. Хорошо. Ты что-нибудь услышишь, 
и тебе этого захочется. Так что – ты должен проткнуть свои уши 
кинжалом?! Тебе ещё нужно кастрировать себя, чтобы обрести 
полную свободу! Тогда ты станешь тем львом без хвоста, головы 
и живота, о котором рассказывает Джалал ад-Дин Руми в своём 
Маснави-йе ма‘нави [Поэма о скрытом смысле]. Удивительного 
совершенного человека состряпал Баба Тахер! Совершенный че-
ловек Баба Тахера просто великолепен: у него нет ни рук, ни ног, 
ни глаз, ни ушей – вообще ничего!

Подобного рода инструкций и этических наставлений, по-
ощряющих слабость и униженность, в нашей литературе немало. 
Однако нам следует обратить внимание на то, что человеку свой-
ственно ошибаться, и он всё время впадает из одной крайности 
в другую. Поэтому человек понимает, что на самом деле ислам 
может быть только от Бога. Человек, даже будучи Сократом, за-
нимает отдельную нишу и допускает ошибки. Платон занима-
ет собственную нишу и совершает ошибки. Абу ‘Али ибн Сина, 
Мухйи ад-Дин Ибн ‘Араби, Джалал ад-Дин Руми, Ницше, Карл 
Маркс и Жан-Поль Сартр – все они занимают каждый свою нишу. 
Тогда каким же образом любой из них может стать пророком для 
всего человечества, а его учение обрести статус универсального, 
возвышенного и прогрессивного? Все они подобны группе детей, 
которые говорят что-то своё, но последнее слово остаётся за учи-
телем – и сколь возвышенное это слово!



286

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Учение о любви (учение о познании)

Существует ещё одно учение относительно совершенного че-
ловека, которое можно называть учением о любви, или учением 
о познании (в смысле самопознания).

Несколько тысяч лет тому назад в Восточной Азии бытова-
ли возвышенные идеи, нашедшие отражение в очень древних 
индийских книгах (переведённых и на персидский язык), напри-
мер, в замечательных Упанишадах.

Когда несколько лет назад наш выдающийся наставник 
‘Аллама Табатабаи впервые прочёл Упанишады, он был крайне 
удивлён и сказал, что в этих книгах заключены очень и очень воз-
вышенные идеи, на которые не обратили должного внимания.

В рамках данного учения стержнем всякого совершенства 
человека служит самопознание. Это учение говорит: «Познай са-
мого себя». Разумеется, «познай самого себя» говорили и Сократ, 
и все пророки. Пророк ислама тоже сказал: «Тот, кто познал себя, 
познал своего Господа». Однако упомянутое учение опирается 
исключительно на самопознание.

На персидский язык была переведена книга, содержащая 
статьи и письма Ганди. Она называется «Моя вера». По-моему, 
это хорошая книга. Здесь Ганди говорит: «Прочитав Упанишады,  
я постиг три принципа, которые служили мне наставлением 
всю мою жизнь» (с. 11). Первый принцип, о котором упоминает 
Ган ди, гласит: «В мире существует только одна истина – позна-
ние души188. Познай самого себя!» На этом основании Ганди до-
вольно изящно нападает на европейский мир. Так, он говорит: 
«Европеец познал мир, но не познал самого себя. А поскольку он 
не познал самого себя, то сделал несчастным и себя, и весь мир». 
Удивительно справедливы и замечательны его слова!

Второй принцип: тот, кто познал себя, знает Бога и других 
людей.

Третий принцип: есть только одна сила, одна свобода и од на 
справедливость – это сила владения самим собой. Тот, кто совла-

188 В персидском переводе сказано: «и это – познание самости (зат)». 
Однако это ошибка. Самость и душа очень близки, однако слово зат в персид-
ском языке не несёт подобной смысловой нагрузки. В персидском переводе 
следовало бы дать вариант шенасайи-йе нафс («познание души»).



287

Совершенный человек

дал с самим собой, овладевает другими вещами и делает это пра-
вильно. В мире есть лишь одно благо – любовь к другим людям 
как к самому себе. Иными словами, мы должны воспринимать 
других людей как самих себя.

Сторонники данного учения под познанием понимают «по-
знание самого себя» (ма‘рифат ан-нафс). Как вы знаете, в индий-
ской философии затрагивается проблема интроспекции, погру-
жения в самого себя189. Основу индийской философии состав ляют 
самопознание, интроспекция, отказ от воспоминаний и раскры-
тие истины о самом себе, а из самопознания возникает любовь.

Итак, в рамках упомянутого учения совершенный человек – 
это человек, который познал самого себя, а познав себя, обрёл 
контроль над собой, и затем, обретя контроль над собой, достиг 
любви к ближнему. А теперь, если угодно, назовите это учение 
«учением о познании», или «учением о любви».

Ещё два учения

За последние два-три столетия появился ряд учений, име-
ющих скорее социальный, а не индивидуалистический характер. 
Одно из них считает совершенным «бесклассового» человека, 
утверждая, что если человек принадлежит к той или иной со-
циальной прослойке (особенно высшей), он всегда будет ущерб-
ным – более того, в стратифицированном обществе никогда не 
будет существовать полноценного человека. Это учение не слиш-
ком верит в идеального совершенного человека, поскольку не 
признаёт за человеком сколько-нибудь значительного статуса. 
Совершенный человек, по мнению данной школы, не принад-
лежит к социальным стратам и всегда живёт в равных условиях  
с остальными людьми.

Представители другого учения сосредоточились на пробле-
ме свободы и осведомлённости человека (причём под осведом-
лённостью они понимали, главным образом, осведомлённость 
социальную). Школа экзистенциализма опирается на понятия 
«свобода», «осведомлённость» и «социальная ответственность». 

189 В настоящий момент это превратилось в изнуряющие аскетические 
практики йогов и вобрало в себя целый ряд иных вещей. Об этом я не говорю.



288

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Согласно этому учению, совершенный человек – это человек 
свободный, сведущий, обязательный и ответственный, а необхо-
димым условием свободы является состояние воинственности и 
бунтарства.

Прагматизм

Существует и другое учение, очень близкое к учению о силе, –  
прагматизм. Его последователи утверждают, что все разговоры 
о том, что «совершенный человек должен быть мудрым», что 
«совершенный человек должен достигнуть Бога» и т.п., – это всё 
слова и пустое философствование. Если ты хочешь достигнуть 
своего собственного человеческого совершенства, старайся быть 
прагматиком. Чем большими благами творения ты воспользу-
ешься, тем ты совершеннее. По сути, совершенный человек – это 
прагматик. Поэтому высказывания тех, кто видит совершенство 
человека в знании (а не в мудрости), под знанием подразумева-
ет изучение природы, а целью изучения природы считает обре-
тение господства над ней и поставление её на службу человеку, 
дабы последний мог пользоваться ей, в конечном итоге, сводятся 
к тому, что знание имеет для человека инструментальное, а не 
онтологическое значение. Знание полезно человеку потому, что 
оно выступает средством, помогающим ему обрести господство 
над природой, подчинить её себе и, в результате, эффективнее 
использовать её. Поэтому если вы хотите привести людей к со-
вершенству, вы должны постараться направить их на эксплуата-
цию природы. Кроме использования природы, иного совершен-
ства не существует, а то, что знанию придают онтологическую 
ценность, онтологическое совершенство и прочие сакральные 
свойства – не более чем слова. Знание – всего лишь инструмент. 
Знание для человечества подобно рогам для быка или клыкам  
для льва.

Таковы теории, отношение ислама к которым мы подробно 
разберём позднее. Мы рассмотрим, какое значение ислам при-
даёт разуму, любви к Богу, силе, социальной ответственности 
и бесклассовому обществу. О каждом из этих предметов можно 
рассуждать часами.



289

Совершенный человек

Отношение к смерти

Мы нисколько не сомневаемся в том, что одним из проявле-
ний совершенства человека служит его отношение к смерти, по-
скольку страх смерти, будучи ярко выраженным слабым местом 
человечества, принёс ему тысячи несчастий, например, нрав-
ственную деградацию. Если индивидуум не боится смерти, вся 
его жизнь меняется. Величайшие из людей – те, кто смело, и даже 
более чем смело, с улыбкой на лице шли навстречу смерти190. Для 
человека счастье, когда он встречает смерть, исполняя свой долг: 
«Воистину, я расцениваю смерть не иначе, как счастье, а жизнь  
с несправедливыми – как горе»191. Никто, кроме друзей Истины, 
не может претендовать на подобную смерть. Для них смерть – не 
более чем переселение из одного дома в другой, или, по выраже-
нию Имама Хусейна, «не более чем переход через мост». Утром  
в день ‘Ашуры Имам Хусейн сказал своим сподвижникам: «Смерть 
для вас не что иное, как мост, по которому вы переходите от бед 
и несчастий в райские обители»192. «О мои сподвижники! Перед 
нами мост, через который нам предстоит перейти. Имя этому 
мосту – смерть. Когда мы окажемся по ту сторону моста, то до-
стигнем места, которое невозможно вообразить!» Чем ближе 
Аба ‘Абдаллах подходил к смерти, тем большую радость он испы-
тывал.

В последние мгновения жизни Имама Хусейна (когда сраже-
ние уже закончилось и Имам без чувств лежал во рву) сопровож-
давший ‘Умара ибн Са‘да летописец в надежде на воздаяние за 
благодеяние явился к ‘Умару и сказал: «Позволь мне дать Хусейну 
ибн ‘Али глоток воды. Ведь он всё равно уже на пороге смерти,  
и тебе неважно, выпьет он воды или нет». ‘Умар ибн Са‘д по-
зволил. Но когда этот человек собрался в путь, вернулся навеки 
проклятый Шемр с благословенной головой Имама. Человек, ко-
торый отнёс Хусейну воду, рассказывает: «Клянусь Аллахом, его 

190 Смерти, но не самоубийству, смерти, возникшей на пути к их цели, 
поскольку они чувствуют, что в этой жизни у них есть определённая миссия и 
ответственность. Человек, совершающий самоубийство, освобождает себя от 
груза ответственности.

191 Лухуф, с. 69; Нафс ал-махмум, с. 116.
192 Садук. Ма‘ани ал-ахбар, с. 289.



290

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

озарённое улыбкой лицо отвлекло меня от мысли о том, что он 
убит». Это значит, что когда Имаму Хусейну отсекали голову, он 
улыбался.

Совершенный человек – это человек, на которого не оказы-
вают никакого влияния невзгоды…193 ‘Али прошёл через все со-
циальные ступени от низших с экономической точки зрения 
про фессий (например, чернорабочего194) до высшей должности 
ха лифа. ‘Али ал-Вирди пишет: «‘Али отменил философию Карла 
Маркса, поскольку в шалаше он жил как во дворце195, а во дворце –  
как в шалаше». Иными словами, и будучи рабочим, и будучи ха-
лифом, ‘Али думал одинаково. Поэтому его называют совершен-
ным человеком.

Тайные похороны ‘Али

Для чего мы здесь собрались? Для того чтобы выразить скорбь 
по одному совершенному человеку. ‘Али похоронили ночью. 
Почему? Потому что у него были не только глубоко преданные 
друзья, но и заклятые враги. В книге Джазебе ва дафе‘е-йе ‘Али 

[Что привлекало к ‘Али и отталкивало от него?] мы отметили, 
что такого рода люди обладают чрезвычайно сильной способно-
стью привлекать и отталкивать людей. У них есть по-настоящему 
искренние друзья, которым ничего не стоит отдать за них свою 
жизнь, и у них есть кровожаднейшие враги, особенно враги из 
близкого окружения, враги, рядящиеся в святые, хариджиты, на 
самом деле, вооружённые твёрдой верой, но необразованные. 
Сам ‘Али признаёт этот факт: «После меня не убивайте хариджи-
тов. Ибо тот, кто взыскует истины, но ошибается, не равен тому, 
кто стремится ко лжи и обретает её»196. Имам сравнивает харид-
житов («отступники», марикин) и сподвижников Му‘авийи («уг-
нетатели», каситин). Он говорит: «После меня не убивайте их 

193 [Повреждение магнитофонной записи].
194 ‘Али долгое время трудился рабочим. И не потому, что у него не было 

средств. Просто он раздавал всё, что имел (например, военную добычу), а на 
следующий день отправлялся на поиски работы.

195 Имеется в виду дворец в переносном значении.
196 Нахдж ал-балага. Хутба 59.



291

Совершенный человек

(хариджитов). Они отличаются от сподвижников Му‘авийи. Эти 
хотят истины, но совершают ошибку по глупости, а те (сподвиж-
ники Му‘авийи) знают истину, но борются с ней».

Почему несмотря на такое большое количество друзей ‘Али 
хоронят тайно под покровом ночи? Из страха перед хариджита-
ми: поскольку последние говорили, что ‘Али не мусульманин, 
существовала опасность того, что они ночью выкопают останки 
Имама.

До конца эпохи Имама Садика (то есть примерно в течение 
столетия)197 о месте захоронения ‘Али знали только имамы и са-
мые близкие сподвижники.

Утром 21 числа [месяца рамадана 40 г. х. = 29 января 661 г.198]  
Имам Хасан сделал имитацию похоронных носилок и с группой 
людей отправил их в Медину, дабы народ думал, что ‘Али соби-
раются похоронить в этом городе. Только дети ‘Али и несколько 
доверенных шиитов знали место захоронения Имама (поскольку 
участвовали в настоящих похоронах той ночью). Именно туда, 
в окрестности Куфы, они приходили навестить могилу своего 
Имама. Во времена Имама Садика, когда хариджитское движе-
ние прекратило своё существование, исходящая от них опасность 
исчезла, и Имам приказал человеку по имени Сафван (который 
был передатчиком молитвы ‘Алкамы) установить в том месте 
опознавательный знак и соорудить навес. С тех пор все поняли, 
что могила ‘Али находится там, и начали совершать паломниче-
ство к ней.

Погребальные носилки сопровождали немногие – присут-
ствовали только дети ‘Али и несколько самых близких сподвиж-
ников. Одним из них был человек по имени Са‘са‘ ибн Сухан199. 
Последний был проповедником и принадлежал к числу искрен-
них друзей Повелителя верующих200. Он произносил проповеди  
в присутствии Имама ‘Али. И вот, когда ‘Али похоронили и все  

197 Поскольку ‘Али был убит в 40/661 г., а Имам Садик умер в 148/ 765 г.
198 См. и ср., например: Большаков О.Г. История халифата. Т. 3. Между 

двух гражданских войн. 656–696. М., 1998, с. 88–90 – примеч. пер.
199 [Сведения о нём приводятся в сочинении Мафатих ал-джинан <Клю-

чи от райских обителей> в рассказе о мечети Сахла].
200 Джахиз в ал-Байан ва-т-табйин [Ясность и разъяснение] приводит 

некоторые сведения о нём.



292

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

пребывали в состоянии глубокой печали, негодования и гне-
ва, когда все задыхались от слёз, Са‘са‘ с великой тяжестью на 
сердце взял с могилы ‘Али горсть земли, высыпал её себе на го-
лову, положил руку на сердце и обратился к Имаму со словами: 
«Приветствую тебя, о Повелитель верующих! Как счастливо ты 
прожил и как блаженно ты умер! Ты родился в доме Аллаха и  
в доме Аллаха вкусил мученическую кончину! Дорогой ‘Али! 
Сколь велик ты был и как ничтожен оказался этот народ! Клянусь 
Аллахом, если бы они исполнили твои заветы, “то питались бы и 
от того, что над ними, и от того, что у них под ногами”, и полу-
чили бы в удел материальные и духовные блага. Но, увы, люди не 
оценили тебя и вместо того чтобы следовать твоим возвышен-
ным предписаниям доставили тебе немало мучений и, в конце 
концов, размозжив тебе голову, свели тебя в могилу».

Нет силы и мощи, кроме как у Аллаха!

Совершенный человек  
с точки зрения рационализма

Он – Тот, Кто направил к неграмотным простакам 
посланника из их числа. Он возвещает им Его айа-
ты, очищает их [от многобожия], учит их Писанию  
[= Корану] и мудрости, хотя прежде они, несомнен-
но, пребывали в явном заблуждении»201.

Уяснение того, что такое, по выражению древних, «совершен-
ный» или, говоря современным языком, «идеальный» чело век, 
совершенно необходимо. В любом учении воспитание и нрав-
ственность основаны на собственной трактовке понятия «совер-
шенный / идеальный человек». Чтобы понять позицию ислама 
по проблеме совершенного человека, мы вынуждены подвер-
гнуть каждое учение, затрагивающее упомянутый вопрос, тща-
тельному критическому анализу и изложить отношение к нему 
ислама. На прошлой лекции мы кратко рассказали об этих учени-
ях. А теперь начнём свои рассуждения со школы рационалистов.

201 Коран 62:2.



293

Совершенный человек

Краткий обзор воззрений рационалистов

Как я уже говорил, по мнению древних философов, сущно-
стью человека, его аутентичным «я» является разум. Ни тело, ни 
разнообразные духовные и душевные силы и способности не от-
носятся к настоящей личности человека. Подлинную личность 
человека составляет интеллектуальная сила. Человек – тот, кто 
мыслит, а не тот, кто видит (то, что видит, выступает инстру-
ментом для того, кто мыслит), не тот, кто воображает (то, что 
воображает, – инструмент для того, кто мыслит), и не тот, кто 
желает и любит или испытывает страсть и гнев. Сущность чело-
века заключается в мышлении, а совершенный человек – это че-
ловек, достигший совершенства в интеллектуальной деятельно-
сти, то есть постигший мир бытия таким, каков он есть на самом  
деле.

Кроме того, в данном учении подчёркивается, что разум 
представляет собой силу, способную постигнуть мир таким, ка-
ков он есть, и отразить в себе реальность мира в её подлинном 
виде. Разум – это зеркало, которое может правильно отобразить 
в себе облик мира.

Мусульманские философы, разделяющие подобный взгляд, 
убеждены, что ислам (та вера, о которой говорит Коран) означа-
ет целостное постижение мира таким, каков он есть. Вера – это 
познание начала мира, его движения, его структуры и той точки, 
в которую он вернётся. Они заявляют: «Когда в Коране говорится 
о вере в Аллаха, о вере в Его ангелов, являющихся посредника-
ми и ступенями бытия, о вере в сотворённость мира, о вере в то, 
что Аллах не оставил мир и управляет им, в частности, настав-
ляет человечество через пророков, о вере в то, что всё исходит 
от Аллаха и к Нему возвращается (ма‘ад), то подразумевается 
именно познание мира и больше ничего». В своих комментари-
ях эти философы неизменно трактуют веру как познание и му-
дрость. Они говорят: «Вера есть познание, но познание фило-
софское, а не научное, ибо научное познание избирательно. А це - 
лостное философское познание открывает нам начало и конец 
этого мира, ступени бытия, а также общие тенденции развития  
мира».



294

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Противоположные учения

Рационализму противостоит ряд учений, находящихся с ним 
в постоянной борьбе. Первым из подобных учений в исламском 
мире является ишракизм, ‘ирфан, учение о любви к Богу (о нём 
мы поговорим позднее). Другой школой, выступавшей против 
рационализма, были традиционалисты. Ахбариты и традицио-
налисты [= асхаб ал-хадис202] отрицают ту огромную ценность 
разума, которую присваивают ему философы.

В Новое время против рационалистов ещё более ревностно 
выступили сенсуалисты. За последние три-четыре столетия сен-
суализм достиг своего расцвета. Представители этого течения 
утверждают: «Разум не обладает той ценностью, которую вы ему 
приписываете. Он слуга ощущения. Основа человека – его чувства 
и ощущения. Максимум, что может делать разум – это оперировать 
результатами ощущений. Возьмите фабрику. На неё завозят сырьё, 
а затем станки перерабатывают его. Если это ткацкая фабрика, то 
сначала очищают хлопок, потом производят нить, а затем ткут её в 
определённой конфигурации. Разум – это фабрика, которая может 
работать только на сырье, добываемом с помощью ощущений».

Однако рационализм не утратил своего значения и по-преж-
нему твёрдо стоит на ногах. Здесь мы не будем подробно рассмат-
ривать споры рационалистов с нерационалистами и ограничим-
ся изложением позиции ислама.

Достоверность рационального познания в исламе

В учении рационализма затрагивается ряд существенных во-
просов, и мы должны разобраться, соответствуют они концепции 
ислама или нет. Во-первых, это проблема достоверности рацио-
нального познания. Что это значит? Это значит, что разум чело-
века способен раскрывать истины земного мира, и рациональ-
ное познание является подлинным и достоверным.

202 Речь идёт о «традиционалистских» течениях в недрах шиитских и 
сун нитских правовых школ. В отличие от суннитов асхаб ал-хадис, ахбариты 
опи рались исключительно на предания, дошедшие от шиитских имамов и 
име новавшиеся хабарами (мн. ахбар). См., например: Прозоров С.М. Ислам 
как идеологическая система. М., 2004, с. 302. – Примеч. пер.



295

Совершенный человек

Многие учения отказывают разуму в подобной достоверно-
сти. Теперь давайте посмотрим, можем ли мы на основании ис-
ламского дискурса придать разуму такое достоинство, что рацио-
нальное познание окажется как минимум достоверным.

В исламских текстах мы встречаем исключительную аполо-
гию разума. Ни в одной религии мира не найти подобной защиты 
разума, его доказательной силы и достоверности. Сравните ислам 
и христианство. Последнее не допускает вмешательства разума в 
дела веры. Оно утверждает: «Там, где человек должен верить, он 
не имеет права думать. Размышление свойственно разуму, а ра-
зум не может вмешиваться в подобного рода дела. Над тем, во 
что надо верить, не следует думать. Разуму не стоит позволять 
задавать вопросы. Обязанность верующего, особенно священни-
ков и хранителей народной веры, – не допускать проникновения 
рационального мышления и аргументации в область веры». По 
сути, христианское учение основано именно на этом.

В исламе всё совершенно наоборот. В базовые принципы этой 
религии не может вмешиваться ничего, кроме разума. Иными 
словами, если у вас спросят: «Каков один из базовых принципов 
вашей религии?», вы ответите: «Таухид, существование Единого 
Бога», а если у вас спросят, почему вы уверовали в Бога, ислам 
не приемлет иного пути, кроме разума. Если вы скажете: «Я про-
сто признаю, что Бог Един. У меня нет аргументов. Какое тебе 
дело? “Обратись к целям, оставь начало”. Я обрёл уверенное зна-
ние со слов моей бабушки. В конце концов, я обрёл твёрдую ис-
тину, и не важно, узнал я её от бабушки или увидел во сне!» Ислам 
гово рит: «Нет. Пусть ты веришь в существование Единого Бога, 
но вера, основанная на сновидении, на подражании родителям 
или возникшая под влиянием социальной среды, неприемлема. 
Принимается лишь исследование, когда твой разум постигнет 
предмет с помощью логической аргументации».

Христианская догматика – закрытая для разума область, и 
обязанность верующего христианина – защищать эту область от 
нападения интеллектуальных сил. В исламе же вера – это сфера, 
вверенная разуму; никто, кроме него, не имеет права вторгаться 
в неё.

В исламских текстах разуму посвящаются удивительно воз-
вышенные слова. Во-первых, сам Коран постоянно говорит о раз-



296

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

мышлении. Кроме того, в наших преданиях разуму усваивается 
такое достоинство, что, когда вы открываете сборник хадисов, 
то первой главой оказывается «Книга о разуме». Например, если 
вы обратитесь к Усул ал-кафи [Достаточные основы], то первой 
главой там будет «Книга о разуме», в которой от начала до конца 
шиитские предания встают на защиту разума.

У Мусы ибн Джа‘фара есть замечательное высказывание:  
«У Аллаха имеется два доказательства, два пророка: один пророк 
внутренний – и это разум, а другой пророк внешний – и это про-
роки, проповедующие людям»203. Итак, эти два доказательства 
Всевышнего дополняют друг друга. Это означает, что если будет 
разум, но не будет пророков, человечество в одиночку не сможет 
придти к своему счастью. То же самое случится, если будут про-
роки, но не будет разума. И разум, и пророк делают одно дело. 
Лучше в защиту разума и сказать нельзя.

И таких выражений у нас много: «Сон разумного лучше бого-
поклонения невежды», «Вкушение пищи разумным лучше поста 
невежды», «Покой разумного лучше движения невежды» и «Аллах 
не посылал ни одного пророка, прежде не доведя его разум до со-
вершенства, так что его разум оказывался совершеннее разума 
всей его общины». Мы называем Посланника Аллаха «Всеобщим 
Разумом». Это никак не согласуется с христианским подходом, 
так как в христианстве разум и религия отделены друг от друга. 
Мы же считаем Пророка Мухаммада «Всеобщим Разумом».

Итак, достоверность разума в процессе познания и его дока-
зательная сила в том смысле, что разум способен обрести под-
линное знание (и это согласуется с воззрениями философов), ре-
шительно одобряется исламом.

Два критических замечания в адрес рационалистов

С точки зрения философов, сущность человека составляет ис-
ключительно его разум, а всё остальное представляет собой за-
висимый инструмент. Если взять тело – оно инструмент разума, 
если взять глаза и уши – они тоже инструмент разума. Память, 
воображение и прочие существующие в нас силы и способности –  

203 Усул ал-кафи. Китаб ал-‘акл ва-л-джахл. Хадис 10.



297

Совершенный человек

все они лишь средства для нашей подлинной сущности, которая 
есть разум.

Можем ли мы найти подтверждение упомянутого воззрения 
в исламе? Нет. Мы не можем с помощью ислама доказать посту-
лат о том, что сущностью человека является исключительно ра-
зум. Ислам подтверждает теории, считающие разум одной из со-
ставляющих человеческого естества, а не всем бытием человека.

Обратимся теперь к следующему вопросу. Философские тру-
ды наших авторов, как правило, интерпретируют исламскую 
веру только как познание204. Они говорят: «Вера в исламе есть 
познание, и не более того. Вера в Аллаха – это познание Аллаха. 
Вера в Пророка – это познание Пророка. Вера в ангелов – это по-
знание ангелов. Вера в Последний день (ма‘ад) – это познание 
Последнего дня. Всюду, где Коран говорит о “вере”, он подразуме-
вает познание и ничто иное».

Это никоим образом не соответствует тому, о чём говорит 
ислам. Вера в исламе представляет собой реальность, которая 
выше познания.

Познание есть знание. Гидролог обладает знаниями о воде, 
астроном – о звёздах, социолог – об обществе, психолог – о душе, 
а зоолог – о животных. Что значит «обладает знаниями»? Это зна-
чит, что ему всё ясно, и он хорошо понимает свой предмет. Но 
разве «вера» в Коране означает только «познание»? Вера в Аллаха 
подразумевает только знание об Аллахе? Да, верно, что познание 
является столпом веры: оно служит одним из её составляющих,  
и вера без познания – уже не вера, но и познание само по себе 
не есть вера. Вера – это стремление, покорность. В вере скрыва-
ются элементы стремления, покорности, смирения, привязан-
ности и любви. В познании же проблема стремления не возни-
кает. Если человек – астроном, это не значит, что он стремится  
к звёз дам – он знает о них. Если человек – геолог или гидролог, 
это не значит, что он стремится к рудникам и воде. Человек может 
обладать знаниями о том, что ему совершенно отвратительно.  
В политике случается так, что человек знает о своём враге боль-
ше, чем о самом себе. Например, число израильских арабистов, 

204 Даже Мулла Садра, до известной степени привнёсший в философию 
элемент мистицизма, иногда высказывается в подобном ключе.



298

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

«мусульмано ведов», или, одним словом, исламоведов, превы-
шает количество подобного рода специалистов среди самих му-
сульман. Совершенно очевидно, что в Израиле гораздо больше 
специалистов по Египту, Сирии или Алжиру, чем в Иране. У нас  
в Иране вообще может не быть ни одного настоящего специали-
ста по Египту, а у них таких специалистов сотни. В Египте, в свою 
очередь, очень много специалистов по Израилю. Но означает ли 
знание Израилем Египта или Египтом Израиля, что они стремят-
ся друг к другу? Как раз наоборот, поскольку они ненавидят друг 
друга.

Мусульманские религиозные учёные говорят: «Исламская 
вера – это не только знание, как утверждают философы». Об 
этом свидетельствует то, что Коран приводит лучший образец 
неверующего, но самого сведущего: он представляет того, кто в 
высшей степени знает Аллаха, Пророка, доказательства Аллаха и 
учение о Последнем дне. Но это – неверующий, не мусульманин. 
Кто же он? Шайтан! Знает ли шайтан Аллаха? Или он противник 
Всевышнего и материалист, не признающий Бога? Шайтан зна-
ет Аллаха гораздо лучше нас с вами. Несколько тысяч лет он по-
клонялся Ему. Коран говорит нам: «Веруйте в ангелов». Знает ли 
шайтан ангелов? Сотни, тысячи лет он стоял в одном ряду с ан-
гелами и трудился наравне с ними. Он знает Джебраила лучше 
нас с вами. А как с пророками? Знает ли он, что они пророки? Он 
прекрасно знает их всех. А Последний день? Он сам постоянно 
беседует с Аллахом о всеобщем воскресении и знает об этом абсо-
лютно всё. Но почему, несмотря на всё это, Коран называет шай-
тана неверующим? Так, он говорит: «…он отказался, возгордил-
ся и стал неверующим»205. Если бы вера, как заявляют философы, 
была исключительно познанием, шайтан должен был оказаться 
первым верующим. Однако шайтан – неверующий, поскольку он 
осведомлённый противник, то есть он знает, но при этом сопро-
тивляется, не желая покориться открывшейся ему истине. Он не 
стремится к ней, он не привязан к ней и идёт в её сторону. Таким 
образом, вера – это не только познание. Поэтому многие наши 
философы, комментируя слова Корана «Клянусь смоковницей и 
оливой, клянусь горою Синин и этим безопасным городом, что 

205 Коран 38:74.



299

Совершенный человек

Мы сотворили человека в прекраснейшем облике. А потом Мы 
обратим его в нижайшее из низших [состояние], за исключени-
ем тех, кто уверовал и творил праведные деяния»206, ошибочно 
утверждают, что слова «за исключением тех, кто уверовал» оз-
начают теоретическую мудрость, а слова «творил праведные де-
яния» – мудрость практическую. В словах «за исключением тех, 
кто уверовал» заключается нечто большее, чем теоретическая 
мудрость. Теоретическая мудрость – один из элементов веры, её 
основа, но не вся вера, это не философия и не познание. В вере 
есть нечто большее, чем познание.

Итак, мы изложили три проблемы, связанные с учением ра-
ционализма. Первая проблема состоит в том, что разум обладает 
доказательной силой, его перцепции являются достоверными и он 
способен обрести подлинное знание. Ислам говорит о правильно-
сти и приемлемости данного постулата. Вторая проблема заключа-
ется в том, что разум представляет собой единственную сущность 
человека. Этот тезис ислам отвергает. Третья проблема состоит  
в том, что исламская вера есть не что иное, как перцепция разума, 
познание, и не более того. С точки зрения ислама, это тоже неверно.

Самобытность веры

Ещё одна проблема звучит следующим образом: обладают 
вера и познание самобытностью или же они являются только 
предпосылкой к действию (независимо от того, приравняем мы 
веру к познанию или признаем познание элементом веры – как 
мы уже говорили, верно второе)? И здесь снова друг другу проти-
востоят две школы.

Что означают слова «вера обладает самобытностью»? Если 
ислам заповедал нам веру (с теми свойствами, о которых мы го-
ворили), то неужели он сделал это потому, что вера представляет 
собой доктринальный базис действия человека? То есть потому, 
что, коль скоро человек в этом мире постоянно должен находиться 
в состоянии деятельности, основанной на некоем плане, и иметь 
цели, программу и тактику, ему необходимо обладать и доктри-
нальным базисом? Иными словами, раз человек поневоле явля-

206 Коран 95:1–6.



300

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ется существом, деятельность которого носит интеллектуальный 
характер, так что если он пожелает реализовать в своей жизни ка-
кую-либо практическую программу и достигнуть определённой 
цели, то это окажется невозможным без некоего интеллектуаль-
но-доктринального базиса, то ему необходимо дать конкретный 
интеллектуально-доктринальный базис, именуемый ве рой, дабы 
он сумел возвести на нём определённую интеллекту аль ную над-
стройку? Прямо как человек, решивший построить зда ние. Если 
кто-то хочет построить здание, то ему нужно, чтобы оно облада-
ло четырьмя стенами, потолком, дверьми и пр. При этом его не 
интересуют работы по сооружению фундамента, когда роют кот-
лован и забивают сваи. Однако для того чтобы постройка стояла 
прочно и не упала, сооружение этого фундамента необходимо.

Например, коммунизм провозглашает ряд идеологических 
постулатов, основанных на материализме, а также социальные, 
политические, экономические и этические принципы, для ко то -
рых упомянутые идеологические постулаты, с точки зрения ин-
тел лектуальной структуры, являются базисом. Однако для ком-
му ниста эти идеологические постулаты не выступают целью.  
В дей ствительности в его глазах материализм не обладает ни ка-
кой са мо бытностью207. Он полагает – и ошибочно полагает, – что 
без материализма эти социальные, политические и экономиче-
ские принципы никак интерпретировать нельзя. И чтобы их 
мож но было осмыслить, он принимает упомянутые идеологиче-
ские постулаты. В последнее время появилось немало коммуни-
стов, отделяющих коммунизм от материализма. Они говорят: 
«Ма те риа лизм для нас не только не обладает самобытностью –  
нам совер шенно не нужно принимать его в качестве неопровер-
жимой истины. Мы поддерживаем коммунизм, но без материа-
лизма». Разве сейчас в мире нет коммунистических лидеров, ко-
торые постепенно ослабляют борьбу против религии?

207 В сущности, эти люди встали на путь материализма из-за недально-
видной борьбы Церкви с политической и социальной мыслью, а особенно  
с либерализмом в той форме, в которой эта идея появилась в Европе (чело-
век должен быть свободным, воспринимать себя как полноправного члена 
общества и оставить Бога, или же верить в Бога, не считать себя свободным 
обладателем гражданских прав и т.п.). Затем, чтобы открыть человеку доступ 
к свободе и социальным правам, они взяли и убрали из базиса религию.



301

Совершенный человек

Это потому, что для них вера в их идеологические постулаты 
не обладает самобытностью. Упомянутые постулаты представля-
ют собой лишь идеологический и интеллектуальный базис. По-
скольку идеология не может существовать без мировоззрения, 
они кладут в основание этой конструкции данное мировоззре-
ние, чтобы водрузить на него свою идеологию. Но основная  
цель – идеология.

А каково положение дел в исламе? Разве ислам сформулиро-
вал свою веру (в Аллаха, в ангелов, в пророков, в святых, в По-
след ний день) только для того, чтобы дать интеллектуально-иде-
ологический базис? Разве он предлагает идеологические прин-
ципы ради того, чтобы создать на их основе идеологию, которая 
и является его главной целью, а сами по себе эти идеологические 
принципы не обладают никакой самобытностью? Или нет, эти 
идеологические принципы всё же самобытны?

Надо сказать, что, хотя эти идеологические принципы и со-
ставляют интеллектуально-идеологический базис идеологии ис-
лама, их ценность не ограничивается только этим. В исламе вера 
выступает интеллектуально-идеологическим базисом, и идео-
логия ислама строится на фундаменте этой веры, но, заключая  
в се бе ценность базиса, вера обладает и самобытностью, то есть 
счи тается целью.

Итак, в этом вопросе правда на стороне философии: вера са-
ма по себе обладает самобытностью, и её ценность не ограни чи-
вается ценностью предпосылки к действию. Не всё в этом ми ре 
есть действие. Однако если мы лишим действие веры, то раз рушим 
одну основу. Точно так же, если мы оставим веру без действия, то 
разрушим другую основу. Коран говорит: «…кто уверовал и тво-
рил праведные деяния». Если из веры исключить действие, то бу-
дет существовать один столп счастья, а другого не будет. Если же 
мы уберём действие, но оставим веру, это снова неверно. Шатёр 
счастья на одном колышке не устоит. С точки зрения ислама, вера 
обладает сущностной ценностью и самобыт ностью. В действи-
тельности, совершенство человека в этом ми ре, а особенно в мире 
ином, состоит в том, чтобы он имел веру, поскольку в исламе дух 
обладает подлинной независимостью и сохраняет своё существо-
вание после смерти человека. Если дух не достигнет совершен-
ства, то окажется ущербным и не обретёт своего счастья.



302

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Свидетельства Корана и Нахдж ал-балага

Посмотрите, что говорит об этом Коран: «Кто слеп в этой 
[жизни], будет слеп и в будущей, и [к тому же] он более других 
заблудший!»208 Имамы и прочие экзегеты в своих комментариях 
говорили (и это очевидно), что здесь не подразумевается, будто 
всякий обладающий физической слепотой в земном мире, оста-
нется слепым и в мире загробном (если так, то, например, спод-
вижник Имама Джа‘фара Садика Абу Басир, обладает в том мире 
весьма незавидным положением!). Напротив, имеется в виду, 
что если в земном мире внутреннее зрение человека не будет 
видеть божественных истин, своего Бога, знамений Всевышнего 
и того, во что он должен веровать, то в будущем мире он вос-
станет слепым. Иначе и быть не может. Допустим, кто-то в этом 
мире исполнил все добрые деяния, которые должен совершить 
человек, полностью реализовал принцип «повеление одобряемо-
го и запрещение осуждаемого», вёл жизнь самого строгого по-
движника и посвятил себя творению Аллаха, но не верил в Бо га 
и в загробный мир, а также не познал мира бытия – такой че - 
ловек слеп и, несомненно, останется слепым и в ином мире.  
И речь не идёт о том, что вера представляет собой лишь предпо-
сылку для всех этих трудов и деяний: дескать, деяние человека 
должно быть правильным, а если у него не было веры, то это не  
страшно.

Прекрасно сказал в одном из своих четверостиший Фахр 
Рази:

Боюсь уйти из этого мира и не увидеть души,
уйти из этого мира и не увидеть мира.
В мир души как уйду я из мира тела,
в мире тела не видев мира души?

«Я боюсь, что уйду из этого мира, так и не увидев его». В этих 
словах не подразумевается – «не увидев все эти землю, горы, 
моря и звёзды». Имеется в виду: «Я боюсь, что мои сердечные  
очи не раскроются, и я уйду из этого мира, так и не постигнув  
его духа, его начала и того, что ислам называет “верой”». Поэт  

208 Коран 17:72.



303

Совершенный человек

говорит: «Как я, не видевший мира души в мире тела, смогу уви-
деть мир души, перейдя в него из мира тела? Я должен был уви-
деть его здесь, но не сумел». В этом четверостишии Фахра Рази 
содержится аллюзия на айат: «Кто слеп в этой [жизни], будет 
слеп и в будущей, и [к тому же] он более других заблудший!»

Кроме того, в Коране сказано: «И воскликнет он: “Господи! 
Почему призвал Ты меня слепым? Ведь раньше был я зрячим!” 
Ответит [Всевышний]: “Как являлись тебе знамения Мои, и ты 
забыл их, так сегодня ты будешь предан забвению!”»209

Итак, в День всеобщего воскресения раб Всевышнего, ко-
торый восстанет слепым, воспротивится и скажет: «Господи! 
Почему ты восставил меня слепым? Ведь в прежнем мире у меня 
были глаза. Почему же здесь я слеп?» Тогда он услышит в ответ: 
«Здесь необходимы иные глаза, но ты сам ослепил их в земном 
мире. Поэтому теперь ты слеп. В прежнем мире были Наши зна-
мения, а ты вместо того чтобы увидеть в них Нас, познать Нас 
через них и постигнуть истину, лишил себя зрения. И теперь, ког-
да ты вступаешь в мир реальности, ты восстаёшь слепым. В этом 
мире приносит пользу лишь подлинное зрение».

В суре «Обвешивающие» («ал-Мутаффифин», № 83) гово-
рится: «Воистину, в тот день они будут отделены от Господа  
своего»210

Оставь их! В тот день они отделены от Господа своего заве-
сой. Они должны снять со своих глаз повязку небрежения и про-
зреть, ещё будучи в земном мире. Смысл веры состоит в следу-
ющих словах: «О человек! Ты пришёл в этот мир, чтобы в нём 
увидеть и услышать мир иной».

Я неоднократно говорил: мне очень нравится, что наша мо-
лодёжь интересуется Нахдж ал-балага [Путь красноречия]. Но 
взгляните на все аспекты этого сочинения. Нахдж ал-балага 
признаёт самобытность веры и не утверждает, что её ценность –  
это ценность интеллектуально-идеологического базиса (при 
этом мы не хотим сказать, что она таковым не является) – она 
утверждает, что вера, заключая в себе ценность интеллектуаль-
но-идеологического базиса, обладает и самобытной ценностью.

209 Коран 20:125–126.
210 Коран 82:15.



304

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

‘Али в Нахдж ал-балага говорит о «людях Аллаха» так: 
«Призывая Господа, они обоняют аромат прощения»211, то есть 
они чувствуют, что прощены212.

‘Али говорит: «Воистину, Всевышний Аллах сделал помина-
ние просвещением для сердец, чтобы они с его помощью услы-
шали после глухоты, увидели после ослепления и явили пови-
новение после упрямства. И не иссякали перед Аллахом – бла-
гословенны милости Его – во всякое время и в эпоху перерыва  
в пророческой деятельности рабы, с которыми Он тайно беседо-
вал в мыслях их и с которыми говорил в глубине их разума»213.

Итак, знание об Аллахе, знание об ангелах как посредниках 
мира бытия, знание о пророках и «друзьях Аллаха», представля-
ющих собой иную форму передачи нам благодеяний Истины, 
знание того, для чего мы пришли в этот мир и куда мы идём, зна-
ние о том, что, в конце концов, мы, как и всё сущее, вернёмся  
к Истине (ма‘ад) – всё это знание обладает самобытностью. Вера 
обладает самобытностью, а также является интеллектуальным 
базисом идеологии ислама. По-настоящему подлинная вера спо-
собна стать интеллектуально-доктринальным базисом какой-ли-
бо идеологии. Поэтому никогда не жертвуйте деянием ради веры 
или верой ради деяния.

В целом, «совершенный человек» философов – это не совер-
шенный человек, а человек неполноценный, то есть он обладает 
совершенством лишь отчасти. То, что они признают самобыт-
ность интеллектуального совершенства, – это правильно. Но со-
вершенный человек философов является «полусовершенным», 
неполноценным, поскольку они пренебрегают прочими аспекта-
ми человеческого совершенства, выводя их из совершенства ин-
теллектуального. Совершенный человек философов представля-
ет собой лишь воплощение осведомлённости, он только «знает». 
Иными словами, согласно их гипотезе, совершенный человек 
есть существо, обладающее хорошими знаниями. Такой человек 
прекрасно осведомлён, но в нём нет страсти, движения, жара, 

211 Нахдж ал-балага. Хутба 222. Надо сказать, что подобные люди есть и 
в наше время.

212 Всё это находится за пределами нашего интеллектуального уровня, 
поэтому мы, вероятно, не сможем в это поверить.

213 Нахдж ал-балага. Хутба 222.



305

Совершенный человек

красоты и всего остального. Он только знает. Тот, чьё искусство 
состоит в том, что он обладает хорошими знаниями, охватываю-
щими всё бытие, тот, кто представляет собой «целый мир, живу-
щий отдельно»214, с точки зрения ислама не является совершен-
ным человеком – для ислама это «полусовершенный» человек.

Я не успел процитировать вам предание Мусы Джа‘фара ибн 
Садика о ценности разума, которое подтверждает здравое зерно 
в словах философов. Рассуждать об этом можно довольно долго. 
Если мы начнём излагать данный предмет, то это займёт одну 
или две лекции. Поэтому здесь я завершаю разговор об учении 
рационализма.

Нет силы и мощи, кроме как у Аллаха, Возвышенного, Ве-
ликого!

Критический анализ учения о силе

«Сколько было пророков, рядом с которыми сража-
лось множество верующих! Не отступили они перед 
тем, что выпало им во имя Аллаха, не проявили сла-
бость [перед врагом] и не покорились. А Аллах любит 
терпеливых»215

Ещё одной теорией, посвящённой совершенному (лучшему, 
образцовому, идеальному или возвышенному) человеку, являет-
ся учение о силе. Согласно этому учению, совершенный чело век 
отождествляется с сильным человеком. Иными словами, совер-
шенство здесь приравнивается к силе, а несовершенство – к сла-
бости. Кто сильнее, тот и совершеннее, а кто слабее, тот более 
несовершенен. Понятия «истина» и «справедливость» не облада-
ют реальностью и приобретают значение исключительно в кон-
тексте силы. То есть, если две силы противостоят друг другу, мы, 
как правило, думаем и говорим, что, независимо от того, какая 
из них выйдет победителем, одна из них представляет собой ис-
тину и справедливость, а другая – ложь и притеснение. Где-то  

214 См. бейт в главе «Рационализм» – примеч. пер.
215 Коран 3:146.



306

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

истина побеждает ложь, а где-то наоборот – ложь берёт верх  
над истиной. В соответствии с логикой Корана, окончательная 
победа неизменно оказывается за истиной, победа же лжи носит 
временный характер. По мнению Корана, эта проблема заслу-
живает очень серьёзного внимания. При этом Коран не считает, 
что победившая сила – всегда истина, а проигравшая – всегда 
ложь. Однако сторонники упомянутого учения утверждают, что 
справедливость – на стороне победителя. Деяние сильного слу-
жит воплощением справедливости только потому, что он обла-
дает силой.

Краткая история учения о силе

Учение о силе имеет давнюю историю, восходящую ещё к до-
сократовской эпохе. Сократ жил примерно за 400 лет до начала 
новой эры: с тех пор прошло около 2500 лет. До Сократа суще-
ствовала группа философов, именовавшихся софистами. Их со-
циальная теория опиралась именно на этот принцип. С появлени-
ем таких философов, как Сократ, Платон и Аристотель, эта идея 
изжила себя, а после возникновения христианства для неё и во-
все не осталось места, поскольку упомянутая религия придержи-
вается совершенно противоположного взгляда: она не только не 
пропагандирует силу, но, напротив, поощряет слабость. Ведь то, 
что христианство говорит: «Если кто-либо ударил тебя по правой 
щеке, подставь ему левую щёку и не защищайся», – и есть своего 
рода пропаганда слабости. Далее в мир пришёл ислам, который, 
как представляется, следует своей логике по данной проблеме –  
об этом мы расскажем позднее. Совершенно очевидно, что в ис-
ламе вопрос не ставится таким образом, что сила равносильна 
истине и справедливости, а истина и справедливость – силе. 
Между тем европейцы используют выражение «право силы».

Идея о равенстве права и силы возродилась на Западе, впер-
вые проявив себя в политической философии (то есть, не выходя 
за рамки политики). Известный итальянский учёный и философ 
Макиавелли в основу своей политической теории положил поня-
тие «лидерство». Он говорит: «В политике необходимо следовать 
исключительно принципу лидерства – никакой иной принцип  
в политике не может быть надёжным. Ради достижения поли-



307

Совершенный человек

тических целей, которые и есть не что иное, как лидерство, по-
зволено всё – обман, хитрость, ложные клятвы, предательство, 
попрание прав других людей. Пренебрегать этими принципами  
в политике не следует».

После Макиавелли появились другие философы, рассматри-
вавшие упомянутую проблему не только в контексте политики: 
они возвели её в ранг общественной нравственности и развязали 
политикам руки, позволив им действовать подобным образом. 
Более того, они изначально были убеждены, что высшая нрав-
ственность человека состоит именно в этом. Изначально прин-
цип силы был введён в этику известным немецким философом 
Ницше.

Теория Бэкона и её влияние

Здесь необходимо сделать ряд предварительных замечаний. 
Как вы знаете, около 400 лет тому назад, в XVI в., в области зна-
ния и логики произошли глобальные изменения: появились два 
выдающихся философа – англичанин Бэкон и француз Декарт, за-
служившие звание пионеров современной науки. Так, Бэкон вы-
двинул теорию познания, изменившую все прежние концепции. 
Эта теория, положившая начало развитию различных наук и спо-
собствовавшая получению человеком беспрецедентной власти 
над природой, в действительности стала источником нравствен-
ного падения человека. Иными словами, она благоустроила при-
роду трудами человека и в то же самое время разрушила самого 
человека его же собственными руками. Что же это за теория?

До Бэкона выдающиеся умы человечества (как философы, 
так и религиозные учёные) ставили знание на службу истине,  
а не силе. Это значит, что, побуждая человека к приобретению 
знаний, они говорили: «Будь учёным! Будь сведущим! Ибо зна-
ние приведёт тебя к истине. Знание – это средство достижения 
че ловеком истины». Поэтому знание обладало сакральностью –  
оно было священной, выходящей за пределы материального ре-
аль ностью. Знание всегда противопоставляли богатству: что 
луч ше знание или богатство? Мы видим, что в нашей литерату-
ре (как персидской, так и арабской) знание сначала сравнивают  
с бо гат ством, а затем отдают предпочтение знанию:



308

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Идрису дали знание, а Каруну – золото и серебро.
Последний – под землёй, а первый – на вершине небес.

Повелитель верующих ‘Али в Нахдж ал-балага сравнивает 
знание и богатство, ставя первое выше последнего. На знание он 
неизменно смотрел как на сакральное, возвышающееся над ма-
териальным, и признавал за учителем священный статус. Так, он 
говорит: «Тот, кто научит меня хоть слову, сделает меня своим 
рабом». Посмотрите, насколько высокое сакральное положение 
присваивается знанию в Коране. Так, в повествовании о сотворе-
нии Адама и научении его именам Священная Книга призывает: 
«О ангелы мои! Поклонитесь Адаму, ибо ведомо ему то, чего вы 
не знаете».

Бэкон выдвинул новую теорию и заявил: «Стремиться к зна-
нию, желая раскрыть истину, для человека – не более чем забава, 
ибо раскрытие истины само по себе священно. Человек должен 
поставить знание на службу своим потребностям: хорошо то зна-
ние, которое более соответствует жизненным нуждам человека, 
знание, помогающее последнему овладеть природой, знание, да-
ющее ему силу». Именно тогда знание утратило свой небесный 
характер и приобрело земную, материальную направленность. 
Иными словами, вектор знания изменился: теперь оно устреми-
лось к раскрытию тайн природы, дабы человек усилил своё влия-
ние на неё и улучшил свою жизнь, так сказать, сделал своё суще-
ствование ещё более комфортным.

Разумеется, с одной стороны, эта теория принесла человече-
ству большую пользу, поскольку знание было направлено на по-
знание природы, с тем чтобы человек мог использовать её себе 
во благо. С этой точки зрения теория Бэкона хороша. Однако при 
этом знание утратило свой сакральный статус. Если вы посмот-
рите на сегодняшних студентов религиозных школ, которые 
учат ся по старым стандартам, то увидите, что знание обладает 
сво ей прежней ценностью – той самой ценностью, о которой го-
во рят, например, Адаб ал-мута‘аллимин [Правила поведения 
уче ни ков] и Мунйат ал-мурид [Желание ученика] Шахида Сани, 
а также сочинения, изобилующие преданиями о достоинстве 
зна ния. Для них знание сохраняет свою сакральную чистоту. Так, 
они убеждены, что, прежде чем приступить к занятиям по какому- 



309

Совершенный человек

нибудь предмету, нам следует совершить омовение, чтобы на-
чать обучение в состоянии ритуальной чистоты. Для учащегося 
религиозной школы учитель пользуется особым уважением и об-
ладает высоким статусом: в глубине души ученик подчиняется 
своему наставнику. Если он захочет получить знания ради богат-
ства, ему станет стыдно: «Как же я могу учиться лишь для того, 
чтобы мне перепало немного денег?!» И если учитель будет учить 
за деньги, то в его глазах это понизит ценность знания.

Однако в современной системе образования, представля-
ющей собой результат бэконовского подхода, процесс обучения 
пол ностью утратил свою сакральность. Для нынешнего студента 
получение знаний – это подготовка к жизни. Теперь уже нет ни-
какой разницы между тем, кто учится в школе и университете, 
чтобы стать врачом или инженером и хорошо устроиться в жиз-
ни, и тем, кто идёт в ученики к торговцу, парфюмеру или бака-
лейщику. И тому и другому нужны деньги. Они воспринимают 
своего учителя как человека, который ежемесячно получает не-
сколько тысяч туманов, а взамен должен произносить здесь опре-
делённый набор слов. На практике мы часто видим, что ученик 
ругает учителя за его спиной, и ему ни капельки не стыдно, для 
него это ничего не значит.

Бэкон утверждал: «Знание – только для силы и на службе 
силы». Поначалу эта теория не проявляла своего дурного влия-
ния, но постепенно, по мере того как человечество требовало от 
знания исключительно силы, дело дошло до того, что всё было 
поставлено на службу силе.

Теперь мир вертится вокруг идеи о том, что знание целиком 
и полностью подчинено силе. Никогда ещё знание не было захва-
чено сильными мира сего в той мере, в которой это имеет место 
сегодня. Ведущие учёные мирового уровня – это самые несвобод-
ные люди на земле. Например, Эйнштейн – образованнейший че-
ловек. Но кому служат его знания? Рузвельту. Эйнштейн – слуга 
Рузвельта и не может не быть им. Подобное положение дел харак-
терно как для империалистического, так и для социалистиче ского 
лагеря – везде знание находится во власти силы. Сейчас ми ром 
движет сила, а не знание, и нам следует подкорректировать фразу 
«Наш мир – это мир знания». Наш мир – мир силы, а не знания. 
Знание существует, но оно несвободно и поставлено на службу 



310

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

силе и власти. Современное знание находится в плену, и поэтому 
любое открытие, если это возможно, сначала используется для соз-
дания чудовищного оружия, предназначенного для уничтожения 
людей, и лишь затем направляется на реализацию других нужд 
человечества. То есть сначала это открытие оказывается в распо-
ряжении у силы, независимо от того, нуждается она в нём или нет. 
Обычно новое открытие не обнародуется и в течение определён-
ного времени хранится втайне, поскольку «сила» нуждается в нём.

Как бы там ни было, путь, по которому прошёл Бэкон, завер-
шился тем, о чём говорили Макиавелли и особенно Ницше.

Ницше и учение Дарвина

В мире появился ещё один постулат, послуживший опорой 
для Ницше. Этот постулат принадлежал Дарвину. Сам Дарвин 
был набожным христианином, в своих высказываниях призна-
вавшим бытие Бога и с уважением относившимся к Христу216. 
Однако положения учения Дарвина помимо его воли оказались 
предметом многочисленных злоупотреблений. Так, материали-
сты превратили дарвиновское учение об эволюции в инструмент 
отрицания Бога. И это – отдельная история.

Ещё одному искажению философия Дарвина подверглась  
в области этики, в сфере формирования образцового, высшего 
или совершенного человека, поскольку одним из постулатов уче-
ния Дарвина был принцип борьбы за существование. Дарвин вы-
двинул четыре постулата, одним из которых является любовь к 
самому себе. Это значит, что всякое животное любит самого себя 
и прилагает все усилия к самосохранению. Другой постулат – 
борьба за существование – гласит, что основа жизни в этом мире 
состоит в том, что живые существа находятся в постоянной борь-
бе друг с другом, и в этой борьбе выживает сильнейший. Живые 
существа просеиваются через сито природы (собственно, война  
и является этим ситом), которая выбирает наиболее подходяще-
го для продолжения существования, то есть того, кому удалось 
выжить и уничтожить своего противника.

216 В его биографии рассказывается, что перед смертью он крепко прижал 
к груди Библию.



311

Совершенный человек

Против этого постулата Дарвина возражали: «Нет, живые су-
щества выживают по ряду других причин, и фактор силы не игра-
ет роли в выборе наиболее подходящего для продолжения суще-
ствования». Однако пока мы оставляем подобные возражения  
в стороне.

Как бы там ни было, Ницше решил, что именно этот посту-
лат является главным принципом жизни всех живых существ и 
даже человека, что в основе человеческой жизни лежат война и 
борьба, что выживает сильнейший, а право находится на сторо-
не выжившего. Далее он утверждает, что природа идёт навстречу 
высшему человеку, и впоследствии должен появиться сверхчело-
век217. Что значит «сверхчеловек»? Человек более сильный, чело-
век, в котором совершенно отсутствует мораль слабого. Что такое 
«мораль слабого»? То, что мы сегодня считаем совершенством: 
любовь, благодеяние и служение человечеству. Ницше говорит, 
что эта мораль уже порядком человечеству надоела. Она препят-
ствует его эволюции и появлению сверхчеловека. Сверхчеловек 
(совершенный человек) – тот, в ком нет слабых мест, которые 
мы полагаем совершенством. Именно поэтому Ницше вражду-
ет с Сократом и с Христом. Он говорит, что Сократ, призывая  
в своём этическом учении к непорочности, чистоте, справедли-
вости, любви и подобного рода вещам, совершил предательство. 
Но хуже Сократа, по его мнению, оказался Христос, который 
всё время говорил о доброте, милости и любви. По убеждению 
Ницше, все эти качества являются слабыми местами человека. 
Чем меньше их в нём, тем он ближе к совершенству, ибо совер-
шенство есть сила, а несовершенство есть слабость, и все упомя-
нутые свойства происходят от несовершенства.

Основные положения учения Ницше

А теперь я хочу показать вам, во что вылилось развитие 
этого вопроса, и зачитать отдельные высказывания Ницше, ко-
торые очень часто цитируют в работах по истории философии. 
Из огромного числа книг, что я прочитал, лучше всего об этом,  

217 Человека, которого мы именуем совершенным, они называли сверх-
человеком, или суперменом.



312

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

наверное, высказался Форуги, поэтому я предлагаю вам те отрыв-
ки, которые приводит именно он. Итак, Форуги пишет218: «Все 
учёные мира осуждают эгоизм и одобряют гуманизм и мило сер-
дие, а Ницше, наперекор всем, посчитал, что эгоизм – это истина, 
а милосердие – слабость духа и недостаток».

Нам следует поговорить о том, действительно ли милосер- 
дие – недостаток. Но это отдельная тема для разговора.

«Ницше вслед за Дарвином воспринял идею борьбы за суще-
ствование, интерпретировав её как столкновение. То, что другие 
считали искажённым пониманием учения Дарвина, он признал 
правильным: люди постоянно противостоят друг другу, они стре-
мятся обрести силу и доминировать. Все, кто желал блага для 
человечества, считали обязательным уважать положение боль-
шинства и ставить во главу угла интересы последнего. Ницше 
принизил значение большинства: по его мнению, правами об-
ладает небольшая группа аристократов. Основная мысль Ницше 
состоит в том, что человек должен стремиться стать как можно 
более сильным, дабы его жизнь наполнилась пламенной радо-
стью, а его “я”, то есть душа, достигло высшего развития и могло 
ещё шире реализовать свои потребности».

Очень странно! Раньше говорили: «Если вы совершите опре-
делённые деяния, то поступите против нравственности», – а 
Ницше утверждает: «Нет, делайте то, что соответствует вашим 
желаниям. Это и есть нравственность. Это и есть благодеяние!»

«Некоторые говорят: “Лучше бы нам не родиться”. Не знаю, 
может быть и так. Однако я знаю другое: хорошо это или плохо, 
но я родился, а потому должен воспользоваться благами этого 
мира – и чем больше, тем лучше».

Ницше говорит: «Моя цель должна состоять в том, чтобы 
как можно шире использовать возможности этого мира. Всё, что 
помогает мне в достижении этой цели, хорошо и нравственно». 
Подобным же образом размышлял и Му‘авийа, говоря: «Мы вра-
щаемся вокруг благ земного мира».

«Всё, что способствует достижению этой цели – пусть даже 
это будет жестокость, безжалостность, хитрость, обман, война 

218 Эти цитаты заимствованы из сочинения «История философии в Ев ро-
пе», том 3.



313

Совершенный человек

или распря – благо, а всё, что мешает осуществлению этого на-
мерения – даже если это окажется правдой, добротой, милостью 
или богобоязненностью – плохо… Слова о том, что все люди и на-
роды обладают равными правами, – ложь. Подобное убеждение 
противоречит развитию человечества».

Ницше говорит: «Всеобщее равенство – ошибка, ибо из-за 
этого мы относимся к слабым так же, как и к сильным, а послед-
ние не могут идти вперёд. Пусть слабые будут попраны, чтобы 
освободилось место для сильных. А когда место освободится, по-
явится “сверхчеловек”».

«Люди должны делиться на две группы: властвующие (гос-
по да, хозяева) и подвластные (рабы). Достоинством обладают 
властвующие – они являются конечной целью бытия219, под-
властные же суть инструменты для реализации их намерений… 
Социальная структура и цивилизация были созданы в интересах 
этого благородного сословия, а не так, как думали раньше, будто 
властвующие должны защищать подвластных».

Ницше говорит: «Общество предназначено лишь для того, 
чтобы сильные могли достигнуть благосостояния, а слабые по-
добны вьючным животным, которые должны работать на силь-
ных». По его мнению, Са‘ади ошибается, когда говорит:

Не овца для пастуха,
но пастух у неё в услужении.

«Следует воспитывать властвующих и сильных господ (хозя-
ев), дабы из них выходили высшие люди, и человек поднимался 
по ступеням развития».

Европейцы сами рассуждают об улучшении человеческой 
«породы». Даже Алексис Каррель в конце своей книги «Человек: 
непознанное существо» отчасти придерживается убеждения, что 
этносы подлежат очищению и что слабым людям не следует да-
вать права на воспроизводство.

«Нравственные принципы, которым люди следовали до сих 
пор, ориентируются на интересы толпы, большинства, то есть 
подвластных, а не на благородное сословие властных. Эти прин-

219 То есть творение совершилось ради них.



314

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ципы следует упразднить и избрать принципы, соответствующие 
интересам благородных”. Смысл этих слов заключается в том, 
что, по убеждению Ницше, доброта, правдивость и красота, ко-
торые у всех на уме, ложны. Истинно же то, что все желают силы 
и власти».

Затем Ницше прицельно обрушивается на религию и гово-
рит, что религии совершили предательство по отношению к че-
ловечеству, поскольку они призывают людей к справедливости, 
а также к защите слабых подвластных. Поначалу религии не су-
ществовало, и в мире господствовал закон джунглей. Это было 
счастливое время, когда сильнейший побеждал слабейшего.

«В начале миром правили сильные, а слабые были их раба-
ми. Но сильных мало, а слабых много. Тогда это большинство 
создало инструмент, позволивший им выйти на передний план: 
с помощью мошеннических уловок они придали принципам со-
страдания, милосердия, смирения, любви к ближнему, доброты 
и справедливости статус блага, истинности и красоты, и выну-
дили людей принять их, чтобы уравновесить могущество силь-
ных и освободиться от их рабства. Этой цели они добились, глав-
ным образом, посредством религий, оградив их именем бога и  
истины».

Эта теория прямо противоположна теории Карла Маркса. 
И Ницше, и Маркс являются противниками религии, однако 
Ницше, будучи сторонником сильных, утверждает, что религию 
изобрели слабые как уздечку против сильных, а Маркс, будучи 
защитником слабых, говорит, что её выдумали сильные, дабы 
сдерживать бунтарские настроения слабых.

Затем Ницше выступает против Сократа, Будды и Христа:
«Христианская этика – это этика рабства, разрушившая мо-

раль господства. Именно отсюда происходят столь популярные 
в сегодняшнем мире разговоры о братстве, равенстве, мире, со-
блюдении прав женщин и трудящихся и т.п. Всё это – хитрость и 
обман, а также причина бедности, слабости и вырождения. Эти 
принципы необходимо разрушить и принять принципы жизни 
господ (хозяев). Каковы же принципы жизни господ? Следует 
отказаться от мыслей о боге и будущей жизни220… Нужно  

220 По словам Ницше, они крайне обременительны.



315

Совершенный человек

отбросить сострадание и добросердечие. Сострадание – от слабо-
сти, смирение – от низости, кротость, терпение и прощение – от 
малодушия. Необходимо предпочесть мужество. Человечество 
должно достигнуть этапа сверхчеловека221. Сверхчеловек – тот, 
кто находится по ту сторону добра и зла222, кто обладает намере-
нием и волей».

На Западе появилось множество учений. К счастью, эти уче-
ния, эта холера обошла нас стороной.

Таков дух Запада. Принятая там Декларация о правах чело-
века предназначена для обмана других людей. Подлинные евро-
пейские воспитание и этика – это мораль Макиавелли и Ницше. 
Колониализм основывается именно на этом. Западный дух (как  
в Америке, так и в Европе) – это упомянутая мораль и колониа-
лизм. Когда нам рассказывают истории о правах человека, а мы 
взахлёб передаём их, клянусь Богом, мы совершаем ошибку. По-
смотрите, разве то, что американцы сейчас творят во Вьетнаме, 
это не проведение в жизнь философии Ницше? Именно это и ни-
что иное. Они разглагольствуют о человеколюбии, а мы заявля-
ем, что Рассел говорил так, а Сартр – этак, но основа их идей – всё 
та же. Она одинакова для всех представителей Запада. Наверное, 
найдётся немало исключений – вероятно, в этих людях есть кап-
ля восточной крови. Может быть, их мать была с Востока. Как бы 
там ни было, они не принадлежат к этой расе. Ницше говорит:

«Зачем умерщвлять плоть? Надо холить её. К чему любить 
ближнего? Надо любить себя самого. Слабого нужно бросить, 
чтобы он погиб и в мире стало меньше тягот и страданий223… 
Сверхчеловек – тот, кто обладает силой и живёт силой, реализуя 
свои страсти и желания».

Таково определение сверхчеловека – он является конечной 
целью бытия и совершенства, творение совершилось ради него, 
и всё в этом мире служит предпосылкой к его бытию. Теперь по-
смотрите, каким получается совершенный человек по версии 

221 Совершенный человек, «супермен».
222 Руми говорит:

Смотри, не говори: «Нет силы», ведь я рождён от ‘Имрана!
Я оказался по другую сторону от «Нет силы».

223 То есть их потомство должно исчезнуть.



316

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Ницше: ничто не должно препятствовать ему, он должен полно-
стью отбросить всякую мораль, милость, человечность, велико-
душие, справедливость и т.п.

«Он должен реализовывать свои желания, радоваться жизни, 
считать себя хозяином и господином и устранять любые препят-
ствия, мешающие осуществлению его господства. Он не должен 
бояться опасностей, войн и распрей».

Затем Ницше переходит к женщинам:
«Равенство мужчины и женщины, а также необходимость со-

блюдения прав последней – очередная ложь. Основа – это муж-
чина. Мужчина должен быть воинственным, а женщина должна 
служить орудием развлечения воинов и рожать детей».

Итак, Ницше утверждает, что женщина предназначена лишь 
для того, чтобы развлекать мужчин и быть машиной по произ-
водству детей.

Таков один из существующих в мире критериев для характе-
ристики совершенного / образцового / высшего человека (сверх-
человека, супермена). И это критерий силы и власти. Что здесь 
ещё сказать о силе и власти?

Этому учению противостоит учение, пропагандирующее 
слабость – именно его оно считает благом. Такого рода учения 
существовали всегда. Особенно эта претензия касается христи-
анской этики. Слова «Если кто-либо ударил тебя по правой щеке, 
подставь ему левую щёку», по сути, представляют собой пропа-
ганду слабости.

Отношение ислама к проблеме силы

Какова логика ислама в данном вопросе? Что пропагандиру-
ет ислам – силу или слабость? Или ни то, ни другое? На самом 
деле ислам в определённом смысле проповедует силу, но не силу 
в понимании Ницше, а силу, из которой возникают все высшие 
качества человеческой природы, например доброта, милосердие, 
сострадание и добродетель.

Ислам призывает быть сильным. Об этом говорят Коран и ха-
дисы. По мнению изучающих ислам, ни одна другая религия не 
призывает своих последователей быть сильными. Уилл Дюрант  
в 11-м томе «Истории цивилизации», посвящённом исламу,  



317

Совершенный человек

в частности говорит: «Ни одна религия так не побуждала людей 
быть сильными, как ислам».

Об этом очень много говорится в Коране. Например, обраща-
ясь к Йахйе [= Иоанн], он призывает: «О Йахйа! Крепко держись 
Писания!»224 Посмотрите, как торжественно приведённые нами 
в начале беседы айаты рассказывают о том, что верующие явля-
ются сильным народом, которого никогда не одолевает слабость: 
«Сколько было пророков, рядом с которыми сражалось множе-
ство верующих! Не отступили они перед тем, что выпало им во 
имя Аллаха, не проявили слабость [перед врагом] и не покори-
лись. А Аллах любит терпеливых».

В другом месте мы читаем:
«Воистину, Аллах любит тех, кто сражается [стройными] ря-

дами во имя Его, словно они прочно сложенное здание!»225

И ещё:
«Мухаммад – Посланник Аллаха, и те, кто с ним, суровы про-

тив неверных, милостивы между собой»226.
И подобных айатов в Коране много.
Смелость в исламе относится к похвальным качествам. Чув-

ство собственного достоинства, высокий личный статус и обла-
дание силой, защищающей человека от унижения, приветству-
ются исламом. Посмотрите, что говорит Коран о противостоя-
нии с врагом:

«И приготовьте против них силы и конных отрядов, сколько 
сможете! Ими вы устрашите врага Аллаха и вашего врага…»227.

В другом айате сказано:
«Сражайтесь во имя Аллаха с теми, кто сражается против вас, 

но не преступайте [установлений Аллаха]. Воистину, Аллах не 
любит преступающих!»228

То есть, сражаясь с врагом, никогда не забывайте о спра-
ведливости. Интерпретируя упомянутый айат, комментаторы 
говорят: «Сражайтесь с врагом до тех пор, пока враг сражается 
против вас. Если враг сказал: “Сдаюсь” и сложил оружие, то и вы 

224 Коран 19:12.
225 Коран 61:4.
226 Коран 48:29.
227 Коран 8:60.
228 Коран 2:190.



318

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

больше не пускайте в ход своего оружия, ибо это – притеснение и 
агрессия. Не убивайте стариков, детей и женщин и не нападайте 
на них. Не трогайте того, кто покинул поле боя. Воюйте только  
с теми, кто воюет с вами в полную силу». Вот такие предписания 
даёт Коран. И подобных айатов в Священной Книге немало.

Понятие «сила» в мусульманском предании

Я прочту вам несколько хадисов, из которых станет понятно, 
что ислам осуждает малодушие, слабость и страх и восхваляет 
силу. Только сила, которую прославляет ислам, не имеет ничего 
общего с философией Ницше.

Благородный Пророк сказал229:
«Верующему не подобает быть скупым и трусливым»230.
В своей молитве Пророк Мухаммад сказал:
«О Аллах! Прибегаю к Твоей защите от скупости и трусости»231.
Имам ‘Али говорит:
«Дух верующего твёрже камня»232.
Имам Садик сказал:
«Воистину, Аллах – велик Он и славен – вверил верующему 

все дела его, но не дал ему права быть униженным. Разве ты не 
слышал, что сказал Преславный Аллах: “Величие подобает Ал ла-
ху, Его посланнику и верующим”? Верующий обладает величи-
ем и не бывает унижаем. Верующий устойчивее горы, ибо от неё 
мож но отколоть кусочек с помощью кирки, а верующего не отко-
лоть от его религии ничем»233.

Имам Бакир говорит: «Господь даровал верующему три ка-
чества: величие в земном и будущем мирах, спасение в земном и 
будущем мирах и страх в глазах притеснителей».

То, что смелость происходит от силы, а трусость – от слабо-
сти, нашло отражение в большом количестве соответствующих 

229 Более подробные объяснения мы представим ниже, а пока ограничимся 
чтением самих хадисов.

230 Бихар ал-анвар. Т. 75, с. 301 (с некоторыми изменениями).
231 Джами‘ ас-сагир. Т. 1, с. 58.
232 Нахдж ал-балага. Мудрое изречение 333.
233 ал-Кафи. Т. 5, с. 63.



319

Совершенный человек

хадисов. Пророк Мухаммад сказал: «Пророк Ибрахим [= Авраам] 
был смел, а я смелее его. Отсёк Аллах нос тому, кто не ревновал о 
верующих мусульманах».

О Са‘де он сказал: «Са‘д смел, а я смелее его. Аллах смел».
У Мухаммада Икбаля есть прекрасное высказывание, кажет-

ся, произнесённое им в ответ на слова Муссолини «У кого железо, 
у того и хлеб». Иначе говоря, если ты хочешь, чтобы у тебя был 
хлеб, добудь железо (то есть силу и оружие). У сильного есть хлеб. 
Икбаль говорит: «Хлеб у того, кто сделан из железа». Муссолини 
акцентирует внимание на оружии: хлеб в руках у того, кто обла-
дает материальной силой. Икбаль же сосредотачивается на душе: 
хлебом владеет тот, кто сам подобен железу. Повелитель верую-
щих сказал: «Дух верующего твёрже камня», – а Икбаль говорит: 
«Дух верующего сделан из железа». Все эти высказывания под-
разумевают одно и то же. Как бы там ни было, ислам призывает 
быть сильным.

Посмотрите, как в Нахдж ал-балага Имам ‘Али показыва-
ет необходимость быть сильным, говоря о том, что слабость не 
приличествует мусульманскому обществу: «Клянусь Аллахом, не 
воюют с народом у него на родине, если только он не будет уни-
жен»234. А в другом отрывке этого сочинения мы читаем: «Уни-
жен ный не воспрепятствует несправедливости, а истина пости-
гается лишь усердием»235.

Право приобретается или даруется?

Европейцы говорят, что право приобретается. На самом деле 
вопрос о том, приобретается право или даруется, представляет 
собой философскую проблему. Иными словами, право даётся 
пра вообладателям по произволению людей или правообладатель 
должен взять его сам? Некоторые учения утверждают, что право 
даруется. То есть если тиран узурпировал чьё-либо право, он дол-
жен возвратить его: если он его не отдаст, то ничего не подела- 
ешь – ведь право даётся, а не приобретается. Христианство по-
строено именно на таком принципе: «Мы скажем тирану, чтобы 

234 Нахдж ал-балага. Хутба 27.
235 Там же. Хутба 29.



320

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

он даровал тебе право, но сам ты к нему не обращайся. О ты, чьи 
права были попраны! Мы советуем и просим, чтобы тебе даро-
вали твои права. Не дай тебе Бог однажды самому восстать для 
того, чтобы забрать их! Ибо это противоречит человеческому 
достоинству и этике». Итак, по мнению этих людей, право да- 
руется.

Другие утверждают, что право только приобретается: разве 
может человек, присвоивший себе право, взять и в какой-либо 
форме его отдать? Эти люди не признают силу эмоций, человеч-
ности и совести.

С точки зрения ислама, право и приобретается, и даруется. 
Это значит, что за свои права необходимо бороться по двум на-
правлениям. Того, кто узурпировал права, ислам своими настав-
лениями готовит к их возвращению. Однако он не ограничивает-
ся только этим. Одновременно он говорит тому, чьи права были 
украдены: «Право приобретается: ты должен подняться и взять 
его».

В своём известном письме, адресованном Малику ал-Аштару, 
Имам ‘Али приводит такие слова Пророка Мухаммада:

«Много раз слышал я, как Посланник Аллаха (да благословит 
Аллах его и род его!) говорил: “Не достигнет неприкосновен-
ности (или, как бы мы сегодня сказали, – процветания. – М.М.) 
народ до тех пор, пока слабый без страха не возьмёт своего права 
у сильного”»236.

Иными словами, ислам не признаёт слабого, который не спо-
собен потребовать принадлежащего ему права. Общество, в ко-
тором слабые настолько ничтожны духом, что не могут получить 
своих прав, нельзя называть исламским.

Какими были наши выдающиеся личности прошлого? Каким 
человеком был сам Пророк Мухаммад? Среди его достоинств 
были крепость духа и физическая сила. Биография Пророка хо-
рошо показывает силу его духа.

236 Там же. Письмо 53.



321

Совершенный человек

Духовная и физическая сила Пророка Мухаммада

Автору книги «Мухаммад: новое знакомство с пророком»237 
удалось хорошо развить две темы238. Во-первых, он прекрасно 
показал, что Пророк Мухаммад находился в таких социально-по-
литических условиях, когда ему не на кого было надеяться: всё 
складывалось против него и победа казалось такой далёкой. Но 
Пророк никогда не терял присутствия духа: во всех обстоятель-
ствах его воля была подобна непоколебимой горе. Действительно, 
за эти двадцать три года Мухаммад продемонстрировал порази-
тельную силу духа! Когда человек читает его биографию, он не 
перестаёт удивляться. Хорошо сказал Хассан ибн Сабит ещё при 
жизни Пророка:

Нет предела его великим усилиям,
а его малые усилия превыше века сего.

Во-вторых, автор упомянутой книги показал, что Мухаммад 
был физически сильным и смелым человеком. Пророк обладал бо-
гатырским телосложением: «Он был крепко сбит»239. Посланник 
Аллаха был средней комплекции: его тело было достаточно круп-
ным, но не дряблым – это были крепкие мускулы. Иными слова-
ми, у него было тело спортсмена.

По словам ‘Али, Пророк Мухаммад был настолько смел, что 
«когда нам становились трудно, мы обращались за помощью  
к По сланнику Аллаха (да благословит Аллах его и род его!)»240.

Лет восемь назад241, когда я впервые оказался в Мекке, мне 
приснился удивительный сон! Я увидел Пророка Мухаммада со 
спины. Он обладал поразительной статью. И мне вспомнились 
слова Повелителя верующих. Я сказал: «Не зря говорил ‘Али: “Ко-
гда нам становилось трудно, мы обращались за помощью к По-
слан нику Аллаха”». Пророк выглядел сильным и смелым, он про-
славлял мощь и отвагу.

237 Автором этого труда является Константин Вирджил Георгиу.
238 Разумеется, в этой работе немало слабых мест. В конце концов, зару-

беж ный автор не владеет всем необходимым материалом.
239 Макарим ал-ахлак, с. 12.
240 Нахдж ал-балага. Изречение 9.
241 То есть в 1966 г.



322

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Итак, ислам одобряет силу и относит её к числу человеческих 
ценностей.

Сейчас я хотел бы кратко сформулировать один тезис, объяс-
нение которого предполагаю дать на следующей лекции. В исламе 
сила относится к категории гуманитарных ценностей, а полный 
комплекс этих ценностей формирует совершенного человека в его 
исламском понимании. Ницше из всех ценностей выбрал лишь 
одну. Совершенно очевидно, что если у дерева обрубить все вет-
ви и оставить только одну, то она и будет расти, а остальные по-
гибнут. Разница между учением Ницше и учением ислама состоит 
в том, что, согласно учению Ницше, единственной значимой для 
человечества ценностью является сила и власть, поэтому все про-
чие ценности приносятся в жертву силе. В исламе же сила входит 
в комплекс высших гуманитарных ценностей. Когда она оказыва-
ется в сочетании с другими ценностями, появляется иная форма.

Нет силы и мощи, кроме как у Аллаха, Возвышенного, Ве-
ликого!

Критический анализ учения социализма

«Скажи: “О обладатели Писания! Обратитесь к слову, 
единому для вас и для нас, чтобы не поклоняться нам 
никому, кроме Аллаха, и ничего не придавать Ему в со-
товарищи, и чтобы одним из нас не обращать других  

в господ, помимо Аллаха”»242.

О совершенном человеке говорит и учение социализма,  
в рамках которого несовершенство и совершенство проявляют-
ся следующим образом: несовершенство – там, где люди больше 
опираются на индивидуальность, а совершенство заключается  
в коллективном. То есть, до тех пор пока человек остаётся «я», 
он несовершенен, а превращаясь в совершенного, он теряет 
своё «я», но не так, как это случается с ‘арифами-гностиками. 
Последние хотят уничтожить своё «я» ради «Него», то есть «я» как 
местоимение первого лица единственного числа уничтожается, 

242 Коран 3:64.



323

Совершенный человек

дабы появился «Он» (третье лицо единственного числа). «Он» 
для них – это Бог. Аннигиляция «я» в «Он» есть растворение че-
ловека в Боге.

В том, что касается уничтожения своего «я», социализм схо-
ден с учением ‘арифов, но здесь это уничтожение не ради появ-
ления «Он», а ради появления «мы» (местоимение первого лица 
множественного числа). По мнению сторонников данного уче-
ния, совершенный человек – это не человек, ведающий Бога и 
говорящий: «В моей джуббе не кто иной, как Аллах», но тот, кто 
уничтожает своё «я» во множественном. Такой человек ощущает 
себя не как «я», а как «мы».

Подобную трактовку принимают многие учения – даже те, 
кто уничтожает своё «я» ради появления «Он», не возражают про-
тив возникновения «мы».

Общие положения учения социализма

Это учение считает совершенным человека, в котором «я» 
превратилось в «мы», и предлагает свой способ достижения по-
добного состояния: там, где имущество принадлежит не «я», 
а «мы», индивидуумы становятся «мы». Если вы посмотрите на 
характер принадлежности вещей людям, то увидите две формы. 
В каждом обществе существуют вещи, принадлежащие «мы». 
Например, принадлежит ли персидский язык мне? Нет. Вам? 
Нет. Кому-то другому? Нет. Персидский язык принадлежит не-
кой общности. Кому принадлежит родина? Она не является 
собственностью одного человека, она принадлежит сообществу 
людей. Всё, что принадлежит коллективу, объединяет индивиду-
умов. Мы объединены друг с другом потому, что говорим на од-
ном языке (то есть язык принадлежит «мы», а не «я»), у нас одна 
родина (она тоже является собственностью «мы», а не отдельной 
личности). У нас одна культура, религия, один образ мыслей. Всё, 
что принадлежит «мы», а не «я», всё обобществлённое, в отличие 
от частного, превращает людей в «мы».

С другой стороны, мы видим, что есть личные вещи, принад-
лежащие другим индивидуумам: «мой дом», «мои деньги», «моя 
одежда», «мой ковёр», «мой автомобиль». Мой дом – это уже не 
ваша собственность, а моя. Мои деньги – не ваши и не наши. 



324

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Это мои деньги. Подобного рода имущество составляет не обще-
ственную, а частную собственность. Говорят, что приватизация 
имущества формирует «я». Что формирует «я»? Личная собст-
венность, приватизация. Что формирует «мы»? Коллективная 
собственность, обобществление. Таким образом, критерием со-
вершенства людей является их пребывание в состоянии «мы»,  
а признаком обретения подобного состояния служит уничтоже-
ние частного и замена его на общее, социалистическое.

Сторонники этого учения утверждают, что на заре появления 
человеческих объединений общество представляло собой ком-
муну. Понятий «моя – твоя земля» или «моё – твоё богатство» не 
существовало, всё было общим, и человечество пребывало в рай-
ском покое. Утверждение религий о том, что наш прародитель 
сначала жил в раю, затем приблизился к дереву познания добра 
и зла и нарушил божественный запрет, за что был изгнан из рая, 
оказавшись в водовороте бренной земной жизни, в устах после-
дователей социализма приобретает иную интерпретацию: чело-
вечество жило в коммунистическом раю, находясь в состоянии 
«мы», а не «я»; затем случился бунт, и человечество было изгнано 
из коммунистического рая. Этим бунтом стало появление частной 
собственности. После этого человечество не перестаёт испыты-
вать всевозможные бедствия. Раскаяние человечества, стремяще-
гося вер нуться в рай, это раскаяние в обладании собственностью.  
В раз личных религиях говорится, что впоследствии человек вер-
нётся в более совершенный рай. Так вот когда человечество по-
кается в этом великом грехе и вместо частной собственности об-
ратится к коммунизму, оно снова обретёт свой подлинный статус.

Последователи социализма говорят, что с возникновением 
частной собственности зародилась несправедливость – появи-
лись эксплуататоры и эксплуатируемые. В подобном состоянии 
человечество несовершенно. До тех пор пока среди людей со-
храняется это неравенство, когда один возвышается до самого 
Дамаванда243, а другой падает в глубокое ущелье, человечество 
не увидит счастья. Счастье улыбнётся ему лишь тогда, когда оно 

243 Высшая точка Ирана, расположенная в горной системе Альборз.  
В оте чественной литературе принята высота 5671 м. В иранских источниках 
встре чаются различные цифры, наиболее актуальной из которых является 
5610 м. – Примеч. пер.



325

Совершенный человек

уподобится гладкой и ровной степи, когда родится братство.  
В этот миг человек станет совершенным.

Итак, учение социализма приравнивает совершенство чело-
века к отрицанию частной собственности, а также всех его по-
следствий, например, эксплуатации, ибо последняя порождает 
как в эксплуататоре, так и в эксплуатируемом тысячи недостат-
ков: в одном – зависть, а в другом – скупость. Когда это зло будет 
искоренено, появится совершенный человек.

Фундаментальная ошибка социализма

Идея о том, что «я» должно быть преобразовано в «мы», не 
свойственна одним только социалистам. Последних отличает 
предлагаемый ими путь. Так, они говорят, что «я» формирует 
част ная собственность, а «мы» – собственность коллективная.

Желающие ответить социалистам могут сказать так: «Что 
формирует “я” – принадлежность вещей человеку или человека 
вещам? Разве принадлежность вещей человеку не означает, что 
он владелец, а вещи суть рабы? Разве это формирует “я”, разделя-
ет людей, воздвигает между ними стену и препятствует их объ-
единению? Или же “я” формирует вовсе не то, что человек об-
ладает вещами, а то, что вещи обладают им, в том смысле, что 
человек становится рабом вещей (по выражению наших мисти-
ков, испытывает сердечную привязанность к вещам). Обладание 
день гами не превращает человека в “я” и не лишает его “мы”. 
Раб ская зависимость от денег – вот что делает из человека “я” и 
лишает его “мы”».

Социализм говорит: «Уничтожь собственность, чтобы мно-
гочисленные “я” превратились в “мы”». Ислам не призывает 
упразднить собственность, он говорит: «Сформируй человека, 
воспитай человека достойно, дай ему высокие идеалы. Тогда он 
может владеть вещами, и вещи будут принадлежать ему, а он 
не будет принадлежать вещам, не станет их рабом и останется 
свободным». Какого человека можно отнести к категории «мы»? 
Того, кто обладает духовной свободой, а не того, у которого ни-
чего нет. Если у человека нет собственности, это не означает, что 
он относится к категории «мы». Но если человек не имеет сердеч-
ной привязанности к вещам, если он не является их пленником, 



326

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

его «я» всегда будет «мы». Тогда обе стороны приводят примеры 
и говорят: «Мы знаем, что в мире всегда существовали люди, ко-
торые обладали вещами, но в силу своего воспитания не были 
их рабами»244. Такова подлинная аскеза – аскеза в понимании 
Нахдж ал-балага, то есть жизнь, свободная от земного мира и по-
зволяющая человеку не быть его рабом.

Земной мир глазами Имама ‘Али

‘Али говорит: «О мир! Я развёлся с тобой, трижды произне-
ся “Развод”, и уже нет дороги назад. О мир! Отдались от меня.  
О мир! Клянусь Аллахом, я никогда не смирюсь перед тобой, и 
ты не унизишь меня, я не покорюсь тебе, и ты не подчинишь 
меня»245.

Имам неизменно восстаёт против мира, то есть против ве-
щей, не позволяя им укорениться в своей душе. «Я никогда не 
смирюсь перед тобой, никогда не вручу тебе свою узду, чтобы ты 
не мог вести меня туда, куда пожелаешь». Именно в этом состоит 
исламская аскеза, отказ от мира в его исламском понимании – 
жить, не завися от мирских благ.

Имам ‘Али говорит:
«Мир – это обитель перехода, а не обитель стоянки, и люди 

в нём бывают двух родов: человек, который продал свою душу и 
погубил её, и человек, который приобрёл свою душу и освободил 
её»246.

Однажды ‘Али взял принадлежащий ему дирхем или динар, 
взглянул на него и сказал: «Монета! Пока ты у меня в руках, ты не 
являешься моей собственностью». Совсем не так, как мы обык-
новенно говорим: «Деньги принадлежат мне до тех пор, пока они 
лежат у меня в кармане. Если я их потрачу, то потеряю». ‘Али же 
выражается совершенно иначе: «Пока ты у меня в руках, ты не 
являешься моей собственностью, ибо всё это время я вынужден-
но принадлежу тебе, я твой слуга, я оберегаю тебя. Ты станешь 

244 [Здесь автор приводит пример только одной стороны. Примером вто-
рой стороны выступают люди, которые обладают ничтожным имуществом, 
но при этом являются его рабами].

245 Нахдж ал-балага. Письмо 45.
246 Нахдж ал-балага. Мудрое изречение 133.



327

Совершенный человек

принадлежать мне лишь тогда, когда я тебя потрачу. А пока я те-
бя берегу, ты не принадлежишь и не служишь мне – я твоя соб-
ственность, я у тебя в услужении».

Однажды ‘Али проходил мимо лавки мясника247. Последний, 
увидев Имама, сказал: «Сегодня я привёз свежего мяса. Не желаете 
купить?» Его Святость ответил: «У меня нет денег». Мясник сказал: 
«Я потерплю с деньгами». ‘Али ответил: «Я лучше скажу своему же-
лудку, чтобы он потерпел. Зачем мне брать у тебя мясо, с деньгами 
за которое ты готов подождать? Я заставлю ждать свой желудок, 
чтобы не унижаться перед тобой и не быть тебе обязанным».

Внутреннее самосовершенствование –  
путь освобождения от состояния «я»

Учение социализма говорит: «Если вы хотите вывести чело-
века из состояния “я” и перевести его в состояние “мы”, измените 
его изнутри: не позволяйте ему становиться рабом вещей, ибо 
этот недуг можно излечить только отказом от частной собствен-
ности».

Здесь существует две школы. Одна утверждает: «Не имейте 
дело с собственностью. Каким бы ни было неравенство, занимай-
тесь только своим внутренним миром». Другая школа говорит: 
«Да, внутренний мир – это основа, но без исправления внешнего 
внутренний мир усовершенствовать невозможно». Мы видим, что 
ислам тоже уделяет внимание внешнему фактору: он хочет ни-
велировать различные формы неравенства, при этом полностью 
не отменяя частную собственность. Самыми разными способами 
ислам добивается установления в обществе равенства, однако не 
считает это достаточным условием для превращения «я» в «мы», 
если ему не удастся водворить в души людей некую истину.

Разумеется, в литературе вам встречались понятия «опреде-
ляемое» и «определение»248. Социализм акцентирует внимание на 
определяемом и говорит: «Когда эти определяемые сочетаются  

247 Са‘ади в своей стихотворной версии делает главным героем этого по-
вест вования ‘арифа-гностика, однако, согласно мусульманскому преданию, 
это событие связано с Имамом ‘Али.

248 Когда вы соотносите одну вещь с другой, то, например, говорите: «моя 
одежда». Здесь «одежда» – это определяемое, а «моя» – определение.



328

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

с “моё”, например, “мой дом”, “мои деньги” или “моя одежда”, 
“моё” создаёт “я”. Изымите определения, ибо, когда последние 
приватизируются, они порождают “я”»249.

Вторая школа, о которой мы говорим в настоящий момент, 
утверждает: «Определяемые местоимением “моё” не играют ни-
какой роли, важны сами определения “моё”». К чему относится 
это «моё»? Если к индивидуальному и ограниченному, то «моё» 
становится «я», а если к коллективному и неограниченному, то 
«моё» превращается в «наше». Иными словами, когда душа че-
ловека привязана к индивидуальному, это означает, что та или 
иная вещь должна стать моей, либо ваше имущество должно 
стать моим. Когда же душа человека привязана к коллективному, 
например к идее, вере или Богу, «моё» превращается в «наше». 
Сторонники этой школы говорят: «Мы видим людей, у которых 
накопилось огромное имущество, но их “моё” не осталось “мо- 
им” – оно стало “нашим”. И когда у них не было ни гроша за ду-
шой, и когда у них появилось богатство, их “моё” было “нашим”, 
ибо их душа не была привязана к вещам.

Имам ‘Али был именно таким человеком. Его жизнь была пол-
на падений и взлётов. Случались дни, когда у него хватало хлеба 
только на ужин для его семьи, и когда он его раздавал, в доме 
совершенно не оставалось еды. А было в жизни ‘Али время, когда 
он стоял во главе самого большого государства той эпохи: Имам 
обладал неограниченной властью, и в его распоряжении находи-
лась огромная казна. Он располагал всеми возможностями для 
получения любых благ и для насыщения своего «я». Однако и тог-
да, когда у него не было никакого имущества, и тогда, когда он 
оказался самым богатым из людей, его «я» неизменно оставалось 
«мы». Он всегда забывал о себе и думал о других.

Таким образом, мы понимаем всю ошибочность философии, 
утверждающей, что для превращения «я» в «мы» нам следует из-
бавиться от частной собственности.

249 Поначалу (как в Средневековье, так и в Новое время) сторонники дан-
ного учения пытались перенести коммунистический принцип и на семью, но 
столкнулись с рядом трудностей. Даже на заре коммунистической революции 
ставился вопрос об общности жён, однако после 1936 г. от него полностью 
отказались. Здесь же возникала проблема «моё» и «наше», но они увидели, что 
этот принцип не работает.



329

Совершенный человек

Факторы, порождающие «я»,  
не ограничиваются собственностью

С другой стороны, не всё, чего желает человечество, отно-
сится к области экономики, поэтому после обобществления соб-
ственности «я» в тот же миг не превратится в «мы». Часть жизнен-
ных благ носит экономический характер, и здесь проблема соб-
ственности актуальна. Но есть немало других видов жизненных 
благ, не связанных с экономическими проблемами и вопросами 
собственности. Например, карьера и женский вопрос. Значение 
этих двух составляющих жизненных благ не уступает экономиче-
ской. Иногда мужчина готов потратить всё своё богатство ради 
женщины или ради получения высокого социального статуса и 
мирской славы. Что в таком случае делать? Разве можно слить 
воедино всех женщин и создать из них определённое количество 
типовых одинаковых женщин? Коль скоро проблема полового 
ком мунизма уже не возникает (сейчас её нет ни в одной социали-
стической стране), то у одного дома живёт жена-красавица, а у 
другого – некрасивая жена. Эта проблема тоже формирует «я».

А что с социальным статусом? Предположим (это всего лишь 
допущение, а не реальность), что глава социалистического госу-
дарства находится в равном положении с остальными гражда-
нами в еде, одежде и средствах передвижения. Например, пре-
мьер-министр какой-нибудь социалистической страны пользу-
ется теми же экономическими благами, что и рабочий, который 
трудится на заводе, или крестьянин, пашущий в поле: у них одна 
и та же еда, одни и те же формы проведения досуга, одни и те 
же одежда и автомобиль. Допустим, что премьер-министр Китая 
не принимает подарков американского президента и не гордится 
ими. Итак, при всех этих условиях, неужели он, ведущий жизнь 
премьер-министра, когда сотни тысяч его фотографий ежеднев-
но печатают в газетах, когда его имя сотни раз упоминается на 
мировых радиоканалах и когда его лицо не сходит с экранов теле-
визоров, пользуется теми же благами, что и рабочий, позабытый 
на задворках своего завода? Нет, это не так. На самом деле, имен-
но данное должностное лицо, и никто иной, пользуется блага-
ми, соответствующими своему положению. Всё это невозможно 
обобществить: нельзя смешать должности рабочего и премьер-



330

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

министра и разделить их между ними. Поневоле руководство 
партией закрепляется за одним человеком, должность замести-
теля руководителя – за другим, должность генерального секрета-
ря – за третьим и так далее вплоть до самых низших должностей. 
С офисными должностями дело обстоит точно так же.

Итак, для того чтобы «я» превратилось в «мы» недостаточно 
упразднить частную собственность. Мы видели, что в тех стра-
нах, где частная собственность была ликвидирована, «я» не пере-
шло в «мы»: внутри этих стран вспыхивают гражданские войны, 
проводятся «чистки», наблюдается внутренняя конкуренция. 
Даже два колосса этой системы250 борются друг с другом, сорев-
нуясь в том, кому удастся подружиться с их общим врагом – им-
периализмом. Всё это показывает, что «я» не стало «мы», а раз-
говоры об этом – не более чем слова.

Мы согласны с тем, что различные формы имущественного 
неравенства оказывают глубокое влияние на формирование «я» 
и противоречат категории «мы». Поэтому ислам придаёт огром-
ное значение поддержанию имущественного равенства. Однако 
проблема в том, что устранения имущественного неравенства 
недостаточно для превращения «я» в «мы». Кроме того, мы ви-
дим, что в социалистической среде «мы» – не более чем слово,  
и на деле всё обстоит иначе.

На самом деле, во-первых, превращение «я» в «мы» являет-
ся одним из условий формирования совершенного человека,  
и с этим мы согласны. Но если кто-то думает, что вследствие 
подоб ной трансформации человек станет совершенным, то это 
заблуж дение. Социализм же представляет собой моноценност-
ное учение. Данная теория, сводящая все гуманитарные ценно-
сти к пре вращению «я» в «мы», ошибочна. Помимо этого суще-
ствует мно жество других ценностей – каждое из учений, о кото-
рых мы рас сказывали выше, справедливо обращает внимание 
как мини мум на одну из них. Итак, считать гуманитарной ценно-
стью что-то одно неверно.

250 Китай и СССР.



331

Совершенный человек

Вера как способ трансформации «я» в «мы»

Во-вторых, «я» по-настоящему становится «мы» лишь после 
того, как оно, согласно теории ‘арифов-гностиков, трансформи-
ровалось в «Он». Способ трансформации «я» в «мы» состоит в том, 
что сначала «я» становится «Он», то есть обретает веру в Бога:

«Скажи: “О обладатели Писания! Обратитесь к слову, едино-
му для вас и для нас, чтобы не поклоняться нам никому, кроме 
Аллаха, и ничего не придавать Ему в сотоварищи, и чтобы одним 
из нас не обращать других в господ, помимо Аллаха”»251.

Здесь Коран обращается к иудеям, христианам и зороастрий-
цам («обладателям Писания»), призывая их собраться вокруг 
«слова, единого для вас и для нас» (посмотрите, какое удивитель-
ное выражение использует Священная Книга): «Обратитесь к Ис-
тине, исходящей не от меня или тебя, не от нас252 или вас, но от 
“мы”, обладающего иным смыслом, к Истине, которой одинако-
во сопричастны и мы, и вы и которая вбирает в себя и нас, и вас. 
Я, пророк ислама, не могу сказать, что Она – только мой Бог, а не 
Бог христиан, иудеев, зороастрийцев, идолопоклонников, не Бог 
вот того камня или этой части света. Она – Бог всего, Она отно-
сится ко всем. И если человек обретёт связь с Ней, то это не будет 
связью с чем-то ограниченным, формирующим “я”. Это не день-
ги, из-за нашей с вами привязанности к которым начинаются 
вой ны. Это истина, способная в один миг объединить в себе всё. 
Давайте станем “мы”. Но как? Через веру, через идею, через одно 
слово – “Бог”, “наш Бог”. Давайте станем “мы”. Но сначала нам 
нужно стать “Он”. А когда мы станем “Он”, то есть когда наши же-
лания исчезнут перед Его Ликом и мы все окажемся единодушны 
друг с другом, вот тогда мы сможем стать “мы”».

«Обратитесь к слову, единому для вас и для нас». Если про-
рок Мухаммад, например, предложит: «Люди! Чтобы стать “мы”, 
давайте все выучим арабский язык», то носитель персидского 
языка спросит: «А почему именно арабский? Пусть это будет 
персидский». Носитель турецкого языка спросит: «Почему араб-
ский? Пусть это будет турецкий». Носитель французского языка 
спросит: «Почему арабский? Пусть это будет французский». То же  

251 Коран 3:64.
252 «Мы» как антоним «вы», а не «я».



332

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

самое скажет и англичанин… Арабский язык не может быть 
«единым для вас и для нас». Каждый язык, как и многое другое, 
принадлежит какому-то одному народу.

Реальностью же, которая принадлежит всем и никому в от-
дельности, является наш Бог. Это универсальная Истина. Он 
Тот, кто создал всех нас, сотворил мир. Он Тот, к кому этот мир 
воз вратится. Давайте все поспешим к Нему. Давайте будем по-
клоняться только Ему. Давайте не будем создавать соучастников 
Его бытию. Затем Коран говорит: «И чтобы одним из нас не об-
ращать других в господ, помимо Аллаха». Когда мы обратимся к 
Нему и станем Им, тогда и только тогда мы сможем превратиться 
в «мы». Когда одни не избирают своими господами других, то ни 
о хозяевах и слугах, ни об эксплуататорах и эксплуатируемых, ни 
о высших и низших речь уже не идёт. Но это при условии, что мы 
начнём с того, о чём говорит приведённый нами выше айат.

Именно поэтому Коран выступает сторонником «мы» и не-
устанно твердит об этом.

Во время молитвы мы сначала прославляем Всевышнего 
(«Хвала Аллаху, Господу миров…»), а затем обращаемся к Нему. 
Если я совершаю индивидуальную молитву, то хочу сказать: 
«Господи! Я поклоняюсь Тебе и прошу у Тебя помощи», но вместо 
«я» говорю «мы» (иййака на‘буду ва иййака наста‘аину). А завер-
шаем мы свою молитву словами: «Мир нам и праведным рабам 
Аллаха!»

Неполнота содержания одного стихотворения Са‘ади

Са‘ади говорит:

Все племя Адамово – тело одно,
Из праха единого сотворено.
Коль тела одна только ранена часть,
То телу всему в трепетание впасть.
Над горем людским ты не плакал вовек, –
Так скажут ли люди, что ты человек?253

253 Перевод К. Липскерова.



333

Совершенный человек

Это стихотворение Са‘ади, которому справедливо дают очень 
высокую оценку, по сути, является переводом одного проро че-
ского хадиса. Тем не менее оно несколько неполно и не достигает 
совершенства оригинала. Пророческий хадис звучит следующим 
образом:

«Во взаимной любви и милости верующие подобны телу: 
если заболеет один член, другие члены тела поддерживают его 
лихорадкой и бессонницей»254.

Пророк говорит, что остальные органы тела проявляют со-
чувствие больному органу двумя способами: во-первых, лихорад-
кой, а во-вторых, бессонницей. Например, из-за беспокойства  
в кишечнике или воспаления печени руки, голова и сердце тоже 
не спят, всё тело не может успокоиться, поскольку один из его 
членов болен. Лихорадка – это реакция всего тела на беспокой-
ство одного члена.

Однако Пророк обращает внимание на одну деталь. Говоря 
о подобии верующих телу, он подразумевает, что последнему не-
обходим дух. Должен существовать дух, который превратит все 
члены в «Он», а затем они станут «мы». Если тело умрёт и вы из-
рубите один из его членов на куски, почувствуют ли это осталь-
ные члены? Нет, потому что в нём уже нет духа. Именно дух 
объединяет верующих. В этом духе они едины, они стали «мы» 
и сочувствуют друг другу. Этот дух есть вера. Это – «слово, еди-
ное для вас и для нас». Поскольку верующие обладают верой и 
ими правит «слово, единое для вас и для нас», их «я» стали «Он» 
и естественным образом чувствуют боль друг друга. Люди же, 
не ведающие «единого слова», не таковы. Пророк сказал «веру-
ющие», то есть те, кто пребывает в едином духе и в чьей среде 
господствует «слово, единое для вас и для нас». Са‘ади ошибся, 
когда сказал: «Сыны Адама – члены один для другого». До тех пор 
пока сынами Адама не будет править «слово, единое для вас и 
для нас», они никогда не смогут стать членами одного тела. То, 
что сыны Адама суть члены один для другого, – ложь. Не сыны 
ли Адама американцы и вьетнамцы? Если мы скажем, что вьет-
намцы – сыны Адама, а американцы нет, или наоборот, то это 
будет неверно. И те, и другие – сыны Адама, но они не члены по  

254 Джами‘ ас-сагир. Т. 2, с. 155.



334

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

отношению друг к другу. Когда сынами Адама правит единый 
дух, единая вера, то есть когда их «я» растворились в едином 
«Он», в единой вере и для них уже не осталось «я», они чувствуют 
боль друг друга. Именно тогда можно сказать:

Коль тела одна только ранена часть,
То телу всему в трепетание впасть.

Итак, рассуждая о совершенном человеке, учение социализ-
ма допускает ошибку, когда забывает все гуманитарные ценно-
сти, кроме одной – «быть “мы”». Само по себе последнее правиль-
но: если «я» того или иного человека не превратится в «мы», он 
не станет совершенным. Однако если вы подумаете, что человек 
обретает совершенство исключительно благодаря такому пре-
вращению, то это будет неверно. Состояние «мы» – лишь одна из 
черт облика совершенного человека.

Другая ошибка социалистов состоит в том, что, по их мне-
нию, «я» в «мы» превращает форма собственности, то есть если 
мы упраздним частную собственность и введём собственность 
коллективную, «я» превратятся в «мы», и уже никто не будет чув-
ствовать никаких «эгоистических устремлений».

Рассказ о верблюде и лисице

Много лет назад в одном журнале я прочёл сказку. По дру-
жились как-то верблюд и лиса. Лиса предложила: «Давай будем 
дружить, оставим своё личное имущество и станем жить вместе. 
И даже будем обращаться друг к другу словом “товарищ”: я бу-
ду звать тебя “товарищ верблюд”, а ты меня – “товарищ лиса”. 
Оставим слово “я”: с этих пор я не стану больше говорить “мой 
ребёнок”, а буду говорить “наш ребёнок”, и ты тоже будешь го-
ворить не “мой верблюжонок”, а “наш верблюжонок”. Давай со-
вершенно откажемся от слова “я” и заменим его на “мы”. Отныне  
о твоём седле я буду говорить “наше седло”, а ты будешь назы-
вать мой хвост “наш хвост”. Теперь у нас не будет ничего “мое-
го”». И бедный верблюд поверил. Стали они жить вместе, пока не 
случилось одно событие. Лисе несколько дней кряду не везло на 
охоте. В один из таких дней она вернулась в их общий дом злая –  



335

Совершенный человек

у неё, как говорится, кишки свело. Увидев верблюжонка, она за-
грызла его и наелась досыта. Вернувшись домой, верблюд начал 
искать верблюжонка. Лиса заявила, что не знает, где он. Верблюд 
продолжал искать, пока не нашёл останки верблюжонка. Тогда 
он задумался, кто мог сделать подобное с его детёнышем. Когда 
верблюд произнёс слова «мой детёныш», лиса сказала: «Ты так 
и не перевоспитал себя, что говоришь “мой детёныш”?! Говори 
“наш детёныш”!»

Когда «я» превращается в «мы» подобным образом, получает-
ся так же, как у верблюда и лисы.

Итак, учение социализма тоже не даёт законченной концеп-
ции совершенного человека. Оно выделяет только одну аксиоло-
гическую составляющую, да и то в усечённом виде.

Краткий обзор учения экзистенциализма

В завершение нашей лекции я кратко расскажу ещё об одном 
учении, а подробнее о нём мы поговорим в следующий раз.

Сегодня это учение очень популярно. Можно сказать, что 
по своим гуманитарным ценностным установкам и свойствам, 
присва иваемым им совершенному человеку, оно является анти-
подом социализма. В последнем основное внимание уделяется 
со ци альным аспектам. По мнению социализма, человек станет 
совершенным лишь тогда, когда между всеми людьми установит-
ся единство и равенство. Коллективная собственность, о которой 
они так много говорят, также указывает на глубокий интерес  
к социальной проблематике.

Учение же, о котором я собираюсь вам рассказать, интере-
суется, главным образом, индивидуальным аспектом, например, 
свободой воли, свободой мысли или степенью независимости 
индивидуума от самого себя. Данное учение делает основной 
упор именно на эти проблемы. Оно утверждает, что совершен-
ный человек – это индивидуум, «я» которого свободно от всякого 
принуждения, индивидуум, не зависящий от чьей-либо власти и 
ведущий абсолютно самобытную жизнь – его воля и мысль ни-
чем не связаны. И действительно, главным критерием челове-
ческой сущности в этом учении является свобода. И если здесь 



336

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

говорят о познании, то лишь как о предпосылке для свободы. 
Последователи данного учения считают, что совершенный чело-
век – это человек свободный, и чем более человек свободен, тем 
он совершеннее. Попадая под влияние иных факторов, он теряет 
часть своей человеческой сущности. Сторонники этого учения 
убеждены, что даже вера в Бога, опора на него и рабство ему 
тоже делают человеческую сущность неполноценной, поскольку 
вынуждают человека подчиняться Богу, и это подчинение лиша-
ет его свободы. А коль скоро совершенство человека состоит в 
свободе и совершенный человек – это человек, свободный от все-
го, то следует избавиться и от религиозных оков. Хафиз говорит:

Я раб величия того под синим небом, кто
свободен от малейшей тени привязанности.

Если на этой земле найдётся человек, не испытывающий 
привязанности к чему бы то ни было, то он совершенен.

Кроме сердечной привязанности к луноликой,
в любви к которой все печали – в радость255.

А в другом месте поэт говорит:

Я признаюсь открыто и радуюсь словам своим:
«Я раб любви и свободен от обоих миров!»

Учение экзистенциализма утверждает: «Нет, быть рабом 
люб ви – это тоже ошибка. Ты должен сказать, что свободен и 
от обоих миров, и от любви. Вместо того чтобы сказать “кроме 
сер дечной привязанности к луноликой”, тебе следует сказать 
“и да же от сердечной привязанности к луноликой”. Абсолютная 
сво бо да от всего. Человеческая природа – это свобода и всё, что 
её требует. Человеческая природа – это восстание против всего,  
это отказ подчиняться чему бы то ни было. Человек есть свобода, 
а свобода есть человек». На следующей лекции, даст Бог, мы по-
говорим об этом учении подробнее.

Нет силы и мощи, кроме как у Аллаха, Возвышенного, 
Великого!

255 Речь идёт о Боге.



337

Совершенный человек

Критический анализ теории экзистенциализма

«О вы, которые уверовали! Страшитесь Аллаха, и пусть 
каждый человек подумает о том, что он уготовил себе 
на завтрашний день. Страшитесь же Аллаха – воисти-
ну, Аллах ведает о том, что вы делаете! Не уподобляй-
тесь тем, кто забыл Аллаха и кого Он заставил забыть 

самих себя. Они-то и есть распутники!»256

В конце прошлой лекции мы упомянули ещё об одном уче-
нии, выдвигающем концепцию совершенного человека. На се-
годняшний день – это самая современная теория, рассматриваю-
щая данную проблему.

Это учение считает критерием человеческого совершенства 
и, в конечном итоге, сущностью человека и основой всех гума-
нитарных ценностей свободу. По мнению его сторонников, чело-
век – единственное существо, которое в этом мире было создано 
свободным. Он не связан никаким принуждением и необходимо-
стью. Как говорили древние, в тварном мире человек является 
«самостоятельным» (мухтар), а не «принуждаемым» (маджбур). 
Другие утверждают, что все, кроме человека, относятся к кате-
гории «принуждаемых», то есть зависят от цепочки причинно-
следственных связей, а человек не является «принуждаемым» и 
не подчиняется закону причинно-следственных связей.

«Уникальность бытия» в экзистенциализме

Экзистенциализм выдвигает и другой тезис: человек, при-
ходящий в мир свободным и независимым, в отличие от других 
существ, обладает аморфной природой. Всё сотворённое было 
наделено конкретной природой: камень был создан камнем – он 
не может перестать быть им и превратиться в комок земли; кош-
ка обладает кошачьей природой, мышь – мышиной, а лошадь –  
лошадиной. Человек же не имеет какой-либо фиксированной 
природы, за исключением той, которую он сам себе даст. Будучи 
не зависимым существом, человек пользуется свободой воли  

256 Коран 59:18–19.



338

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

в такой степени, что может сам создавать свою природу, свою 
сущность. Этот феномен назвали «уникальность бытия» или 
«предшествование экзистенции сущности».

«Уникальность бытия» и «уникальность сущности» – терми-
ны достаточно старые, им уже около 350 лет (то есть они уходят 
корнями в эпоху Муллы Садры). Однако мусульманские учёные 
использовали эти термины не только по отношению к человеку, 
но и применительно ко всем вещам. При этом они вкладывали  
в них совершенно иной смысл. Между тем утверждение о том, 
что человек по сравнению с прочими существами обладает тем 
преимуществом, что у него нет чётко определённой природы и 
он создаёт её сам (это явление экзистенциалисты и называли 
«уникальность бытия» или «предшествование экзистенции сущ-
ности»), гораздо основательнее доказывается в нашей филосо-
фии, особенно в философии Муллы Садры (разумеется, другим 
способом и с иными формулировками). На самом деле постулат  
о том, что человек обладает аморфной природой и именно он 
создаёт собственную природу, является абсолютно верным.

В наших религиозных текстах, повествующих о метаморфо-
зах, случившихся с древними народами, о нравственных устоях 
современного человечества или о восстановлении людей в День 
всеобщего воскресения, говорится о том, что люди не будут воз-
двигнуты в одинаковом виде: одни приобретут облик людей,  
а другие (и их большинство) – животных. Все эти утверждения 
зиждутся на той же самой основе. Хотя каждый индивидуум рож-
дается человеком, обладающим человеческой природой, рожда-
ется потенциальным человеком, тем не менее в течение жизни 
его сущность может превратиться в животную. И это действи-
тельно так257.

Как бы там ни было, один из постулатов этого учения утверж-
дает, что человек создан независимым, свободным и ответствен-
ным за самого себя. И это совершенно справедливо.

Мы знаем, что в интерпретации проблемы свободы и при-
нуждения мусульмане разделились на две группы: аша‘риты –  

257 Реформаторы поняли эту теорию совершенно иначе. На самом же деле 
она имеет давнее прошлое в исламском вероучении. Здесь я не буду много 
говорить об этом.



339

Совершенный человек

сторонники абсолютного предопределения, и му‘тазилиты – сто-
ронники полной свободы. Шииты придерживаются «промежу-
точной позиции»: они одинаково не принимают ни «принужде-
ния» (джабр) аша‘ритов, ни «вверения» (тафвид) или полного 
предоставления человека самому себе му‘тазилитов. То, что эк-
зистенциалисты называют «предоставленностью самому себе», 
есть не что иное, как «вверение» му‘тазилитов. По мнению шии-
тов, «вверения» нет, но есть «свобода выбора». Имамы говорили: 
«Нет ни принуждения258, ни вверения259, но есть промежуточное 
положение»260. Итак, то, что человек обладает свободой выбора и 
над ним не господствует предопределение, лишающее его всякой 
независимости, справедливо. Так же справедливо и то, что чело-
век, в отличие от всех прочих созданий – как одушевлённых, так 
и неодушевлённых, – не обладает статичной неизменной приро-
дой, но сам формирует свою сущность.

Последствия зависимости человека

Упомянутое учение предлагает и другие идеи относитель-
но свободы. До сих пор оно определяло свободу в философском 
смысле: человек создан свободным, независимым и ответствен-
ным за самого себя – он даже должен сам создать свою природу. 
Затем оно говорит: всё, что противоречит свободе, отчуждает че-
ловека от его человеческой сущности.

Человек создан свободным по сущности. Однако целый ряд 
факторов, к числу которых относится зависимость, может ли-
шить человека его свободы. Если человек привязывается к че-
му-либо, оказывается зависимым от этого, становится рабом 
этого, то, по мнению представителей данного учения, он пере-
стаёт быть человеком, поскольку больше не обладает свободой. 
Человек – существо свободное, вольное: привязавшись к чему-
либо, он теряет свою вольность.

Зависимость неизбежно ведёт человека к целому ряду по-
след ствий. Во-первых, когда человек испытывает привязанность 

258 В смысле абсолютного предопределения, в которое верят нынешние 
материалисты.

259 То есть того, во что верят экзистенциалисты.
260 ал-Кафи. Т. 1, с. 160.



340

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

к чему-либо, например к деньгам, и последние занимают боль-
шую часть его мыслей и желаний, они отвлекают его от само-
го себя. Результат – пренебрежение самим собой и внимание  
к чему-то другому, самозабвение. Итак, когда человек привязы-
вается к чему-либо, этот предмет в первую очередь лишает чело-
века возможности самопознания, то есть он переводит внимание 
человека с себя самого на упомянутый предмет. Человек уже не 
вспоминает о себе – он помнит лишь о предмете желаний, будь то 
деньги, должность или работа. Таким образом, первое следствие 
привязанности к вещам – потеря человеком способности к само-
познанию. И это само по себе есть признак деградации – человек 
отвергает самопознание и вместо человека, знающего самого 
себя, превращается в человека неведающего, пренебрегающего 
самим собой. Если спросить у человека о предмете его желаний, 
он расскажет о нём во всех подробностях, но о себе он не знает 
ничего.

Вторым следствием зависимости является то, что человек 
пренебрегает гуманитарными ценностями и всё своё внимание 
направляет на ценности предмета своего желания. Для того, кто 
поклоняется деньгам, ни гуманитарные ценности, ни даже он 
сам не имеют никакого значения. Благородство и великодушие, 
свобода (азади) и освобождение (азадеги)261 для него не играют 
никакой роли – есть только деньги. Ценности, связанные с день-
гами, для него по-настоящему значимы, а его собственные цен-
ности – нет. Последние низвергаются в его глазах, а чуждые ему 
ценности (относящиеся к предмету его желания) обретают для 
него смысл.

Третье следствие состоит в том, что зависимость от какого-
либо предмета уводит в плен. Привязавшись к чему-то, человек 
прекращает двигаться вперёд, перестаёт совершенствоваться, 
ибо отныне он прикован к предмету своего желания, как живот-
ное к дереву или к столбу в стойле. Если вы привяжете человека, 
животное или автомобиль к дереву, то лишите его возможно-
сти двигаться, то есть вы делаете его статичным: говоря совре-

261 «Освобождение» (азадеги) – термин, введённый Мотаххари в противо-
вес понятию «свобода», обладающему, по его мнению, преимущественно 
ма те риальным содержанием. Означает отказ человека от его низменных 
же ла ний. – Примеч. пер.



341

Совершенный человек

менным языком, из состояния «становления» вы переводите его 
в состояние «бытийствования» или, как выражаются наши фи-
лософы, у него отнимается состояние «становиться» (сайрурат),  
и оно переходит в состояние «быть» (кайнунат).

Вера в Бога с точки зрения экзистенциализма

Итак, согласно учению экзистенциализма, сущность чело-
века и главную его ценность составляет свобода. Если человек 
хочет защитить свою человеческую природу от гибели, он дол-
жен сохранить свою свободу. А чтобы сохранить свободу, он дол-
жен избегать любого рода привязанности – даже «кроме» в сти-
хотворении Хафиза, которое мы приводили на прошлой лекции 
(«Кроме сердечной привязанности к луноликой»). Или там, где 
поэт говорит:

Я признаюсь открыто и радуюсь словам своим:
«Я раб любви и свободен от обоих миров!»

ему следует опустить слова «раб любви» и сказать: «Я свободен от 
обоих миров – даже от любви». Там же, где поэт говорит:

Из цветника земного мира довольно нам розоволикой!
С этой лужайки довольно нам тени стройного кипариса!
Ради Бога, не отправляй меня в мой рай через свои врата,
ибо в бытии и пространстве довольно нам начала улицы Твоей!

необходимо убрать «розоволикую», «тень стройного кипариса», 
«рай» и «начало улицы Твоей». Это учение утверждает, что чело-
век должен быть абсолютно свободен. Поэтому, хотя экзистен-
циализм по многим положениям выступает против диалектиче-
ского материализма, одна из двух его групп (к ней принадлежат 
Хайдеггер, Сартр и др.) придерживается материалистической 
позиции. Представители этой группы убеждены, что вера в Бога 
не согласуется с данным учением по двум причинам. Во-первых, 
вера в Бога изначально требует веры в принуждение [джабр] 
(по их мнению), а также в фиксированный характер человече-
ской природы. Ведь если бы существовал Бог, то человечество  
в его знании обладало бы определённой природой. Если бы суще-



342

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ствовал Бог, над человеком господствовало бы предопределение  
и, в конечном итоге, принуждение. О свободе воли уже не было 
бы и речи. Поэтому, говорят они, раз мы приняли свободу, то мы 
не признаём существование Бога.

Помимо того что вера в Бога, по их мнению, противоречит 
свободе, она требует доверия ему. Доверие Богу означает привя-
занность к нему, а любая форма привязанности, веры и зависи-
мости от чего-либо лишает человека свободы. Особенно если 
этим «чем-либо» является Бог, ибо зависимость от Бога есть выс-
шая степень зависимости. Как сказал поэт:

Я привязан к Тебе, меня не нужно связывать –
тот договор, что я заключил с Тобой, не разорвётся вовек.

Привязанность к Богу уже никак невозможно аннулировать. 
Итак, это учение видит совершенство человека в свободе.

Дискутировать об этом учении можно в двух направлениях. 
Во-первых, его приверженцы утверждают, что вера в Бога не со-
гласуется со свободой выбора. И это ошибка. В книгах ‘Элаль-е 

герайеш бе мадигяри [Причины материалистических тенденций] 
и Энсан ва сарневешт [Человек и судьба] мы подробно разобра-
ли данный вопрос. Так и не поняв сути предопределения, они 
рассуждают о нём подобно старухам. А между тем вера в предо-
пределение в его исламском понимании никоим образом не про-
тиворечит свободной воле человека. Однако это направление не 
является предметом нашей дискуссии. Предмет нашей дискуссии 
составляет второе направление.

Второе направление заключается в утверждении о том, что 
любая привязанность и зависимость противоречит свободе чело-
века, даже если это зависимость от Бога. Здесь я предлагаю вам 
некоторые предварительные рассуждения.

Совершенство есть движение от «самости» к «самости»

Представьте себе создание, движущееся по пути совершен-
ствования. Откуда и куда направляется цветок с самого первого 
мгновения, когда он пробивается из земли, и до крайнего пре-
дела, когда он расцветает? Или клетка, из которой появляется 



343

Совершенный человек

животное. Откуда и куда она направляется с самого начала и до 
момента появления полноценного животного, то есть существа, 
начинающего своё движение с самых низших ступеней и дости-
гающего высшего уровня своего развития? Направляются ли они 
от «самости» к «не-самости», то есть становятся чуждыми самим 
себе? Или от «не-самости» к «самости»? Или от «не-самости»  
к «не-самости»? Или от «самости» к «самости»? Нельзя сказать, 
что они движутся от «не-самости» к «не-самости», поскольку не 
подлежит никакому сомнению, что они являются самими собой.

Если мы скажем, что они направляются от «самости» к «не-
самости», то это означает, что они остаются собой до тех пор, 
пока не начали движение. Начав же движение, они отделяются 
от себя и уже не являются собой. Как говорили некоторые очень 
древние философы: «Движение есть изменение», то есть движе-
ние – это «превращение себя в чужого». Разумеется, это неверно.

Дело в том, что семя цветка или человека с самого нача-
ла своего движения и до того мгновения, когда оно достигнет 
конеч ной стадии своего развития, направляется от «самости»  
к «са мости». Иными словами, оно является «самостным» и об-
ладает протяжённой реальностью. Оно самостно не в какой-то 
отдельный момент времени, но от начала и до конца. И по мере 
приближения к концу он становится всё более самостным, то 
есть его самость совершенствуется. Оно движется от «самости» 
к «самости», но только от несовершенной самости к самости со-
вершенной. Тот же самый цветок бессознательно направляется  
к своему совершенству. Но если бы цветок был поэтом и обладал 
сознанием, разве он не стремился бы к своему конечному совер-
шенству? Все существа по своей природе стремятся к своему ко-
нечному совершенству – тот же цветок и, как говорят некоторые, 
даже минералы.

Таким образом, привязанность человека к конечной цели 
своего бытия, к своему совершенству не является «отчуждением 
от самого себя», как полагает господин Сартр, – это, скорее, по-
гружение в самого себя, то есть «становление самости самостью». 
Если свобода дойдёт до того, что человек окажется свободным от 
своей конечной цели и совершенства, то есть от себя самого, она 
принесёт самоотчуждение. Такой тип свободы противоречит че-
ловеческому совершенству. Если свобода распространяется и на 



344

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

совершенство, то есть включает в себя этап развития того или 
иного существа, когда человек свободен от своего развития, это 
означает, что человек свободен от своей более совершенной са-
мости, а менее совершенная самость свободна от более совер-
шенной. Подобная свобода отдаляет человека от самого себя 
больше, чем зависимость.

В экзистенциализме не существует разделения между зави-
симостью от чужого и зависимостью от себя самого (то есть от 
того, что составляет этап самосовершенствования). Мы соглас-
ны, что зависимость от чужой сущности аннулирует сущность 
самого человека. Почему религии отвергают зависимость от 
материальных благ земного мира? Потому, что это зависимость 
от чего-то чуждого, от того, что умаляет ценность человеческой 
природы. Зависимость же от того, что составляет конечное со-
вершенство человека, – это зависимость от «самости». А зависи-
мость от «самости» не ввергает человека в неведение о самом 
себе и не заставляет его забыть свои ценности или остановиться, 
так что его «становление» превратится в «бытийствование». Ибо 
когда вещь зависит от своей конечной цели, она стремительно 
движется к ней.

Ошибочный взгляд экзистенциализма  
на связь человека с Богом

Господин Сартр! Бог не чужой человеку по двум причинам. 
Во-первых, зависимость человека от Бога не есть зависимость от 
вещи, отличной по сущности: помня о Боге, человек не забывает 
о своей самости. Идея о том, что действенная причина, причи-
на бытия всякой вещи есть причина её сущности (то есть любая 
вещь опирается на её создателя), которая ближе к вещи, чем она 
сама, была со всей определённостью доказана в трансцендент-
ной исламской философии.

Коран говорит: «Мы ближе к вам, чем вы сами»262. Не тольк о 
Наше знание о вас превосходит ваше знание о себе самих, но и 
Наше Существо ближе к вам, чем ваше собственное. Удиви тель-
ные слова! Любая вещь ближе к себе, чем что-либо иное. Но Коран 

262 Коран 56:85. [Автор даёт смысловой перевод].



345

Совершенный человек

говорит, что Бог ближе к любой вещи, чем она сама, ибо для неё 
Бог «самостней», чем она сама. Да, это очень высокая идея263.

‘Али говорит: «Он входит в вещи, но не через смешение, и вы-
ходит из вещей, но не разлучаясь с ними». Через весь Нахдж ал-

балага [Путь красноречия] красной нитью проходит идея о том, 
что Бог не отделён от вещей, но вместе с тем и не проникает в 
них: «Он не проникает в вещи и не выходит из них»264.

Во-вторых, когда Коран говорит, что человек должен зависеть 
от Бога, то это потому, что Священная Книга считает Его совер-
шенством и конечной целью пути человека. Поэтому обращение 
человека к Богу подобно обращению песчинки или зёрнышка к 
своему конечному совершенству. Движение человека к Богу – это 
движение к «самости», движение от менее совершенной «само-
сти» к более совершенной.

Итак, ошибается тот, кто сравнивает Бога с другими вещами, 
полагая, что когда человек обращается к Нему, он теряет знание 
о самом себе, что когда человек погружается в эту иную вещь, 
он забывает о своих ценностях, что когда человек переключает 
своё внимание на эту вещь, он прекращает движение, поскольку 
она выступает в роли столба или дерева, к которым привязывают 
животных.

Самопознание и богопознание

Бог настолько близок человеку, настолько един с ним, что 
зна ние человека о Нём подобно его знанию о самом себе. Но 
чело век может знать себя лишь тогда, когда он ведает Бога. Не-
воз можно, чтобы человек знал самого себя, но не знал Бога.  
В Ко ра не сказано: «Не уподобляйтесь тем, кто забыл Аллаха и кого 
Он заставил забыть самих себя. Они-то и есть распутники!»265 
Тот, кто забывает о Боге, забывает и о самом себе. Человек нахо-
дит себя, обретая своего Бога. Коран говорит противоположное 
экзистенциализму. Сторонники последнего заявляют: «Если вни-

263 Сколь величественен ислам, изложивший своё учение на таком уровне, 
что и через несколько тысяч лет человечество останется недостойным его.

264 Нахдж ал-балага. Хутба 184.
265 Коран 59:19.



346

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

ма ние человека будет обращено на Бога, он будет знать Бога, но 
не будет знать самого себя». Коран же утверждает: «Человек мо-
жет познать самого себя лишь тогда, когда познает Бога». И это, 
поистине, одна из самых высоких, тонких и удивительных гума-
нитарно-психологических идей Корана!

Коран говорит, что иногда человек забывает, утрачивает са-
мого себя: в огромном проигрыше оказывается не тот, кто поте-
рял все свои деньги, не тот, кто лишился свободы и превратился 
в раба, и даже не тот, кто остался без доброго имени, но тот, кто 
потерял самого себя. Утратив самого себя, человек теряет всё,  
а обретя самого себя, он обретает всё.

В чём заключается глубинный смысл богопоклонения? Найти 
Бога, чтобы обрести себя. Добиться подлинного самопознания,  
о котором говорит Коран и до которого человечество так и не су-
мело возвыситься, за исключением тех его представителей, кто 
вдохновляется учением ислама. Посмотрите, приходит Мухйи 
ад-Дин ‘Араби и объясняет суть человеческого самопознания. За 
ним следуют его ученики, например Джалал ад-Дин Руми. Они 
появились через 600 лет после Корана и сумели почерпнуть из 
него вдохновение. Но они ещё могут гордиться тем, что жили за 
700 лет до современных философов.

Руми говорит о том, что мистическое самопознание неотде-
лимо от богопознания и опровергает философов, допускающих 
подобное разделение:

Что есть душа, как не осведомлённость во время испытания?
Кто больше знает, у того шире душа.
О сердце, коль скоро душа требует знания,
то у более сведущего сильная душа.

Итак, поэт говорит, что душа – это знание. Чем больше знает 
душа, тем она сильнее. Душа человека сильнее души животного 
именно вследствие большего знания. Постепенно предмет разго-
вора возвышается и, наконец, Руми утверждает, что человек об-
ретает знание о себе тогда, когда он познал своего Бога.

Таким образом, в связи с воззрениями экзистенциалистов 
на свободу можно сказать следующее. Да, любая зависимость 
противоречит свободе, за исключением зависимости от Бога, 



347

Совершенный человек

поскольку последняя есть зависимость от самого себя, от более 
совершенной самости. Знание же появляется не иначе как через 
зависимость от Бога. Итак, боговедение служит необходимым 
условием лучшего познания самого себя. Это значит, что чем 
глубже человек погружается в поминание Всевышнего во время 
молитвы, чем больше он обращается к Нему, тем лучше он пони-
мает свою самость.

Эти наставники тем же путями достигли особого мистиче-
ского самопознания. Лет пятьдесят тому назад жил один выдаю-
щийся человек – известный муджтахид, учившийся в Наджафе, 
ученик ахунда Муллы Хусейна Кули Хамдани, блестящего знато-
ка шариата. Это – Хаджж Мирза Джавад Ака-йе Малеки Табризи. 
Остаток своей жизни он провёл в Куме. Умер он в 1343 г. л.х., 
то есть пятьдесят лет назад [= 1924 г.]. Его перу принадлежит 
ряд сочинений. Рассказывая о собственном самопознании, он 
дохо дит до этапа мистического самопознания и говорит: «Я знаю 
че ло века266, который впервые обрёл самопознание в мире снов,  
и оно продолжилось после пробуждения». Подробнее упомя-
нутый сюжет он изложил в своей книге. Это истинное самопо-
знание вторично по отношению к боговедению и не может быть 
достигнуто иначе, как через подлинное богопоклонение. Если 
психолог тысячу лет будет заниматься своей наукой, он так и не 
достигнет подлинного самопознания.

У ‘Али есть замечательное высказывание: «Удивляюсь я то му, 
кто ищет потерянную вещь [например, кольцо], а потеряв свою 
душу, не взыскует её»267. Почему он не ищет самого себя? Че ло-
век, разве ты не знаешь, что потерял себя. Найди себя – это до-
роже для тебя, чем любая другая потерянная вещь.

Разрешение некоторых затруднений

Относительно проблемы ценностей (когда утверждают, что 
вера в Бога приводит к забвению гуманитарных ценностей) мы 
можем сказать следующее. Погрязание в чём-либо чуждом за-
ставляет человека забыть о его сущностных ценностях. Но погру-

266 Мирза, разумеется, не уточняет, что этот человек – он сам.
267 Амади. Гурар ва дурур. Мудрое изречение 6266.



348

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

жение в то, что служит подобием его самости, его совершен-
ством, ещё быстрее оживляет ценности в душе человека. Именно 
поэтому у тех, кто доходит до высших ступеней богопоклонения, 
все человеческие ценности развиты сильнее: разум, любовь, 
сила, «мы», ибо они суть проявления Сущности Истины и Её со-
вершенных атрибутов. Величие, великодушие и пр. – это атрибу-
ты Истины. И когда человек приближается к Богу, эти атрибуты, 
составляющие человеческие ценности, приобретают в нём ещё 
более выраженный характер.

О тех же, кто утверждал, что зависимость от Господа ведёт че-
ловека к застою, необходимо сказать следующее. Они вообража-
ли, что Бог подобен дереву, и если кто-то привязался к нему, то он 
привязался к некоему ограниченному существу и уже не может 
выбраться за его пределы. Бог есть беспредельная реальность. 
Когда человека заключают в пространство площадью, скажем, 
сто на сто километров, это для него ограничение, поскольку если 
он пройдёт его от начала до конца, то не сможет идти дальше. Но 
если человека помещают в беспредельное пространство, здесь 
нет ограничений. В беспредельном пространстве нет остановок. 
О человек! Если ты будешь идти бесконечно, ты всё равно будешь 
двигаться к совершенству. Бог – существо неограниченное, так 
что если совершеннейший из людей (то есть Печать пророков) 
будет вечно идти вперёд, его путь не окончится. Бог – существо 
бесконечное, и это единственное безграничное пространство 
для человечества.

Религиозные учёные спорят о произнесении благопожелания 
в адрес Пророка Мухаммада: каковы смысл и последствия того, 
что мы просим для него у Аллаха блага и милости? Одни говорят: 
«Пророк – совершенный человек. Поэтому зачем мы испрашива-
ем ему милость?» Им отвечают: «Пророк тоже непрестанно пре-
бывает в движении. Он будет идти до скончания века, но путь его 
не окончится». Итак, зависимость от Сущности Творца никогда 
не приведёт к тому, что «становление» человека превратится в 
«бытийствование».



349

Совершенный человек

Совершенство как цель и совершенство как средство

Ещё одна проблема состоит в том, что господа экзистенци-
алисты путают цель и средство. Свобода для человека есть со-
вершенство, но совершенство как средство, а не как цель. Цель 
человека не в том, чтобы быть свободным, – человек должен быть 
свободным, чтобы раскрыть свои совершенства. Ибо свобода – 
это возможность выбора, и человек – единственное создание, 
которое само должно выбирать свой путь и, точнее говоря, даже 
само выбирать самого себя.

Итак, человек свободен и независим. Но он достиг своего  
совершенства именно потому, что свободен и независим или он 
волен выбрать своё совершенство? Благодаря свободе человек 
может достигнуть самых высших ступеней, а может упасть на са-
мое дно.

Независимое создание – это существо, которому дали воз-
можность самому управлять собой и сказали: «Ты зрелое дитя это-
го мира и этой природы. Все остальные дети незрелы, и за ними 
необходимо присматривать. Ты же свободен и независим. “Мы 
ведь повели его по пути либо благодарным, либо неверным”268. 
Мы направляем тебя, но сделать выбор должен именно ты».

Свобода сама по себе не является совершенством для челове-
чества – это всего лишь средство его достижения. Иными слова-
ми, если бы человек не был свободным, он не мог бы приобрести 
человеческие совершенства. Принуждаемое существо не способ-
но добраться до этих высот. Поэтому свобода – это совершенство, 
выступающее в роли инструмента, а не цели.

То же самое относится и к бунту. Они пришли к той мысли, 
что, коль скоро человек свободен, он может быть бунтарём, то 
есть он способен противостоять любому принуждению и отвер-
гать его. Затем, признав за бунтом онтологическую ценность, 
они вообразили, что собственно бунт и неповиновение являются 
для человека совершенством и что свободный человек – тот, кто 
не смиряется ни перед чем и восстаёт против всего.

Это философское учение ведёт к хаосу. Философия, в которой 
бунт обладает онтологической ценностью, неизбежно порож-
дает хаос. Сартр приложил огромные усилия, чтобы снять это  

268 Коран 76:3.



350

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

обвинение с себя и со своей школы, однако сделать этого не сумел. 
В исламе есть «возможность бунта», которая является ценностью 
для человека. Человек может бунтовать, а может подчиняться, 
может подниматься вверх, а может опускаться вниз. Разве сми-
ренный голубь не выше человека? Нет. Он не бунтует, поскольку 
не может. Способности подчиняться и бунтовать равноценны, 
для человека они – совершенство. Другие создания подобными 
способностями не обладают, а потому не являются свободными 
и независимыми.

Итак, после бунта совершенством для человека является по-
каяние (тауба). В покаянии реализуется одно из прекрасных 
имён Аллаха – Прощающий. Если бы не было бунта и покаяния, 
не было бы прощения. Это не значит, что при отсутствии бунта 
Господь не был бы прощающим. Бунт – это отпадение, а покая-
ние – возвращение. Через них проявляется прощение Всевышней 
Истины.

В одном из хадисов приводятся слова Всевышнего: «Если бы 
люди, которых Я создал, не стали бунтовать на земле, Я сотворил 
бы других, чтобы они бунтовали и каялись и Я мог бы прощать 
их». Итак, бунт сам по себе не является онтологической цен-
ностью.

Свобода – это отсутствие препятствий, принуждения или 
ограничений на пути. Я свободен и могу достигнуть совершен-
ства, но я достиг совершенства не потому, что я свободен. Сво-
бода есть предварительное условие для совершенства, но не само 
совершенство. Создание, которое создали свободным и убрали  
с его пути все препятствия, достигло степени свободы. Но достиг-
нуть степени свободы – значит оказаться в начале пути к совер-
шенству. Иными словами, это создание может свободно прийти 
к своему совершенству.

Итак, первая ошибка экзистенциализма состоит в его ут-
верждении, что свобода человека не согласуется с существовани-
ем Бога. Вторая ошибка этого учения заключается в том, что, по 
его мнению, вера и зависимость от Бога подобны зависимости 
от чуждых вещей и приводят к застою, незнанию о самом себе 
и отказу от ценностей. Третья ошибка – в том, что свободу эк-
зистенциализм считает пределом совершенства, хотя это всего 
лишь его предварительное условие.



351

Совершенный человек

Является ли свобода совершенством? Несомненно. Ибо если 
не будет свободы, человек не сможет достигнуть ни одной ступе-
ни совершенства. Всевышний создал человека так, чтобы он об-
рёл совершенство через независимость и свободу выбора. Путь к 
совершенству невозможно пройти иначе, как через свободу вы-
бора. Там, где есть принуждение, нет движения к совершенству.

Мусульманские тексты о понятии «свобода»

А теперь я скажу несколько слов о том, как в исламе характе-
ризуют свободу. Ислам признаёт свободу одной из гуманитарных 
ценностей. Речь идёт о свободе в её подлинном смысле, а не об ис-
ключительной свободе, описываемой с помощью искусственных 
фраз. В Нахдж ал-балага [Путь красноречия] есть завещание269 
‘Али Имаму Хасану. Это самое длинное письмо после весьма про-
странного послания, адресованного Имамом Малику ал-Аштару. 
В начале своего завещания Имам пишет: «Для тебя и для тех, кто 
им воспользуется».

В этом письме есть такие слова:
«Почти себя [отказом] от всякой низости, даже если она приве-

дёт тебя к желаемому, ибо ты не возместишь того, что утратил»270.
Имам не говорит: «Не порабощай себя», но говорит «Почти 

себя», то есть прояви уважение к своей сущности и не предавай-
ся низости. Коран утверждает, что самая великая потеря – это по-
теря себя самого. Здесь Повелитель верующих рассказывает о том 
же самом, но в иных выражениях. Он словно говорит: «Сынок! 
Всё, что ты потеряешь или продашь, имеет цену, и цена эта разная. 
Например, алмаз вроде Кохинора (Кух-е нур) и Дерианура (Дарйа-
йе нур) стоит дорого, но всё же для него можно назначить цену. 
Всё, что у тебя есть, ты можешь продать и выручить за это его цену. 
Однако ты обладаешь одной вещью, продав которую, ты не най-
дёшь равноценной ей во всём мире. Это ты сам. Твоя душа, твой 
дух. Если за твою душу тебе отдадут целый мир, то это всё равно 
будет неравноценно, “ибо ты не возместишь того, что утратил”».

269 Завещание не обязательно относится к посмертному периоду (араб-
ское слово васийат означает «завет, рекомендация») – это может быть про-
стым наставлением.

270 Нахдж ал-балага. Письмо 31.



352

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Его сын Имам Садик говорит:

Оценивает драгоценную душу лишь Господь её.
Нет ей цены во всём тварном мире.

Душу можно продать Всевышнему, но ни в одном из миров не 
найдётся ничего равноценного ей.

В упомянутом письме ‘Али говорит:
«Сынок! Не будь рабом другому, ибо Аллах создал тебя сво-

бодным!»
Я приведу вам ещё одно высказывание из Нахдж ал-балага, 

в котором ‘Али разграничивает богопоклонение по степени зна-
чимости, и на этом закончу. Эти слова довольно часто встреча-
ются в хадисах. По словам Имама, поклоняющиеся Аллаху де-
лятся на три группы. Одни поклоняются Ему из страха, ибо они 
слышали об аде и мучительном наказании и поклоняются, чтобы 
Всевышний не подверг их наказанию. Это – поклонение раба. То 
есть они находятся в положении рабов, работающих из страха 
перед хозяином. Такое поклонение не имеет никакой ценности. 
Другие поклоняются Аллаху, жаждая рая, ибо они слышали, что 
для повинующихся повелениям Всевышнего у Него есть «райские 
сады, внизу которых текут реки»271, и «[там для них – ] черно-
окие, большеглазые девы, подобные жемчужинам, сокрытым [в 
раковинах]»272 и «мясо птиц, какого они захотят»273. Вспоминая 
о мясе птиц, изумрудах и чернооких девах, они начинают покло-
няться Аллаху, для того чтобы им досталось что-либо из этого. 
Это – поклонение купцов. Купец обыкновенно тратит свой капи-
тал, чтобы получить ещё большую выгоду. И здесь эти люди тру-
дятся для того, чтобы выручить ничтожную сумму. Третьи покло-
няются Аллаху из благодарности: они не надеются на рай и не 
страшатся ада. Они видят одного лишь Аллаха. Одним из досто-
инств человека как человека является благодарность. Совесть ве-
лит благодарить Бога: «Даже если не будет ни рая, ни ада, я буду 
поклоняться Ему, ибо я должен возблагодарить Его».

271 Коран 2:25.
272 Коран 56:22–23.
273 Коран 56:21.



353

Совершенный человек

Разве Пророк Мухаммад не поклонялся так, что у него распу-
хали ноги? ‘Аиша как-то сказала: «О Посланник Аллаха! Ты [тот, 
к кому относятся слова] “чтобы Аллах простил тебе те из твоих 
грехов, что случились прежде и что будут впоследствии”274, так 
почему же ты столь усердно поклоняешься Аллаху?» Пророк от-
ветил: «Разве Аллаху поклоняются, чтобы избегнуть ада или до-
стигнуть рая? Разве мне не следует быть благодарным рабом?»275

Итак, поклонение первой группы – это поклонение рабов, по-
клонение второй группы – поклонение купцов, а поклонение тре-
тьей группы – это поклонение свободных (‘ибадат ал-ахрари)276. 
По логике ‘Али, свободный человек не привязан ни к раю, ни к 
аду – он зависит только от своего Господа и более ни от кого.

Поначалу я собирался посвятить отдельную лекцию обобще-
нию всего, о чём я рассказал. Я намеревался представить общий 
портрет образцового человека ислама, но изложил позицию ис-
лама в ходе повествования об учениях относительно совершен-
ного человека. Выяснилось, что ислам не является моноценност-
ным учением: он обладает всеобъемлющим взглядом. Он видит 
лучше философов и глубже мистиков. Он видит дальше учения о 
любви и учения о силе. Он видит отчётливее учения социализма 
и учения о свободе. При этом в нём отсутствуют недостатки этих 
учений. Стройная и ясная логика показывает нам, что ислам – 
это божественное учение, дарованное Всевышним.

Разве все эти учения не дали нам мыслителей мирового уров-
ня? Однако мы видим, что все они меркнут перед учением ис-
лама. Каким бы гением ни был Пророк Мухаммад (который «не 
ходил в школу и не умел писать»), один человек не мог сказать 
всё это по своему собственному разумению. Совершенно очевид-
но, что он черпал вдохновение от сверхчеловеческой силы и его 
слова действительно исходят от Бога. Это учение превосходит все 
прочие учения: его ценность во всей полноте познаётся именно  
в сравнении с ними.

Нет силы и мощи, кроме как у Аллаха, Возвышенного, Ве-
ликого!

274 Коран 48:2.
275 ал-Кафи, с. 95. Хадис 6.
276 Нахдж ал-балага. Мудрое изречение 237.



354

ЗНАНИЕ И ВЕРА

Связь знания и веры

Мы установили наличие связи между человеческим и живот-
ным началами человека, или, иначе говоря, между его духовно-
культурной и материальной жизнью. Выяснилось, что человече-
ское начало в человеке обладает самобытностью и независимо-
стью и что оно не является простым отражением его животной 
жизни. Кроме того, стало понятно, что знание и вера относятся 
к числу фундаментальных столпов человеческого начала в чело-
веке. А теперь мы намерены посмотреть, каким образом связаны 
или могут быть связаны между собой эти два аспекта человече-
ского начала.

К сожалению, в христианском мире через посредство ряда 
искажённых фрагментов Ветхого Завета (Торы) получила рас-
пространение идея, которая дорого обошлась как знанию, так 
и вере. Это идея о противоречии знания и веры. Истоки данной 
идеи восходят к книге Бытия. Так, во второй главе книги Бытия 
(ст. 16–17) речь идёт об Адаме, рае и запретном древе: «И запо-
ведал Господь Бог человеку, говоря: “От всякого дерева в саду ты 
будешь есть, а от дерева познания добра и зла, не ешь от него, 
ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрёшь”»277. 
В стихах 1–8 третьей главы мы читаем: «Змей был хитрее всех 
зверей полевых, которых создал Господь Бог. И сказал змей жене: 
подлинно ли сказал Бог: “Не ешьте ни от какого дерева в раю?”  
И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть, только пло-
дов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не при-
касайтесь к ним, чтобы вам не умереть. И сказал змей жене: нет, 
не умрёте, но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, от-
кроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло. 

277 Текст приводится по Синодальному переводу. – Примеч. пер.



355

Знание и вера

И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно 
для глаз и вожделенно, потому что даёт знание; и взяла плодов 
его, и ела; и дала также мужу своему, и он ел. И открылись гла-
за у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные ли-
стья, и сделали себе опоясания». В стихе 22 той же главы сказано:  
«И сказал Господь Бог: вот, Адам стал как один из Нас, зная добро 
и зло; и теперь как бы не простёр он руки своей, и не взял также 
от дерева жизни, и не вкусил, и не стал жить вечно».

В соответствии с подобной интерпретацией проблемы «чело-
век – Бог – знание – ослушание», Бог повелевает, чтобы человек 
не изведал добро и зло и не обрёл знание. Запретное древо – это 
древо знания. Ослушавшись повеления Бога (уклонением от уче-
ний религиозных законов и пророков), человек обретает знание 
и изгоняется из рая. Согласно такому пониманию, все искуше-
ния – это искушения знанием. Тогда шайтан-искуситель – это не 
кто иной, как разум.

Мы, мусульмане, знаем из Корана, что Господь научил Адама 
всем именам (истинам), а затем повелел ангелам поклониться 
ему, и что шайтан был изгнан из рая за то, что отказался покло-
ниться наместнику Аллаха, ведающему истины. Сунна учит нас, 
что запретным древом была жадность, алчность или что-либо 
подобное, то есть нечто, относившееся к животному, а не чело-
веческому началу Адама. Сунна учит, что шайтан-искуситель 
всегда направляет свои искушения против разума, сообразуясь 
с животными страстями, и что проявлением шайтана в челове-
ческом существе служат страсти, а не разум. Да, у нас, знающих 
всё это, вызывает крайнее удивление то, что мы читаем в книге  
Бытия.

Именно эта интерпретация разделяет историю европейской 
цивилизации последних 1500 лет на эпоху веры и эпоху знания, 
противопоставляя друг другу знание и веру. Между тем история 
исламской цивилизации делится на период расцвета, которым 
была эпоха знания и веры, и время упадка, когда вера и знание 
деградировали одновременно. Мы, мусульмане, должны дер-
жаться подальше от этой ошибочной интерпретации, нанёсшей 
невосполнимый ущерб знанию, вере и человеческому началу. 
Нам не следует слепо признавать противопоставление знания и 
веры.



356

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Теперь мы намерены подойти к данной проблеме, вооружив-
шись аналитическим методом, и с научных позиций выяснить, 
действительно ли каждый из этих двух аспектов, этих двух основ 
человеческого начала относится к отдельной эпохе. Обречён ли че-
ловек всегда оставаться получеловеком и в любую эпоху обладать 
лишь половиной человеческого начала? Обречён ли он всегда ис-
пытывать на себе один из двух видов несчастий: несчастья, проис-
текающие от невежества, или несчастья, приносимые неверием? 
Впоследствии станет понятно, что любая вера поневоле зиждется 
на определённой идеологии, на своеобычной интерпретации мира 
и бытия. При этом нет никаких сомнений в том, что, хотя многие 
интерпретации мира способны стать основой веры, они не соот-
ветствуют рациональным логическим принципам и их придётся 
отвергнуть. Но речь не об этом, а о том, существует ли такой тип 
интерпретации мира, такой тип истолкования бытия, который при-
нимали бы знание, философия и логика и который одновременно 
мог бы служить надёжным фундаментом дарящей счастье веры?

Если окажется, что подобная интерпретация, подобная идео-
логия или подобное мировоззрение существует, тогда человек не 
будет обречён постоянно испытывать одно из двух упомянутых 
несчастий.

О связи между знанием и верой можно рассуждать в двух 
аспектах. Во-первых. Существует ли такая интерпретация, кото-
рая была бы способна породить веру и идеалы и вместе с тем под-
тверждаться логикой? Или все идеи, которые дают нам знание,  
и философия, противоречат всякой вере, привязанности, надеж-
де и оптимизму? Эту проблему мы рассмотрим позже, когда бу-
дем говорить о мировоззрении.

Второй аспект – это влияние на человека знания, с одной 
стороны, и веры, с другой стороны. Знание призывает к одному,  
а вера – к другому, противоположному первому? Знание желает 
сформировать нас одним образом, а вера – иным? Знание вле-
чёт нас в одну сторону, а вера – в другую? Или же знание и вера 
дополняют друг друга: знание формирует одну нашу половину,  
а вера в гармонии с ней – другую? Итак, давайте посмотрим, что 
даёт нам знание, а что вера.

Знание даёт нам просвещение и силу, а вера – любовь, надеж-
ду и тепло. Знание обеспечивает инструментарий, а вера ставит 



357

Знание и вера

цель. Знание придаёт ускорение, а вера указывает направление. 
Знание – это способность, а вера – стремление к добру. Знание 
показывает, что есть на самом деле, а вера внушает, что необхо-
димо делать. Знание – это внешняя революция, а вера – внутрен-
няя. Знание превращает мир в мир человека, а вера очеловечива-
ет душу. Знание распространяет бытие человека в горизонталь-
ном направлении, а вера – в вертикальном. Знание формирует 
природу, а вера созидает человека. И знание, и вера дают челове-
ку силу, но знание – фрагментарную силу, а вера – непрерывную.  
И знание, и вера суть красота. Знание – это красота разума, а ве - 
ра – красота духа. Знание – красота мысли, а вера – красота 
чувств. И знание, и вера даруют человеку безопасность: знание –  
безопасность внешнюю, а вера – безопасность внутреннюю. Зна-
ние защищает от болезней, наводнений, землетрясений и бурь, 
а вера – от беспокойства, одиночества, чувства неприкаянно-
сти и абсурдности. Знание примиряет мир с человеком, а вера –  
человека с самим собой.

Потребность человека одновременно в знании и вере воз-
буждала живой интерес религиозных и светских философов. Так, 
Мухаммад Экбаль Лахури говорит: «Современное человечество 
нуждается в трёх вещах: духовном истолковании мира, духов-
ной свободе индивидуума и универсальных базовых принципах, 
способных предложить духовную интерпретацию социальной 
эволюции человечества. Несомненно, Новая Европа заложила 
основы образно-мыслительного аппарата в этих областях, од-
нако опыт показывает, что истина, полученная исключительно 
с помощью разума, не может обладать жаром живого убежде-
ния, достигаемого только личным вдохновением. Именно поэто-
му чистый разум не оказал на человеческий род значительного 
влияния, а религия неизменно служила основой для совершен-
ствования людей и изменения формы человеческих сообществ. 
Идеализм Европы никогда не был движущим фактором её жизни: 
его результат – “блуждающее я”, начинающее искать себя среди 
неуживчивых друг с другом демократов, которые только и дела-
ют, что эксплуатируют бедных в пользу богатых. Поверьте, сегод-
няшняя Европа представляет собой величайшее препятствие на 
пути нравственного развития человечества. С другой стороны, 
мусульмане обладают абсолютно всеми необходимыми идеями, 



358

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

основанными на Откровении, которое, будучи разъяснённым из 
самых глубин жизни, придаёт её внешней стороне сокровенный 
оттенок. Для мусульманина духовный фундамент жизни – это 
дело его убеждений. И ради защиты этих убеждений он с лёгко-
стью пожертвует своей жизнью»278.

Уилл Дюрант, автор известной «Истории цивилизации», 
будучи нерелигиозным человеком, говорит: «Различие меж-
ду Древним миром и новым миром машин заключается лишь  
в средствах, а не в конечных целях. Что вы скажете, если все 
наши достижения будут сведены исключительно к совершен-
ствованию методов и средств, а не конечных целей?»279 Тот же 
автор замечает: «Богатство утомляет, разум и мудрость издают 
слабый холодный свет, но с неописуемой благостью согревает 
сердца любовь»280.

Сегодня в основном стало понятно, что сциентизм (то есть 
опора исключительно на науку) и чисто интеллектуальное вос-
питание неспособны сформировать полноценного человека. 
Чисто интеллектуальное воспитание формирует только полови-
ну, а не всего человека. Результатом такого воспитания является 
лишь «заготовка» человека. Оно создаёт человека, обладающего 
силой, а не достоинством, человека одномерного, а не многомер-
ного.

Сегодня все уже поняли, что век чистого знания подошёл 
к концу, и обществу угрожает вакуум в области идеалов. Одни 
хотят заполнить этот вакуум чистой философией, а другие обра-
щаются к литературе, искусству и гуманитарным наукам. И в на-
шей стране гуманистическая культура, а особенно литерату ра 
мусульманского мистицизма (‘ирфан), в частности поэзия Джа-
лал ад-Дина Руми, Са‘ади и Хафиза, так или иначе предлагает 
компенсировать создавшийся духовный вакуум, при этом совер-
шенно игнорируя тот факт, что свои дух и привлекательность эта 
литература позаимствовала у религии. Гуманистический дух упо-
мянутой литературы – это религиозный дух ислама. В противном  
случае почему некоторые образцы новой литературы, внешне 

278 Ихйа-йе фекр-е дини дар ислам / пер. на перс. яз. Ахмада Арама, с. 203.
279 Лаззат-е фальсафе, с. 292.
280 Там же, с. 135.



359

Знание и вера

декларирующие гуманизм, так холодны, бездуховны и непри-
влекательны? Гуманистическое содержание нашей мистической 
литературы обусловлено типом осмысления мира и человека – и 
это осмысление в духе ислама. Если убрать из этих литературных 
шедевров дух ислама, то останутся лишь выжимки и мертвечина.

Уилл Дюрант принадлежит к той группе людей, которые ощу-
щают этот вакуум и предлагают заполнить его литературой, фи-
лософией и искусством. Так, он говорит: «Ущерб, нанесённый 
нашим школам и университетам, в основном, обусловлен тео-
ри ей Спенсера281, определяющей воспитание, как приспособ-
ле ние человека к среде его обитания. Это определение мертво 
и механистично – оно возникло из философии “механицизма”. 
Разум и творческий дух избегают его. В результате наши школы 
оказались наполнены теоретическими механическими науками, 
в них не осталось места для литературы, истории, философии 
и искусства, которые, по их собственным словам, бесполезны. 
Воспитание, носящее исключительно научный характер, обеспе-
чивает лишь инструментарий. Оно отчуждает человека от кра-
соты и отделяет его от мудрости. Миру было бы лучше, если бы 
Спенсер не написал ни одной книги»282.

Уилл Дюрант признаёт, что существующий вакуум – это пре-
жде всего «вакуум в сфере идеалов», вакуум в области конечных 
целей, вакуум, завершающийся абсурдизмом, и уверяет, что этот 
вакуум относится к образу мысли и веры в конечные цели че-
ловека. Однако при этом он, как ни странно, полагает, что его 
можно излечить любым видом духовности, пусть даже и не вы-
ходящим за пределы воображения: по его мнению, увлечённые 
занятия историей, изящными искусствами, поэзией и музыкой 
способны заполнить этот вакуум, который проистекает из самых 
глубин человеческой природы, нуждающейся в идеалах и стре-
мящейся к совершенству.

281 Известный английский философ XIX в.
282 Лаззат-е фальсафе, с. 206.



360

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Взаимозаменяемость знания и веры

Мы выяснили, что знание и вера не только не противополож-
ны, но напротив, дополняют друг друга. Теперь возникает другой 
вопрос: могут ли они замещать друг друга?

После того как мы разъяснили роль знания и роль веры, уже 
нет такой необходимости задавать подобный вопрос и давать на 
него ответ. Очевидно, что знание не может занять место веры. 
Ведь помимо просвещения и силы, вера даёт любовь и надежду и 
повышает уровень наших желаний. Она не только помогает нам 
достигнуть своих целей, но и лишает нас целей, идеалов и жела-
ний, которые в силу природы и инстинкта продиктованы инди-
видуализмом и эгоизмом, взамен даруя нам цели и идеалы, ос-
нованные на любви и духовных привязанностях. Кроме того, это 
инструмент в наших руках – с его помощью мы можем изменить 
свою сущность. Но и вера тоже не может заменить знание: она 
не способна разъяснить нам природу, раскрыть нам её законы и 
помочь нам познать самих себя.

Исторический опыт показал, что разделение знания и веры 
принесло непоправимый вред. Веру необходимо изучать в свете 
знания, в лучах которого она отдаляется от суеверий. С изгнани-
ем знания из области веры последняя впадает в косность и сле-
пой фанатизм, она замыкается на себе самой и оказывается в ту-
пике. Там, где нет знания, вера невежественных адептов стано-
вится средством в руках лукавых лицемеров: примеры тому мы 
видим в хариджитском движении эпохи раннего ислама, а также 
в иных формах в последующие периоды.

Знание же без веры – это меч в руках у пьяного, это светиль-
ник в руках полночного вора, помогающий ему выбрать товар 
получше. Сегодняшний неверующий учёный по своей природе и 
поступкам нисколько не отличается от вчерашнего неверующего 
невежды. Какая разница между нынешними черчиллями, джон-
сонами, никсонами и сталинами и вчерашними фараонами, чин-
гиз-ханами и атиллами?

Кто-то может спросить: разве знание не есть одновременно 
просвещение и сила? Просвещение и сила знания не ограничи-
ваются только внешним миром: они раскрывают нам наш внут-
ренний мир и дают силы для его изменения. Поэтому знание  



361

Знание и вера

способно созидать и мир, и человека: оно выполняет и свою 
функцию (миросозидание), и функцию веры (созидание челове-
ка). На это можно ответить следующее. Да, всё это верно. Однако 
главная проблема состоит в том, что сила знания – это сила ин-
струмента, то есть она зависит от воли человека. Что бы человек 
ни пожелал сделать, с помощью инструмента знания он может 
сделать это лучше. Именно поэтому мы утверждаем, что знание – 
лучший помощник человека при движении по избранному пути 
и в достижении поставленных целей.

Однако мы говорим о другом. Мы говорим о том, что, пре-
жде чем воспользоваться инструментом, человек ставит себе 
цель. Инструменты всегда служат для достижения целей. Откуда 
появляются эти цели? В силу того что по природе человек явля-
ется животным, а человеком он становится благодаря приобре-
тённым качествам (то есть человеческие способности должны 
постепенно взращиваться в человеке в свете веры), он движется 
к своим естественным, животным, индивидуалистическим, ма-
териальным, эгоистическим целям. Именно на этом пути он ис-
пользует инструменты. Поэтому нужна сила, которая, не будучи 
инструментом и целью для человека, обратит самого человека к 
себе, подобно инструменту. Нужна сила, которая взорвёт чело-
века изнутри и приведёт в действие его скрытые способности. 
Нужна сила, способная совершить революцию в душе человека и 
придать ему новое направление движения. Эта задача не под силу 
знанию: она не решается открытием законов, господствующих 
над природой и человеком. Подобное воздействие возникает тог-
да, когда определённые ценности приобретают в душе человека 
ореол святости, а это, в свою очередь, является следствием целой 
цепочки возвышенных устремлений человека, которые происте-
кают из особых интерпретации и осмысления мира и человека. 
Последние нельзя получить в лабораториях, их невозможно вы-
вести из аналогий и силлогизмов. Пояснения по поводу этих не-
доступных знанию интерпретаций мы представим позднее.

История прошлого и настоящего показывает, к чему приво-
дит разделение знания и веры. Там, где была вера, но не было 
знания, человеколюбивые порывы людей были растрачены на 
дела, не принёсшие значительных, а подчас и просто достойных 
результатов. Иногда это служило источником косности, фана-



362

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

тизма, а порой и пагубных столкновений. История человечества 
полна подобного рода примерами.

Там, где было знание, но не осталось места для веры (напри-
мер, в ряде современных обществ), все когнитивные силы были 
направлены на достижение эгоистических целей, стяжательство, 
стремление к превосходству, эксплуатацию, порабощение, хи-
трость и обман.

Два-три последних столетия можно назвать эпохой поклоне-
ния знанию и отдаления от веры. Многие учёные решили, что все 
проблемы человечества будут решены десницей знания. Однако 
практика доказала обратное. Сегодня уже не найти учёного, ко-
торый стал бы отрицать тот факт, что человек нуждается в вере 
(пусть даже и нерелигиозной), которая в любом случае находит-
ся за пределами знания. Бертран Рассел при всей его склонности 
к материализму признаёт: «Дело, направленное только на полу-
чение дохода, не принесёт полезного результата. Для достиже-
ния подобного результата необходимо избрать дело, в котором 
будет скрываться “вера” в человека, идеологию или конечную  
цель»283.

Сегодня и материалисты вынуждены утверждать: «По фило-
софии мы материалисты, а с точки зрения этики – идеалисты, то 
есть в теории мы материалисты, а на практике стремимся к ду-
ховным идеалам»284. На вопрос же о том, как человек по своим 
взглядам может быть материалистом, а на практике идеалистом, 
должны ответить сами материалисты.

Джордж Сартон, всемирно известный учёный, автор по-
пулярной книги «История науки», в своём труде «Шесть крыль ев» 
говорит о том, что наука не способна гуманизировать взаимо-
отношения между людьми, и человек остро нуждается в силе 
веры: «В некоторых областях наука продемонстрировала удиви-
тельный прогресс, но в других сферах (например, национальная 
и международная политика), связанных с отношениями между 
людьми, мы лишь высмеиваем самих себя».

Джордж Сартон признаётся, что человек нуждается именно 
в религиозной вере и что ему необходим треугольник «искус-

283 «Брак и этика».
284 Жорж Пулицер. Начальные принципы философии.



363

Знание и вера

ство – религия – наука»: «Искусство являет красоту и потому 
становится основой радости жизни. Религия приносит любовь, 
она музыка жизни. Наука имеет дело с истиной и разумом, соз-
давая фундамент для рассудочной деятельности рода человече-
ского. Нам нужны все три категории – и искусство, и религия, 
и наука. Наука совершенно необходима для жизни, но её одной 
недостаточно»285.

Религиозная вера

Из всего сказанного ранее стало понятно, что, не имея иде-
ологии, идеалов и веры, человек не может вести полноценную 
жизнь и не в состоянии сделать что-либо плодотворное и полез-
ное для человеческой цивилизации. Абсолютно безыдейный и 
неверующий человек превращается либо в существо, погрязшее 
в эгоизме и никогда не выбирающееся из логова личных интере-
сов, либо в мятущееся существо, не ведающее своих нравствен-
ных и социальных обязательств. Человек постоянно сталкива-
ется с нравственными и социальными проблемами и волей-не-
волей вынужден как-то реагировать на них. Если он является 
последователем какой-либо школы, идеологии или веры, то его 
обязанности понятны. Если же школа или религия не разъяснит 
ему его обязанностей, он так и будет жить в метаниях: его будет 
тянуть то в одну, то в другую сторону, и он превратится в негар-
моничное существо.

Да, необходимо следовать какому-то учению, какой-то идео-
логии. Это не вызывает сомнений. При этом надо иметь в виду, 
что только религиозная вера может сделать человека подлин-
но верующим: она одновременно способна и подчинить эгоизм 
определённому учению, и породить в индивидууме своего рода 
состояние «поклонения» (та‘аббуд) и покорности (таслим), так 
что он не позволит себе усомниться ни в малейшем вопросе, пред-
лагаемом этим учением. Только вера в состоянии превратить по-
следнее в настолько ценный и любимый предмет, что жизнь без 
него кажется ему пустой и бессмысленной, и он защищает его  
с определённой долей фанатизма.

285 Шесть крыльев, с. 305.



364

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Порывы, обусловленные религиозной верой, приводят к то-
му, что человек поступает против своих индивидуально-природ-
ных склонностей, подчас жертвуя во имя веры самим своим су-
ществованием и достоинством. Это оказывается возможным 
тогда, когда идея приобретает для человека оттенок святости, 
полностью овладевая всем его существом. Только сила религии 
способна придать идеям ореол святости и во всей полноте реали-
зовать их воздействие на человека.

Иногда люди проявляют самопожертвование не во имя рели-
гиозных идей и убеждений, но под давлением неприятностей, 
ненависти, чувства мести и, наконец, в качестве бурной реакции 
на различные формы притеснения. Они отказываются от жизни, 
имущества и всех своих достоинств – примеры тому мы видим 
по всему миру. Различие же между религиозной и нерелигиозной 
идеями состоит в том, что там, где появляется религиозное убеж-
дение, придающее идее ореол святости, самопожертвование со-
вершается добровольно и естественно. Есть разница между дей-
ствием, совершаемым добровольно и во имя веры (своего рода 
выбор), и действием, совершаемым под влиянием внутренних 
раздражителей (своего рода взрыв).

Во-вторых, если мировоззрение человека носит исключитель-
но материалистический характер и основано на ограничении ре-
альности сенсибельным, то любой социально-гуманистический 
идеализм будет противоречить осязаемой реальности, которую 
в этот момент человек воспринимает в своих взаимоотношениях 
с миром.

Результат сенсуалистического мировоззрения – эгоизм, а не 
идеализм. Если идеализм не будет опираться на мировоззрение, 
логически вытекающее из его основной идеи, то ему не удастся 
выйти за рамки утопизма. Иными словами, человек должен соз-
дать мир, отделённый от реалий, существующих в нём самом, 
а также от его воображения, и довольствоваться этим. Но если 
идеализм проистекает из религии, тогда он опирается на такой 
тип мировоззрения, логическим следствием которого является 
следование социальным идеалам. Религиозная вера – это друже-
ская связь человека и мира или, иначе говоря, определённый тип 
согласования человека и универсальных идеалов, в то время как 
вера и нерелигиозные идеалы – это своего рода «отсечение» от 



365

Знание и вера

мира и создание своего воображаемого мира, никак не опираю-
щегося на мир внешний.

Религиозная вера не только устанавливает целый ряд обязан-
ностей, противоречащих природным склонностям человека, но 
и трансформирует облик мира в глазах последнего, к осязаемым 
элементам структуры мира она добавляет ряд новых элементов, 
сухой и холодный механистическо-материалистический мир 
она превращает в мир одушевлённый и разумный. Религиозная 
вера меняет образ восприятия человеком мира и творения. 
Американский философ и психолог начала ХХ в. Уильям Джеймс 
говорит: «Мир, который предлагает нам некая религиозная  
идея, – это не просто тот же самый материальный мир, изменив-
ший свой облик. В структуре этого мира есть нечто большее, не-
жели то, чем может обладать материальный человек»286.

Помимо этого, в природе каждого человека заключено стрем-
ление к священным, достойным поклонения истинам. Человек 
есть средоточие потенциальных нематериальных склонностей и 
способностей, ждущих своего развития. Человеческие склонно-
сти не ограничиваются лишь материальным, а духовные устрем-
ления не относятся к категории приобретаемых исключительно 
через обучение. Эта истина подтверждается и знанием.

Уильям Джеймс говорит: «Хотя побудительные мотивы на-
ших желаний берут своё начало в этом мире, большинство на-
ших желаний и мечтаний уходят своими корнями в мир метафи-
зический, поскольку большая их часть не согласуется с матери-
альными расчётами»287.

Коль скоро эти желания существуют, их необходимо разви-
вать, ведь если они не получат правильного развития и не будут 
использованы должным образом, то окажутся на ложном пути и 
принесут невообразимый вред. Так, идолопоклонство, антропо-
латрия, обоготворение природы, а также тысячи иных форм по-
клонения являются следствием именно этого процесса.

Эрих Фромм говорит: «Нет такого человека, у которого не 
было бы религиозной потребности – потребности в системе ори-
ентации и объекте для служения. Человек может считать свою 

286 Религия и душа.
287 Там же.



366

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

систему религиозной, отличающейся от систем светского харак-
тера, но может также думать, что у него нет религии, и интер-
претировать своё служение определённым, предположительно 
светским, целям – таким, как власть, деньги или успех – лишь как 
заботу о практическом и полезном. Вопрос не в том, религия или 
её отсутствие, но в том, какого рода религия»288.

Этот психолог имеет в виду, что человек не может жить без 
обожествления чего-либо или поклонения чему-либо. Пред по ло-
жим, он не познает Единого Бога и не станет поклоняться Ему. 
Тогда он сделает высшей истиной, предметом своей веры и по-
клонения нечто иное.

Итак, человечество должно обладать какой-то идеей, идеа-
лом или верой: с одной стороны, религиозная вера – это единст-
венная вера, способная по-настоящему подчинить человека сво-
ему влиянию, а с другой стороны, человек в силу своей природы 
ищет объект для поклонения и служения. Поэтому единствен-
ным выходом для нас является укрепление религиозной веры.

Священный Коран – первая книга, которая, во-первых, пре-
дельно ясно назвала религиозную веру гармонией с институтом 
творения: «Неужели они стремятся к религии иной, кроме [рели-
гии] Аллаха? Ведь всецело предались Ему те, кто на небесах и на 
земле»289, а во-вторых, представила её частью человеческой при-
роды: «Обрати же свой лик к религии как верующий в Единого 
Бога [= ханиф] по врождённой природе, заложенной Аллахом в 
людей»290.

Польза веры

Хотя из всего, сказанного нами до сих пор, отчасти стало по-
нятно, какие плоды способна принести религиозная вера, тем не 
менее, для того чтобы ещё глубже осознать благотворную пользу 
этого «драгоценного жизненного капитала» и «духовного имуще-
ства», мы рассматриваем эту проблему в отдельной главе.

288 Пер. см.: Фромм Э. Психоанализ и религия // Сумерки богов. М., 1990, 
с. 160–161. – примеч. пер.

289 Коран 3:83.
290 Коран 30:30.



367

Знание и вера

Русский мыслитель и писатель Лев Толстой пишет: «Вера 
есть то, чем живут люди».

Насир-е Хосроу ‘Алави обращается к своему сыну с такими 
словами:

От мира сего обратился я к религии, ибо
без религии, чем был мир для меня? Тюрьмой.
О сын! Есть в моём сердце имение из религии,
которое никогда не разрушится.

Религиозная вера обладает многими благотворными послед-
ствиями: она дарит радость, улучшает социальные отношения, 
а также уменьшает или полностью устраняет неизбежный для 
структуры этого мира дискомфорт. Теперь рассмотрим три глав-
ных следствия религиозной веры.

А. Радость
Первым следствием религиозной веры как фактора, порож-

дающего радость, является оптимизм – позитивное отношение 
к миру, творению и бытию. Религиозная вера придаёт мировос-
приятию человека особую форму, представляя творение телео-
логичным, полагающим своей целью благо, прогресс и счастье. 
Поэтому вполне естественно, что она заставляет человека смот-
реть на общую структуру бытия и господствующие над ней зако-
ны с воодушевлением. Положение верующего человека в стране 
бытия подобно положению человека, живущего в государстве, 
законы и устройство которого он считает правильными и спра-
ведливыми. Он верит в добрые намерения его главных воро тил 
и видит условия развития для себя и других индивидуумов. Он 
убеждён, что единственной причиной его отсталости может быть 
только лень и неопытность – как его собственная, так и подоб-
ных ему людей, дееспособных и облечённых ответственностью. 
По мнению такого человека, в своей отсталости виноват он сам, 
а не государственные структуры: любой недостаток появляется 
потому, что он и подобные ему люди не исполнили своих обязан-
ностей. Такая мысль, естественно, пробуждает в нём усердие и, 
вооружив энтузиазмом и надеждой, побуждает к действию.

Неверующий же человек в стране бытия подобен человеку, 
живущему в государстве, законы и устройство которого он счи-



368

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

тает порочными и несправедливыми, но вынужден их прини-
мать. В душе такого человека всегда много комплексов и нена-
висти. Он никогда не задумывается о том, чтобы улучшить себя 
самого, но размышляет: «Коль скоро земля и небеса столь не-
складны, а всё бытие устроено неправильно и несправедливо, то 
на что повлияет правильность мелкой песчинки, вроде меня?!» 
Такой человек никогда не получает удовольствие от мира. Мир 
для него неизменно подобен ужасной тюрьме. Именно поэтому 
Священный Коран говорит: «А тому, кто отвернётся от Моего на-
поминания, воистину, придётся [влачить] жизнь в тяготах»291.

Да, именно вера расширяет жизненное пространство в на-
шей душе, препятствуя давлению различных психологических 
факторов.

Вторым следствием религиозной веры, как фактора, порож-
дающего радость, является просветление. Когда человек бла-
годаря религиозной вере увидит мир в свете истины, это про-
светление озарит его дух и станет светильником, горящим в его 
душе. Совсем иное – человек неверующий. В его глазах мир бес-
смыслен, тёмен, лишён постижения, видения и просветления. 
Поэтому и его сердце оказывается тёмным в этой нарисованной 
им обители тьмы.

Третьим следствием религиозной веры, как фактора, порож-
дающего радость, является надежда на достойный результат 
пра ведных усилий. С точки зрения материалистической логики, 
ми ру совершенно всё равно, идут люди по правильному или по 
лож ному пути, справедливо или несправедливо они поступают: 
ре зультат их деятельности зависит только от одного – от количе-
ства приложенных усилий, и не более того.

Однако по логике верующего человека мир не безразличен 
к действиям этих двух категорий людей и по-разному реагиру-
ет на них. Структура творения поддерживает тех, кто проявляет 
усердие на пути истины, справедливости и добродетели: «Если 
вы поможете Аллаху, то поможет Он вам»292 и «Воистину, Аллах 
не потеряет награды для творящих добро!»293

291 Коран 20:124.
292 Коран 47:7.
293 Коран 9:120.



369

Знание и вера

Четвёртым следствием религиозной веры как фактора, по-
рождающего радость, является спокойствие. Человек по своей 
природе ищет счастья и переполняется радостью, размышляя о 
его достижении. При мысли же о злосчастном, сопряжённом с 
лишениями, будущем его бросает в дрожь и он впадает в тревогу.

Основу счастья составляют две вещи: 1) усердие и 2) уве-
ренность в окружающих условиях. Успех учащегося является 
следствием двух факторов: во-первых, его собственных усилий, 
а во-вторых, готовности школьной среды и руководства школы 
оказать ему поддержку, побудить его к занятиям и поощрить за 
хорошую успеваемость. Если прилежный ученик не будет уве-
рен в той среде, в которой он учится, и в учителе, выставляющем 
оценку в конце года, если он будет опасаться несправедливого 
отношения, то в течение всего года он будет всецело охвачен тре-
вогой.

Обязанности человека по отношению к самому себе понят-
ны, и с этой стороны у него тревоги не возникает, поскольку тре-
вога появляется вследствие сомнений. Человек не сомневается 
в том, что касается его самого. Мир. Вот что ввергает человека  
в тревогу, и он не знает, каковы его обязанности по отношению 
к нему.

Полезно ли благодеяние? Не напрасны ли честность и поря-
дочность? Не ждут ли в конце лишения, несмотря на усердное 
исполнение своих обязанностей? Именно здесь возникают наи-
более страшные формы тревожности.

Религиозная вера придаёт человеку как первому участнику 
сделки уверенность по отношению к миру как второму участни-
ку сделки, тем самым снимая тревогу в связи с действиями мира 
по отношению к человеку и вместо этого вселяя в последнего 
спокойствие. Именно поэтому мы говорим, что одним из след-
ствий религиозной веры является душевный покой.

Ещё одним следствием религиозной веры как фактора, по-
рождающего радость, является возможность глубже испытывать 
особый род удовольствий, именуемых духовными. Человек мо-
жет получать два вида удовольствия. Первый вид составляют 
удо вольствия, связанные с тем или иным внешним чувством 
че ло века: они достигаются через установление определённого 
ро да связи между одним из органов чувств и какой-то внешней 



370

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

субстанцией (например, удовольствие, получаемое глазами от 
лицезрения, ушами от слушания, ртом от вкушения и органа-
ми осязания от прикосновения). Второй вид – это удовольствия, 
коренящиеся в глубинах человеческого духа. Они не зависят от 
какого-либо органа и не достигаются через установление связи  
с некой внешней субстанцией. Например, удовольствие, которое 
человек получает от благочестия и служения, любви и уваже-
ния, а также своего успеха или успеха своего ребёнка, не связано  
с конкретным органом и не испытывает непосредственного вли-
яния какого-либо внешнего материального фактора.

Духовные удовольствия сильнее и продолжительнее мате-
риальных. К числу такого рода удовольствий для людей, облада-
ющих мистическим знанием и почитающих Истину, относится 
богопоклонение. Набожные обладатели мистического знания, 
чьё богопоклонение сопряжено с состояниями непосредственно-
го присутствия при Боге (ал-худур), покорности перед Ним (ал-

худу‘) и полного погружения в Бога (ал-истиграк), испытывают 
от богопоклонения наивысшее удовольствие. В языке религии 
есть выражения «пища веры» и «сладость веры». Вера обладает 
сладостью, которая выше всякой сладости. Духовное удоволь-
ствие удваивается, когда приобретение знаний, стяжание добро-
детели, служение и успех проистекают из религиозного чувства 
и совершаются во имя Бога, находясь в сфере богопоклонения.

Б. Роль веры в улучшении общественных отношений
Человек, подобно другим живым существам, создан социаль-

ным. Индивидуум не способен в одиночку удовлетворять свои 
потребности: жизнь должна принять форму некоего «товарище-
ства», когда все участвуют в обязанностях и получении выгоды 
и когда существует своего рода распределение труда. При этом 
разница между человеком и остальными социализированными 
живыми существами, например пчёлами, состоит в том, что су-
ществующее среди них разделение труда и обязанностей проис-
ходит в силу инстинкта, по зову природы, и они не имеют воз-
можности уклониться от этого, а человек, напротив, – существо 
свободное и независимое и должен исполнять свой долг и свои 
обязанности по собственной воле. Иными словами, хотя запросы 
этих живых существ носят социальный характер, их социальные 



371

Знание и вера

инстинкты господствуют над ними принудительно. Человек же 
обладает социальными запросами, над которыми не довлеют по-
добные инстинкты. Социальные инстинкты существуют в чело-
веке в виде ряда императивов и должны развиваться в процессе 
воспитания и образования.

Здоровая общественная жизнь состоит в том, чтобы люди 
уважали законы и взаимные права, считали справедливость свя-
щенной, любили друг друга, желали другим того, чего желают 
себе, и не желали другим того, чего не желают для себя, и дове-
ряли друг другу, чтобы гарантией их взаимного доверия были их 
духовные качества, чтобы каждый индивидуум считал себя от-
ветственным перед своим обществом, чтобы в самых сокровен-
ных уголках они проявляли такие же богобоязненность и цело-
мудрие, которые они демонстрируют на людях, и наконец, чтобы 
они бескорыстно творили друг другу добро, поднимались против 
несправедливости и притеснения, не позволяя угнетателям тво-
рить беззаконие, чтобы они уважали нравственные ценности и 
были едины, словно члены одного тела.

Именно религиозная вера больше чем что бы то ни было за-
ставляет уважать закон, считать справедливость священной и 
любить друг друга. Именно религиозная вера утверждает взаим-
ное доверие, позволяет богобоязненности и целомудрию прони-
кать в самые глубины человеческой совести, придаёт значимость 
нравственным ценностям, пробуждает смелость противостоять 
притеснению, а также соединяет людей подобно членам одного 
тела.

Самые блестящие проявления человеческих качеств в людях, 
подобно звёздам сияющие на небосклоне полной событиями 
истории человечества, берут своё начало именно в религиозных 
чувствах.

В. Снижение уровня дискомфорта
В жизни человечества неизбежно случаются не только радо-

сти, завоевания и успехи, но и тяготы, бедствия, поражения, по-
тери, горести и неудачи. Многое из этого можно предотвратить 
или исправить, хотя и ценой немалых усилий. Совершенно оче-
видно, что человек обязан бороться с природой, превращая горе-
сти в радости. Однако некоторые события невозможно предот-



372

МОРТАЗА МОТАХХАРИ – ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

вратить или остановить. Например, старение. Человек поневоле 
движется к старости, светильник его жизни постепенно угасает, 
старческая слабость и прочие последствия омрачают лик его жиз-
ни. Кроме того, мысль о смерти и небытии, о том, что придётся 
умереть и уйти, оставив этот мир другим, по-своему мучает его.

Религиозная вера порождает в человеке силу для борьбы и 
превращает горести в радости. Верующий человек знает, что всё 
в этом мире имеет определённый расчёт, и если его реакция на 
горести (даже если они будут невосполнимыми) окажется пра-
вильной, Господь воздаст ему в другом. Поскольку старость – это 
ещё не конец, а кроме того, верующий человек заполняет всё 
своё свободное время поклонением Всевышнему и приучает себя 
к Его поминанию, она становится по-своему привлекательной, 
так что в старости богобоязненный человек получает от жизни 
большее удовольствие, чем в молодости.

Образ смерти в глазах верующего человека отличается от 
то го, что видит неверующий. По мнению верующего человека, 
смерть больше не является небытием. Это переход из бренного 
преходящего мира в мир вечный, непреходящий. Это переход из 
меньшего мира в больший. Смерть есть перемещение из мира де-
яний и сеяния в мир плодов и жатвы. Поэтому свой страх перед 
смертью такой человек побеждает усердием в добродетели, кото-
рое на языке религии называется «праведным деянием».

По мнению психологов, не подлежит сомнению тот факт, что 
психические болезни, порождённые душевными расстройствами 
и горестями жизни, чаще всего встречаются среди неверующих. 
Что же касается верующих людей, то чем крепче их вера, тем 
меньше они подвержены подобным болезням. Поэтому одним 
из симптомов нашей эпохи, возникшим вследствие ослабления 
различных форм религиозной веры, является увеличение числа 
неврологических и психических заболеваний.



Ислам: классика и современность

МОРТАЗА МОТАХХАРИ –  
ИНТЕЛЛЕКТУАЛ ДЕЙСТВИЯ

Редактор-составитель: М.М.Т. Аль-Джанаби

Корректор: Т.Ю. Кречко

Верстка: Т.Г. Ханина

Дизайн обложки: И.Т. Картвелишвили

Иллюстрация на обложке: Cosma/Adobe Stock

Подписано в печать 25.10.2019. Формат 60×901/
16

.
Гарнитура CharterITC. Печать офсетная.

Объем 23,5 печ.л. Тираж 500 экз. Заказ №

ООО «Садра»
www.sadrabook.ru



مرتضی مطهری
متفکری تاثیرگذار

 ویراستار علمی و مولف: میثم الجنابی

ویراستار ادبی: تاتیانا خانینا

تصحیح: تاتیانا کریچکو

طراح جلد: ایرینا کارتولیشیویلی

با حمایت و همکاری:
بنیاد ابن سینا 

و دانشگاه دوستی ملل مسکو

انتشارات صدرا روسیه
مسکو
۲۰۲۰


	576963_1_37
	576963_38_74
	576963_75_111
	576963_112_148
	576963_149_185
	576963_186_222
	576963_223_259
	576963_260_296
	576963_297_333
	576963_334_370
	576963_371_375

