
Юрий Максимов



УДК 27-285.4:28
ББК 86.372

М17

Максимов Ю.
М17 Вызов ислама и Православная церковь.— М.:

Издательство Московского Подворья Свято-
Троицкой Сергиевой Лавры, 2010.— 224 с.

ISBN 978-5-7789-0244-1
Статьи, представленные в настоящем сборнике, так

или иначе освещают различные стороны взаимоотноше-
ний Православия и ислама в России в новейшее время,
предлагая ответы на возникшие вопросы. Во всех этих
статьях отстаивается православная позиция, то есть, исти-
на. Автор книги, известный православный публицист, на-
деется, что все они вместе дают достаточно адекватное
представление о специфике православно-мусульманских
отношений в современной России и способны передать
взгляд верующего христианина на весь спектр непростых
вопросов, связанных с вызовом ислама.

ББК 86.372

<DK). Максимов, 2010
© Московское Подворье

Свято-Троицкой
ISBN 978-5-7789-0244-1 Сергневой Лавры, 2010



ОТ АВТОРА

Господа Бога святите в сердцах
ваших; будьте всегда готовы всяко-
му, требующему у вас отчета в ва-
шем уповании, дать ответ с крото-
стью и благоговением.

1 Пет. 3,15
Статьи, представленные в настоящем сборнике, увиде-

ли свет в разное время: первая из них — в 1998-м, а послед-
няя — в 2008 году.

За это десятилетие многое изменилось в отношении
российского общества к вопросам, связанным с исламом.
Если в конце прошлого века такие вопросы находились
на периферии общественного внимания и представляли
интерес разве что этнографического плана, то позднее
произошло много событий, которые сделали такое отно-
шение уже невозможным.

Трагедия Косова, Вторая Чеченская, взрывы домов в
российских городах, метро, самолетах, «Норд-Ост», Бес-
лан... — это лишь малый перечень того, что заставило об-
щество обратить внимание на ислам, попытаться осмыс-
лить происходящее и найти ответ.

А, кроме перечисленных, были и другие события,
больше касающиеся сферы собственно межрелигиозных
отношений и потому запомнившиеся именно православ-
ным христианам.

Все статьи этого сборника так или иначе освещают
различные стороны взаимоотношений Православия и
ислама в России в новейшее время, предлагая ответы на
возникшие вопросы.

Два интервью: «Крест и полумесяц» и «Не бояться
трезво глядеть на мир» — дают, так сказать, общую ори-
ентацию, отвечая на те вопросы, которые возникают



От автора

первыми касательно сферы православно-мусульманских
отношений.

В ответах представлен взгляд православного челове-
ка, который, впрочем, может иметь ценность не только
для церковных людей, по и ,чля светских: они иногда то-
же уделяют внимание тому, как христиане осмысляют вы-
зов ислама. Как проявление такого внимания я расцени-
ваю и тот факт, что материал «Крест и полумесяц» без
моего ведома перепубликовало на своих страницах такое
массовое светское издание, как «Аргументы и факты».

Указанное десятилетие также характеризовалось
усилением и демократизацией межрелигиозных диспу-
тов, чему во многом способствовало распространение
Интернета и мусульманской проповеднической деятель-
ности. Уже не только члены официальных делегаций на
межрелигиозных встречах, но многие простые христиа-
не встали перед необходимостью в повседневной жизни
давать ответ своим мусульманским соседям, друзьям, кол-
легам и знакомым, почему они веруют именно так, как
заповедал Бог Православной Церкви, и не соглашаются
верить так, как учит ислам.

Пособием для ответон на такого рода вопросы явля-
ются представленные в данном сборнике статьи «Кора-
нические сказания о Христе в свете реальных историче-
ских свидетельств», «Почему христиане не считают Му-
хаммеда пророком?» и «О "чудесных числах" Корана».

Отчасти к этому направлению примыкает статья «Ана-
томия измены», в которой даются ответы на наиболее ти-
пичные выпады современных мусульман против христиан-
ской веры. Но вместе с тем она затрагивает другую важную
тему православно-мусульманских отношений — агрессив-
ную прозелитическую кампанию мусульман в России, зна-
менем которой они попытались сделать нескольких свя-
щенников-отступников, принявших ислам.

Эта тема находит продолжение в статьях «Судьба
священника, перешедшего в ислам» и несколько в ином
ракурсе — «Переходят ли имамы в христианство?». К сло-
ву, именно в те дни, когда писалось это предисловие, в на-
чале 2009 года, в Москве принял крещение один татар-
ский мулла.



От автора

Значительным событием, затронувшим вообще хри-
стиано-мусульманские отношения, в том числе и право-
славных христиан, стал скандал, вызванный речью об ис-
ламе папы Римского Бенедикта XVI. Обзору и анализу
этого события и мусульманской реакции на него посвя-
щена статья «Зачем папа Римский вспомнил православ-
ного императора?».

Особое внимание уделено осмыслению мусульман-
ских атак на Православие в общественной, политической
и информационной сфере. Общая картина с выявлением
главных проблем дана в материале «Некоторые тенден-
ции в отношении российских мусульман к Русской Право-
славной Церкви», более частным аспектам посвящены ра-
боты «О неконституционных высказываниях муфтиев»,
«О героях мусульман и христиан», «О том, как один муф-
тий решил обвинить православного священника» и «Без-
грамотность или провокация?». Во всех этих статьях от-
стаивается православная позиция, то есть истина.

Важнейшим событием в контексте современных от-
ношений православных и мусульман в России стало убий-
ство священника Даниила Сысоева. Известный апологет
и миссионер был расстрелян поздно вечером 19 ноября
2009 года в храме Апостола Фомы на юге Москвы, насто-
ятелем которого он являлся.

Отец Даниил писал статьи и книги о православной
оценке ислама, принимал участие в публичных диспутах
с мусульманами, ходил с проповедью на народный татар-
ский праздник Сабантуй, открыто выражал свою пози-
цию в телевыступлениях. По его словам, он крестил бо-
лее 80 мусульман. От мусульман ему поступали письма и
звонки с угрозами — как он сам говорил, четырнадцать
раз. За полтора года до убийства мусульманская журна-
листка X. Хамидуллина подала в прокуратуру жалобу про-
тив него с требованием возбудить иск за разжигание ме-
жрелигиозной и межнациональной ненависти. К тому
периоду относится одна из статей, представленных в дан-
ной книге, она хорошо показывает, в чем состояла суть
конфликта. Прокуратура отказала в возбуждении дела,
но в мусульманских СМИ была раскручена настоящая
кампания по очернению отца Даниила.



6 От автора

В тот вечер отец Даниил провел, как обычно, биб-
лейские беседы, после которых разговаривал допоздна
со всеми желающими. Наконец, когда в храме почти ни-
кого не осталось, пошел в алтарь исповедовать свое ду-
ховное чадо. В это время в храм ворвался убийца, кото-
рый начал стрелять и выкрикивать: «Где Сысоев?». Отец
Даниил бесстрашно вышел из алтаря ему навстречу и
принял мученическую кончину за Христа. Как сказал
Предстоятель Русской Православной Церкви, «Господь
призвал к Себе Своего верного служителя, даровав ему
возможность явиться исповедником веры и мучеником
задело Евангельского Благовестия».

Хотя некоторые официальные лица в мусульман-
ской общине России выступили с осуждением этого пре-
ступления, некоторое время спустя в СМИ было опубли-
ковано заявление «Информационно-аналитического от-
дела штаба Вооруженных сил вилайята Ингушетия има-
рата Кавказ» о том, что именно один из представителей
этой организации совершил убийство православного
священника. В этом тексте также говорилось, что «лю-
бой, кто осмелится... порочить ислам и мусульман, может
разделить участь Сысоева». Смерть отца Даниила и об-
щественная реакция на нее показывает всю сложность
реальных отношений Православия и ислама в России в
настоящее время.

Многие статьи для этого издания были существенно
переработаны. Смею надеяться, что они дают достаточно
адекватное представление о специфике православно-му-
сульманских отношений в современной России и способ-
ны передать взгляд верующего христианина на весь
спектр непростых вопросов, связанных с вызовом ислама.

Благодарение Церкви Божией, которая воспитала
меня и позволила послужить ей этими статьями. Слава
Господу Иисусу Христу, милующему, хранящему и спасаю-
щему нас от проклятия, греха и смерти.

Юрий Максимов



Реальные свидетельства
об Иисусе Христе и Мухаммеде



Коранические сказания о Христе
в свете реальных исторических

свидетельств

Вступление

Потому ежели между учениями
есть какое взаимное сродство, то по-
знание их будет нам кстати. Если
же нет сего сродства, то изучать
разность учений, сличая их между
собой, немало послужит к подтвер-
ждению лучшего учения.

Сет. Василий Великий. Беседа 22

Вероятно, многие знают о довольно непро-
стом отношении ислама к христианству. В Кора-
не есть несколько положений, сходных в какой-
то мере с христианским учением, например:

«И ангелы сказали: "О Мария! Поистине Гос-
подь тебя избрал, очистил и возвысил пред женщи-
нами миров"» (3.42); «Вот, Бог радует тебя вестью о
Слове от Него, имя которого Иисус Мессия, сын
Марии» (3.45); «Она сказала: "Господи! Откуда будет
у меня ребенок, когда меня не касался человек?".
Сказал он (Гавриил): "Так! Бог творит, что пожела-
ет. Когда Он решит какое-нибудь дело, то только
скажет ему: "Будь!" — и оно бывает"» (3.47); «И Ма-
рия, дочь Имрана, которая сберегла свои члены, и
Мы вдунули в нее от Нашего Духа» (66.12); (Иисус
говорит:) «Я исцелю слепого, прокаженного и
оживлю мертвых» (3.49); «Мессия Иисус, сын



10 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Марии,— пророк Господний и Божие Слово, кото-
рое к Марии извел Он, и Дух Его» (4.171); «Мы дали
Иисусу, сыну Марии, знаменья ясные и подкрепили
его Духом Святым» (2.87); «...и даровали Мы ему
Евангелие, в котором — руководство и свет (5.46)»1 .

Но вместе с тем Коран довольно недвусмыс-
ленно отвергает ряд основополагающих аспек-
тов христианского учения, а именно:

что Христос есть Бог — «И богохульствуют все
те, кто говорит, что Бог — Мессия, сын Марии»
(5.17); «Не веруют такие, кто говорит: "Бог есть
Мессия, сын Марии"» (5.72);

что Он Сын Божий — «Христиане говорят:
"Мессия — Божий Сын"... так говоря, они уподоб-
ляются неверным... да поразит их Бог!» (9.30);
«Как будет у Него ребенок, когда не было подруги
у Него?» (6.101); «Устроили они для Аллаха рав-
ных, чтобы сбить с Его пути» (14.30); «И говорят
они: "Взял Милосердный Себе Сына". Поистине
вы совершили вещь гнусную» (19.88-89); «Они
взяли своих книжников и монахов за господ себе,
помимо Бога, и Мессию, сына Марии, а им было
велено поклоняться только единому Богу, поми-
мо Которого нет божества» (9.31);

что Он был распят— «...и за их слова: "Мы ведь
убили Мессию, Иисуса, сына Марии, посланника
Божьего", а они не убили его и не распяли... Они
не убивали его (4.157)»;

разумеется, отвергает триединство Божие. «Не
говорите: "троица"2, а удержитесь же себе на благо.
Поистине Бог — только единый Бог. Достохвальнее
Он того, чтобы у Него был ребенок» (4.171); «Бог

Все цифровые примечания помещены в конце кни-
ги.- Ред.



Коранические сказания о Христе 1 1

один, не рождал Он и не был рожден» (112.2-3); «Не
веруют такие, кто говорит: "Господь из трех есть
третий", тогда как нет иного божества, кроме едино-
го Бога» (5.73); «Поистине Бог не прощает, чтобы
Ему придавали сотоварищей... кто придает Богу со-
товарищей, тот измыслил великий грех (4.48)».

Коран также дает понять, что последователи
Христа исказили Евангелие. «А среди них есть такие,
которые своими языками искривляют Писание,
чтобы вы сочли это Писанием, хотя оно и не Писа-
ние, и говорят: "Это — от Бога", а это не от Бога, и
говорят они на Бога ложь, зная это. Не годится че-
ловеку (имеется в виду Христос), чтобы ему Бог да-
ровал Писание, и мудрость, и пророчество, а потом
он сказал бы людям: "Будьте рабами мне вместо Бо-
га"» (3.78-79). «Они устами скверными своими хо-
тят свет Божий погасить» (9.32); «...они забыли
часть того, о чем до этого их поучали» (5.14).

Мусульмане, пытаясь, с одной, объяснить это
очевидное противоречие Корана и Евангелия, а с
другой — доказать несомненную для них истин-
ность Корана, говорят, что Христос и христиане
первых веков не исповедовали Троицы, не почита-
ли Христа ни Богом, ни Сыном Божиим (а толь-
ко пророком), что Он не был распят и соответ-
ственно не был ни Искупителем, ни Спасителем че-
ловечества, но все эти учения появились уже на-
много позднее — в Ш и IV веках, как искажение Его
первоначального учения. По их словам, под влия-
нием этих вот искажений и был впоследствии ис-
порчен первоначальный текст Евангелия.

Вот только некоторые, самые типичные,
примеры такого рода заявлений:

«Христос пришел с истинной религией, но те,
кто были после него, обожествили его и смешали



12 Реальные свидетельства об Пи су <с Христе и Мухаммеде

его чистое учение г тем ложным, что шло от них
самих, и придумали новую религию, которую на-
звали "христианством"... Тора, Псалмы и Еванге-
лие сохранились у иудеев и христиан, по они во
многом исказили их, заменили слова и выражения,
отбросили многие части, добавили свои собствен-
ные идеи, в чем сегодня признаются»3;

«Иисус передал своему народу устно ниспос-
ланное ему Евангелие в его изначальном виде.
Апостолы также проповедовали его устно. Затем
они смешали в нем изложение жития своего про-
рока с ниспосланными псалмами Евангелия. Ни
строчки Евангелия не было записано при жизни
Иисуса или сразу же после его смерти... Среди
тысяч греческих манускриптов нет ни одного, на-
писанного ранее IV века»1;

«Иудеи и христиане исказили некоторые ча-
сти Торы и Евангелия, так что если ты встретишь
в Священных Писаниях нечто противоречащее
Корану, то знай, что это место либо искажено,
либо переписано неверно»5;

«Среди последователей Иисуса есть люди, кото-
рые извращают его личность и миссию. Его посла-
ние было написано не при жизни, а через 100 лет
после его смерти. Это является основным мотивом
для деформаций... Евреи устроили заговор против
него и, по их мнению, распяли его на кресте. Но Ко-
ран отвергает это мнение и утверждает, что он не
был ни убит, ни распят, а Бог вознес его на небо»0;

«Во всех Писаниях воплотилась самая ранняя
традиция иудеохристиан об Иисусе как праведном
человеке, воспринявшем при крещении божест-
венную Силу — Дух Святой. В дальнейшем происхо-
дит переосмысление этой древней традиции... Об-
раз Иисуса для христиан из язычников все больше



Коранические сказания о Христе 13

терял человеческие черты, затем истинное христи-
анство было заменено греческим»7.

И вот целью данной работы будет попытка
объективно понять, насколько истинна «версия
Корана» в свете реальных исторических и археоло-
гических документов. При этом мы оставим в
стороне свидетельства Нового Завета, многочис-
ленные и ясные свидетельства святых отцов пер-
вых веков и даже ветхозаветные пророчества о
Сыновстве и Божестве Христа. Оставим в сторо-
не и новозаветные апокрифы (еретические еван-
гелия) из-за их необъективности и спорности.

И будем рассматривать языческих и иудейских
писателей первых двух веков по Р. X., ненавидевших
и презиравших христианство (и потому свободных
от подозрения в намеренном искажении фактов в
выгодном для христиан свете), а также бесспор-
ные археологические данные и древние юриди-
ческие документы и попытаемся честно взглянуть
на христианство так, как оно отражено в них.

Распятие

А мы проповедуем Христа
распятого, для Иудеев соблазн, а
для Еллинов безумие.

1 Кор. 1,23

Относительно смерти Христа мы увидим сле-
дующие свидетельства.

• Лукиан Самосатский (160 г.) пишет, что
Иисус Христос «был распят в Палестине за то,
что основал этот новый культ (христианство)»
(«О смерти Перегрина»)s.

• Целы: (150 г.), полагая распятие Иисуса
Христа позором христианства, настаивает, обра-
щаясь к христианам: «Вы, конечно, не должны



14 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

говорить того, что Он только нечестивым людям
казался переносящим все эти страдания, на самом
деле Он и не страдал; нет, вы уж прямо сознайтесь,
что Он страдал». И в другом месте он говорит «о го-
лосе с Креста при последнем вздохе, и о землетря-
сении, и о мраке»0.

• Марк Корнелий Фронтон (140 г.) пишет:
«Говорят также, что они (христиане) почитают
человека, наказанного за преступление стрш-
ным наказанием, и бесславное древо креста»10.

• Вавилонский Талмуд, раздел Санхедрин (И в.),
свидетельствует: «Вечером накануне Пасхи они
повесили Иисуса из Назарета»11, и в другом мес-
те: «Валаам Хромой (то есть Иисус) был тридца-
ти трех лет, когда Пинтий Грабитель (то есть
Понтий Пилат) убил его... Говорят, его мать была
из рода царей, но стала женой плотника»12.

• «Книги Сивилл», где в 5-й песне говорится:

Муж на землю с небес сойдет, Кому равных
не будет,

Руки раскинет Свои на древе, обильном
плодами.

Лучший среди иудеев, Он солнца бег остановит
Речью прекрасной, что с губ Его безупречных

польется13.

При внимательном рассмотрении становит-
ся очевидным, что это место относится к Иисусу.
Причем в данном случае первая фраза, по-види-
мому, не означает Его Божественного происхож-
дения—скорее всего, это лишь оборот, подчерки-
вающий особую праведность Иисуса, так как чуть
ниже уже о другом человеке говорится:

Муж с высоких небес сошел блаженный
на землю,

Руки скипетр держали, что Бог ему вечный
доверил...

и так далее.



Кораничеасие сказанья о Христе 15

«Руки раскинет... на древе» — распятие. Кресты
делались, как правило, из масличных деревьев, ко-
торые, как известно, плодоносящи. Под останов-
кой солнца имеется в виду, судя по всему, необыч-
ная тьма, случившаяся во время распятия. Под пре-
красной речью подразумеваются либо проповеди
Иисуса, либо, что вероятнее, слова, произнесен-
ные Им во время казни (см.: Лк. 23, 34).

Необходимо признать, что это свидетельство,
как и вся 5-я песнь в целом, принадлежит нехри-
стианину, так как автор, по-видимому, хотя и отно-
сился очень уважительно к Иисусу, но не призна-
вал Его Мессией; чуть дальше он описывает при-
ход «настоящего» Мессии, который огнем и мечом
истребит язычников, подчинит Иудее весь мир и
восстановит храм — в лучших традициях обще-
иудейских чаяний времен римской оккупации14.
И вообще общая направленность 5-й песни (в отли-
чие, например, от 6-й) чисто иудейская, в ней нет
ни малейших следов христианского мировоззре-
ния. Таким образом, автор — эллинистический иу-
дей, и некоторая туманность свидетельства объяс-
няется либо опасением быть отнесенным к христи-
анам, либо общей стилистикой изречений ораку-
лов, отличавшихся, как известно, неясностью.

Почтительное отношение к Иисусу показыва-
ет, что ко времени написания 5-й песни не у всех
иудеев было однозначно негативное отношение
к Его личности (ср., например, Иосифа Флавия).
В начале песни подряд описываются римские
императоры, вплоть до Адриана (117-138 гг.),
что позволяет отнести произведение к 40-м годам
II века.

• Рабби Акиба бен Иосиф (125 г.) также писал о
Христе, относя Его смерть к кануну Пасхи1'.



1 б Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

• Публий Корнелий Тацит (115 г.): «Винов-
ник этого имени (христианского), Христос, был
подвергнут смертной казни при управлении Ти-
верия прокуратором Понтием Пилатом»10.

• Рабби Салман Цеви (конец I в.) писал, что
Иисус Назарянин родился в Вифлееме Иудей-
ском в царствование Ирода и был умерщвлен в
Иерусалиме при Понтийском Пилате17.

• Иосиф Флавий (93 г.): «В то время был муд-
рый человек, называвшийся Иисусом. Был Он
праведен и известен добродетелью. И многие из
числа евреев и других народов стали Его ученика-
ми. Пилат приговорил Его к смерти на кресте. И
те, кто стали Его учениками, не отвергли Его уче-
ния. По их словам, Он явился к ним живым через
три дня после распятия, потому и был Он, воз-
можно, тем Мессией, о Котором говорили про-
роки, описывая чудеса. Племя же христиан, полу-
чивших от Него свое имя, живо и до сего дня»18.

• Сириец Мара Бар Серапион (73 г.) в своем
«Письме к сыну» пишет: «Что выиграли евреи,
казнив своего мудрого Царя? Не вскоре ли после
этого погибло их царство? Ибо по правде отмсти-
ло Божество... иудеи, покинутые и прогнанные
из царства своего, рассеяны по всякой стране. Не
навеки погиб мудрый Царь — Он продолжает
жить в Своем учении»19.

Любопытно отметить, что первый известный
автор — не еврей, упомянувший о Христе, говорит о
Нем именно в связи с распятием. Им является Талл
Самаритянин (52 г.), написавший полную историю
Ближнего Востока со времен Троянской войны до
своего времени. В третьем томе своей «Истории»
он утверждает, что тьма, объявшая место распятия
Христа, была результатом затмения солнца20.



Корангсческие сказания о Христе 17

Интересно также рассмотреть одно изрече-
ние оракула. Оно записано у Порфирия (270 г.),
но, вполне вероятно, само по себе относится к
более раннему времени (впрочем, вряд ли ранее
середины II века)21. Порфирий передает: «На во-
прос, какого бога надо молить, чтоб отвлечь же-
ну от христианства, Аполлон ответил в стихах
следующее:

Легче тебе письмена начертать
на поверхности моря,

Легче взлетишь ты, как птица, на крыльях
воздушных,

Нежели женщины ум нечестивый,
нечистый исправишь.

Пусть же и дальше она в бессмысленной лжи
погрязает,

Пусть воспевает в обманчивых жалобах
мертвого Бога,

Коего судьи в решении мудром своем осудили
И в цвете лет позорная смерть и железо

сразили»22.

Под железом, по-видимому, подразумеваются
гвозди и копье, которыми пронзили тело Иисуса.
В Древнем мире распятие считалось самой по-
зорной казнью.

В качестве археологического свидетельства
мы можем обратить внимание на недавно обнару-
женный в Крыму крест, высеченный на стене
христианами I века23, чего они, разумеется, не
стали бы делать, если бы Христос не был распят
и если бы Его распятию не придавали особого,
священного значения.

Подобным же свидетельством является и од-
но из важнейших археологических открытий
2007 года. В Израиле, на Елеонской горе, между-
народная группа археологов обнаружила христиан-
скую могилу с крестом, датируемую I веком от Р. X.



18 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Реликвия оставалась незамеченной на протяже-
нии многих веков. На надгробном камне изобра-
жен крест с надписью на греческом языке: «В па-
мять Господа Иисуса Христа». По мнению уче-
ных, могила принадлежит одному из учеников
Христа. Археологическая находка свидетельству-
ет, что в I веке было известно об Иисусе Христе,
о Его Крестном подвиге. Он почитался как Гос-
подь и была Церковь, объединяющая Его учени-
ков, ибо подобная находка не единична: точно та-
кую же надпись на греческом языке нашли ранее
в развалинах израильской тюрьмы Мегидда, на
выложенном мозаикой полу21.

Также нелишним будет упомянуть еще не-
сколько косвенных свидетельств, хотя они и не
относятся впрямую к предмету нашего исследо-
вания. Это найденная в 1969 году при раскоп-
ках Кесарии латинская надпись размером 70 на
100 см, которая гласит: «Понтий Пилат, пре-
фект Иудеи, представлял Тиверия кесарий-
цам»25 и свидетельство историка Флегона (I в.),
который писал в своих «Хрониках»: «Во время
правления императора Тиверия солнечное за-
тмение совпало с полнолунием»20, а также упо-
минал о тогдашнем же землетрясении. Как изве-
стно, Христос был распят при Тиверии во время
пасхального полнолуния и во время распятия по-
меркло солнце (Лк. 23, 45), земля потряслась (Мф.
27, 51) и от шестого часа тьма была по всей земле до
часа девятого (ср.: Мк. 15, 33). Очень вероятно и
то, что найденный в Назарете документ I века,
в котором император — либо Клавдий, либо Ти-
верий — выражает недовольство дошедшими до
него слухами о похищении тел из могил и даже
грозит за это смертной казнью, является отголо-



Коранические сказания о Христе 19

ском посланного в Рим доклада о распятии одно-
го из «политзаключенных», тело которого про-
пало потом из могилы27. Особенно вероятным
это становится, если вспомнить, что, согласно
историку Светонию («Жизнь Клавдия», 120 г.)
и апостолу Луке (см.: Деян. 18, 2 (57-62 гг.)), им-
ператор Клавдий приказал изгнать из Рима всех
иудеев, поскольку они сильно возмущали покой
из-за споров о Христе, и что, согласно Еванге-
лию (см.: Мф. 28, 12-15), иудеи распространяли
слухи, будто тело Казненного за то, что делал
Себя равным кесарю (см.: Ин. 19, 12), Его учени-
ки выкрали из могилы.

Троица

Ибо три свидетельствуют па
небе: Отец, Слово и СвятыйДух;
и Сии три суть едино.

1 Ин. 5, 7
Разбираясь дальше, мы увидим, что относи-

тельно древности учения о Троице убедительно
свидетельствуют мученические акты (официаль-
ные римские протоколы допросов христиан во
время гонений). Например, мученик Епиподий,
пострадавший в 178 году, так исповедовал свою
веру перед судом: «Верую, что Христос купно со
Отцом и Святым Духом есть Бог, и с радостью
полагаю душу мою за Того, Кто и Творец мой и
Искупитель»"н, а священномученик Поликарп
Смирнский, ученик апостола Иоанна Богосло-
ва, перед тем как взойти на костер в 156 году,
молился такими словами: «Господи Боже Все-
держителю... за это и за все я Тебя восхваляю,
Тебя благословляю, Тебя прославляю через веч-
ного и Небесного Священника Твоего Иисуса



2 0 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Христа, Твоего возлюбленного Сына, через Ко-
торого да будет слава Тебе с Ним и со Святым Ду-
хом — теперь и в грядущие времена. Аминь»21.

А также свидетельствуют об этом уже знако-
мые нам Лукиан (160 г.), который в своем сочи-
нении против христиан («Филопатрис») слова-
ми одного из персонажей так излагает христи-
анское учение о Боге: «Клянись Богом великим,
бессмертным, Сыном Отца, Духом, от Отца ис-
ходящим, Единым из Трех, Тремя из Единого,
Их-то... и почитай за Бога»30, и Цельс (150 г.), за-
мечая в одном месте, что христиане «допускают
многие Лица в Боге»31; цитирует в другом хрис-
тианских проповедников: «Я Бог, Я Сын Бо-
жий, Я Божественный Дух...»32 Интересно то,
что, по свидетельству Цельса, в его время это
было вполне обыкновенным и общепринятым
изложением христианской веры у современных
ему проповедников.

Стоит упомянуть еще один документ. В 1918 го-
ду в египетском городе Оксиринхе наряду с огром-
ным количеством других документов была найдена
полоска папируса, датируемая началом III века.
На одной ее стороне находились записи, посвя-
щенные подсчету зерна, а на другой — какой-то гре-
ческий текст. При его анализе удалось установить,
что это отрывок стихотворения. В переводе он вы-
глядит так:

...средоточию, пусть молчит.
Не сияйте, сверкающие звезды,
...уводящих...
Все потоки шумных рек,
Когда мы поем славу
Отцу, Сыну и Святому Духу.
Да воскликнут все силы:
Аминь! Аминь!



Коранические сказания о Христе 21

...хвала силе...
Единственному Дарителю всех благ.
Аминь! Аминь!33

То, что текст снабжен знаками древнегрече-
ской нотации (что свидетельствует о закреплении
некоей традиции), а также то, что он был вырван
из листа и соответственно является более древ-
ним, чем хозяйственные расчеты, произведенные
на обратной стороне, позволяет отнести само
произведение со всей определенностью ко второй
половине II века (а возможно, и к более раннему
сроку).

Бог?

Фома сказал Ему в ответ: Гос-
подь мой и Бог мой!

Ин. 20, 28

Относительно же древности исповедания и
почитания христианами Божества во Иисусе
Христе мы обнаружим следующие свидетельства.

• Талмуд (II в.): «Рабби Елизар сказал: "Смо-
тря в будущее, Валаам видел, что будет сын жен-
щины, который возвысится и постарается сде-
лать себя Богом и совратит весь мир... и обман-
но скажет, что уйдет, но снова вернется в кон-
це"»34. Исследователи относят это место ко
Христу.

• Лукиан (160 г.): «Они (христиане) обожа-
ют своего распятого мудреца и живут по Его за-
кону»33.

• Цельс (150 г.): «Иисус, возвратившись из
Египта, объявил Себя Богом», и в другом месте:
«Христиане ставят евреям в вину то, что они не
веруют в Иисуса как в Бога»36



22 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

• Мученик Марциал в 150 году так говорил
своим мучителям: «Все, кто не исповедует, что
Христос есть истинный Бог, посланы будут в огнь
вечный»37.

• Император Адриан (130 г.) в своем письме
к Сервиану кратко замечал об александрийцах,
что некоторые из них «боготворят Христа»38.

• Мученица Симфоросса в 120 году, когда импе-
ратор угрожал принести ее в жертву своим богам,
если она не воскурит перед ними фимиама, так от-
вечала ему: «Боги твои не могут принять меня в
жертву, но если я буду сожжена за имя Христа, Бога
моего, то тем более потреблю твоих демонов»39.

• Плиний Младший, будучи проконсулом Вифи-
нии, производил довольно обстоятельное исследо-
вание христианства, и вот что он в итоге пишет им-
ператору Траяну в 111 году: «Вся вина их (христи-
ан) состояла в том, что они сходились в известные
дни и пели песнь Христу как Богу» (письмо № 96)40.
Интересно, что, по данным, имевшимся в распоря-
жении Плиния, некоторые из допрошенных хри-
стиан заявляли, что свою веру исповедуют около
двадцати лет и более, то есть что они стали христи-
анами примерно через 60 лет после конца земной
жизни Иисуса Христа, причем, по их убеждению,
Ему следовало воздавать поклонение как Богу.

• Священномученик Игнатий Богоносец,
пострадавший в 107 году, лично знавший апосто-
лов Петра и Иоанна и, по преданию, видевший в
детстве Самого Спасителя, так свидетельствует
перед казнью: «Един есть врач, плотский и духов-
ный, рожденный и безначальный, во плоти явив-
шийся Бог Иисус Христос, Господь наш»41.

В качестве археологического свидетельства
мы можем рассмотреть два обнаруженных в



КерамическиР сказания п Xpucms 28

1945 году оссуария (хранилища для костей), отно-
сящиеся к 50 году по Р. X. На них начертаны четы-
ре креста и две греческие надписи, из которых пер-
вая — это молитва Христу о помощи, а вторая —
о воскресении человека, чьи кости покоятся в оссу-
арии42. Из этого следует, что в 50 году Христа, несо-
мненно, признавали Богом (так как молились Ему).

Свидетельством подобного же рода, но не-
много более поздним, является одна восточная
гемма с рисунком рыбы* и надписью: «Иисус Хри-
стос, защити!»43.

На древних памятниках часто встречаются
буквы а (альфа) и со (омега). Будучи заимствова-
ны из Апокалипсиса (см.: Откр. 1,8), начальная и
конечная буквы греческого алфавита являют, та-
ким образом, Божественное достоинство Иисуса
Христа, а нередкое соединение их с Его именем
подчеркивает Его собезначальное бытие с От-
цом, Его отношение к миру как первоисточника
всего и конечной цели всякого бытия41.

Необходимо также упомянуть и такое свое-
образное подтверждение того, что Христа при-
знавали Богом, как карикатурное изображение
распятия, найденное в 1856 году на развалинах
Палатинского дворца в Риме. На стене здания
грубыми штрихами начерчен крест с прикреп-
ленной к нему человеческой фигурой с ослиной
головой. Около креста, по левую сторону, стоит
человек с поднятой рукой, как бы собираясь по-
ложить на себя крестное знамение. Внизу стоит
подпись: «Алексамен поклоняется Богу». Судя
по небрежности рисунка и неправильности
подписи (она сделана с ошибкой), можно думать,

* О значении символа рыбы в дренем христианстве см.
следующую главу (с. 25).



2 4 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

что изображение было начертано неумелой ру-
кой и первым попавшимся под руку острым ору-
дием — может быть, гвоздем. Так как эта стена
принадлежала не главному зданию, а черным
людским комнатам, то очень вероятно, что ка-
кой-нибудь римский служитель, один из пажей
дворца, хотел в этой карикатуре осмеять своего
товарища, христианина Алексамена, и предста-
вил его при отправлении религиозного культа10.

Подобным же, но намного более ранним сви-
детельством является найденный в Помпеях (раз-
рушены в 79 году) остракон* с изображением кре-
ста и словами: «Надежда в Боге»40. Здесь, хотя и не
так ярко, но вполне очевидно выражена мысль,
что для ранних христиан с самого начала нераз-
рывно мировоззренчески связывались Крест, спа-
сение и Бог. В этом нет ничего удивительного, ибо
та же самая связь отражена и в Новом Завете
(см., например: 1 Кор. 1, 18; Рим. 1, 16; Флп. 2,
6-11; Ин. 12, 32-33; Еф. 2, 16; Кол. 2, 13-15).

Также нелишним будет привести еще одно кос-
венное свидетельство, хотя оно и не относится
напрямую к предмету нашего исследования.

В 1997 году при раскопках Акрополя на горе
Митридат было обнаружено подземное оборони-
тельное сооружение, где в случае опасности мог-
ли укрыться защитники крепости. При расчистке
стен перед археологами предстал лик Христа, вы-
сеченный на камне. Историки полагают, что эта
своеобразная икона была изготовлена в середине
I или в начале II века по Р. X.47

* Остраконы — черепки, обломки кирпичей, сосудов и
так далее, использовавшиеся как материал для письма бед-
ными людьми, которые не могли себе позволить дорогой
пергамент.



Коранические сказания о Христе 25

Сын Божиий?

Всякий, отвергающий Сына,
не имеет и Отца.

1 Ин. 2, 23

В качестве самого раннего письменного сви-
детельства о Сыновстве (а также и о смерти) Иису-
са Христа мы можем привести апокрифичес-
кую ветхозаветную книгу Премудрости Соломо-
на, написанную неизвестным иудейским автором
около 40 года48: нечестивые говорят: Устроим ко-
вы праведнику, ибо он в тягость нам и противится де-
лам нашим, укоряет нас в грехах против закона и по-
носит нас за грехи нашего воспитания; объявляет себя
имеющим познание о Боге и называет себя сыном Гос-
пода; он пред нами - обличение помыслов наших. Тяже-
ло нам и смотреть на Него, ибо жизнь Его не похожа
на жизнь других, и отличны пути Его: Он считает
нас мерзостью и удаляется от путей, наших, как от не-
чистот, ублажает кончину праведных и тщеславно
называет отцом своим Бога. Увидим, истинны ли сло-
ва его, и испытаем, какой будет исход его; ибо если
этот праведник есть сын Божий, то Бог защитит его
и избавит его от руки врагов. Испытаем его оскорбле-
нием и мучением, дабы узнать смирение его и видеть
незлобие его; осудим его на бесчестную смерть (Прем. 2,
12-20). Нет никакого сомнения, что этот текст от-
носится к Иисусу, поскольку содержит много пора-
жающих своей точностью параллельных мест с
Евангелием (при беглом просмотре их можно на-
считать не меньше двадцати) и был, по-видимому,
написан самим очевидцем этих событий.

Это же косвенно подтверждает и апокри-
фическая ветхозаветная Третья книга Ездры
(вторая половина I в.), где от имени Божия



26 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

г о в о р и т с я : Ибо откроется Сын Мой Иисус с теми,

которые с Ним... А после этих лет умрет Сын Мой

Христос (3 Езд. 7, 28-29).
В качестве самого раннего археологическо-

го свидетельства об изначальном почитании
Иисуса Христа Сыном Божиим можно также
рассмотреть монограмму «ИХТИС» (по-гречес-
ки «рыба»), расшифровывающуюся как 'Ir|ooi)<;
Xpicrcbq ©sou Ytoc; Еотер (Иисус Христос, Сын Бо-
жий, Спаситель). Первые «ихтисы», обнаружен-
ные на стенах древних катакомб христиан, восхо-
дят ко второй половине I века41.

Евангелие

Возвещаю вам, братия, что Еван-
гелие, которое я блпговествовал, не
есть человеческое, ибо и я принял его
и научился не от человека, по через
откровение Иисуса Христа.

Гал. 1, 11-12
Ибо мы возвестили вам силу и

пришествие Господа нашего Иисуса
Христа, не хитросплетенным бас-
ням последуя, но быв очевидцами Его
величия.

2 Пет. 1, 16
О том, что было от начала, что

мы слышали, что видели своими оча-
лп(, что рассматривали и чпю осязании
руки наши, о Слове жизни... возвещаем
вам, чтобы и вы имели общение с на-
ми: а наше общение - с Отцем и Сы-
ном Его, Иисусом Щтстом.

1Ин. 1,1,3

Теперь самое время прояснить вопрос об «ис-
каженности» Евангелия. Для этого нам нужно об-
ратить внимание на три наиболее древних манус-
крипта. Это:



Коранические сказания о Христе 27

• папирус р75, написанный приблизительно в
175 году50 и содержащий почти полностью Еван-
гелие от Луки (за исключением 1-й и 2-й глав и
еще нескольких фрагментов), а также 1, 12, 13, 14
и 15-ю главы Евангелия от Иоанна;

• манускрипт Бодмер II, относящийся при-
мерно к 150 году51 и содержащий практически
целиком Евангелие от Иоанна;

• папирус Рэйнланда 457, представляющий
собой отрывок 18-й главы Евангелия от Иоанна,
переписанный около 120 года, то есть лет через
30 после написания самого Евангелия.

Концом I века датируется папирус Эджер-
тон52. На трех папирусных листочках он содер-
жит ряд фраз, никак не связанных между собой
смыслом или повествованием. Некоторые иссле-
дователи желают видеть в этом некое «неизвест-
ное Евангелие», хотя на самом деле, за исключе-
нием сильно фрагментированного четвертого
отрывка, это просто встык переписанные по па-
мяти цитаты из канонических Евангелий.

1-й отрывок: Ин. 5, 39; Ин. 5, 45; Ин. 9, 29.
2-й отрывок: Ин. 7, 30; Ин. 10, 39; Мф. 8, 2-4;

Ин. 3, 18.
3-й отрывок: Мф. 22, 16-18; Лк. 6, 46; Мф. 16,

7-9 53.
В 170 году христианский апологет Татиан Ас-

сириец составил единую евангельскую историю,
согласованную по четырем каноническим Еван-
гелиям, и назвал ее «Диатессерон» (букв.: «через
четыре»). И вот в 1933 году археологи во время
раскопок древнего римского города-крепости
Дура-Европос обнаружили небольшой кусок
пергамента, содержащего фрагмент из «Диатес-
серона». Тщательность, с какой Татиан составлял



28 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

«Диатессерон», и крайне небольшой срок, разде-
ляющий найденный манускрипт с оригиналом
(около 30 лет), позволяют отнести стиль текста
отрывка к 170 году. Сохранившийся текст опи-
сывает приход Иосифа Аримафейского за телом
распятого Иисуса и содержит в себе следующие
дословные цитаты (не по порядку): Мф. 27, 56,
57, 58; Мк. 15, 40, 42; Лк. 23, 49, 50, 51; Ин. 19, 38'1.

В качестве археологического свидетельства
можно рассмотреть остраконы. Известна серия из
двадцати остраконов, на которых были переписа-
ны евангельские тексты; из них десять воспроиз-
водят значительную часть 22-й главы Евангелия от
Луки 55.

Помимо этого, как еще одно археологическое
подтверждение подлинности современного текста
Евангелия мы можем вспомнить глиняную таблич-
ку, найденную при раскопках Помпеи, которая со-
держит зашифрованное название молитвы «Отче
наш»30. То, что она написана на латыни (то есть
представляет собой перевод), подтверждает до-
статочную распространенность Евангелия уже в
70-х годах I столетия.

Современный историографический, топо-
графический и лингвистический анализ новоза-
ветных книг подтверждает их подлинность'7.

Неискаженность Нового Завета подтверждает-
ся и его обширным цитированием у древних авто-
ров. Все известное на сегодня из Нового Завета, за
исключением одиннадцати стихов, может быть об-
наружено в писаниях отцов Церкви I—III веков.

К манускриптам II века, помимо рассмотрен-
ных нами, относятся еще восемь — р32, р46, р64,
р67, р77, р90, р98 и 0189, они содержат следую-
щие фрагменты новозаветного текста:



KopanwiecKue сказания о Христе 29

Евангелие от Матфея — 2 стиха 3-й главы, 7 сти-
хов конца 5-й главы, 10 стихов конца 23-й главы и
26-я глава почти целиком;

Евангелие от Иоанна — 5 последних стихов 18-й
главы и 7 первых стихов 19-й главы;

Деяния святых апостолов — 5-я глава;
Послание к Римлянам — 5-я и половина 6-й гла-

вы, почти целиком с 8-й по 16-ю главу включи-
тельно;

Первое послание к Коринфянам — полностью, за
исключением нескольких фрагментов;

Второе послание к Коринфянам — 12 первых
стихов 1-й главы, 10 стихов 10-й главы, 10 послед-
них стихов 11-й главы и главы 12 и 13 полно-
стью;

Послание к Галошам — полностью, за исключе-
нием ряда фрагментов;

Послание к Ефесяиам — полностью, за исключе-
нием ряда фрагментов;

Послание к Колоссянам — полностью, за исклю-
чением ряда фрагментов;

Первое послание к Фессалоникийцам — полно-
стью, за исключением ряда фрагментов и 5-й
главы;

Первое послание к Тимофею — 12 стихов 1-й гла-
вы, 3 стиха 2-й главы, 6 стихов 5-й главы;

Послание к Титу — 5 стихов из середины 1-й
главы и 6 стихов 2-й главы;

Послание к Евреям* — полностью, за исключени-
ем ряда фрагментов;

Апокалипсис— 8 стихов 1-й главы.
Сверив все эти списки с современным текс-

том, мы хотя и увидим, что в некоторых местах
слова идут немного в другом порядке, а кое-где
меняются артикли, но при этом нам не удастся



3 0 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

обнаружить практически ни одного разночтения
по сравнению с современным текстом, которое
коренным образом меняло бы смысл или хотя бы
придавало ему другой оттенок.

Исследователи сводят все вообще разночте-
ния всех дошедших до нас рукописей Нового За-
вета к 0,5% от всего текста. И 95% всех этих раз-
ночтений встречаются в исключительно малом
количестве списков. Что же до оставшихся 5%,
то они настолько незначительны, что их включе-
ние или исключение не приводит ни к какому су-
щественному изменению смысла тех фрагмен-
тов, в которых они присутствуют58.

Как правило, сколько-нибудь значимые раз-
ночтения, если они и есть, все-таки не опроверга-
ют, а только подтверждают и еще более раскры-
вают православное учение. К примеру, вместо
принятого сейчас текста приветствия народом
Иисуса при въезде Его в Иерусалим: осанна Сыну
Давидову (Мф. 21, 9) — в некоторых древних руко-
писях стоит: осанна Богу Давидову. А некоторые
церковные писатели II века в своих сочинениях
отстаивают немного иное прочтение 13-го стиха
1-й главы Евангелия от Иоанна по сравнению с
традиционным, в котором сказано: ...Которые ни
от крови, ни от хотения плоти, ни от хотения мужа,
но от Бога родились, где подразумевается верую-
щие в Иисуса; они пишут: ...Который не от крови, ни
от хотения плоти, ни от хотения мужа, но от Бога
рожден, относя все это, таким образом, к Самому
Иисусу, и отрывок в таком прочтении подчеркну-
то свидетельствует о непорочном зачатии, а так-
же о Божественном Сыновстве Спасителя.

В некоторых рукописях Евр. 2, 9 читается как
дабы Ему, по благодати (%dpm) Божией, вкусить



Коранические сказанья о Христе 31

смерть за всех. В других же вместо %dpm стоит
%О)рЦ — «вдали». И тогда получается, что Христос
вкусил смерть «вдали от Бога», «вне Бога» (и этот
апостольский стих воскрешает в памяти вопль
Спасителя на Голгофе: Боже Мой, Боже Мой, почему
ТыМепя оставил?'(ср.: Мф. 27,46)). Он, Иисус, один
оставлен Богом, чтобы более никто из нас не оста-
вался со смертью один на один.

Еще пример разночтения — молитва Хрис-
та на Тайной вечере: Отче Святый-! соблюди их во
имя Твое, тех, которых Ты Мне дал (Ин. 17, 11).
Однако ряд рукописей содержит чтение не
«данные», но «данное», и тогда получается: От-
че Святый! соблюди их во имя Твое, которое Ты Мне
дал. Это перекликается с Посланием к Филип-
пийцам (гл. 2, ст. 9-10), где апостол говорит:
Бог... дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред
именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных,
земных и преисподних.

В Павловом стихе (синодальный перевод):
благовествование наше... закрыто... для неверующих, у
которых бог века сего ослепил умы (2 Кор. 4, 3-4) —
подразумевается, что «бог века сего» — это сатана.
А в конце II столетия святой Ириней Лионский
читал так: у неверующих века сего Бог ослепил умы.

Таким образом, нет ни одного разночтения,
из-за которого мог бы быть подвергнут сомне-
нию хотя бы один догмат христианства. Как раз
напротив. Все смысловые разночтения Еванге-
лия на самом деле представляют собой попытки
осмысления той или иной истины христианско-
го учения, и потому самые истины своим суще-
ствованием не могут поставить под сомнение.
А само по себе наличие разночтений между от-
дельными списками не подвергает сомнению



3 2 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

все произведение, ибо произведение древнее
разночтений. К тому же ведь и в Коране доста-
точно много разночтений и неясных (как грамма-
тически, так и семантически) мест.

Например, аят 63 суры 43. В официальной,
османовской редакции Корана стоит слово
'ilmun («знание»): «Истинно, Он (Иисус) — зна-
ние часа»; в другом, также признанном офици-
альным, «каноническом», тексте — 'alamun

(«знак», «признак», «знамение»): «Истинно, Он —
знамение часа». Наконец, в неканонической,
неофициальной редакции Убайи бен Ка'ба, ко-
торая, видимо, предшествовала османовской,—
dhikrllM («напоминание»): «Истинно, Он — напо-
минание о часе»59.

Мусульмане очень часто после «доказатель-
ства» искаженности Евангелия указывают на то,
что Коран в отличие от него сохранен якобы в
целости и сохранности в оригинальной версии
(составленной в 653 году)ь0. Это неправда. Не
существует ни одного списка Корана, перепи-
санного до 700 года. Та версия, которая долгие
века считалась оригиналом, а некоторыми му-
сульманскими писателями и по сей день выдает-
ся за оный, на самом деле относится примерно
к 725 году(И.

Таким образом, чисто хронологически дока-
зать неискаженность Корана даже сложнее, чем
Евангелия, поскольку самый ранний из имею-
щихся на сегодняшний день список Евангелия от-
стоит от времени написания самого Евангелия на
30 лет, а самый ранний список Корана — на 50 лет
со времени составления и примерно на 70 — со вре-
мени его написания.



Коранические сказания о Христе 33

Косвенные подтверждения
всех пяти пунктов

Неповрежденность некоторых евангельских
сказаний отчасти могут подтвердить настенные
росписи римских катакомб на новозаветные сю-
жеты. Из них ко II веку относятся изображения
Доброго Пастыря (притча о потерянной овце),
Агнца, Крещения, поклонения волхвов, Благове-
щения, беседы Христа с самарянкой, исцеления
слепорожденного, воскрешения Лазаря, насыще-
ния пяти тысяч и входа в Иерусалим62.

Таким образом, эти росписи подтверждают
более раннее существование соответствующих
текстов.

Благовещение — Лк. 1, 26-38.
Поклонение волхвов — Мф. 2, 1-12.
Крещение - Мф. 3, 13-17; Мк. 1, 9-11; Лк. 3,

21-22; Ин. 1,32-34.
Насыщение пяти тысяч — Мф. 14, 15-21; Мк.

6, 35-44; Лк. 9, 12-17; Ин. 6, 5-13.
Вход в Иерусалим — Мф. 21, 1-11; Мк. 11,

1-11; Лк. 19, 29-44; Ин. 12, 12-19.
Добрый Пастырь — сам графический образ

взят из Евангелия от Луки (гл. 15, ст. 1-7), та же
притча есть в Евангелии от Матфея (гл. 18, ст.
12-14); образ Доброго Пастыря мистически про-
работан в Евангелии от Иоанна (гл. 10, ст. 1-16).

Агнец — самый выразительный образ Искупи-
тельной Жертвы Христа - Ин. 1, 29; 1 Пет. 1, 19;
1 Кор. 5, 7; Откр. 12, 10-11; 13, 8; 17, 14.

Безусловно, эти изображения призваны бы-
ли возводить ум к тем событиям, тем текстам, ко-
торые они иллюстрировали. В свете этого стано-
вится более понятным выбор сюжетов. В беседе с



3 4 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

самарянкой Иисус прямо называет Себя Христом
(см.: Ин. 4, 25-26); в беседе со слепорожденным
Он именует Себя Сыном Божиим (см.: Ин. 9,
35-37); в беседе с Марфой перед воскрешением
Лазаря Он говорит о Себе как о Боге и та испове-
дует Его Христом и Сыном Божиим (см.: Ин. 11,
20-27). Помимо этого, здесь присутствует и мо-
мент чуда, совершаемого Иисусом, что в глазах
первых христиан (не поздних мусульманских схо-
ластов) было несомненным доказательством Его
Божественности.

Кое-что о вере ранних христиан можно узнать,
рассмотрев внимательно их имена. При переходе в
христианство люди нередко меняли имя. Приме-
ры этого мы видим уже в Новом Завете (см.: Мк. 3,
16-17; Лк. 6, 14; Мф. 10, 3; Деян. 4, 36). Такая прак-
тика связана с древним пониманием имени как вы-
ражения сокровенной сущности человека. Креще-
ние подразумевало и подразумевает до сих пор не-
кое качественное изменение сущности крещаемо-
го. Кроме этого, родители-христиане зачастую на-
зывали своих детей христианскими именами. Раз-
умеется, это не было жестким требованием, и мно-
гие древние христиане носили традиционные язы-
ческие имена. Однако все же прецеденты были, и
зачастую они говорят о многом.

Так, имена трех мучениц: Веры, Надежды и
Любови, пострадавших в 137 году7 вместе с мате-
рью своей Софией, представляют явное заим-
ствование из Первого послания к Коринфянам
(гл. 13, ст. 13), что косвенно подтверждает суще-
ствование и достаточную распространенность
по меньшей мере в 120 году 13-й главы этого По-
слания так как вне контекста всей главы послед-
ний стих становится бессмысленным.



Коранические сказания о Христе 35

В 118 году приняли мученическую кончину
отроки Феопист («верный Богу») и Агапий (ага-
пами («вечерями любви») назывались евхаристи-
ческие собрания первых христиан (см.: 2 Пет. 2,
13; Иуд. 12)). От I века до нас доходят имена Ана-
стасия («воскресение»), Иерофей («освященный
Богом»), Иуст («праведный») и Тимофей («чтя-
щий Бога»). В конце II века одни благочестивые
родители дали своей дочери имя Христодула
(«раба Христова»), а другие примерно в то же
время назвали сына Христофором («христоно-
сец»). Известны также такие древние христиан-
ские имена, как Авдиес («раб Иисуса»), Феофан
(«богоявление»), Агн («агнец»), Целестин («не-
бесный»), Парфений («девственник»), Феости-
рикт («в Боге утвержденный»), Филофей («любя-
щий Бога»).

Известен римский папа Сотер («спаситель»)
(род. ок. 150 г.). Это, собственно говоря, одно из
основных имен Христа (см.: Лк. 2,11; Ин. 4, 42; Де-
ян. 13, 23; 2 Пет. 1, 1; 1 Ин. 4, 14; Флп. 3, 20 и др.).
Имя одного из 70 апостолов — Филолог («любя-
щий Слово»). Слово — еще одно имя Сына Божия
(см.: Ин. 1, 1; 1 Ин. 5, 7; Откр. 19, 13). Одного из
учеников апостола Иоанна звали Вукол («пас-
тырь») (ум. ок. 100 г.). Это имя применял к Себе
Сам Христос (см.: Ин. 10, 14; Мф. 26, 31; 1 Пет. 2,
25;Евр. 13, 20 и др.).

Многие из этих имен по происхождению язы-
ческие и имеют дохристианскую историю —
Сотер, Филофей и другие, однако несомненно,
что, когда христианские родители давали своим
детям эти традиционные имена, они наполняли
их новым, христианским смыслом. Такой же при-
ем мы видим и в катакомбной живописи: уже



3 6 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

известные из языческой культуры образы Пасты-
ря, павлинов и другие осмысляются как бы зано-
во, приобретая новый, тайный смысл, понятный
только посвященным.

Несколько слов об апостоле Павле

И долготерпение Господа нашего
почитайте спасением, как и возлюб-
ленный брат наш Павел, по данной
ему премудрости, написал вам, как
он говорит об этом и во всех посла-
ниях, в которых есть нечто неудобо-
вразумительное, что невежды и не-
утвержденные, к собственной своей,
погибели, превращают, как и прочие
Писания.

2 Пет. 3,15-16

Апостолы и пресвитеры и братия -
находящимся в Антиохии, Сирии и
Киликии братьям из язычников: ра-
доваться ...мы, собравшись, единодуш-
но рассудили, избрав мужей, послать
их к вам с возлюбленными нашими
Варнавою и Павлом, человеками, пре-
давшими души свои за имя Господа
нашего Иисуса Христа.

Деян. 15, 28, 25-26

Другой, чуть менее распространенный му-
сульманский способ объяснения противоречий
Евангелия и Корана сводится к извращению и
преувеличению роли апостола Павла в распро-
странении христианской проповеди:

«Саул был евреем-отступником, и христиане
изменили ему имя, возможно, потому, что Саул —
еврейское имя. Этот святой Павел так перепутал
все учения Иисуса (мир ему), что в монументаль-
ной работе Майкла Харта "100", или "100 самых
великих", или "Величайшая сотня в истории", по-



Кораиическш сказания о Христе 37

лучил незаслуженно второе место. Павел оттес-
нил даже самого Иисуса, так как, по Майклу Хар-
ту, Павел был истинным основателем (выделено
автором) современного христианства. Честь со-
здания христианства должна быть поделена меж-
ду Павлом и Иисусом; и Павел победил, так как
написал больше Библейских книг, чем любой дру-
гой отдельно взятый автор, в то время как Иисус
не написал ни единого слова. Павлу не понадоби-
лось вдохновения, чтобы писать свои гиперболы
здесь и в остальных своих посланиях. Разве гит-
леровский министр пропаганды Геббельс не гово-
рил: "Чем больше ложь, тем охотнее в нее ве-
рят"63? Павел, однако, исказил послание своего
учителя, и ему удалось утвердить христианскую
веру как вполне самостоятельную религию. Он
изменил учение Иисуса и привнес в него новую
идеологию, заимствованную главным образом из

язычества»04.
Эту гипотезу опровергнуть еще легче, если

она вообще нуждается в опровержении. Доста-
точно указать на тот факт, что ни одно Евангелие
не написано Павлом65. Со стороны привержен-
цев данной гипотезы весьма наивно полагать,
будто раннехристианская община, в которой еще
большинство членов были знакомы со Христом
при Его земной жизни и которая возглавлялась
двенадцатью ближайшими Его учениками, так
легко приняла бы в свои ряды недавнего гоните-
ля и ненавистника, если бы тот проповедовал
хоть чуть иначе, нежели верует Церковь. Напро-
тив, именно потому и был он принят, что пропо-
ведовал иудеям и язычникам то же, во что уже до
этого веровал каждый христианин. К тому же в
Посланиях апостола Павла догматически нет



3 8 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

никакого принципиального новшества, нет ни од-
ного вероучительного положения, которое не при-
сутствовало бы в других книгах Нового Завета.

И сами апостолы следили очень строго за
тем, чтобы их проповедь сохранялась в целос-
ти. Так, тот же апостол Павел пишет: Умоляю вас,
братия, остерегайтесь производящих разделения и
соблазны, вопреки учению, которому вы научились, и
уклоняйтесь от них (Рим. 16, 17), гнушаясь даже
одеждою, оскверненною их плотью,— добавля-
ет апостол Иуда (ср.: Иуд. 1, 23). И апостол Иоанн
говорит о том же: Всякий, преступающий учение
Христово и не пребывающий в нем, не имеет Бога;
пребывающий в учении Христовом имеет и Отца и
Сына. Кто приходит к вам и не приносит сего уче-
ния, того не принимайте в дом и не приветствуйте
(2 Ин. 1, 9-10). Также и апостол Петр, поучая,
пророчествует: Были и лжепророки в народе, как и
у вас будут лжеучители, которые введут пагубные
ереси и, отвергаясь искупившего их Господа, навлекут
сами на себя скорую погибель. Ибо если, избегнув
скверн мира чрез познание Господа и Спасителя на-
шего Иисуса Христа, опять запутываются в них и
побеждаются ими, то последнее бывает для таковых
хуже первого. Лучше бы им не познать пути правды,
нежели, познав, возвратиться назад от преданной
им святой заповеди (2 Пет. 2, 1, 20-21). И от лица
всех апостолов Павел изрекает: Но если бы даже
мы или Ангел с неба стал благовествовать вам не то,
что мы благое ествовали вам, да будет анафема. Как
прежде мы сказали, так и теперь еще говорю: кто
благовествует вам не то, что вы приняли, да будет
анафема (Гал. 1, 8-9).

К тому же, пользуясь этим способом, можно
куда с большей долей вероятности предполо-



Коранические сказания о Христе 39

жить, что «истинным основателем современно-
го ислама» является Осман*, а не Мухаммед, ибо
в отличие от Османа апостол Павел не состав-
лял новозаветный канон и соответственно не
имел реальной возможности вносить что-либо
новое от себя или выбрасывать неугодное. В от-
личие от Османа апостол Павел не располагал
никакой гражданской властью, не являлся гла-
вой Церкви и потому не был заинтересован в ка-
ких-либо политических целях искажать тот или
иной аспект учения Христа. И наконец, нам не
известно про апостола Павла то, что известно
про Османа; ни один из апостолов Господа не об-
личил Павла в искажении христианской веры в
своих посланиях — как раз напротив (см. эпи-
граф к этой главе), тогда как многие асхабы** Му-
хаммеда были недовольны османовской редак-
цией Корана, считая ее неверной и искажен-
ной, а один из них, Абдаллах ибн Масуд, соста-
вил собственную редакцию священной книги.
До сих пор шииты* * обвиняют Османа в том,
что он не включил в нее по политическим сооб-
ражениям суру «Два светила»: в современной
шиитской версии Корана 115 сур, а в суннит-
ской (османовской) — 114. Кстати, Мухаммед
также не написал ни слова, даже более того, как
утверждают мусульмане, он был абсолютно не-
грамотным, так что не мог проверить, верно ли
записываются его откровения.

* Осман — третий халиф после Мухаммеда, составив-
ший Коран в современном его виде.
** Асхабы — сподвижники.

*** Шииты и сунниты — две древнейшие конфессии тра-
диционного ислама. Подробнее о них см. любую справоч-
ную литературу.



4 0 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Причина неприятия

Нелегко обратиться душе, объятой
заблуждением.

Св. Ириней Лионский.
Против ересей. Кн. 3, гл. 2

Рассмотренного достаточно, чтобы, беспри-
страстно судя, признать как исторические факты
то, что Христос был распят (см.: Мф. 27, 31; Мк.
15, 24-25; Лк. 23, 33; Ин. 19, 18) и изначально по-
читался христианами Сыном Божиим (см.: Мф.
14, 33; Мк. 1, 1; Лк. 1, 35; Ин. 10, 36) и Богом ис-
тинным (см.: 1 Ин. 5, 20; Иуд. 4; Рим. 9, 5), равно
как и Троица (см.: Мф. 28, 19; 1 Ин. 5, 7; 2 Кор. 13,
13) изначально исповедовалась христианами так
же, как и сейчас06.

Почему же мусульманское сознание не может
воспринять эти факты адекватно? На мой взгляд,
потому, что в исламе атрофировано исконно че-
ловеческое понимание жертвы как искупления,
как очищения от греха07. И этому есть несколько
причин.

Во-первых, в мусульманском мировоззрении
нет места искуплению, потому что нет осознания
испорченности человеческой природы как след-
ствия первородного греха. Да, признается, что про-
рок Адам согрешил, за что был изгнан из рая, но по-
том он раскаялся в своем грехе, и Бог простил его.
Этот грех не повредил его природы, соответствен-
но его потомки в сущности своей являются такими
же людьми, как и первый человек до грехопадения.
Люди рождаются безгрешными, грешить они начи-
нают по своей воле, и потому каждый несет персо-
нальную ответственность за свой личный грех.

Общечеловеческая греховность мыслится му-
сульманами не как фактическое явление, а лишь



КораниЧеские сказания о Христе 4 1

как сумма всех личных грехов, имеющая теорети-
ческий характер, отсюда мусульманам очень слож-
но понять возможность ее преодоления посред-
ством конкретной жертвы кого-то другого. Те жер-
твы, которые приносятся мусульманами в конце
хаджа на горе Арафат, мыслятся как выражение
покорности Богу, это совершается «в воспомина-
ние жертвы, принесенной Авраамом»68,— не бо-
лее. Ветхозаветное, подлинно «авраамовское» по-
нимание жертвы утрачено (см.: Исх. 29, 14; Лев. 4,
1-35 и др.). К тому же и само зло, сам грех пред-
определены Богом, а значит, необходимы и, та-
ким образом, в какой-то степени исходят от Него.

Вторая причина — понимание страдания, вы-
текающее из понимания греха. Страдание — воз-
мездие (в крайнем случае временное испытание),
но не высшее проявление свободы и любви. Без-
винных страданий не бывает. Каждый страдает
исключительно за свои грехи (исламу чужда идея
мученичества). Самудяне* и мадианитяне** погибли

* Самудяне, по Корану, народ пророка Салиха, уничто-
женный Богом за непослушание пророческому наставле-
нию.— Ред.

** Мадианитяне, по Корану, языческие народы, уничто-
женные Богом за то, что не уверовали в посланных с ним
пророков. Мадианитяне часто упоминаются в Ветхом Заве-
те. Именно они купили Иосифа у его братьев (см.: Быт. 37,
28), к ним бежал Моисей из Египта (см.: Исх. 2,15), их ста-
рейшины вместе с моавитскими ходили к Валааму (см.:
Чис. 22, 7). В Библии ничего не сказано о «пророке Шуай-
бе», который якобы проповедовал им Единого Бога (Коран
7.85). Не являлись они и безусловными язычниками: изве-
стно, что у них был священник Божий Иофор, тесть Мо-
исея (см.: Исх. 18,12), и что они ходили к пророку Единого
Бога Валааму. Мадианитяне полностью уничтожены изра-
ильтянами (см.: Чис. 31, 7-9), а не стихийным бедствием,
как сказано в Коране.



4 2 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

не потому, что все были греховны, но потому, что
каждый был грешен (Коран 7.96). Немыслимо
взять на себя страдания другого: «душа ничем не
возместит за другую душу, и не будет принято от
нее заступничество, и не будет взят от нее равно-
вес, и не будет им оказано помощи» (2.48).

В христианстве, равно как и в ветхозавет-
ном иудаизме, имеется совершенно другой
взгляд на эту проблему: Он взял на Себя наши немо-
щи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был
поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъяз-
влен был за грехи паши и мучим за беззакония наши;
наказание мира нашего было па Нем, и ранами Его
мы исцелились (Ис. 53, 4-5); Он грехи наши Сам
вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись
от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцели-
лись^ Пет. 2, 24).

В-третьих, восприятию Креста Христова ме-
шает концепция пророка в исламе. Пророк — аб-
солютно безгрешная личность. Безгрешность —
одно из обязательных качеств пророка'11. Если у
него нет никаких грехов, то ему и не за что стра-
дать. Если все же он страдает, то непонятно по-
чему? Это несправедливо, а в Божием мире все
подчинено строгой справедливости. Максимум —
пророк может переносить некоторые лишения
ради Бога, но никак не ужасную, позорную, му-
чительную смерть, являющуюся к тому же про-
клятием (см.: Втор. 21, 23; Гал. 3, 13), подобное
просто немыслимо, для мусульманина это бого-
хульство.

В кораническом изложении все истории с
пророками заканчиваются своеобразным «хеппи-
эндом»: Адам помилован (Коран 2.37), женщина,
соблазнявшая Иосифа, раскаялась и перед царем



Корапические сказания о Христе 43

признала свой грех и оправдала Иосифа (12.51),
Салих* с последователями спасен от землетрясе-
ния (7.77-79; 27.51-53), Христос в самый послед-
ний момент унесен к Богу (4.158). Погибшие в
джихаде освобождаются от всех своих грехов и
беспрепятственно попадают в рай — тоже своего
рода «хеппи-энд»70.

Мусульманское мировоззрение по сути своей
линейно — не то что продаваемый за тридцать
сребреников — цена раба! — Создатель мира или
распинаемый Вседержитель, но и перепилива-
емый деревянной пилой Исайя, но и разбойник,
«во едином часе раеви сподобивыйся», не умеща-
ется в него. Таким образом, не просто Христос,
но Христос распятый (ср.: 1 Кор. 1, 23) является
краеугольным камнем во всем диалоге с исламом,
и тот, кто упадет на этот камень, разобьется, а на
кого он упадет, того раздавит (Мф. 21, 44).

Мусульманское мировоззрение неспособно
объективно принять факт распятия, оставаясь
мусульманским. Как же оно реагирует на изло-
женные свидетельства? Мусульмане говорят:
«Что касается распятия, то полностью этот
стих Корана звучит так: "...а они не убили его и
не распяли, но это только представилось им"
(4.157). То есть Коран учит, что хотя Христос и
не был распят на самом деле, но иудеям, римля-
нам и Его ученикам представилось, показалось,
что Его распяли. Отсюда и все последующие
свидетельства».

Отвечая, нужно отметить тот факт, что ни
одно из произведений первых двух веков сущест-
вования христианства не ставит под сомнение

Салих — один из коранических пророков.



4 4 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

распятие Христа. С этим нельзя не считаться. Если
все же включить, помимо рассмотренных нами,
еще церковные и еретические произведения
I—II веков, то в итоге мы получим порядка 90 сви-
детельств, 30 из которых датируются I веком. Как
бы мы ни относились к ним, но это документы,
пренебрегать которыми с объективной точки
зрения мы не имеем причин.

Так вот, сравнив между собой сведения об
этом событии, которые доносят до нас все памят-
ники, разные по типу (археологические и пись-
менные), написанные разными людьми (филосо-
фами, историками, проповедниками, юристами,
политическими деятелями), с разным личным от-
ношением к описываемому (еретиков, язычни-
ков, иудеев и христиан), в разных жанрах (пись-
ма, хроники, стихи, проповеди, апологии, фило-
софские трактаты и даже комедии), с разными
целями (свидетельствование, назидание, опро-
вержение) и в разном контексте, мы увидим, что
они совпадают самым поразительным образом.
Совершенно точно говорится, что казнен был
именно Иисус Христос. А также при этом едино-
гласно всеми сообщается, что:

• Он был казнен в Иерусалиме, а не, напри-
мер, в Вифании* или Эммаусе**;

• Он был казнен при римском прокураторе
Понтии Пилате, а не, скажем, при Валерии Гра-
те*** или Марцелле****;

• Он был распят, а не, предположим, обез-
главлен, как Иоанн Креститель, или зарезан, как

* Вифания — город в окрестностях Иерусалима.
** Эммаус — город в Иудее.

*** Валерий Грат — прокуратор Иудеи до Пилата.
**** Марцелл — прокуратор Иудеи до Пилата.



Коранические сказания о Христе 45

апостол Иаков Зеведеев, или побит камнями, как
преподобномученик Стефан;

• Он был распят на Кресте, а не, к примеру, на
столбе, как полагают свидетели Иеговы;

• распят Он был на горе, а не на ровном мес-
те, и на горе Голгофе, а не, положим, на Елеон-
ской*;

• Он умер и был погребен в тот же день.
Разногласий по этим фактам, а также и по

многим другим, как видим, нет. Это на самом де-
ле уникальный случай, поскольку вряд ли в исто-
рии найдется еще такое событие, которое было
бы подтверждено 90 независимыми документа-
ми, отстоящими от самого события в пределах
всего 160 лет и при этом почти абсолютно соглас-
ными между собой.

Плащаница71

И, взяв тело, Иосиф обвил его
чистою плащаницею.

Мф. 27, 59

Он, купив плащаницу и сияв
Его, обвил плащаницею, и поло-
жил Его во гробе.

Мк. 15, 46

Но Петр, встав, побежал ко
гробу и, наклонившись, увидел
только пелены лежащие.

Лк. 24, 12

Но все-таки есть такое доказательство, архео-
логическое свидетельство смерти Господа, кото-
рое существует сейчас и подвергнуто многочис-
ленным научным исследованиям. Этим доказа-
тельством является Плащаница, позже названная

Елеопская гора — гора в Иерусалиме.



4 6 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Туринской, в которую был завернут при погребе-
нии Спаситель. Она представляет собой полотно
длиной 4,3 метра и шириной 1,1 метра. На его
желтовато-белом фоне выступают расплывчатые
пятна коричневых тонов — издали в расположе-
нии этих пятен вырисовываются очертания че-
ловеческой фигуры и мужского лица с бородой и
длинными волосами.

Предупреждая возможные вопросы, сразу
же обратим внимание на датировку. Ткань Пла-
щаницы — льняное полотно, тканное зигзагом
3 на 1. Такие ткани изготавливались на Ближ-
нем Востоке, в частности в Сирии, в течение
II—I веков до Р. X. и до конца I века по Р. X. и по-
лучили название «дамаск». Они стоили очень
дорого. На Плащанице сохранились отпечатки
монет, которыми были покрыты глаза Покойно-
го. Это очень редкая монета — «лепта Пилата»,
чеканившаяся только около 30 года по Р. X., на
которой надпись «император Тиберий» сделана
с ошибкой.

В 1988 году атеисты вздохнули свободно в
связи с тем, что по результатам радиоуглеродно-
го анализа, производившегося тогда, Плащаница
оказывалась не «старше» XIII века, однако прове-
денные недавно (в 1995 г.) повторные исследова-
ния в этой области с учетом всех внешних обсто-
ятельств, способных «омолодить» ткань, опреде-
ляют возможный возраст Плащаницы опять-таки
двумя тысячелетиями72.

Производились исследования цветочной
пыльцы на Плащанице, подтвердившие ее дли-
тельное пребывание в Палестине,— 39 из 49 ви-
дов либо собственно палестинские, либо же вооб-
ще ближневосточные формы. К тому же пыльца



Коранйческие сказания о Христе 47

прекрасно сохраняется в течение очень длитель-
ного времени и позволяет установить не только
где, но и когда росли цветы, с которых она обле-
тела. Результаты были поразительными. На Пла-
щанице находилась пыльца эндемичных* расте-
ний, произраставших в Палестине в I веке, а так-
же растений Сирии, Византии, Франции соот-
ветственно более поздних веков.

Таким образом, возраст Туринской Плащани-
цы датируется 30-ми годами I века по Р. X. и ближ-
невосточное ее происхождение не может вы-
звать сомнений.

Один мусульманин, с которым я разговари-
вал о Плащанице, после того как я привел ему эти
доводы, немного помолчав, сказал мне: «Поло-
жим, что датировка Плащаницы верна. Однако
действительно ли на ней изображен Иисус Хрис-
тос, а не какой-либо другой распятый в это время
в Палестине человек?».

Для ответа на этот вопрос достаточно сопоста-
вить данные, известные нам о Человеке, изобра-
женном на Плащанице, установленные независи-
мыми криминалистами и судмедэкспертами, с дан-
ными, известными нам о Христе из Евангелия.

1. У Человека, изображенного на Плащани-
це, на лбу и висках сохранились сгустки запек-
шихся капель крови, образующих форму венца,—
и, сплетши венец из терна, возложили Ему на голову
(Мф. 27, 29).

2. Человеку, изображенному на Плащанице,
сильно разбили левую щеку — когда Он сказал это,
один из служителей, стоявший близко, ударил Иисуса
по щеке {Ни. 18, 22).

Эндемичный — встречающийся только в каком-либо
определенном районе.



4 8 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

3. Человека, чье изображение отпечаталось
на Плащанице, били палками по голове, с левой
стороны, сломали переносицу и рассекли скулу
(ученые сумели определить даже толщину пал-
ки),— и, взяв трость, били Его по голове (Мф. 27, 30);

4. Человека, чье изображение отпечаталось
на Плащанице, бичевали особым бичом, употреб-
лявшимся римлянами,— «флягрумом», состоя-
щим из нескольких (в настоящем случае из пяти)
концов веревок с большими и тяжелыми метал-
лическими пуговицами на концах. По всей
видимости, бичевали два воина: один высокого
роста, а другой более низкого, и били сначала по
спине, а потом по груди и животу. Всего таких уда-
ров было 98 — тогда Пилат взял Иисуса и велел
бить73 Его (Ин. 19, 1).

5. На Плащанице запечатлен глубокий след от
тяжелого бруса Креста на правом плече Этого Че-
ловека, который Ему, по обычаю, приказали нести
на место казни. Измученный и обессиленный,
Этот Человек неоднократно (трижды) падал под
тяжестью Своей ноши. При падении одно колено
было разбито, а тяжелая балка Креста ударяла Его
по спине и ногам. Следы этих падений остались,
по свидетельству экспертизы, на ткани Плащани-
цы — и, неся крест Свой, Он вышел на место, называе-
мое Лобное, по-еврейски Голгофа (Ин. 19, 17).

6. Человек, изображенный на Плащанице,
был распят. Его плечи приподняты, а грудь имеет
такую форму, как у людей, умирающих от удушья
(недавно медицина установила, что люди, распя-
тые на крестах, умирали от удушья). На руках и
ногах отпечатались раны от гвоздей. Оба запяс-
тья темные от сквозных ран, кровь стекала по ру-
кам по направлению к локтям. Отметим, что след



Коранические сказания о Христе 49

от гвоздя на Плащанице по форме и размеру точ-
но соответствует форме и размерам гвоздя, хра-
нящегося в церкви Святого Креста в Риме и, по
преданию, являющегося одним из гвоздей, кото-
рыми был пронзен Христос,— там распяли Его
(Лк. 23, 33).

7. Ноги Этого Человека не перебиты. В 1968 го-
ду в Иерусалиме были обнаружены останки челове-
ка, распятого в I веке, причем голени его были пе-
реломаны, а гвоздь находился в том же месте, что
и на Плащанице,— итак пришли воины, и у первого пе-
ребили голени, и у другого, распятого с Ним. Но, придя к
Иисусу, как увидели Его уже умершим, не перебили у Него
голеней (Ин. 19,32-33).

8. С левой стороны груди Этот Человек полу-
чил рану от копья между ребер размером 4,5 сан-
тиметра. По мнению врачей, копье пронзило
плевру, легкое и повредило сердце. Под раной на
Плащанице отпечаталось пятно крови71, которая
потекла, когда Этот Человек находился в верти-
кальном положении. В некоторых местах пятно
не пропечаталось, из чего следует вывод, что
кровь смешалась с водяной жидкостью,— один из
воинов копьем пронзил Ему ребра, и тотчас истекла
кровь и вода (Ин. 19, 34).

9. Эта рана, по мнению некоторых специалис-
тов, не могла быть нанесена длинным и тяжелым
римским копьем пехотинца («хаста») или копьем
кавалериста («пилум»). Это след от копья типа
«лонхе», употреблявшегося легионерами военных
гарнизонов. Как известно из Евангелия, солдаты,
которые совершили распятие, возглавлялись цен-
турионом (сотником) (см.: Мф. 27, 54; Мк. 15, 39,
44-45; Лк. 23, 47) и соответственно были легионе-
рами. Удар был нанесен одним из них.



5 0 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

10. Этот Человек был обвит очень дорогой
Плащаницей, пропитанной благовониями (алоэ
и мирра),— так во времена Христа евреи подгота-
вливали погребальные пелены,— итак, они взяли
тело Иисуса и обвили его пеленами с благовониями
(Ин. 19, 40).

11. Но Сам Человек был не только не смазан
ими, но даже и не обмыт (Иосиф и Никодим не
имели для этого времени ввиду наступавшего часа
Пасхи (см.: Ин. 19, 42)), в связи с чем на Его теле
появились обильные испарения. По одной из гипо-
тез, именно химический состав этих испарений,
действуя на химический же состав алоэ, оксидиро-
вал полотно подобно химическому негативу, в ре-
зультате чего и возникло изображение на Плаща-
нице. Использование для Плащаницы такой доро-
гой ткани, как дамаск, свидетельствует о состоя-
тельности погребавшего — богатый человек из Арима-
феи (Мф. 27, 57) — и его уважении к Распятому —
Иосиф Аримафейский, ученик Иисуса (ср.: Ин. 19, 38).

12. Судмедэксперты пришли к выводу, что ме-
нее чем через 40 часов после погребения по-
смертный процесс прекратился, ибо в ином слу-
чае сохранность пятен крови, лимфы и т.д. была
бы существенно иной: к 40-му часу соприкоснове-
ния все отпечатки расплылись бы до неузнаваемо-
сти и были бы уничтожены тлением — из Еванге-
лия мы знаем, что Христос воскрес через 36 часов
после Своего погребения (см.: Лк. 23, 54 — 24, 1).

13. Криминалисты и медики обратили внима-
ние на то, что тело Распятого отделилось от всех
кровяных сгустков, от всех затвердений сукрови-
цы и околосердечной жидкости, не затронув ни
одного из них, то есть, по свидетельству врачей,
Этот Человек вышел из Плащаницы, не развер-



Коранические сказания о Христе 51

нув ее, как Христос проходил после Воскресения
через закрытые двери (см.: Ин. 20, 19).

Исходя из всего вышесказанного, мы должны
признать как очевидный факт, что Человек, изо-
браженный на Плащанице, является Иисусом
Христом, и никем иным. Математически вероят-
ность совпадения всех этих факторов сводится к
одной миллиардной. Это и есть современное и
непреложное свидетельство страданий, распя-
тия, смерти, погребения и Воскресения Иисуса
Христа.

Пророчества

Тогда Он сказал им: о, несмыслеи-
ные и медлительные сердцем., чтобы
веровать всему, что предсказывали
пророки! Не так ли надлежало по-
страдать Христу и войти в славу
Свою? И, начав от Моисея, из всех
пророков изъяснял им, сказанное о
Нем во всем Писании.

Лк. 24, 25-27

Вторым столь же, а может, даже более важным
современным свидетельством являются ветхоза-
ветные пророчества о страданиях и смерти Мес-
сии (по-гречески Христа). Мусульмане признают
Иисуса Христом, то есть ветхозаветным Мессией,
и почитают всех израильских пророков, так что
здесь недоразумений быть не должно. Все, что мы
сейчас перечислим, написано задолго до Рождест-
ва Христова — это бесспорно — и исключает воз-
можность «пророчества задним числом».

Предсказан сам факт: предан смерти будет Хри-
стос (ср.: Дан. 9, 26) — и цель его — искупление: Он
взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы
думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен



5 2 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за
беззакония наши; наказание нашего мира было на Нем,
и ранами Его мы исцелились (Ис. 53, 4-5).

Нужно отметить, что ничто другое не предре-
чено в Ветхом Завете так документально и точно,
как эта Жертва, ибо в ней и заключалась миссия
Мессии.

Предательство от друга так предречено: чело-
век мирный со мною, на которого я полагался, кото-
рый ел хлеб мой, поднял на меня пяту (Пс. 40,. 10).
Пророк даже называет цену: И скажу им: если угод-
но вам, то дайте мне плату мою... и они отвесят в уп-
лату мне тридцать сребренников (Зах. 11, 12);

оставление учениками: порази Пастыря, и рас-
сеются овцы! (Зах. 13, 7);

ложные обвинения: восстали на меня свидетели
лживые и дышат злобою (Пс. 26, 12); отверзлись на
меня уста нечестивые и уста коварные; говорят со
мною языком лживым (Пс. 108, 2);

молчание перед обвинителями: а я, как глухой,
не слышу, и как немой, который не открывает уст сво-
их (Пс. 37, 14);

насмешки и издевательства: Все, видящие меня,
ругаются надо мною, говорят устами, кивая головою:
«он уповал на Господа; пусть избавит его, если он уго-
ден Ему» (Пс. 21, 8-9);

бичевание, избиение и оплевание: Я предал
хребет Мой бающим и ланиты Мои поражающим; ли-
ца Моего не закрывал от поруганий и оплевания (Ис.
50, 6) — и: тростью будут бить по ланите судью Изра-
илева (Мих. 5, 1);

само распятие: псы окружили меня, скопище
злых обступило меня, пронзили руки мои и ноги мои
(Пс. 21, 17); и дали мне в пищу желчь, и в жажде
моей напоили меня уксусом (Пс. 68, 22); делят ризы



Коранические сказания о Христе 53

мои между собою и об одежде моей бросают жребий
(Пс. 21, 19); можно было бы перечесть все кости мои;
а они смотрят и делают из меня зрелище (Пс. 21, 18);
за любовь мою они враждуют на меня, а я молюсь
(Пс. 108, 4); Боже мой! Боже мой! для чего Ты оста-
вил меня? (Пс. 21, 2);

смерть со злодеями: предал душу Свою на смерть,
и к злодеям причтен (Ис. 53,12), засвидетельствован-
ная солнечным затмением: И будет в тот день, гово-
рит Господь Бог: произведу закат солнца в полдень?5 и ом-
рачу землю среди светлого дня (Ам. 8, 9); Солнце и луна
померкнут и звезды потеряют блеск свой (Иоил. 3, 15);
лишь в вечернее время явится свет (Зах. 14, 7);

пронзение сердца и скорбь учеников: и сердце
мое уязвлено во мне (Пс. 108, 22); воззрят на Того, Ко-
торого пронзили, и будут рыдать о Нем, как рыдают
об единородном сыне, и скорбеть, как скорбят о первен-
це (ср.: Зах. 12, 10);

погребение у богатого: Ему назначали гроб со
злодеями, но Он погребен у богатого (Ис. 53, 9).

Так в Ветхом Завете описана смерть Мессии.
Расходится ли она хоть в чем-нибудь с той, что
была на Голгофе?

Заключение

Покайтесь и веруйте в Евангелие.
Мк. 1, 15

Таким образом, историчность распятия под-
тверждена самым точнейшим и подробнейшим
образом самыми разнообразными источниками.
И эти же факты подтверждают истинность глав-
нейшего евангельского сказания. Ибо если Хрис-
тос не умер за нас, то и не спас нас и все, что мы
делаем, теряет всякий смысл и христианство из
Благой Вести миру о спасении во Христе Иисусе



5 4 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

с вечною славою (ср.: 2 Тим. 2, 10) превращается в
набор моралистических реплик и красивых фраз.

Разрушается сам смысл Нового Завета, как за-
вета любви, ибо если Бог не отдал Сына Своего
Единородного, дабы всякий верующий в Него не погиб,
но имел жизнь вечную (Ин. 3, 16), то любовь Его те-
ряет свое реальное воплощение, свое великое
подтверждение и превращается в абстрактный
тезис, лишенный всякой почвы. Если Христос не
умер, то и не воскрес, а если не воскрес, то и пропо-
ведь наша тщетна, тщетна и вера (ср.: 1 Кор. 15,
14). Но, пострадав за грехи наши (ср.: 1 Пет. 3, 18),
Христос воскрес (1 Кор. 15, 20), чему мы все свидете-
ли (Деян. 2, 32). А посему и до сего дня Кровь Иисуса
Христа очищает нас от всякого греха (ср.: 1 Ин. 1,7),
ибо Кровию Своею искупил Он нас Богу из всякого наро-
да и племени (ср.: Откр. 5, 9).

Почему христиане не считают
Мухаммеда пророком?

Этот вопрос искренне волнует многих мусуль-
ман, и, наверное, его чаще всего задают христиа-
нам. Нередко он звучит в такой форме: «Вот мы
же, мусульмане, почитаем вашего Иисуса Христа,
как пророка, а вы вот не признаете нашего Мухам-
меда пророком! Откуда такая несправедливость?».

Но на самом деле все обстоит прямо противо-
положным образом. Прежде признания посланни-
чества стоит признание самой природы того, кого
требуется признать. И здесь легко увидеть, что как
раз мы, христиане, признаём Мухаммеда челове-
ком, как и мусульмане, а вот они не признают
Иисуса Христа Богом, как признаём мы. Итак,
если мы признаём их человека человеком, а они



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком ? 55

не признают нашего Бога Богом, то кому же более
пристало указывать на несправедливость?

Однако, не ограничиваясь этим, мы дадим
подробный и исчерпывающий ответ на вопрос,
почему мы не можем считать Мухаммеда истин-
ным пророком Божиим.

Первая причина. Христиане не принимают
его как пророка потому, что в Божественной ис-
тории спасения для такой фигуры, какой являет-
ся Мухаммед согласно исламу, просто нет места.

Вспомним историю спасения. Господь заклю-
чил с Авраамом завет, произвел от него через
Исаака народ, посвященный Ему, обновил и рас-
ширил этот завет через Моисея, далее непрерыв-
но посылал пророков, вплоть до Иоанна Крести-
теля, которого послал как Предтечу (то есть то-
го, кто приготовляет путь) перед Христом. И на-
конец, явился Христос и сказал, что все пророки
и закон прорекли до Иоанна (Мф. 11, 13) и после
Крестителя пророков-законодателей больше не
будет. И ни Манесу, ни Мухаммеду, ни Ахмаду
Мирзе Гуляму места уже нет!

Но дело не только в одной этой фразе, а преж-
де всего в том, что Новый Завет сам по себе являет
завершение и исполнение Божественной истории
спасения, как она изложена в Откровении.

Всемогущий Господь возжелал явишься на зем-
ле и обращаться между людьми (ср.: Вар. 3, 38). Он
посылал пророков, чтобы подготовить человече-
ство к Его приходу. И когда оно было достаточно
подготовлено (а именно смог родиться человек
такой чистоты, как Дева Мария), тогда Бог явился
во плоти (1 Тим. 3, 16) и совершил задуманное Им
дело спасения людей, установив посредством



5 6 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

Таинства Крещения принципиально иные отно-
шения между человеком и Богом, когда каждому
открылась возможность личного единения с Все-
вышним. Ничего нового, более совершенного
быть уже не может (как не может быть ничего со-
вершеннее Бога), и ислам на это не претендует.

Но тогда какая нужда в новых пророках? Вре-
мя пророков прошло. Оно было необходимо для
человечества, когда то находилось в начале свое-
го пути к Богу, так же как воспитатель необходим
для малолетнего ребенка. Но если к этому же ре-
бенку лет через сорок опять явится некто, выдаю-
щий себя за воспитателя, и станет отправлять его
в детский сад, кормить из ложечки, а за непови-
новение ставить в угол, то это встретит недоуме-
ние и возмущение, не так ли? Вот потому и про-
роческие притязания Мухаммеда встречают не-
приятие у христиан.

Воспитатель попросту становится не нужен,
когда человек достигает зрелого возраста, также и
тот, кто претендует на то, что бы вещать волю да-
лекого Бога, уже неуместен, когда человечество
получило возможность непосредственного обще-
ния и жизни с Богом и в Боге. Именно поэтому в
Новом Завете нет указаний на будущих новых про-
роков, посланных Богом со специальной миссией,
но зато есть предупреждения о том, что многие лже-
пророки восстанут и прельстят многих (Мф. 24, 11).

Разумеется, Господь не отнял от Нового Из-
раиля — Церкви Христовой — пророческого дара
и среди православных были и есть благочести-
вые люди, наделенные пророческим даром, или,
как его еще иначе называют, даром прозорливос-
ти. Но он теперь служит для помощи чадам Божи-
им в их жизни во Христе Спасителе, а не для но-



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком? 5 7

вых откровений, которые уже невозможны, по-
тому как неуместны, а неуместны, потому как нет
ничего совершеннее и лучше Бога.

Представим, что некий знатный человек —
допустим, президент или король — посылает к
подданным одного за другим посланников, чтобы
те подготовили людей к прибытию самодержца.
Наконец, к народу является сам король, и кто не
сочтет безумными тех, которые предпочитают
посланников короля самому королю или тем бо-
лее уже после явления короля принимают кого-
то, кто объявляет себя его новым посланником?

Кроме того, христиане принципиально несо-
гласны с мусульманским пониманием истории
пророков как ряда более или менее безуспешных
неудачников, повторяющих одно и то же. На са-
мом деле в истории спасения нет ни одного не-
удачного пророка; каждый, кого посылал Гос-
подь, выполнил свою миссию, и дело каждого в
свою меру исполняло замысел Божий.

Вторая причина. Христиане не признают
Мухаммеда пророком потому, что его учение пря-
мо противоположно учению Христа.

Приведем несколько примеров.
Христос сказал: Всякий, разводящийся с женою

своею и женящийся на другой, прелюбодействует, и вся-

кий, женящийся на разведенной с мужем, прелюбодей-

ствует (Лк. 16,18); и если жена разведется с мужем сво-

им и выйдет за другого, прелюбодействует (Мк. 10, 12).

Коран же учит наоборот: если разведенные муж и
жена захотят снова сочетаться браком, то для
этого жене необходимо прежде выйти за другого
мужчину (!), развестись с ним и только после этого
вернуться к прежнему: «Если же он дал развод ей,



5 8 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

то не разрешается она ему после, пока не выйдет
она за другого мужа, а если тот дал ей развод, то нет
греха над ними, что они вернутся» (2.230).

В Новом Завете есть слова: В искушении никто
не говори: Бог меня искушает; потому что Бог не иску-
шается злом и Сам не искушает никого, но каждый ис-
кушается, увлекаясь и обольщаясь собственною похо-
тью (Иак. 1, 13-14); в Коране же от лица Бога го-
ворится: «Мы искушаем вас то тем, то другим спо-
собом: страхом, голодом, потерею имущества,
жизни, плодов» (2. 155).

Новый Завет: Не мстите за себя, возлюбленные,
но дайте место гневу Божию. Ибо написано: Мне
отмщение, Я воздам, говорит Господь (Рим. 12, 19).
Коран: «Верующие! Вам предписана месть за уби-
тых» (2, 178).

Это очевидное противоречие является еще од-
ной веской причиной недоверия христиан к проро-
ческой миссии Мухаммеда. Бог не может противо-
речить Себе и давать прямо противоположные за-
поведи для человека — следовательно, Новый Завет
и Коран — это откровения из разных источников, а
тот, кто принес Коран, не является пророком Бога,
Который даровал христианам Евангелие.

Третья причина. Мухаммед не привел ника-
ких объективных доказательств своим притяза-
ниям на пророческое достоинство.

Как говорил мусульманам святитель Григо-
рий Палама, «у вас и у нас есть обычай, утвер-
жденный длительным временем и законом: без
свидетельств ничего не принимать и не почитать
за истинное. Свидетельства же бывают двоякого
рода: они идут от самих дел и явлений или от лю-
дей, достойных веры.



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком ? 5 9

Так, Моисей покарал Египет знамениями и чу-
десами, жезлом заставил море расступиться и вновь
сомкнуться, по его воле хлеб выпал с неба (см.: Исх.
16,4). Нужно ли еще что-нибудь говорить, поскольку
и вы считаете Моисея достойным веры? Он был и
Богом признан как Его верный раб (см.: Чис. 12,7),
но не Сыном и не Словом. Затем по Божественному
повелению он взошел на гору, и умер, и соединился
с теми, кто был до него (см.: Втор. 32, 49-50).

В отношении же Христа, совершившего многие
великие и небывалые деяния, имеются свидетельст-
ва самого Моисея и других пророков. От начала ве-
ка Он один признается даже вами Словом Бога;
Он один от начала века рожден от Девы; Он один от
начала века взят на небо и остается там бессмерт-
ным; Он один от начала века, как надеются, снова
снизойдет оттуда, чтобы судить живых и мертвых
(см.: 2 Тим. 4,1; 1 Пет. 4, 5), которые воскреснут.

Говорю же я о Нем то, что и вами, мусульма-
нами, признается. Вот почему мы веруем во
Христа и верим Его Евангелию. Что же касается
Мухаммеда, то мы не находим ни свидетельств о
нем у пророков, ни чего-то необычного и до-
стойного упоминания в его деяниях, способного
вызвать веру в него. Поэтому мы не веруем в не-
го и не верим его книге»70.

Итак, вполне разумное замечание: чтобы при-
нять какое-либо серьезное заявление за истину,
нужно иметь весомые аргументы. Ведь и сами му-
сульмане далеко не всех признают пророками,
кто себя таковым называет. Например, в XIX ве-
ке на территории нынешнего Пакистана появился
человек Ахмад Мирза Гулям, который объявил
себя новым пророком Аллаха, призванным вос-
становить откровение, замутненное позднейшим



6 0 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

исламом. Он нашел себе сторонников, но подавля-
ющее большинство мусульман не признали его при-
тязаний и считают ахмадийцев еретиками. Подоб-
но этому, и в 2007 году некая женщина в Азербай-
джане объявила себя пророчицей, но мусульмане
не спешат ее признавать. Наверное, потому, что не
видят к тому достаточных доказательств.

Вот точно так же и христиане не видят таких
доказательств в отношении Мухаммеда. Конеч-
но, он пытался их приводить, однако, как мы по-
нимаем, доказательства должны соответствовать
уровню притязаний. Представим, что выступает
некий человек и объявляет всем: «Слушайте, лю-
ди! Вы должны мне подчиняться, как своему пра-
вителю, кроме того, я — пример вам во всем, а к
тому же и прямой посланник Божий». Естествен-
но, первый же вопрос: а почему мы должны при-
нять тебя за такового? А в ответ: «Да вот стихи у
меня хорошие есть. Ни у кого таких нет, и даже
близко никто так не напишет!».

Признайтесь: разве, услышав такие аргумен-
ты, вы посчитаете их достаточными?

А ведь это единственное «доказательство», ко-
торое привел Мухаммед,— свой собственный Ко-
ран! «А если вы в сомнении относительно того, что
Мы ниспослали Нашему рабу, то принесите суру,
подобную этому, и призовите ваших свидетелей,
помимо Аллаха, если вы правдивы. Если же вы это-
го не сделаете,— а вы никогда этого не сделаете! —
то побойтесь огня, топливом для которого люди и
камни, уготованного неверным» (Коран 2.23-24).
В другом месте Мухаммед требует для этой же цели
представить уже не одну, а десять сур (11.13).

Неудивительно, что арабский мыслитель Ар-
Раванди (ум. в 906 г.) восклицал: «Как можно до-



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком ? 6 1

казывать истинность пророческой миссии Му-
хаммеда на основании его же собственного Кора-
на? Если бы Евклид стал утверждать, что люди
никогда не смогли бы создать ничего подобного
его книге, неужели же на основании этого было
бы доказано, что он пророк?»77.

Итак, поверите ли вы человеку, претендующе-
му на звание правителя и пророка только лишь на
основании имеющихся у него стихов? Даже если
он действительно покажет очень хорошие стихи?
Думается, вряд ли. Стихи — это, конечно, хорошо,
но они могут подтверждать только претензии на
звание поэта. Если же речь идет о пророческом
достоинстве, то здесь требуются доказательства
посерьезнее и совершенно из другой области.

Чтобы понять, какие доказательства могут
считаться достаточными, нам стоит вспомнить,
что такое пророчество.

Пророчество — это особый дар от Бога. Про-
рок возвещает будущее. И это доказательство его
истинной связи с Богом. Как мы знаем, время —
принадлежность нашего сотворенного мира. Мы
все существуем во времени, воспринимая настоя-
щее, прошлое и будущее. То, что в действительно-
сти произойдет, нам неизвестно. Точно знает это
лишь Тот, Кто находится вне времени и для Кого
ясно видно и наше прошлое, и настоящее, и буду-
щее. А вне времени и мира находится лишь Тот,
Кто сотворил мир и время,— Бог. И тем, кто нахо-
дится в непосредственном общении с Ним, то
есть пророкам, Он из Своего Божественного зна-
ния открывает грядущее.

Именно поэтому в Библии дается четкий кри-
терий, как отличать ложного пророка от истинно-
го: И сказал мне Господь... пророка, который дерзнет



6 2 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

говорить Моим именем то, чегоЯпе повелел ему говорить,
и который будет говорить именем богов иных, такого
пророка предайте смерти. И если скажешь в сердце тво-
ем: «как мы узнаем слово, которое не Господь говорил ?»
Если пророк скажет именем Господа, но слово то не сбу-
дется и не исполнится, то не Господь говорил сие слово,
но говорил сие пророк по дерзости своей,- не бойся его
(Втор. 18, 17, 20-22). Если какой пророк предсказы-
вал мир, то тогда только он признаваем был за проро-
ка, которого истинно послал Господь, когда сбывалось
слово того пророка (Иер. 28, 9).

Любой из читателей может произнести
формальное «пророчество». Например, он ска-
жет: «Завтра я напишу письмо» — и действитель-
но на следующий день напишет. Но мы прекрас-
но понимаем, что это не имеет никакого отно-
шения к настоящему пророчеству. Ибо реально-
го будущего он не знает и завтра вполне может
случиться нечто такое, что ему станет совсем не
до письма.

Кстати, этот же принцип используют лже-
пророки и гадалки, равно как и дьявол, вещаю-
щий через них,— где-то прогноз, а где-то план соб-
ственных действий. Но и дьявол не знает будуще-
го, он так же, как сотворенное существо, нахо-
дится «внутри» времени. Именно потому дья-
вольские предсказания, как и людские прогнозы,
всегда даются на краткосрочную перспективу.
И это понятно. Легко сказать: «Завтра напишу
письмо» — и написать. А вот сказать: «Через год
напишу письмо» — уже сложнее. Вероятность ис-
полнения даже собственного плана становится
гораздо меньше. А сказать: «Через тридцать лет
напишу письмо»? Это еще сложнее — да будем ли
мы живы к тому времени? А сказать: «Через сто



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком? 6 3

лет мой потомок напишет такое-то письмо >? Ну,
тут всякий махнет рукой, сочтя за чистую выдумку.

А вот в Библии существуют конкретные проро-
чества, детально сбывшиеся спустя столетия после
того, как они были произнесены и записаны.

В Новом Завете есть целый ряд таких проро-
честв, достоверность которых несомненна; руко-
писи с этими предсказаниями датируются на мно-
го веков ранее того, как они исполнились. На-
пример, одна женщина с алавастровым сосудом
возлила благовоние на главу Иисуса, и когда апо-
столы вознегодовали о напрасной трате столь
драгоценного благовония, то услышали: истинно
говорю вам: где ни будет проповедано Евангелие сие в
целом мире, сказано будет в память ее и о том, что она
сделала (Мф. 26, 13).

Эти слова были произнесены, когда еще не
было написано Евангелие, и они содержатся в
манускрипте р64, датируемом II веком по Р. X.,
когда христианство еще представляло собой го-
нимую и очень небольшую по численности груп-
пу, так что по всем людским меркам не было ни-
какой гарантии того, что Писание христиан во-
обще сохранится, не говоря уже о том, чтобы
быть проповеданным во всем мире. Тем более ес-
ли вспомнить, как в начале IV века император
Диоклетиан постановил по всей Римской импе-
рии изымать и уничтожать христианские книги.
Он действительно намеревался покончить с хри-
стианством. «Да погибнет имя христиан» — так
было написано в его указе. И однако же, мы все —
свидетели, что слово Господа Иисуса Христа
сбылось в точности, во всех деталях, причем
много столетий спустя, когда были открыты все
части света на Земле.



6 4 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

И теперь Библия является самой распростра-
ненной книгой в мире, ее читают на всех пяти кон-
тинентах, она переведена на 2426 языков, издана
общим тиражом около 6 миллиардов экземпляров,
и везде, где распространено Евангелие, в нем по-
прежнему содержится история о женщине с алавас-
тровым сосудом. Конкретный пример точного про-
рочества, которое не записано задним числом, но
есть в рукописях более древних, чем исполнение
его, и в этом точном исполнении может убедиться
любой. В Библии немало других столь же ясных
примеров, но и одного достаточно, чтобы сделать
вывод: она этому критерию соответствует.

А вот про Мухаммеда такого сказать никак нель-
зя. В Коране он прямо говорит, что не знает, «что
будет сделано со мною и с вами» (46.8). В одном из
хадисов* Мухаммед утверждает: «Никто не знает,
что будет завтра, что скрыто в утробах, что он при-
обретет завтра, в какой земле умрет, и никто не
знает, когда пойдет дождь» (Бухари 2.17.149).
Итак, он сам расписывается в том, что не знает
будущего, но это еще, как говорится, полбеды.
Вторая половина — в том, что, согласно мусуль-
манским же источникам, Мухаммед все-таки де-
лал предсказания, и они — не сбывались!

Вот пример: «Однажды в конце своей жизни
пророк совершил с нами вечернюю молитву, под-
нялся и сказал: "Понимаете ли вы, что это за ночь?
Поистине через сто лет после этой ночи не оста-
нется на земле ни одного из живущих на ней"» (Бу-
хари 1.3.116). Любой читающий эти строки являет-
ся опровержением этого «пророчества», ибо не

Хадис — собрание текстов, содержащих высказыва-
ния Мухаммеда.— Ред.



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком! 6 5

только через сто, но и через полторы тысячи лет
после сказанного земля полнится живущими.

Еще хадис: «Посланник Аллаха сказал: "Скоро
Евфрат откроет сокровищницу, полную золота, но
пусть тот, кто будет жить в это время, ничего не бе-
рет оттуда... Евфрат раскроет гору золота под
ним"» (Бухари 9.88.235). Более чем за полторы ты-
сячи лет это «скоро» так и не наступило.

И еще: «Никогда не преуспеет народ, который
сделает женщину своим правителем» (Бухари 9.88.
219). Английский народ вполне преуспевает при по-
лувековом правлении королевы Елизаветы II, как и
до того преуспевал при правлении королевы Вик-
тории; аналогичные примеры из истории можно
продолжать, но их, впрочем, образованный чита-
тель и так знает.

Как мы помним из Библии, по закону Моисееву
даже одного несбывшегося пророчества достаточ-
но, чтобы не только признать человека лжепроро-
ком, но и поступить с ним весьма сурово: пророка, ко-
торый дерзнет говорить Моим именем то, чего Я не пове-

лел ему говорить... предайте смерти (Втор. 18, 20).

Однако это не единственный критерий, и Бо-
жественное Откровение предлагает нам второй
универсальный способ определения истинности
либо ложности откровения, а также правдивости
или лживости тех, кто его произносит.

Вот он, второй библейский критерий: если бы
даже мы или Ангел с неба стал благовествовашь вам не

то, что мы благовествовали вам, да будет анафема (Гал.

1,8). Обращайтесь к закону и откровению. Если они не

говорят, как это слово, то нет в них света (Ис. 8, 20).

Вполне логично. Поскольку мусульмане знают,
что у христиан Священное Писание — Библия, то,
естественно, для того, чтобы признать Мухаммеда



6 6 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

пророком или хотя бы просто человеком незаблуд-
шим, нужно, как минимум, чтобы его учение не про-
тиворечило тому, что нам уже известно как истин-
ное Откровение Божие.

Кстати, сам Мухаммед был совершенно согла-
сен с этим критерием. В Коране говорится, что
он был послан «для подтверждения истинности
того, что было ниспослано до него, как прямой
путь и радостная весть верующим» (Коран 2.97),
а также уточняется: «Ниспослал Он тебе в исти-
не, подтверждая истинность того, что ниспосла-
но до Него. И ниспослал Он Тору и Евангелие
раньше в руководство для людей» (3.3-4). В дру-
гом месте говорится, что в принесенном Иисусом
«Евангелии — руководство и свет» и что оно —
«с подтверждением истинности того, что нис-
послано до него в Торе, и руководством и увеща-
нием для богобоязненных» (5.46).

Наконец, для христиан прямо заповедано:
«И пусть судят обладатели Евангелия по тому, что
низвел в нем Аллах» (5.47).

Так мы и поступаем, но не потому, что слушаем-
ся Корана, а потому, что это предписано в Библии и
это же подсказывает здравый смысл: если мы, к
примеру, имеем письмо от начальника, про кото-
рое точно знаем, что оно — истинное, и притом на-
чальник предупредил нас, что могут принести от
его имени подложные письма, то, когда нам кто-то
предъявит документ, убеждая, что это — новое пись-
мо, никто не станет сразу же доверять, но прежде
сверит с уже имеющимся истинным письмом — то
ли там имя стоит, та ли роспись, та ли печать и так
далее.

Однако даже мусульманам хорошо известно,
что между Библией и тем, что принес Мухаммед



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком? 6 7

как якобы подтверждение ее, весьма существенные
и даже кардинальные противоречия. Это показано,
в частности, и в предыдущем пункте («вторая при-
чина»), и в ранее бывших главах.

Следовательно, и этому критерию не удовлет-
воряет Мухаммед.

Наконец, четвертая причина. Мухаммед, ка-
ким он известен по мусульманским сказаниям, не
соответствует нравственному образу пророка, ка-
ким его рисует Священное Писание.

Основной пункт — корысть. Все истинные про-
роки бескорыстны, и это не просто личная черта
характера каждого из них, но свидетельство того,
что тот, кто действительно имеет связь с Вседержи-
телем, не имеет никакой зависимости от смертных
людей.

Пророк Елисей силой Божией исцелил Неема-
на от проказы: И возвратился к человеку Божию он и все

сопровождавшие его, и пришел, и стал пред ним, и сказал:
вот, я узнал, что на всей земле нет Бога, как только у Из-
раиля; итак прими дар от раба твоего. И сказал он: жив
Господь, пред лицем Которого стою! не приму. И тот при-
нуждал его взять, но он не согласился (4 Цар. 5, 15-16).
А после, когда пророк узнал, что Гиезий, слуга его,
догнал Неемана и от его имени выпросил денег и
одежды и скрыл это у себя дома, он сказал: Пусть же
проказа Нееманова пристанет к тебе и к потомству

твоему навек. И вышел он от него белый от проказы, как

снег (4 Цар. 5, 27).
У пророка Валаама лишь появился помысл

пойти к Валаку ради личной выгоды, и уже это яви-
лось тягчайшим грехом пред Богом,— грехом, в ко-
тором пророк раскаялся (см.: Чис. 22, 34), но все
равно был убит (см.: Чис. 31, 8) и стал символом



6 8 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

погибельного корыстолюбия (см.: 2 Пет. 2, 15;
Иуд. 1, 11). Это момент принципиальный.

А в Коране христианин видит сплошную ко-
рысть в пользу «пророка». Ни один пророк Божий
не изрекал таких «откровений», как: «А мне вот
причитается пятая доля всей добычи» (Коран 8.41),
или: «А мне вот позволено неограниченное количе-
ство жен» (4.3), или: «А вот мне позволено женить-
ся на жене приемного сына» (33.50-51), или: «За-
хваченное у врага недвижимое имущество все пере-
ходит в мое распоряжение» (59.7), или: «Мне Бог
позволил не соблюдать клятвы, данные женам»
(66.1-2), «А еще позволил самому устанавливать
очередность их посещения» (33.51), «А еще запре-
тил после моей смерти жениться на моих женах»
(33.53)78 и так далее.

Задумайтесь: в Библии перечисляются несколь-
ко десятков пророков, а именно: Моисей, Аарон,
Самуил, Давид, Гад, Нафан, Самей, Ахия, Ииуй,
Адда, Илия, Одед, Елисей, Михей, Иона, Исайя,
Иеремия, Варух, Иезекииль, Аггей, Захария, Да-
ниил, Осия, Иоиль, Амос, Авдий, Наум, Аввакум,
Софония, Малахия, Иоанн Креститель. Многие из
них оставили записанные ими книги с откровения-
ми, о жизни и откровениях других сообщают биб-
лейские исторические книги; и ни один из подлин-
ных пророков Божиих ни разу не изрекал подобно-
го откровения — более того, как мы уже показали,
даже малая корысть, хотя бы и в мыслях, считалась
тягчайшим грехом.

Ни один из них не брал себе в жены девятилет-
нюю девочку, как Мухаммед — Айшу, ни один не под-
вергал пленных пыткам, как Мухаммед — Кинана,
ни один не насиловал женщин, захваченных во вре-
мя боя, как Мухаммед — иудейку Райхану, ни один не



Почему христианские считают Мухаммеда пророком ? 6 9

заставлял признавать себя пророком под угрозой
смерти, ни один не посылал наемных убийц, чтобы
под покровом ночи расправиться с оппонентами,
ни один не занимался грабежом, ни один не считал
возможным нарушать данные клятвы.

Как видим, отличие Мухаммеда, по мусульман-
ским же рассказам, от истинных пророков Божиих
весьма существенное.

Наконец, в противоположность истинным
пророкам Божиим он был неспособен творить чу-
деса. Ему многократно арабы-язычники говорили:
Сотвори чудо, и мы поверим в тебя». Однако
Мухаммед все время начинал при этом отговари-
ваться, что творить чудеса может только Аллах, а
сам он всего лишь его «увещеватель». Вот пример
из «Сирата» Ибн Хишама, когда курайшиты проси-
ли Мухаммеда подтвердить хоть каким-либо знаме-
нием его пророческие притязания:

«Они сказали: "Попроси своего Господа,
чтобы он послал вместе с тобой ангела, который
подтвердит твои слова и защитит тебя... Тогда
мы убедились бы в твоем высоком положении при

Гсподе Твоем". И Мухаммед ответил им: "Я этого
не сделаю... Господь не посылал меня к вам за
этим. Аллах послал меня вестником и увещевате-

лем". Они сказали: "В таком случае опускай на
нас небо кусками! Как ты утверждал, Господь

твой, если захочет, сделает это. Мы не поверим
в тебя, пока не сделаешь". Мухаммед ответил:
"Это уже дело Аллаха..Если он захочет сделать

это с вами, сделает". Они сказали: "О Мухаммед!
Разве не знал твой Господь, что мы будем сидеть
с тобой и спросим тебя о том, о чем спросили, и по-
требуем то, что потребовали? Пусть бы пришел
к тебе и научил, как отвечать на наши расспросы,



7 0 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

как поступить с нами, если не примем то, что ты
принес?"»79.

И в Коране об этом ясно сказано: «Те, которые
не уверовали, говорят: "Почему ему не ниспослано
знамение от его Господа?" Но, воистину, ты — всего
лишь увещеватель» (Коран 13.7). «И сказали они:
"Не поверим мы тебе, пока ты не изведешь нам из
земли источника, или будет у тебя сад с пальмами и
виноградом... или спустишь на нас небо, как гово-
ришь, кусками, или придешь с Аллахом и ангелами
пред нами, или будет у тебя дом из золотых украше-
ний, или ты поднимаешься на небо... Скажи: "Хвала
Господу моему! Разве я только не человек — послан-
ник?""» (17.90-93).

Будь Мухаммед действительно чудотворцем,
будь все легенды о чудесах, совершенных им еще в
детстве и описанных в позднейших мусульманских
преданиях, действительно верны, ему не составило
бы труда ответить на эти вопросы. Но в каком бы
месте Корана ни задавался вопрос, может ли он по-
вторить чудеса предыдущих пророков, ответ был
всегда неизменен: нет.

Впрочем, даже если и происходили те чудеса,
которые приписаны Мухаммеду в мусульманском
предании,— а они, как правило, все происходили
только при «своих»,—то сама неспособность Мухам-
меда сотворить чудо именно тогда, когда от него
этого просили как знака подтверждения того, что
он действительно от истинного Бога, весьма симп-
томатична. Пророки Вааловы, которые вышли со-
стязаться с пророком Илией, в другое время тоже
могли творить чудеса магической силой — этим объ-
ясняется то, сколь уверенно они пошли на состяза-
ние, но как только вопрос встал об истинном Боге,
они оказались бессильны (см.: 3 Цар. 18).



Почему христиане he считают Мухаммеда пророком. ? 7 1

Следующий принципиальный пункт отличия —
форма призвания на пророческую деятельность.
Для библейских пророков совершенно немыслимо
то, что рассказывается о Мухаммеде: ночью ему
явился некто страшный и без предисловий начал
мучить его, заставляя читать, притом что Мухам-
мед, как уверяют мусульмане, был неграмотным.

Ни одного пророка ни Бог, ни Ангел не мучил
и не пытал, заставляя подчиниться. Ни у кого Бог
не ломает воли. Напротив. Вот Моисей, подойдя
к горящему кусту, слышит голос Божий, и Гос-
подь, во-первых, представляется: Я Бог отца твоего,

Бог Авраама, Бог Исаака и Бог Иакова (Исх. 3, 6), а
после этого предлагает ему: Итак пойди: Я пошлю те-

бя к фараону; и выведи из Египта народ Мой, сынов Из-
раилевых (Исх. 3,10). Моисей поначалу не решается:

кто я, чтобы мне идти к фараону и вывести из Египта
сынов Израилевых? (Исх. 3, 11). Но Бог не начинает

его душить, как некто Мухаммеда, а убеждает сло-
весно, поддерживает: Я буду с тобою, и вот тебезнаме-
ние (Исх. 3,12). И Моисей, убежденный и укреплен-

ный Богом, решает вступить на пророческий путь.
Когда Господь призвал Иеремию и первым де-

лом ему объявил, кто Он: прежде нежели Я образовал
тебя во чреве, Я познал тебя, и прежде нежели ты вышел

из утробы, Я освятил тебя (Иер. 1, 5), и после уже объ-
о пророческом служении. И пророк Иере-

м и я также сначала сомневается в своих силах: о, Гос-
поди Боже! я не умею говорить, ибо я еще молод (Иер.

1,6). Но и здесь любящий Господь не начинает
мучить и пытать, а убеждает и ободряет сло-

весно: Не бойся их; ибо Я с тобою, чтобы избавлять
тебя, сказал Господь. И простер Господь руку Свою, и

коснулся уст моих, и сказал мне Господь: вот, Я вложил
слова Мои в уста твои (Иер. 1, 8-9).



7 2 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

А пророку Иезекиилю было явлено само ви-
дение Божией славы, так что он со смирением
пал на лице свое (Иез. 2, 1). И что же сказал ему Гос-
подь? В те времена, когда даже перед земными ца-
рями простолюдинам не дозволялось говорить
стоя, Бог объявляет: сын человеческий! стань на но-
ги твои, и Я буду говорить с тобою (Иез. 2, 1) — и сно-
ва убеждает и укрепляет словесно: Я посылаю тебя
к сынам Израилевым, к людям непокорным... А ты,
сын человеческий, не бойся их и не бойся речей их... слу-
шай, что Я буду говорить тебе; не будь упрям, как
этот мятежный дом; открой уста твои и съешь, что
Я дам тебе (Иез. 2, 3, 6, 8). И затем пророку дается
небесный свиток: и я съел, и было в устах моих слад-
ко, как мед (Иез. 3, 3).

Также и пророку Исайи было видение: В год
смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престо-
ле высоком и превознесенном... И сказал я: горе мне! по-
гиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди
народа также с нечистыми устами,- и глаза мои виде-
ли Царя, Господа Саваофа. Тогда прилетел ко мне один
из Серафимов, и в руке у пего горящий уголь, который
он взял клещами с жертвенника, и коснулся уст моих и
сказал: вот, это коснулось уст твоих, и беззаконие твое
удалено от тебя, и грех твой очищен (Ис. 6, 1, 5-7).

Важно, что пророк не сообщает ни о какой бо-
ли от прикосновения очищающего небесного
огня, ибо он не причиняет боли, как и чудесный
благодатный огонь, сходящий каждый год на Гробе
Господнем в Иерусалиме, как и небесный свиток
пророка Иезекииля оказался сладок, как мед. Еще
важнее то, что ни Бог, ни Серафим не заставляют
Исаию становиться пророком, не навязывают
свою волю и не ломают насилием волю пророка —
все происходит совсем наоборот: И услышал я голос



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком? 73

Господа, говорящего: кого Мне поашть ? и кто пойдет для

Нас? И я сказал: вот я, пошли меня (Ис. 6, 8).

Поэтому неудивительно, что преподобный
Максим Грек сказал о Мухаммеде: «Из этого... яв-
ствует, что сей не от Бога послан, ибо преблагой
Бог никого не принуждает насильно»80.

Некоторые мусульманские полемисты, дабы
оправдать Мухаммеда, ссылаются на эпизод борь-
бы с Богом праведного Иакова. Но говорить это
может лишь тот, кто не знает либо искажает
текст Писания. Ибо явление Бога Иакову не ста-
новится его призванием на пророческую деятель-
ность: И остался Иаков один. И боролся Некто с ним
до появления зари (Быт. 32, 24). Ясно видно, что
Бог ничего не требует от него и не заставляет
Принять Свою волю. То есть уже по этому призна-
ку данный пример некорректен для аналогии с
призыванием Мухаммеда. Но есть еще более важ-
ный аспект: состязание Иакова закончилось пря-
мо противоположно тому, что произошло с Мухам-
медом,— победил Иаков: и, увидев, что не одолевает
его, коснулся состава бедра его и повредил состав бедра
у Иакова, когда он боролся с Ним. И сказал [ему]: от-

пусти Меня, ибо взошла заря. Иаков сказал: не отпущу
Тебя, пока не благословишь меня. И сказал: как имя

твое? Он сказал: Иаков. И сказал [ему]: отныне имя
тебе будет не Иаков, а Израиль, ибо ты боролся с Богом,

и человеков одолевать будешь (Быт. 32, 25-28).

И здесь вполне уместно спросить: кто силь-
нее — Бог или человек? Разумеется, Бог. Тогда

Почему победил Иаков? Разумеется, только по-
тому, что этого пожелал Бог. Святые отцы Пра-
вославной Церкви приводили этот текст как
пример отношения Бога к человеческой свобо-
де. Он, признавая Свой дар — свободу человека,



7 4 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

не ломает ее, а уступает ей. Итак, пример Иако-
ва доказывает, что тот, кто явился Мухаммеду в
пещере, был не от Бога Иакова.

Таким образом, видны три принципиальных
отличия призвания Мухаммеда:

во-первых, дух, явившийся ему, не представил-
ся, кто он и от кого,— почему сам потерпевший и за-
подозрил в нем дьявола;

во-вторых, этот дух сразу же начал мучить, за-
ставляя подчиниться: «Стал душить меня этим по-
крывалом, так что я подумал, что пришла смерть»;

и наконец, в-третьих, результатом этой ини-
циации было то, что Мухаммед впал в отчаяние и
решил покончить самоубийством, тогда как ни
один истинный пророк не испытывал желания
покончить с собой после видения Бога или Его
подлинных Ангелов!

Итак, параллелей данного способа «открове-
ния» в Священном Писании христианства не
усматривается. Зато усматриваются некоторые
параллели с призыванием шамана, когда на челове-
ка находит некая сила и заставляет его стать про-
водником своей воли в мир и своим служителем в
миру. Как известно, шаманом никто не становит-
ся по своей воле и никто не стремится им стать.
Шаманы сами избираются потусторонними сила-
ми для службы им, после чего духи заставляют, в
том числе и мучениями (так называемая «шаман-
ская болезнь»), кандидата в шаманы принять оп-
ределенную ему миссию81.

Видна основная параллель и в призвании Му-
хаммеда, и в призвании шаманов — это насилие
над личностью, желание силой и мучениями за-
ставить человека принять свою волю. Эту парал-
лель отмечали и светские исследователи, напри-



Почему христиане не считают Мухаммеда пророком? 7 5

мер, М. Элиаде82, М. Б. Пиотровский8\ Е. А. Рез-
ван со ссылкой на И. Н. Винникова84.

Разумеется, параллели не означают тождества.
Но они дают повод для размышлений.

Кроме того, в отличие от Мухаммеда ни один
библейский пророк не подвергался воздействию
чародеев и колдунов. Его жена Айша рассказывала:
«Колдовство подействовало на пророка так, что он

начал думать, будто делал вещи, которых на самом
деле не делал», потом ему приснился сон, где яви-

лись два человека и рассказали, что это следствие
чар, наведенных Лубайдом бен Ал-Асамом (Бухари
4.54.490). В другом хадисе объясняется, что под воз-

. действием чар Мухаммеду казалось, что он имел

. сексуальное общение со своими женами, тогда как
на самом деле этого не было (Бухари 7.71.660).

Был и такой момент, когда Мухаммед, сооб-
щая полученное откровение, вдруг объявил язы-
ческих богинь ал-Лат, и ал-Уззу, и Манат истинны-
м и заступницами, «на чье заступничество должно

.уповать». Как гласит мусульманское предание, ве-
чером Джибрил (Гавриил) явился и сказал ему,

что слова эти исходили от сатаны. Мухаммед ис-
пугался, но Джибрил успокоил его уверением,

что сатана якобы всегда пытается вмешаться в
Божественные Откровения, и дал ему правиль-

ный текст, в котором эти ложные богини осужда-
лись (Коран 53.19-23). Эта история записана поч-

:ти во всех ранних биографиях Мухаммеда (кроме
одной). Ее можно найти в работах Ибн Исхака,

ал-Вакиди, Ибн Саада, ал-Балазури, ат-Табари и
аз-3амахшари.

Кроме того, для оправдания Мухаммеда по
этому поводу в Коране говорится: «И не посыла-

л и Мы до тебя никакого посланника или пророка



7 6 Реальные свидетельства об Иисусе Христе и Мухаммеде

без того, чтобы, когда он предавался мечтам, са-
тана не бросил в его мечты чего-либо, но Аллах
стирает то, что бросает сатана, потом Аллах ут-
верждает Свои знамения» (Коран 22.52).

Но всякий знающий Божественное Открове-
ние засвидетельствует, что как раз напротив, ни-
когда ни у одного подлинного пророка Божия,
когда он изрекал Откровения, не было таких про-
исшествий, ибо сатана боится подступить к нему
и бессилен повредить делу Божию. Ни один про-
рок Божий никогда не подвергался воздействию
бесовскому так, чтобы грезить наяву и видеть то,
чего не было.

Иногда мусульмане пытаются доказать, что Му-
хаммед был пророком, ссылаясь на тот факт, что он
был успешным политиком и полководцем и многих
обратил в свою веру, но это совершенно несерьез-
ные аргументы: Александр Македонский и Чингис-
хан были куда более великими правителями и пол-
ководцами, и оба, кстати, тоже считали себя осо-
бенно связанными с высшими силами. Неужели же
из-за этого мы должны признавать их притязания?
Неужто сами мусульмане признают Чингисхана
пророком, а «Ясу»* откровением?

Итак, показано достаточно всесторонне и по-
дробно, почему христиане не могут признать Му-
хаммеда истинным пророком Божиим. Этих при-
чин много, и они весомые.

«Яса» — законодательное сочинение, составленное
Чингисханом после его избрания в 1206 году великим ханом.



Вероотступничество



Анатомия измены
О нападках на Православие

со стороны бывшего священника

Священник Курской епархии Владислав Со-
хин перешел в ислам: «В одночасье я понял, что
больше не могу считать себя священнослужите-
лем. Не могу оставаться внешним совершителем
церковных Таинств». Об этом уже раструбили
средства массовой информации — как мусульман-
ские, так и светские и православные.

Довольно оперативно последовало «офици-
альное Заявление Епархиального совета Курской
епархии Русской Православной Церкви в связи с
вероотступническими действиями бывшего ие-
рея Владислава Сохина».

Как это ни печально, падения и отпадения
были и будут всегда. Духовная жизнь — это духов-
ная брань, и, как во всякой битве, здесь, к сожале-
нию, бывают не только победители. Относится
это к любому христианину, в каком бы сане он ни
был. Наверное, все помнят икону «Лествица», на-
глядно изображающую духовную брань. Восходя-
щих по лестнице на небо ко Христу Спасителю
бесы искушают, стремясь низвергнуть в адскую
пропасть, а Ангелы —укрепляют.

Опасность прельщения и падения подстере-
гает человека на любой ступени. Священников
бесы также искушают — кого сребролюбием, кого



80 Вероотступничество

тщеславием, кого гордыней, кого расколом, кого
ересью, а кого-то вот исламом. Часть воинов на-
ходит в себе силы отражать нападения дьяволь-
ские, но другая часть, увы, падает.

Из 24 184 священников Русской Православ-
ной Церкви четверо отпали в ислам: девять лет
назад, в 1999 году,— бывший протоиерей Вячес-
лав Полосин; пять лет назад, в 2003 году,— быв-
ший иерей Сергий Тимухин; недавно — бывший
иеромонах Михаил (Киселев), а теперь еще и
бывший иерей Владислав Сохин.

В принципе все главное сказано в упомяну-
том выше Заявлении Епархиального совета: «Ко-
гда ему не удалось своим высокомерным умом из-
мерить и познать всю глубину православной ве-
ры и духовной жизни, он решил, что сделает бо-
лее удачный выбор, чем апостолы Христовы, свя-
тые отцы, сонм мучеников и подвижников благо-
честия, и найдет истину в другом месте. Так полу-
чилось, что у православного священника не было
личной встречи с Христом. Это подлинная духов-
ная катастрофа».

На этом можно было бы поставить точку, ес-
ли бы и г-н Сохин ограничился фактом перехода
в ислам. Но он уже сейчас поместил на мусуль-
манском сайте свое интервью, а также статью
«Мой путь в ислам», где высказывает свои пре-
тензии к Церкви и Священному Писанию, кото-
рые якобы убедили его в ложности христианства.

Поэтому имеет смысл прокомментировать
высказанные им «аргументы». Грех не воспользо-
ваться еще одной возможностью поговорить об
истине Православия, дабы, если нужно, укрепить
читателей-христиан и просветить читателей-му-
сульман, которые наверняка тоже будут читать



Анатомия измены 81

эту книгу. Тем более что аргументы, воспроизво-
димые Сохиным,— типичные для современной
мусульманской апологетики.

Раз таким поводом стал поступок конкретно-
го человека, не будет лишним познакомиться с
основными вехами его пути.

О священнике Владиславе Сохине

Как следует из автобиографической части
статьи Владислава Сохина, рос он в нерелигиоз-
ной семье; будучи юношей, общался «с неформа-
лами города Курска: хиппи, панками, металлиста-
ми». Затем однажды «переступил порог Воскре-
сенско-Ильинского храма Курска и... остался там.
На меня обратили внимание и сразу же предло-
жили помогать в алтаре».

Запомните эти слова: «сразу же». Они станут
визитной карточкой всей недолгой церковной
судьбы Владислава. Сразу же, с порога оказав-
шись в алтаре, семнадцатилетний юноша год «во-
церковлялся» при храме. Уже через год настоя-
тель предложил ему поступить в семинарию, и
Владислав сразу же стал учащимся Курской Духов-
ной Семинарии. Там он проучился два года, же-
нился и — сразу же! — был рукоположен в диакон-
ский сан, после чего перешел на заочную форму
обучения, то есть самостоятельно, по конспек-
там и книжкам. Так он потом заочно окончил се-
минарию и заочно же отучился три года в Санкт-
Петербургской Духовной Академии.

После полугода диаконства и спустя всего три
с половиной года после того, как он впервые пере-
ступил порог храма, Владислав был рукоположен в
священный сан, а еще через пять лет — прилюдно



82 Вероотступничество

отрекся от Христа Спасителя в Московской со-
борной мечети. За эти пять лет он успел стать
настоятелем храма, был назначен главой моло-
дежного совета Курской епархии и зачислен
преподавателем церковной истории в местную
семинарию8'.

Нужно признать: в том, что случилось с Вла-
диславом Сохиным, не только его вина.

Увы, до сих пор во многих епархиях нашей
Церкви пренебрегают апостольским советом: Рук
ни на кого не возлагай поспешно (1 Тим. 5, 22) — и на-
рушают канонические постановления о том, что
рукополагать во священника следует не ранее
тридцатилетнего возраста (14-е правило Пято-
Шестого Вселенского Собора, повторяющее 2-е
правило Первого Вселенского Собора, 22-е пра-
вило Карфагенского Собора и 11-е правило свя-
того Григория Неокесарийского: «Во пресвитера
прежде тридесяти лет не рукополагати, даже ес-
ли бы человек и весьма достоин был, но отлагати
до уреченных лет. Ибо Господь Иисус Христос в
тридесятое лето крестился и начал учить»)80.

Когда людей, еще духовно не окрепших, во-
преки многократным запретам апостола, Вселен-
ских Соборов и святых отцов, поставляют пасты-
рями, совсем неудивительно, что некоторые из
них спотыкаются и падают. Это ведь то же самое,
что бросать в бой необученных юнцов — и жесто-
ко, и малоэффективно. А когда на такого юнца,
еще даже не окончившего семинарии, сразу же,
как из ушата, выплескивают и настоятельство, и
епархиальные должности, это только усугубляет
положение. Все равно что новобранцу нацепить
полковничьи погоны и послать на передовую ко-
мандовать батальоном.



Анатомия измены 83

Так что Владислав в некотором роде стал
жертвой такого печального положения вещей. И
в алтарь ввели сразу же, и сан дали сразу же — хо-
тя, по сообщениям знавших его людей, он даже
не имел полноценного духовного руководства.
Чего стоило подождать несколько лет, пока моло-
дой человек определится, туда ли он зашел и для
чего он вообще пришел, пока появится мало-
мальский опыт духовной жизни? И не было бы те-
перь такого соблазна и позора.

К слову сказать, отпадение от Церкви его
предшественника Вячеслава Полосина началось
также с нарушения канонов: вопреки 81-му прави-
лу святых апостолов («не подобает... пресвитеру
вдаваться в народные управления, но неопусти-
тельно быть при церковных делах: или да будет
убежден сего не творить, или да будет извержен»)
тогдашний протоиерей Калужской епархии оста-
вил священническое служение ради депутатского
кресла

I Такую же параллель можно проследить и в
случае с Сергеем Тимухиным, который, как и Вла-
дислав Сохин, был рукоположен во священный
сан в 21 год, после окончания первого курса Ке-
меровского богословско-пастырского института.
Ему пришлось перевестись на заочную форму
обучения. Затем он перешел в протестантизм,
сменил несколько деноминаций, неоднократно
был лишен сана, пока наконец не принял ислам.
Налицо печальные последствия поспешных ру-
коположений 1990-х, которые, увы, имели место
в некоторых епархиях.

Итак, что же случилось? Почему человек,
признающийся: «Когда я в первый раз столкнул-
ся с исламской литературой, она мне показалась



84 Вероотступничество

наискучнейшей», сам теперь решил повторять те
же наискучнейшие тезисы, и тот, кто считал
службы на церковнославянском непонятными
для молящихся, сам теперь охотно молится на не-
доученном арабском? Почему тот, кто при руко-
положении давал клятву «учение веры содержать
и другим преподавать по руководству Святой
Православной Церкви и святых отец», теперь
прислал в епархию по факсу свое отречение со
словами: «Прошу более не считать меня служите-
лем и членом Православной Церкви»?

Рассмотрим те доводы, которые для Влади-
слава, по его же словам, стали главными.

Вопрос о Святой Троице (1 Ин. 5, 7)

«Одной из часто приводимых цитат в доказа-
тельство "Троицы" было место из Первого посла-
ния Иоанна: Ибо три свидетельствуют на небе: Отец,
Слово и Святый Дух; и Сии три суть едино (I Ин. 5, 7).
Но сейчас, наверное, не найдешь современного
серьезного богослова, который бы признавал до-
стоверность этой цитаты. Вот что пишет по этому
поводу известный библеист Брюс Мецгер в своем
труде "Текстология Нового Завета":

"В числе критических замечаний в адрес из-
дания Эразма (Роттердамского.— B.C.) наиболее
серьезными можно считать замечания Стуники...
Он указывает на отсутствие в издании Эразма то-
го места, где апостол рассуждает о Святой Трои-
це: Ибо три свидетельствуют на небе: Отец, Слово и
Святый Дух; и Сии три суть едино. И три свидетель-
ствуют на земле... Эразм возразил, что ни в одной
греческой рукописи он не обнаружил этих слов,
и пообещал, что в том случае, если такая руко-



Анатомия измены 85

пись будет найдена, в последующих изданиях он
вставит так называемую Comma Johanneum. В
конце концов такая рукопись нашлась (или, соб-
ственно, была подделана). По сведениям, кото-
рыми мы располагаем теперь, можно опреде-
лить, что она была написана в Оксфорде около
1520 года членом Францисканского ордена по
имени Фрой, взявшим этот отрывок из латин-
ской Вульгаты. Эразм выполнил свое обещание и
вставил отрывок в третье издание (1522 г.), одна-
ко в примечании к нему выразил сомнение в под-
линности данной рукописи".

Это лишь один из примеров, которых на са-
мом деле в тексте Нового Завета множество».

Утверждать, что в христианской Библии этот
стих появился лишь с XVI века,— это, мягко гово-
ря, свидетельство либо невежества, либо лжи.
Перечислим несколько тезисов по данной теме.

1. Этот стих не является позднейшей интер-
поляцией.

2. Этот стих прослеживается в латинской тра-
диции с древнейших времен. В середине III века
его цитирует священномученик Киприан Карфа-
генский (хотя он дает не дословную цитату, а ссыл-
ку*7), в IV веке — Идаций88, Присциллиан, блажен-
ный Иероним Стридонский (который порицает
греческих переписчиков, часто опускающих этот
текст8-1), в V веке — автор сочинения «Против Вари-
мада», а также — внимание! — православные отцы
на Карфагенском Соборе 485 года110 и Вигилий Та-
пенсийский91, Виктор Витенсийский, к этому же
столетию относятся два древних латинских ману-
скрипта, включающие этот стих. В VI веке стих
цитируют такие авторы, как Фульгенций02 и Кас-
сиодор1)\ в VII веке — святой Исидор Севильский,



86 Вероотступничество

к тому же есть еще один латинский манускрипт, да-
тированный этим веком, включающий 7-й стих, в
VIII веке его цитирует святой Беда Достопочтен-
ный и так далее. То есть на латинском православ-
ном Западе этот текст был известен очень давно
и прослеживается в каждом столетии.

3. В настоящее время довольно надежно уста-
новлено, что этот текст был в Итале — старола-
тинском переводе, выполненном во II веке94.
Утверждение Мецгера о том, что его не было в
Вульгате блаженного Иеронима, также подверг-
нуто серьезной критике, доказывающей, что в
Вульгате изначально этот текст был, хотя и встре-
чаются древние рукописи, где он отсутствует. Кро-
ме того, установлено, что этот текст есть в древ-
нем армянском переводе (манускрипт № 1295), и
подвергнуто критике утверждение Мецгера, что
его нет в Пешитто (сирийском переводе)95. Это
утверждение было сделано без достаточного из-
учения сирийских рукописей, на основании толь-
ко шести изданий текстов.

4. Есть греческие рукописи, датированные
ранее издания Эразма Роттердамского, содержа-
щие обсуждаемый стих. Сама история с «поддел-
кой для Эразма» подвергнута критике рядом ав-
торитетных исследователей этого видного деяте-
ля Реформации90.

5. Тем не менее факт заключается в том, что
подавляющее большинство греческих отцов Цер-
кви не знали этого текста или обходили его мол-
чанием. Ясно видно, что уже в очень раннее вре-
мя — как минимум, с IV века — распространились
греческие рукописи, в которых этого текста не
было. Однако и нельзя сказать, что совсем никто
из греческих отцов его не упоминает. Святой



Анатомия измены 87

Афанасий Александрийский трижды ссылается
на этот стих (1 Ин. 5, 7-8) или цитирует ero i l7, a
святой Григорий Богослов в одном месте подроб-
но говорит об этом стихе, и из его слов следует,
что ему был известен 7-й стих и он защищает его
подлинность перед оппонентами-арианами98.

6. Еще примечательный факт — этот стих ци-
тирует как часть Писания известный сирийский
писатель VII века Иаков Эдесский99. Очевидно,
что почерпнул он его не из неведомых ему латин-
ских переводов, но либо из древнесирийского,
либо из греческого текста.

7. Протестанты, равно как и некоторые пра-
вославные, проводили подробный лексический,
синтаксический, структурный, контекстуальный,
риторический, гомилетический и богословский
анализ данных стихов, в результате чего пришли
к выводу о том, что 7-й стих является органичной
частью фразы, без которой она теряет связность,
осмысленность100.

Итак, на деле мы имеем текст, появившийся в
Библии не в XVI веке, а прослеживающийся с
глубочайшей древности в латинском и армян-
ском переводах, у ряда латинских святых отцов,
у сирийского писателя и у нескольких греческих.
То, что этот стих на несколько столетий «выпал»
из греческого текста, равно как и из некоторых
зависимых от него переводов, в том числе сла-
вянских, а потом вернулся, свидетельствует как
раз о том, что Господь хранит Библейский текст
и Промыслом Своим восстанавливает его в цело-
стности.

Чего не скажешь о Коране — ранние мусуль-
манские предания и труды исламских ученых
изобилуют примерами не то что стихов, но целых



88 Вероотстутшчество

сур (глав), безвозвратно утраченных до письмен-
ной фиксации книги.

По этому поводу еще на заре ислама высказы-
вался Абдаллах ибн Омар: «Пусть никто из вас не
говорит: "Я получил весь Коран". Откуда он может
знать, что это весь Коран, когда значительная его
часть исчезла? Пусть лучше он скажет: "Я получил
то, что сохранилось"»101.

«Многие (отрывки) из Корана, ниспосланные
свыше, были известны тем, кто умер в день Йама-
ма... но они были неизвестны (тем, кто) выжил,
они не были записаны, и ни Абу Бакр, ни Омар, ни
Осман (в то время) не имели собранного воедино
Корана, и они не были обнаружены ни единым
(человеком) после них»102.

Абу Муса ал-Ашари, сподвижник Мухаммеда и
один из ранних авторитетов в области Корана,
сказал: «Мы читали суру, схожую по длине и стро-
гости с (сурой) Бараа (9). Однако я забыл ее, за
исключением того, что помню из нее: "Если будут
две долины, полные богатств, для сына Адама, он
двинется в третью долину, и ничто не наполнит
желудок сына Адама, кроме праха"»103.

Он же сказал, что может припомнить еще
один стих, который пропущен в Коране: «Мы
читали суру, однако я уже не помню ее, но вот
это сохранил в памяти: "О вы, кто верует! Поче-
му вы исповедуете то, чего не делаете в жиз-
ни?"»101. Ас-Суйути приводит и другие подобные
примеры. Аят о «сыне Адама» записан также в
трактатах Абу Убайда «Фадаил ал-Куран» и Му-
хаммеда ибн Хазма «Китаб ан-Насих вал-Ман-
сух». В обеих работах утверждается, что аят был
частью суры, впоследствии изъятой из текста
Корана. И тем не менее она осталась в памяти



Анатомия измены 89

многих чтецов Корана как часть его оригиналь-
ного текста.

Недовольство текстом Корана, составлен-
ным Зейдом (этот текст мусульмане считают
священным), высказывали не только перечис-
ленные авторитеты, но даже жены Мухаммеда.
Есть хадис, где говорится, что Айша попросила
переписать для нее Коран, и, когда переписчик
дошел до аята «Свои молитвы строго соблюдай-
те, особенно среднюю молитву, и благоговейно
стойте перед Господом» (Коран 2.238), велела
добавить слова ва салатил-аср, означающие «и
послеобеденную молитву». Она добавила, что
слышала аят именно в таком виде от «посланни-
ка Аллаха»105.

Специфическая уловка

Но что больше всего «умиляет» в разбираемом
пассаже статьи вероотступника, так это изящная
подтасовочка: «Это лишь один из примеров, ко-
торых на самом деле в тексте Нового Завета мно-
жество». Как этот прием любят использовать
мусульманские полемисты!

Сейчас мы покажем, как он работает. Срав-
ним два текста. Вот первый:

«В Омске милиционеры задержали с полич-
ным в момент продажи героина имама местной
мечети; наркотики он перевозил, спрятав между
страницами Корана100. В Италии арестовали му-
сульман, готовивших серию терактов, один из тер-
рористов — имам кремонской мечети107. В Таджи-
кистане арестован бывший имам, которому предъ-
явлено обвинение в организации заказного убий-

«-» 1 П К

ства одного из местных руководителей ».



90 Вероотступничество

А теперь второй:
«В Омске милиционеры задержали в момент

продажи героина имама местной мечети. Это
лишь один из примеров, которых на самом деле в
исламе множество. В Италии арестован имам
кремонской мечети, готовивший серию терак-
тов. И это лишь один из примеров, которых на
самом деле в исламе множество. В Таджикистане
арестован бывший имам, которому предъявлено
обвинение в организации заказного убийства.
И это тоже лишь один из многих подобных при-
меров имамской жизни».

Почувствовали разницу? В первом случае —
нейтральное перечисление единичных фактов,
а во втором к этим фактам добавляется та самая
«волшебная» фраза, которая в уме читателя
утысячеряет количество имамов-наркоторгов-
цев, убийц и террористов и представляет это
чуть ли не как повальное явление.

То же самое делает и г-н Сохин. То, что
касается упомянутого стиха (1 Ин. 5, 7) — это уни-
кальный случай, не «один из множества». Нет
другого такого стиха, который на протяжении
нескольких столетий отсутствовал бы в гречес-
ких списках Нового Завета, сохраняясь в латин-
ском тексте, а затем вернулся бы в греческий.

Апостол Павел

Затем г-н Сохин приводит следующее:
«Также меня сильно смущала личность апос-

тола Павла... Но, когда я взял в руки книгу еписко-
па Кассиана (Безобразова) "Христос и первое
христианское поколение", все встало на свои ме-
ста. Кассиан достаточно смело пишет о болезни



Анатомия измены 91

Павла и прямо называет ее эпилепсией. Вот что
он приводит в 8-й главе своей книги:

"Мало того, что его наружность была невзрач-
ная, Павел был совершенно больным челове-
ком... В большинстве своих представителей она
(наука.— В. С.) склоняется к тому, что апостол Па-
вел имеет в виду болезнь, проявлявшуюся в при-
падках, которые приписывались влиянию сата-
ны и уничижали его перед людьми. Какая это бы-
ла болезнь? Наука на этот вопрос не дала соглас-
ного ответа... Но совершенно ясно, что малярия,
или глазная болезнь, или заикание менее отвеча-
ют образу 2 Кор. 12, чем эпилепсия. Древние при-
писывали эпилепсию непосредственному воздей-
ствию злой силы. Конечно, и это понимание не
может почитаться последним словом науки. Во-
прос остается открытым. Тем не менее представ-
ляется в высшей степени вероятным, что Павел
был одержим тяжелой болезнью, которая посто-
янно давала о себе знать мучительными и удруча-
ющими припадками"»*.

Ну и что же мы здесь видим? Личное мнение
епископа Кассиана, которое было и остается лич-
ным мнением одного из православных авторов
прошлого века. Причем мнение столь неубеди-
тельное, что даже сам автор признает это.

Но вот что любопытно. Бывший иерей Вла-
дислав, который даже в интервью после обраще-
ния в ислам по инерции продолжает жаловаться
на то, что «прихожане никогда не читали книги
святых отцов», и даже избрал в Интернете себе
ник «sv_otec», почему-то о Библии и апостоле Пав-
ле предпочитает узнавать не из творений святых

* Кассиан (Безобразов), еп. Христос и первое христи-
анское поколение. М., 2006. С. 198.



92 Вероотступничество

отцов, а из книг авторов XX века — Мецгера и
Безобразова. Причем лишь в том, что находит у
них согласного со своими фантазиями!

Однако давайте все же посмотрим на то. что
говорят по данному вопросу святые отцы, о кото-
рых еще недавно на словах так радел бывший свя-
щенник.

Святой Иоанн Златоуст пишет: «Под именем
ангела сатанина он разумеет Александра ковача, со-
общников Именея и Филита, и всех противников
слова, которые вступали с ним в состязания... били
и влачили, так как они делали дела сатанинские.
Подобно сему, Писание называет сынами диавола
иудеев за то, что они ревновали делам его, так и ан-
гелом сатаны называет всякого сопротивника»100.

Но вот что удивительно: если гипотеза об
эпилепсии апостола Павла, высказанная одним-
единственным автором, так смутила г-на Сохина,
отчего же он не смутился исповедовать проро-
ком того, об эпилепсии которого говорят уже на
протяжении более чем тысячи лет?

Причем говорили об этом как некогда люби-
мые Владиславом святые отцы (первым эту мысль
выразил преподобный Феофан Исповедник), так и
ныне любимые им светские ученые. Концепции
эпилепсии Мухаммеда придерживался, например,
крупный исламовед Т. Нельдеке. Позднее многие
исследователи отказались от нее, однако по мере
развития медицины к ней обращались снова. Так,
открываем книгу современного отечественного ис-
ламоведа О. Г. Большакова110 и читаем:

«По мнению известного психиатра А. Е. Лич-
ко, все признаки, характерные для приступов Му-
хаммеда, симптоматичны для височной эпилеп-
сии: звон в ушах перед приступом, обострение



Анатомия измены 93

восприятия, покраснение лица, обильный пот,
судороги. Для страдающих ею характерны чрез-
вычайно яркие галлюцинации, обостренное вос-
приятие запахов (Мухаммед очень любил благо-
вония), повышенная сексуальность, удовлетворе-
ние которой обостряет течение недуга»'.

Любому разумному человеку предлагаем узнать
и сопоставить «симптоматику» апостола Павла
и Мухаммеда:

И чтобы я не превозносился чрезвычайностью от-
кровений, дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удру-
чать меня, чтобы я не превозносился. Трижды молил я
Господа о том, чтобы удалил его от меня. Но Господь
сказал мне: «довольно для тебя благодати Моей, ибо си-
ла Моя совершается в немощи». И потому я гораздо
охотнее буду хвалиться своими немощами, чтобы оби-
тала во мне сила Христова (2 Кор. 12, 7-9).

«Истинно, ал-Харис ибн Хишам говорил: "О
посланник Аллаха! Как нисходят на тебя открове-
ния?" Посланник Аллаха сказал ему: "Иногда они
приходят ко мне в форме звенящего колокола, и
мне приходится очень тяжело; (в конце концов)
он прекращает звенеть, и я помню все, что мне
сказали"... Айша сказала: "Я была свидетелем, ко-
гда откровение пришло к нему в очень холодный
день; когда оно прекратилось, весь его лоб был в
испарине"»111.

«Убейд бен Самит рассказывает, что, когда от-
кровение сходило на посланника Аллаха, он чув-
ствовал тяжесть и цвет лица его подвергался из-
менению» (хадис из сборника Муслима). В другом
хадисе говорится о следующих признаках: «Лицо
посланника было красным, и он тяжело дышал ка-
кое-то время, а потом освободился от этого»112.

Большаков О. Г. История халифата. М, 1998. Т. 1. С. 238.



94 Вероотступничество

И другие предания сообщают, что Мухаммед при
получении «откровений» впадал в мучительные
состояния: судорожно метался, ощущал удар, со-
трясавший все его существо, казалось, что душа
покидает тело, изо рта выступала пена, лицо
бледнело или багровело, он обливался потом да-
же в холодный деньш.

Делайте выводы: какой из этих текстов дей-
ствительно дает основания для подозрений в
эпилепсии, а какой — нет.

Противоречия в Новом Завете

Перейдем к третьему «аргументу» г-на Сохина.

«Он (Лука.— Ред.) пишет: Когда же он шел и при-

ближался к Дамаску внезапно осиял его свет с неба. Он

упал па землю и услышал голос, говорящий ему: Савл,

Савл! что ты гонишь Меня ? Он сказал: кто Ты, Господи ?

Господь же сказал: Я Иисус, Которого ты гонишь. Трудно

тебе идти против рожна. Он в трепете и ужасе сказал:

Господи! что повелишь мне делать? и Господь сказал ему:

встань и иди в город; и сказано будет тебе, что тебе на-

добно делать. Люди же, шедшие с ним, стояли в оцепене-

нии, слыша голос, а никого не видя (Деян. 9, 3-7).

Но уже далее Лука цитирует слова самого Пав-

ла, обращавшегося к иерусалимским иудеям: Я упал

на землю и услышал голос, говоривший мне: Савл, Савл!

что ты гонишь Меня?Я отвечал: кто Ты, Господи? Он

сказал мне: Я Иисус Назорей, Которого ты гонишь. Быв-

шие же со мною свет видели, и пришли в страх; но голоса

Говорившего мне не слыхали (Деян. 22, 7-9).

Здесь налицо явное противоречие. В одном
случае его спутники слышали голос, но никого не
видели, в другом случае свет видели, но ничего
не слышали. И это написано одним автором в од-
ной книге, которую многие считают богодухно-



Анатомия гимены 95

венной, то есть данной людям Самим Богом Б ка-
честве источника веры!».

На это Владиславу уже отвечали, достагочно
повторить. Данный вопрос давно рассмотрен,
он, в частности, входит в программу 3-го курса се-
минарии.

Итак, во-первых, по Деян. 9, 7 спутники Пав-
ла слышали говорящий ему голос, а в Деян. 22, 9
не слышали. Это объясняется тем, что спутники
хотя слышали звуки голоса, но не понимали чле-
нораздельных слов, которые предназначались
собственно для Савла/Павла. Во-вторых, соглас-
но Деян. 22, 9, спутники видели охвативший Пав-
ла свет, а по Деян. 9, 7, они никого не видели, то
есть никакого определенного образа в ярком
свете, что совершенно не противоречит первому
свидетельству и изображению.

Далее бывший преподаватель Курской семи-
нарии «находит» еще одно противоречие в Но-
вом Завете:

«Свидетельства четырех евангелистов разнят-
ся: так, Матфей, например, приводит такие слова
Христа: С того времени Иисус начал открывать учени-

кам Своим, что Ему должно идти в Иерусалим и много

пострадать от старейшин и первосвященников и книж-

ников, и бытьубиту, и в третий день воскреснуть (Мф.

16, 21). А вот у Иоанна можно найти следующее ви-
дение событий, связанных с Воскресением Христа:
Вслед за ним приходит Симон Петр, и входит во гроб, и

видит одни пелены лежащие, и плат, который был на

главе Его, не с пеленами лежащий, но особо свитый на дру-

гом месте. Тогда вошел и другой ученик, прежде пришед-

ший ко гробу, и увидел, и уверовал. Ибо они еще не знали

из Писания, что Ему надлежало воскреснуть из мерт-

вых (Ин. 20, 6-9). Если эти две цитаты считать



96 Вероотступничество

одинаково богодухновенными, то выходит, что Бог
в Своем Откровении противоречит Сам Себе».

Заметьте, выделения жирным шрифтом сдела-
ны самим Владиславом! И он еще смеет приводить
это как якобы противоречие, хотя любому мало-
мальски разумному человеку очевидно, что никако-
го противоречия в этих предложениях нет и в по-
мине! Святой евангелист Матфей говорит, что Гос-
подь Иисус Христос Сам предупредил Своих учени-
ков о грядущей казни и Воскресении. А святой еван-
гелист Иоанн говорит, что они еще не знали об
этом из Писания! И где же здесь противоречие?
Они знали об этом со слов Иисуса, но не знали про-
рочеств об этом из Писания. А если бы бывший свя-
щенник Владислав Сохин лишний раз заглянул в
Евангелие от Луки, то узнал бы из 24-й главы, что
как раз после Воскресения Господь явился учени-
кам Своим и, начав от Моисея, из всех пророков изъяснял
им сказанное о Нем во всем Писании (Лк. 24, 27).

Перед нами и впрямь, как точно сказано в Заяв-
лении Епархиального совета Курской епархии,
«сбивчивые псевдобогословские высказывания, ко-
торые невозможно считать аргументами, достой-
ными серьезного богословского обсуждения».

Но если Владислав Сохин хочет узнать о на-
стоящих, а не высосанных из пальца противоре-
чиях, то могу с готовностью ему их продемон-
стрировать.

Тот несомненный факт, что в Коране доволь-
но часто встречаются стихи, которые противоре-
чат друг другу, породил целую мусульманскую «на-
уку», называемую «илм насих ал-Куран ва мансу-
ху» («об отменяющем и отмененном в Коране»).
Путем установления хронологической соотне-
сенности противоречивых аятов мусульмане пы-



Анатомия измены 97

тались определить те из них, которые не могут
быть основой законоположений, так как были
впоследствии отменены. Так, было выяснено,
что Коран — «А когда кончатся месяцы запрет-
ные, то избивайте многобожников, где их найде-
те, захватывайте их, осаждайте, устраивайте за-
саду против них во всяком скрытом месте!»* — от-
меняет 124 противоречащих ему аята! Об этом
сказано и в упомянутой книге Е. А. Резвана114.

По этому странному принципу в «извечном и
неизменном Коране» надо руководствоваться те-
ми аятами, которые являются по времени их нис-
послания последними, хотя на практике опреде-
лить это часто невозможно и все зависит от кон-
кретного толкователя. Некоторые мусульманские
толкователи утверждают, что в Коргше есть не ме-
нее 500 «отмененных» аятов, которые формально
еще содержатся в нем, но заменены «лучшими»115.

Рассмотрим пару примеров более «систем-
ных» разночтений. В книге Исход написано, что
на горе Синай израильтяне пообещали Моисею:
все, что сказал Господь, сделаем и будем послушны

(Исх. 24, 7), но в Коране говорится, что, когда их
призвали повиноваться закону Бога на Горе, они
ответили: «Мы слышали, но не повинуемся» (Ко-
ран 2.93). Только по прошествии некоторого вре-
мени Мухаммед понял, как он заблуждался, но
свалил вину на иудеев: «Из иудеев некоторые ис-
кажают слова [Писания] на их местах и говорят:
"Мы слышали, но не повинуемся"» (4.46). Что же
за абсурд? В первом месте книги одни и те же сло-
ва выдаются за слово Аллаха, а во втором — за че-
ловеческие искажения?

* Коран 9.5.



98 Вероотступничество

В одном месте Корана сказано: «О вы, кото-
рые уверовали! Вино... мерзость из деяния сата-
ны. Сторонитесь же этого — может быть, вы ока-
жетесь счастливыми!» (5.90), а в другом месте
описывается «образ сада, который обещан бого-
боязненным: там — реки из воды... и реки из мо-
лока... и реки из вина, приятного для пьющих»
(47.15). Как же так выходит? Только что ясно го-
ворится, что вино — мерзость из деяний сатаны,
и тут же оно обещается как награда мусульманам
в раю! Поневоле задашься вопросом: да рай ли
это и Бог ли его обещает мусульманам?

Помимо примеров такого рода, немало проти-
воречий в понимании одного и того же текста Ко-
рана появляется из-за различия в разных системах
огласовок арабского письма (так называемые кира-
аты), причем семь «правильных» систем установил
отнюдь не Мухаммед, а простой смертный Ибн Му-
джахид, живший в X веке, чья точка зрения стала
проводиться в жизнь с помощью судебных реше-
ний, когда всех несогласных с Ибн Муджахидом бо-
гословов били плетьми и заставляли публично чи-
тать отречение от своих вариантов огласовок. К со-
жалению, рамки статьи не позволяют привести
столько примеров, сколько хотелось бы, но, дабы
все интересующиеся не остались в неудовлетворен-
ности, можно предложить прочитать хотя бы соот-
ветствующий материал из книги Д. Гилкриста110.

Синкретизм

Далее г-н Сохин приводит псевдорелигиовед-
ческие штудии, сравнивая «христианство и буд-
дизм», где указывает на слабые параллели между
описанием Рождества Христова в Евангелии и



Анатомия измены 99

рождения Будды Сиддхартха Гаутама в буддий-
ских источниках и глубокомысленно замечает:
«Для справки: буддизм появился за 500 лет до
христианства и к моменту возникновения по-
следнего был уже сильно развитой религией с ог-
ромным количеством последователей».

Не хватает только одного: чтобы г-н Сохин
указал, каким веком датируются эти жизнеописа-
ния Будды. Он как-то «скромно» умолчал о том,
что священные книги буддистов (в том числе и
жизнеописания Будды) имеются в двух редакци-
ях, или изложениях: в так называемом южнобуд-
дийском каноне («палийском») и в северобуддий-
ском каноне. «Палийский» канон является наибо-
лее древним, а северный — позднейшим. При
этом рассказы о чудесных обстоятельствах рож-
дения Будды и его жизни содержатся только в се-
верном каноне, а в древнейшем они отсутствуют.
Исследователи буддийской письменности устано-
вили, что эти рассказы стали появляться в книгах
северного канона только с V столетия по Р. X.

Вопрос г-ну Сохину: как же это умудрились
христиане заимствовать сюжеты, появляющиеся
у буддистов пять веков спустя после записи их
евангелистом Лукой?

Кстати, отчасти именно поэтому современ-
ные ученые крайне отрицательно смотрят на по-
пытки установить какую-либо генетическую зави-
симость христианства от буддизма.

Далее он указывает «еще одно подозритель-
ное сходство христианства с другой, более ран-
ней религией — митраизмом». Помимо прочего,
г-н Сохин пишет:

«В митраизме важную роль играет стремле-
ние к духовной чистоте. Это стремление часто



100 Вероотступничество

приводило последователей митраизма к аскетизму,
связанному с соблюдением строжайших запретов,
постов, целого ряда воздержаний. И это вполне
оправданно, так как сам Митра — бог духовно-нрав-
ственной чистоты, праведности и справедливости.
То же самое прослеживаегся и в христианстве.

Как и в христианстве, культ Митры требует
праведной жизни от посвященных. Им предписы-
вается как важнейшая добродетель правдивость,
строгое соблюдение данного слова. Все это, ко-
нечно, сближало культ Митры с христианством.
Митраисты считали себя братьями, и между ними
даже было в ходу обращение друг к другу "возлюб-
ленный брат". Известно, что так же обращались
друг к другу и христиане — братья во Христе».

Что ж, это и впрямь можно счесть «подозри-
тельным сходством», с таким явным сходством
не поспоришь. Христиане действительно стре-
мятся к духовной чистоте, праведной жизни, со-
блюдают посты и называют друг друга братьями.
И такие свойства, значит, г-н Сохин усмотрел
только в христианстве и митраизме? Очень при-
мечательно, что он не привел это как сходство,
например, с исламом. Следовательно, в его пред-
ставлении ислам не требует праведной жизни, не
предписывает мусульманам правдивость, в исла-
ме нет стремления к духовной чистоте, мусульма-
не не считают друг друга братьями... Не знаю, со-
гласятся ли с этим все мусульмане, но если Вла-
дислав так себе представляет ислам, то стоило ли
тогда выбирать такую религию?

Хотя, если мы вспомним, что он нарушил
данную при рукоположении клятву служить Хри-
стовой Церкви, то вполне понятно желание объ-
явить «добродетель строгого соблюдения данно-



Анатомия измены 101

го слова» в христианстве языческим пережитком
и заимствованием из митраизма.

Ему, видимо, сложно представить, что, для того
чтобы, ведя праведную жизнь, стремиться к духов-
ной чистоте, христианам совсем не обязательно
было подглядывать за кем-то и копировать кого-то.
Например, преподобный Сергий Радонежский ус-
пешно воплощал указанные свойства в своей жиз-
ни, знать не зная ни о каких митраистах.

Но посмотрим на другие примеры найденных
Сохиным сходств. У митраистов «существовал осо-
бый обряд омовения, который способствовал очи-
щению от греха вновь посвященного. Этот обряд
сильно напоминает Таинство Крещения в христи-
анстве, также очищающее от грехов». Интерес-
но, а, когда Владислав, переходя в ислам, принимал
гусль — полное ритуальное омовение во очищение
от состояния «скверны», ему оно, случаем, ничего
из митраизма не напомнило? И митраистский ли
обряд совершал Владислав, крестивший свою дочь
всего за месяц до публичного принятия ислама?

Параллели митраистского обряда инициации,
во время которого запечатлевали чело нового чле
на раскаленным железом, с православным Таин-
ством Миропомазания оставим на совести г-на Со-
хина. То же касается и упомянутой выше параллели
Крещения с митраистскими ритуальными омове-
ниями, если вспомнить, что они совершались не во-
дой, а... бычьей кровью. Поистине нужно очень за-
хотеть, чтобы увидеть в этом какое-то подобие.

Следующее приведенное им сходство касает-
ся как раз священников: «В митраизме жрецы
были не только служителями культа — они были
хранителями мудрости, изучали медицину, астро-
логию, историю, исцеляли души». К сожалению,



102 Вероотступничество

сходство нельзя признать полным, так как при-
мер бывшего священника Сохина ясно показыва-
ет, что не все священники в Православии являют-
ся хранителями мудрости, знатоками истории и
теми, кто заботится об исцелении душ. А если
Владислав, будучи в сане, изучал астрологию
(ведь он упоминает этот пункт как сходство митра-
истских жрецов и православных священников),
то остается только пожалеть, что никто не объяс-
нил ему душепагубности этого занятия для христи-
анина. Впрочем, он мог бы и сам это узнать, если
бы читал труды святых отцов.

И еще разительные сходства: «Митраизм, по-
явившийся задолго до рождения Христа, вклю-
чал в себя веру в конец света, Страшный суд и
воскресение во плоти». На самом деле в Римской
империи митраизм появился после Христа: «Са-
мые ранние материальные памятники митраист-
ского культа датируются концом I столетия на-
шей эры, а достиг пика своей популярности он
лишь в III столетии»117. Интересно, знает ли «но-
вый мусульманин» Сохин, что «веру в конец све-
та, Страшный суд и воскресение во плоти» вклю-
чает в себя и такая религия, как ислам? И в курсе
ли он, что митраизм появился задолго до рожде-
ния Мухаммеда? Отчего же не воскликнул он со-
блазнявшим его мусульманам: «Факты синкретиз-
ма налицо»?

Относительно жалких попыток уподобить
Христа, рожденного от Духа Святого и Марии
Девы и принявшего смерть на Кресте ради спасе-
ния человечества, Митре, рожденному скалой и
убившему быка по приказу бога Аполлона («и Ми-
тра и Христос ведут борьбу со злом, оба они про-
тивники всякой несправедливости на земле» и



А натомия измены ЮЗ

тому подобное), лучше будет просто привести
пример нормального, ненатянутого сходства.

Задолго до рождения Мухаммеда жил Мани,
основатель манихейства. Когда Мани было 24 го-
да, к нему якобы явился ангел, возвестивший, что
он, Мани, избран в качестве посланника Бога
(по-арабски «расуль Аллах»). И что якобы до него
уже посылались подобные вестники, например
Христос. Теперь же в Вавилонии высшее служе-
ние возложено на него. Мани также учил, что он
является Утешителем, пришествие Которого
предсказывал Иисус, и отрицал распятие Христа.

Три века спустя все эти пункты повторил Му-
хаммед, и, если читатели желают узнать, что та-
кое настоящее заимствование и настоящий син-
кретизм, они могут ознакомиться с главой из кни-
ги Джона Гилкриста «Коран — священная книга
мусульман»118. Мы ограничимся здесь ссылкой,
чтобы без нужды не удлинять и без того уже чрез-
мерно пространное опровержение.

Про диспут

«Незадолго до принятия мною окончательно-
го решения о принятии ислама мне в руки попал-
ся DVD-диск, на котором был записан межрелиги-
озный диспут между мусульманином Али Вячесла-
вом Полосиным и православным священником
Даниилом Сысоевым. Я внимательно просмот-
рел обе части полемики и еще раз убедился в ар-
гументированной позиции мусульман.

Конечно, священник Даниил Сысоев показал
себя как хороший оратор, но он так и не смог от-
ветить на многие поставленные оппонентами
вопросы, как и не смог объяснить присутствующим,



104 Вероотступничество

как Безграничный и Невместимый Творец смог
"стать", то есть воплотиться».

Мне, как свидетелю того диспута, крайне
странно читать эти слова, ведь как раз данный
эпизод дискуссии, на мой взгляд, был одним из
ярчайших примеров безупречного богословско-
го ответа православных на вопрос мусульман. Но,
чтобы не спорить о вкусах, посмотрим вместе
расшифровку аудиозаписи диспута.

«Али Полосин: Может ли Бог стать? Вот вы го-
ворили, что верите в Бога, Который абсолютно
неизменен, вот применимо ли к Богу слово
"стать"?

Отец Даниил: Бог неизменен, и, оставаясь аб-
солютно неизменным, Он может включить в
Свою личность, но не в природу, нечто иное. Ведь
до творения мира — мира не было, а был Бог без-
начальный. Но Он включает в Себя мир, внутри
Себя творит мир, ибо Он вездесущ; нельзя ска-
зать, что Он где-то отдельно от Себя творит мир.
Так внутри Него появляется нечто иное, чем Он
Сам. Таким же образом Он может и часть сотво-
ренного Им мира включить в Свою личность, но
не в Свою Божественную природу.

А.П.: То есть Он может стать тем, кем Он не
был?

О.Д.: Как личность, может, как природа, нет.
А.П.: А каким образом вы разделяете здесь

личность и природу? Это к Богу относится или
личность — что-то вроде атрибута?

О.Д.: Повторю. Изменяет ли появление все-
ленной Бога? Нет, не изменяет. В Себе ли Он со-
творил мир? Конечно, в Себе, в ком же еще?11'
И раз Он поддерживает весь мир Своей силой,
разве это изменяет Его Самого? Конечно же не



Анатомия измены 105

изменяет. И если Он берет часть этого мира и
включает в Свою Божественную жизнь особым
образом, разве это меняет Его? Нет, не меняет.

А.П.: Каким образом Он может творить в Се-
бе, не меняясь? Если Он в Себе творит, то тогда
происходит изменение в Нем. Если Он творит не
в Себе, вне Себя,— это другое, но тогда Он остает-
ся Тем, Кем Он был. Я спрашиваю: Бог, как Он
есть, может ли изменяться?

О.Д.: Повторяю: Бог изменяться не может, и
творит Он только в Себе, иначе Он не будет везде-
сущим. Повторяю: раз Он стал Творцом, не изме-
няясь... то и став Христом, Он не изменился, и
Божественная природа совершенно самотожде-
ственна, и Он включает в Свою — повторяю! — не
природу, а Ипостась, то есть в Свое "Я", часть Им
же сотворенной вселенной, которая в Нем же и
была сотворена изначально».

Прямой, логичный, исчерпывающий ответ.
Христиане считают, что Бог, став Человеком,

не претерпел изменения, ровно так же как и му-
сульмане считают, что Аллах не претерпел изме-
нения, став Творцом мира. Если же мусульмане
утверждают, что Он изменился, когда стал Чело-
веком, не быв им до воплощения, то пусть тогда
признают, что Он изменился, став Творцом ми-
ра, так же не быв им до сотворения.

Не говоря уже о том, что ответ на вопрос: как
Безграничный и Невместимый Творец смог
«стать», то есть воплотиться, Владислав Сохин
мог бы узнать, прочитав, к примеру, томос Чет-
вертого Вселенского Собора: «Единогласно на-
учаем исповедовать Одного и Того же Сына, Гос-
пода нашего Иисуса Христа, совершенного в Бо-
жестве и совершенного в человечестве, истинного



106 Вероотступничество

Бога и истинного Человека, Того же по душе и те-
лу; единосущного Отцу по Божеству и единосущ-
ного нам по человечеству, по всему нам подобно-
го, кроме греха; рожденного прежде век от Отца
по Божеству, в последние же дни ради нас и ради
нашего спасения от Марии Девы Богородицы
рожденного по человечеству; Одного и Того же
Христа, Сына, Господа, Единородного, во двух ес-
тествах неслитно, неизменно, нераздельно, неразлучно
познаваемого, так что соединением нисколько не
нарушается различие двух естеств, тем более со-
храняются свойства каждого естества и соединя-
ются в одно Лицо, в одну Ипостась — не в два ли-
ца рассекаемого или разделяемого, но Одного и
Того же Сына, Единородного, Бога Слова, Госпо-
да Иисуса Христа».

Выводы

Итак, на все претензии и вопросы христиан-
ству, опубликованные Владиславом Сохиным в
его статье «Мой путь в ислам», с Божией помо-
щью даны исчерпывающие ответы. Все аргумен-
ты опровергнуты.

На многих форумах православные, обсуждая
трагедию духовной гибели бывшего священника
Владислава Сохина, высказывают разные мнения
о причинах этого поступка. Кто-то думает, что
это следствие честных поисков и недоумений —
так сказать, «искреннее заблуждение». Кто-то по-
лагает, что причины куда более приземленные:
обида, помноженная на другие страсти.

Честно говоря, я не знаю, кто из них нрав. Но
данная статья поможет нам всем узнать это. Как чи-
татели могли заметить, здесь не только даны ис-



Анатомия измены 107

черпывающие ответы на антихристианские упре-
ки, но и показано, что с гораздо большим основа-
нием эти упреки можно адресовать исламу. Показа-
но отнюдь не голословно — с цитатами и ссылками
на научные работы и мусульманские источники.

Теперь Владислав узнал, что его новая религия
имеет все те изъяны, которые он изыскивал как
оправдания, чтобы оставить христианство. Если
он честный человек, то теперь отречется от исла-
ма. Если же начнет изощряться, пытаясь защитить
эти исламские изъяны, тогда как совсем не изо-
щрялся докопаться до истины в отношении давно
опровергнутых антихристианских тезисов, то мы
узнаем, что подлинной причиной обращения были
другие, неназванные «аргументы» более прозаиче-
ского и бытового характера, которые совершенно
не относятся к вопросам веры 120

Что дальше?

В некоторых христианских дискуссиях о пе-
реходе г-на Сохина звучали утверждения, что По-
лосин и Сохин — едва ли не первые в истории
Церкви православные священники, обратившие-
ся в ислам.

На самом деле такие случаи бывали и раньше.
Можно здесь вспомнить священномученика Кон-
стантия Россиянина. Этот русский иеромонах в
первой половине XVIII века состоял при Россий-
ском Императорском посольстве в Стамбуле свя-
щенником. Во время Русско-турецкой войны*
русское посольство было отозвано, но иеромо-
нах Константий «не захотел оставить Востока»

Русско-турецкая война 1735-1739 гг.



108 Вероотступничество

и бродил по Османской империи. Затем, в 1743 го-
ду, по окончании военных действий, он вернулся
в восстановленное посольство, но поссорился с
новым послом и обиделся на него.

Тогда иеромонах, «явившись в султанский дво-
рец, объявил, что желает лично представиться сул-
тану, чтоб пред ним и в виду всех мусульман отречь-
ся от Христа и исповедать Магомета истинным
пророком Аллаха. Можно себе представить, как ве-
лико было торжество неверных! По желанию не-
счастного Константия его представили к султану,
и — увы! — вслух всех отрекся он своего Господа и
веры в Него и признал ислам спасительным, а Ма-
гомета — великим пророком. Султан осыпал его ми-
лостями, и полились на него почести.

Но не много протекло дней, как бедный от-
верженец пришел в чувство: Всеблагой Господь,
не хотяй смерти грешника, но еже обратитися и*жи-
ву быгпи ему (ср.: Иез. 33, 11), коснулся Своею бла-
годатию отступнического его сердца, и мысль
Константия вдруг озарилась Божественным све-
том: он глубоко почувствовал страшное свое па-
дение и во всей силе понял, с какой высоты и в
какую бездну погибели низвергся, несчастный.

Долго, горько, чрезвычайно горько плакал
он о своем бедствии и, подобно кающемуся Пет-
ру, взывал о помиловании. Наконец, презирая
стыд и страх, повязал он ветхим платком свою го-
лову и в изодранной ряске явился во дворец сул-
тана. Там, на том самом месте и при тех же самых
царедворцах султана, бросил он на пол турецкое
платье, которым одели его в минуты его отступ-
ления, попирал, топтал его и громогласно про-
клинал Магомета и его учение, проклинал и всех
его последователей.



Анатомия измены 109

Такой поступок кающегося Константия при-
вел всех турок в бешенство и гнев. Без всякого су-
да и допросов они схватили его и на дворцовой
площади отсекли ему голову. Таким образом при-

с» 1 9 1

ял он с радостью мученический венец» .
Подобная же история известна и об одном

греческом митрополите, Иоанне, который при-
мерно в то же время принял ислам и новое имя
Али и прожил в нем не один год, стал муллой.
«Как-то раз Али сидел в кофейне, и ему показа-
лось, что он узнал брата. И он не ошибся. Это был
Дмитрий, сохранивший верность христианству.
Их встреча была промыслительна. "Я готов свиде-
тельствовать о моем Христе",— сказал Али брату.
Выйдя из кофейни, он пошел в джами Турхан воз-
ле Пинийского моста, где застал мусульман, моля-
щихся в полуденный час, восшел на амвон, сотво-
рил крестное знамение и начал возглашать: "Еди-
ный истинный Бог, Сын Его Единородный Хри-
стос...". Не успел он закончить эти слова, как тол-
па мусульман зарезала муллу в его же мечети»122.

Известен и другой такой пример «перешед-
шего в ислам», который, придя в себя и раскаяв-
шись, вошел однажды в бывшую церковь, переде-
ланную в мечеть, и на виду всех мусульман стал
вслух возглашать христианские молитвы. «Что
ты делаешь?» — закричали изумленные турки.
«Как что? Я — христианин, пришел в христиан-
ский храм, чтобы молиться по-христиански, а вы
что здесь делаете?». И его, как отступника от исла-
ма, тоже казнили в соответствии с тем самым ша-
риатом, который теперь вслух обязался соблю-
дать Владислав Сохин.

В Заявлении Епархиального совета сказано,
что отныне он является отлученным от Христовой



Н О Вероотступничество

Церкви «вплоть до возможного покаяния». Лич-
но я не уверен, что, даже ощутив прикосновение
благодати Божией, «мысль его вдруг озарится Бо-
жественным светом и он глубоко почувствует
страшное свое падение». А и почувствовав, «пре-
зирая стыд и страх», найдет в себе силы при-
знаться. Хотя ему-то мученическая смерть не гро-
зит: мы живем в России, где, слава Богу, законы
шариата не действуют.

Но по крайней мере возможность покаяния
у него есть.

Лично я знаю нескольких русских отступни-
ков, которые совратились в ислам, но затем, пока-
явшись, вернулись в Православие. Один из них
письменно свидетельствовал о своем психологи-
ческом состоянии после предательства Христа:

«...В тот же период я стремился показать
всем и каждому, какой я мудрый и умный, сам до-
шел до истины. Мне хотелось бросить другим в
лицо: "Оставайтесь во лжи, христиане, вы верите
сказкам и басням, Истина в исламе!". Мною дви-
гала гордыня, упоение от того чувства, что я не
такой, как все, раз выбираю ислам.

Начались разногласия в семье. Я задирал нос
все выше и выше. Любой мусульманин, даже отъ-
явленный террорист, оказывался в моих глазах
человеком достойным. Это среда была не права.
А мусульмане получались правы всегда, это меня
и привлекало.

Коран, Интернет, книги, знакомства давали
мне знания об исламе. Я с упоением принимал их.
Турки — мусульмане с рождения. Им и в голову не
приходит искать другие пути. Мне же необходи-
мо было постоянно получать материалы о том,
насколько христианство преисполнено лжи и об-



Анатомия измены 111

мана. Без этой "подпитки" меня начинала одоле-
вать непонятная тоска. Теперь-то я понимаю, с
чем она была связана»123.

Подозреваю, что в подобном состоянии и
Владислав Сохин будет пребывать какое-то время.
Собственно, по его активности в Интернете уже
сейчас видна эта стадия изыскания все новых
пунктов обвинения христианства, дабы заглушить
болезненно отмирающую совесть, дабы убедить
самого себя в правильности своего поступка.

Может быть, по молитвам друзей и близких,
сохранивших верность Христу, он все же найдет
в себе силы покаяться.

А может быть, и нет.
И тогда уже все решится по смерти — там, где

держать ответ придется не по факсу и Интернету,
а непосредственно стоя перед сияющим ликом
распятого и воскресшего Христа, сказавшего: кто
отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и
Я пред Отцем Моим Небесным (Мф. 10, 33).

Нам же, как справедливо указано в Заявлении
Курской епархии, следует, по слову Писания, не спе-
шить колебаться умом (2 Фес. 2,2), дабы мы не были бо-
лее младенцами, колеблющимися и увлекающимися вся-
ким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому
искусству обольщения (Еф. 4, 14), не оставлять собра-
ния своего, как есть у некоторых обычай (Евр. 10, 25),
но твердо держаться исповедания нашего (Евр. 4, 14),
имея Самого Иисуса Христа, Господа нашего, как
твердое упование грядущей славы (см.: Кол. 1, 27).

А также следует помнить, что духовная
брань продолжается в сердце каждого верного,
и молиться, дабы уберег Господь нас от пре-
льщения и падения и, если возможно, восста-
вил падших.



112 Вероотступничество

Судьба священника,
перешедшего в ислам

Многие, наверное, помнят, как чуть более го-
да назад мусульманские СМИ провели рекламную
кампанию, предъявив публике сразу троих быв-
ших православных священников, принявших ис-
лам: сначала Владислава Сохина, затем Сергея
Тимухина и Михаила Киселева.

Интервью с последним было красноречиво
озаглавлено: «Священники выбирают ислам. Слу-
чайность или тенденция?».

В самом интервью говорилось, что «в 2006 го-
ду по милости Аллаха, как говорит Михаил, он ис-
поведал себя мусульманином, приняв имя Мика-
эль». Это интервью было опубликовано на мно-
гих сайтах, и на еще большем количестве фору-
мов мусульманские участники с радостью на него
ссылались.

7 ноября 2007 года бывший священник Миха-
ил Киселев умер в городе Таганроге после долгой
и тяжелой болезни. До этого он успел с покаяни-
ем вернуться в христианство и был погребен по
православному обряду.

В редакцию поступило письмо от близких
Михаила, которое проливает свет на его подлин-
ную судьбу, а также дает возможность многое по-
нять о мусульманских PR-технологиях*.

В указанном мусульманском интервью, где
уделяется много внимания биографии Михаила
Киселева, замалчивается примечательный факт —
то, что он не являлся клириком Русской Право-
славной Церкви.

* PR — «пиар», public relations, букв, «связи с обществен-
ностью».— Ред.



Судьба священника, перешедшего в ислам \\Ъ

Он был рукоположен в Иркутской епархии
Русской Православной Церкви в 1994 году, но че-
тыре года спустя ушел в раскол — Украинскую Авто-
кефальную Православную Церковь — и уехал на
Западную Украину. Именно как клирик УАПЦ
Михаил и принял ислам.

Казалось бы, почему так упорно скрывали
этот факт мусульманские пропагандисты, если их
целью было просто известить о принятии ислама
очередным священником? Но они, очевидно, по-
нимали, что если не скрыть этот факт, то право-
славные христиане канонической Церкви отне-
сутся к нему иначе. Он их меньше заденет. А му-
сульманским пропагандистам, видимо, нужно бы-
ло задеть именно Русскую Православную Цер-
ковь, для чего они и составили интервью таким
образом, чтобы создавалось впечатление, что
Михаил Киселев перешел в ислам не из расколь-
ников-автокефалистов, а прямо из Московского
Патриархата.

Уход из Православия в раскол не меньшая тра-
гедия, чем уход в ислам. В любом случае человек
оказывается вне Церкви Христовой. И то, что, раз
отступив, человек может отступить еще дальше,
вполне естественно. Здесь видна параллель с дру-
гим «рекламным» действом, касающимся бывшего
священника Сергея Тимухина, который из Русской
Православной Церкви ушел в лютеранство, а уже
из него — в ислам. Причем, по словам лютеран, он
несколько раз переходил из конфессии в конфес-
сию и чуть ли не во всех них был лишаем сана. Это
обстоятельство мусульманские пропагандисты так-
же «благоразумно покрыли молчанием».

Вообще это довольно типичная картина: со-
гласно некоторым исследованиям, большинство



114 Вероотступничество

христиан, переходящих в ислам, как правило, до
этого уже меняли вероисповедание.

Но вернемся к Михаилу Киселеву. В интервью,
которое было будто бы проведено с ним, есть ряд
примечательных расхождений с действительно-
стью. Во-первых, Михаил якобы говорит, что «слу-
жил в Полтавской епархии». Однако в Полтавской
епархии такого священника никогда не было. Ми-
хаил Киселев служил на Западной Украине.

Но это мелочи. А вот кое-что поинтереснее.
В интервью говорится: «Закончил отделение

религиоведения Харьковского государственного
университета», а на вопрос: «Что все-таки повлия-
ло на ваш выбор?» — указываются открытия, сде-
ланные Михаилом во время учебы на этом отделе-
нии: «Во время учебы, как религиовед по специаль-
ности, я теоретически изучал не только ислам, но
стремился узнать и другие направления христиан-
ства, думая, что, возможно, истина там. Я полагал,
что в одном месте, в одной конфессии есть искаже-
ния, отступления, но в других направлениях хри-
стианства можно найти порядок, истину. Однако,
внимательно изучая различные направления хри-
стианства, я убедился, что и там ничего этого нет».

Согласитесь, текст так и подталкивает к вы-
воду, что учеба на отделении религиоведения
Харьковского госуниверситета стала поворот-
ным моментом для религиозной жизни бывшего
священника.

Тем удивительнее узнать, что Михаил Кисе-
лев никогда не учился в Харьковском университе-
те, равно как и ни в каком ином вузе, довольству-
ясь средним образованием.

Быть может, в этот момент у читателя возник-
ла та же мысль, что и у меня, когда я разбирал



Судьба священника, перешедшего в ислам 115

скандальные мусульманские интервью Владисла-
ва Сохина: «Если невозможно защищать или рек-
ламировать ислам, не прибегая ко лжи, то стоит
ли защищать и рекламировать такую религию?».

Как бы то ни было, пора наконец дать слово
близким Михаила, которые рассказывают не-
сколько другую версию его обращения в ислам.

«В 2004 году в связи с очень тяжелой болезнью
(диабет), которая сейчас привела его к смерти, он
стал лечиться у народного целителя, в результате
чего самочувствие его резко ухудшилось, появилась
неадекватность в поведении. Произошел конфликт
с епископом, а знакомые мусульмане предложили
ему помощь в обмен на использование его имени.
И конечно, не исполнили своих обещаний. Он рас-
сказывал, что от него требовали публичной борьбы
с христианством, но он, как мог, уклонялся. В ре-
зультате, близко узнав современный ислам, быв-
ший батюшка... принес покаяние. Он был воссоеди-
нен со Христом как мирянин. Он хотел публично
покаяться, но побоялся мести магометан»*.

Близкие Михаила свидетельствуют, что «покая-
ние за уклонение в ересь Магомедову» он принес
перед архиереем УАПЦ. Следовательно, насколько
можно судить, скончался он вне канонической Цер-
кви, в расколе, если только не произошло еще одно-
го акта покаяния непосредственно перед смертью,
о чем может быть известно лишь Богу.

На вопрос, которым озаглавили мусульман-
ские пропагандисты составленное ими интервью
с Михаилом Киселевым,— о «священниках, выби-
рающих ислам», можно дать ответ. Это не случай-
ность и не тенденция. Это трагедия.

См. http: // hramnagorke.ru/world/50.



116 Вероотступничество

Чтобы в том убедиться, достаточно посмот-
реть основные вехи судьбы Михаила Киселева.

Детство в Сергиевом Посаде. Воспитание в
религиозной семье. Служба в армии. Желание
служить Богу. Принятие монашества. Получение
священного сана. Отступничество в раскол. Тя-
желая болезнь. Обращение к «народному целите-
лю». Ухудшение болезни. Отпадение в ислам. За-
поздалое раскаяние. Смерть.

Заканчивается упомянутое интервью тем,
что на вопрос корреспондента о пожеланиях
своим бывшим единоверцам Михаил отвечает:
«Я желаю им искать истину, не останавливаясь;
тем, кто продолжает искать, ее найти, а тем,
кто никогда не думал о том, что нужно искать
истину и знать, быстрее пробудиться и начать
искать».

Это подавалось как слова бывшего христиан-
ского священника, принявшего ислам.

Теперь это стало словами бывшего мусульма-
нина, вернувшегося в христианство.

Переходят ли имамы
в христианство?

Недавно на сайт «Православие и современ-
ность» поступил такой вопрос: «Известны случаи
принятия ислама христианскими священнослу-
жителями, но неизвестны случаи принятия хрис-
тианства имамами. Были ли они? Может ли быв-
ший имам стать священником?».

Действительно, некоторое время назад му-
сульмане широко разрекламировали переход в
ислам четверых бывших православных священ-
ников. Один из них, к слову, некоторое время спу-



Переходят ли имамы в христианство ? 117

стя с покаянием вернулся в христианство. О дру-
гом доходят сведения, что он уже успел оставить
и ислам, как прежде покинул христианство. Но,
несмотря на это, информация о их переходе в ис-
лам широко растиражирована в Интернете и еще
не один год будет смущать умы людей.

При этом со стороны мусульман нередко зву-
чат утверждения, что будто бы ни один имам или
мулла никогда не переходил в христианство. Бо-
лее того, многие из мусульманских активистов
уверяют, что вообще ни один мусульманин, серь-
езно изучивший ислам, якобы не может предпо-
честь ему учение Христа Спасителя. И что якобы
те мусульмане, которые крестились, являлись
лишь «номинальными» и по-настоящему ислама
не знали. Неудивительно, что подобные идеи
смогли оказать влияние даже на православных
пользователей Интернета.

Стоит обратить внимание на то, что сравне-
ние мусульманского культового служителя (мул-
ла, имам) с православным священником некор-
ректно. Поскольку в исламе нет Таинств, то соот-
ветственно не существует понятий, подобных Та-
инству Священства, благодати и священнодей-
ствия, которые и составляют основу православ-
ного понимания священнического служения.
Имам, по крайней мере у суннитов, которых бо-
лее 90% от общего числа мусульман,— это просто
религиозно образованный человек, уровень зна-
ний которого признали лица, пользующиеся ав-
торитетом, а мусульманская община сделала его
служителем в мечети.

Имам не проходит никакой инициации и не со-
вершает никаких таинств. В мечети он лишь стоит
впереди остальных и вслух читает те же самые



118 Вероотступничество

молитвы и совершает те же телодвижения, что и
все религиозные мусульмане у себя дома. Кроме то-
го, он читает проповедь во время коллективной
молитвы, заведует порядком в мечети, читает
предусмотренные молитвы во время мусульман-
ских праздников, при обрезании, на свадьбах и по-
хоронах. Во всех его действиях нет ничего такого,
чего не мог бы выполнить любой другой мусульма-
нин, не являющийся имамом.

У православных же христиан все совсем по-
другому. В Таинстве Священства человек получа-
ет особую благодать от Бога для того, чтобы со-
вершать Таинства, во время которых за видимы-
ми действиями невидимо подается сила Божия,
исполняющая дела, относящиеся к духовной ре-
альности,— такие, как, например, прощение гре-
хов или преложение хлеба и вина в Тело и Кровь
Господа Иисуса Христа, посредством причастия
их соединяющих человека с Богом. Ничего по-
добного в исламе нет.

Поэтому имамов корректнее сравнивать с
раввинами, чем с православными священниками.
А если искать параллели среди православных, то
мы можем найти нечто подобное, если предста-
вим мирянина — старосту храма, обладающего бо-
гословским образованием и исполняющего так-
же обязанности чтеца на службе. Вот это будет
более точным аналогом имама в исламе.

Но, конечно, случаи обращения в христиан-
ство имамов, как людей обычно более религиозно
образованных, чем основная масса мусульман,
естественно, вызывают интерес.

Такие случаи известны. Найти свидетельства
о них можно в том же самом Интернете, где сооб-
щалось и об отпадении православных священни-



Переходят ли имамы в христианство ? 119

ков. Например, на сайте «Иисус для мусульман»
было размещено сообщение одного из узбекских
читателей, который свидетельствовал: «Мне до-
велось общаться с одним узбеком, он сейчас в
России. Был раньше муллой, а затем стал христи-
анином. Из-за этого ему пришлось бежать из Уз-
бекистана».

В свою очередь, на сайте www.jesus.org.uk
рассказывалось, со слов шведского протестант-
ского миссионера, что татарский мулла Мисха,
родившийся на Урале, три года исполнял обя-
занности мусульманского священнослужителя, а
затем, после пережитого им чуда, он обратился
в христианство.

Также на сайте JesusChrist.ru сообщалось об
афганском мулле Фамире, который после осво-
бождения Афганистана от талибов принял хрис-
тианство. Это случилось благодаря его общению
с христианином и чтению Библии.

Причина, по которой эти люди не на виду, до-
вольно проста — достаточно вспомнить о недав-
нем случае, когда одна из ближневосточных му-
сульманских группировок публично объявила о
своей причастности к убийству некоего имама,
ставшего христианином. Эта угроза нависает над
каждым, кто решит перейти в другую религию,
из-за предписания так называемого «пророка»
Мухаммеда, который в одном из «достоверных
хадисов» сказал: «Если кто-то переменит свою ре-
лигию, убейте его» (сборник Бухари 8.84.57).

Тем не менее известен еще ряд мусульман,
обратившихся в христианство:

имам Мустафа (ныне Марк Габриэл), бывший
профессор Исламского университета Аль-Азхар
(Каир, Египет) — одного из крупнейших центров



120 Вероотступничество

мусульманского высшего образования. За обра-
щение в христианство его пытались застрелить,
но Марку удалось переехать в США, где он позд-
нее написал книгу «Ислам и терроризм», опро-
вергающую утверждение, что ислам является
мирной религией;

доктор Мухаммед Рахуми (ныне Сэмуэл Пол),
бывший декан в том же Исламском университете
Аль-Азхар;

Хэмрен Эмбри, Индонезия, до обращения
был председателем Мусульманского конгресса
Калимантана, а также исполнял обязанности
имама и проповедника в армии;

имам Эль-Факи, Судан, в 1998 году за переход в
христианство подвергся тюремному заключению,
после чего стал проповедовать учение Христа му-
сульманам-однокамерникам;

имам Хаджи Хасман Мухаммед, Эфиопия,
вместе со всей семьей обратился ко Христу в
2003 году, за что подвергся избиению и разграб-
лению имущества;

мулла Ассад Уллах, Афганистан, случайно по-
лучив Библию, прочитал ее и уверовал во Хрис-
та, позже тайно крестился. В 2004 году за переход
в христианство был убит вместе с еще четырьмя
афганцами-христианами, о чем сообщил агент-
ству Рейтере представитель движения «Талибан»
Абдуль Латиф Хакими;

Салех Хуссейни, Нигерия, бывший мусуль-
манский имам, преследовавший христиан до тех
пор, пока однажды сам не обратился ко Христу;

имам Джемаль Зарка, Ближний Восток, впер-
вые познакомился с христианством, зайдя в цер-
ковь. Позднее уверовал и крестился вместе со
своей семьей;



Переходят ли имамы в христианство ? 121

имам Зак Гариба был настоятелем мечети в
Гане. В 2000 году принял христианство, сейчас
живет в Канаде;

имам Абдуллахи Ахмед, Саудовская Аравия,
из семьи нигерийских мусульманских имамов,
вырос и получил образование в Королевстве
Саудовская Аравия, по возвращении на родину
признался в своем решении стать христианином.
Тогда близкие решили убить его, что вынудилЬ
бывшего имама бежать из страны;

Эль-Аккад, Египет, мусульманский проповед-
ник, после крещения весной 2005 года был арес-
тован и посажен в тюрьму, где до сих пор и пре-
бывает;

Маулави Сулейман, Индия, мусульманский
проповедник, полемизировавший с представите-
лями христиан, а позднее уверившийся в истине
Евангелия.

Также известны и другие примеры перехода
имамов в христианство. На английском и араб-
ском языках есть целые форумы, созданные спе-
циально для бывших мусульман, где общаются те,
кто покинул ислам. В Сети выложены и видео-
записи, где бывшие имамы рассказывают о своем
пути ко Христу.

На русском языке подобных форумов нет;
может быть, отчасти поэтому и складывается
впечатление, что мусульманские служители
культа не обращаются в христианство. Хотя
лично я знаю человека, который был муллой в
одной из среднеазиатских республик бывшего
СССР, затем уверовал во Христа Спасителя,
крестился, потом окончил семинарию и ныне
уже сподобился стать православным священни-
ком. Живет сейчас в России. По соображениям



122 Вероотступничество

безопасности предпочитает не предавать огла-
ске свой духовный путь.

В обращении имамов в христианство нет ни-
чего невероятного. Ведь путь к Господу Иисусу
Христу открыт для любого мусульманина незави-
симо от его национальности, степени знакомства
с исламом и вовлеченности в мусульманскую об-
щину. По всему миру многие служители мусуль-
манского культа и яростные апологеты ислама
убеждались и убеждаются в истине неповрежден-
ного Евангелия, возвещающего величайшее дело
и подвиг любви Божией: Ибо так возлюбил Бог мир,
что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верую-
щий в Него не погиб, но имел жизнь вечную (Ин. 3, 16).

И естественно, нет никаких препятствий к
получению духовного сана для человека, до кре-
щения бывшего имамом. Разумеется, кроме тех
требований, которые предъявляются к любому
кандидату на священный сан.

Православные христиане в отличие от му-
сульман действительно обычно не устраивают
шумихи по каждому случаю обращения имама
или какого-либо значимого мусульманина в хрис-
тианство. Дело в том, что Православие не нужда-
ется в подобного рода внешних подтверждениях
своей истинности — его истинность подтвержда-
ется самим учением и тем, как оно влияет на
жизнь каждого, кто искренне последовал ему.



Экстремистские тенденции
в исламе



Зачем папа Римский вспомнил
православного императора?

12 сентября 2006 года в Регенсбургском уни-
верситете папа Римский Бенедикт XVI выступил
с лекцией, посвященной историческому исследо-
ванию исламского экстремизма и джихада.

При этом он процитировал высказывание
православного византийского императора Ману-
ила II Палеолога: «Покажите мне, что нового
принес Мухаммед, и вы найдете злые и бесчело-
вечные вещи — такие, как приказы мечом нести
веру, которую он проповедовал».

Перед тем как привести эти слова, папа дваж-
ды оговорился, что это всего лишь цитата.

Но это его не спасло.
Сразу же, будто повинуясь взмаху невидимой

дирижерской палочки, раздался хор возмущений
и угроз со стороны мусульман.

Сомалийский шейх Абубакар Хассан Малин
призвал мусульман всего мира «выследить и
убить» папу Бенедикта XVI. «Кто бы ни оскор-
блял нашего пророка Мухаммеда, тот должен
быть убит на месте ближайшим мусульмани-
ном»,— сказал шейх Малин, видный религиозный
деятель в столице Сомали. «Мы обращаемся ко
всем исламским общинам мира с просьбой отом-
стить пустому критикану, называющему себя па-
пой Римским»,— добавил он.



126 Экстремистские тенденции в исламе

Иракская суннитская организация «Совет мо-
джахедов шуры», убившая ранее сотрудников Рос-
сийского посольства в Багдаде, призвала объявить
джихад западным странам из-за регенсбургской ре-
чи папы Римского. «Мы предупреждаем поклоняю-
щегося Кресту: ты и Запад будете разбиты, как это
произошло в Ираке, Афганистане и Чечне. Мы сло-
маем Крест и выльем вино. С помощью Всевышне-
го мы завоюем Рим. Мы перережем им горло, а их
деньги и дети станут трофеем моджахедов»,— гово-
рится в заявлении, опубликованном на одном из му-
сульманских Интернет-сайтов.

Иракская группа «Армия Муджахидина» в
аналогичном сообщении заявила: «Мы клянемся,
что мы уничтожим их Крест в сердце Рима... и
что их Ватикан будет поражен и папа Римский бу-
дет его оплакивать».

Еще одна иракская группировка — «Ансар ас-
Сунна» предупредила христиан: «Наши мечи бу-
дут грозить вам, пока вы не вернетесь в лоно исла-
ма — истинной веры».

«Аль-Каида» тоже не осталась в стороне: «Мы
говорим слуге Креста: жди своего поражения...
Мы говорим неверным и тиранам: ждите того,
что сокрушит вас. Мы продолжаем наш джихад.
Мы не остановимся до тех пор, пока знамя един-
ства не пролетит по всему миру. Мы разобьем
Крест... у вас не будет другого выбора, кроме как
принять ислам или умереть».

Духовный лидер Ирана аятолла Али Хаменеи
обвинил папу Римского Бенедикта XVI в участии
в антиисламском крестовом походе.

«Это новый крестовый поход против арабов
и мусульманского мира»,— заявил представитель
«Хамаса» Исмаил Радван. Премьер-министр Па-



Зачем папа Римский вспомнил слова императора ? 127

лестинской автономии Исмаил Хания такие осу-
дил высказывания понтифика и потребовал «пре-
кратить посягательства на ислам».

Официальный представитель МИДа Пакис-
тана Тасним Аслам, комментируя выступление
папы Римского Бенедикта XVI, заявил: «Всякий,
кто высказывается оскорбительно в адрес рели-
гии ислама, провоцирует насилие». «Зачем было
приводить обидную цитату какого-то императо-
ра, который жил сотни лет назад? Какое она име-
ет значение сейчас, когда мы пытаемся преодо-
леть разделяющие нас противоречия, призываем
к диалогу и взаимопониманию между религия-
ми?» — подчеркнул он.

Совет муфтиев России также присоединился
к этому хору, заявив, что пана должен извинить-
ся: «Мы считаем, что извинения из уст самого па-
пы Бенедикта XVI смогут способствовать снятию
напряженности и предотвратят возможный по-
жар вполне обоснованного негодования». «Исто-
рия человечества не знает более достойного при-
мера, чем пророческая миссия Мухаммеда,— с
этим соглашаются все серьезные исследователи
ислама независимо от религиозной принадлеж-
ности»,— считают авторы заявления.

К сожалению, одними лишь заявлениями му-
сульмане не ограничились.

16 сентября в городе Наблус на западном бере-
гу реки Иордан подверглись нападениям англикан-
ская и православная церкви. В здания приходов бы-
ли брошены зажигательные бомбы. Ответствен-
ность за атаки взяла на себя группировка «Львы мо-
нотеизма». По словам ее представителей, нападе-
ния были осуществлены в знак протеста против вы-
сказываний папы Римского Бенедикта XVI.



128 Экстремистские тенденции в исламе

За день до этого в здание молодежного цент-
ра православной церкви в городе Газа была бро-
шена граната. Взрывом повредило дверь и выби-
ло стекла. Почему-то свою злобу на высказыва-
ния главы Римско-католической Церкви мусуль-
мане излили на православных. По милости Божией
в этих нападениях никто не пострадал.

17 сентября папа Римский выступил с офици-
альными разъяснениями. «Я глубоко сожалею о
реакции в некоторых странах на некоторые
фрагменты моего обращения, сделанного в уни-
верситете Регенсбурга, которые были сочтены
оскорбительными для чувств мусульман,— сказал
Бенедикт XVI. — Это на самом деле цитата из
средневекового текста, которая никоим образом
не отражает моего личного мнения. Я надеюсь,
это умиротворит сердца и прояснит истинное
значение моего обращения, которое в целом бы-
ло и есть приглашение к открытому и искренне-
му диалогу с взаимным уважением»124.

Однако, выражая сожаления о реакции му-
сульман, Бенедикт XVI воздержался от формаль-
ных извинений, которых от него требовали ряд
политиков и религиозных деятелей в исламских
странах. И это не могло уйти от внимания «оби-
женной» стороны.

Так, Малайзия в качестве председателя Орга-
низации исламская конференция (ОИК) заяви-
ла, что не удовлетворена словами Бенедикта XVI,
в которых он выразил сожаление. «Мусульмане
почувствовали себя угнетенными, и высказыва-
ния папы, согласно которым он сожалеет о ярост-
ной реакции, неадекватны для успокоения гне-
ва»,— сказал министр иностранных дел Малайзии
Сейед Хамид Ал бар.



папа Римский вспомнил слова императора ? 129

В тот же день мусульмане перешли к убийствам.
В качестве возмездия за речь понтифика убили ита-
льянскую монахиню в детской больнице в Сомали.
65-летней сестре Леонелле Сгорбати четыре раза
выстрелили в спину двое мужчин у входа в больни-
цу в Могадишо. Ее телохранитель тоже был убит.
Шейх Мухтар Робоу заявил о «высокой вероятнос-
ти» того, что убийство сестры Леонеллы в больни-
це, которой руководят австрийцы, является «мес-
тью за высказывания папы об исламе».

В Пакистане с умопомрачительной оператив-
ностью был созван съезд мусульманских религи-
озных деятелей, в котором приняли участие око-
ло тысячи (!) духовных лиц, потребовавших «от-
ставки» папы Римского. В заявлении, принятом
по итогам однодневного (!) собрания, говорится,
что Бенедикт XVI «должен быть немедленно сме-
щен за разжигание войны и ненависти между
представителями различных религий».

20 сентября Мухаммед Каддафи, старший
сын ливийского диктатора Муамара Каддафи,
призвал папу Римского Бенедикта XVI немедлен-
но принять ислам. «Будь у этого человека доста-
точно благоразумия, он не согласился бы ни ми-
нуты оставаться на своем посту и немедленно
принял бы ислам»,— сказал Мухаммед Каддафи.
«Мы говорим папе: нам все равно, извиняешься
ты или нет, ибо извинения ничего не меняют»,—
добавил он.

25 сентября папа Римский Бенедикт XVI встре-
тился с представителями мусульманских общин
Ирана, Ирака, Египта, Марокко и Турции, а также
с индонезийскими дипломатами, и в ходе состояв-
шейся беседы 79-летний понтифик выразил «пол-
ное и глубокое уважение всем мусульманам».



130 Экстремистские тенденции в исламе

И однако же, снова не извинился за то, что
процитировал императора Мануила II Палеолога!

* * *
Здесь, пожалуй, уместно напомнить, что сло-

ва православного византийского императора, вы-
звавшие в мире такое повышенное внимание, бы-
ли произнесены Мануилом II не в «письме», как
по неграмотности объявили некоторые новост-
ные сайты, а в публичном диспуте с мусульман-
ским богословом.

Диспут проходил в Анкаре в 1391 году, где бу-
дущий император находился как заложник султа-
на Баязида.

При этом Мануил, который жил в мусульман-
ском окружении как пленник, не побоялся гово-
рить прямо то, что думает, и даже речи не было о
том, чтобы за это приносить какие-то извинения.

Разумеется, и в то время мусульмане были
преисполнены жаждой «сломать Крест... перере-
зать христианам горло, а их деньги и детей сде-
лать трофеем моджахедов», в чем Мануил успел
уже убедиться воочию, и он вполне понимал, что
эта жажда нисколько не связана с теми или ины-
ми словами христиан или извинениями.

А в таком случае отчего бы не сказать прав-
ду? И Мануил говорил то, что думал. И победил
в диспуте.

Что с ним случилось дальше?
Через пару месяцев после диспута Мануил бе-

жал из ставки султана в Константинополь. Годом
спустя женился на Елене Драгаш, дочери
Сербского принца. Вместе с женой он был коро-
нован патриархом Антонием IV.

Под давлением Баязида Мануил согласился
выделить в Константинополе квартал для турец-



Зачем папа Римский вспомнил слова императора ? 131

ких торговцев, которым управлял мусульманский
судья (кади). Мануилу удалось восстановить конт-
роль над Фессалониками и частью Македонии.
Тогда султан завоевал Болгарию, приступил к сто-
лице и держал самую продолжительную в исто-
рии Константинополя осаду — с 1394 по 1402 год.

За помощью против турок Мануил обращался
к Римскому папе, правителям Венгрии, Франции,
Венеции, Англии, Арагона, Московского княжес-
тва и даже к Тамерлану. Откликнулся Венгерский
король Сигизмунд, он отправился в поход против
турок, который закончился полным поражением
венгров 25 сентября 1396 года в сражении у Ни-
кополя. В 1399 году французский полководец Бу-
кико прорвал турецкую блокаду Константинопо-
ля и прибыл с 1200 воинами. С 1400 по 1403 год
Мануил объезжал европейские столицы, пытаясь
убедить королей составить союз против турок.

Однако помощь пришла совсем с неожидан-
ной стороны — от Тамерлана. В результате пора-
жения, которое нанесли в 1402 году монголы
туркам, те вынуждены были вернуть византий-
цам Фессалоники, Халкидики, Афон и ряд остро-
вов, а сын Баязида Сулейман поклялся стать вас-
салом императора. Это было последним полити-
ческим успехом Византийской империи.

В 1413 году Мануил помог следующему султа-
ну, Мехмету I (1413-1421), в войне с его братом
Мусой, благодаря чему Мехмет поддерживал мир
с Византией в течении всего времени своего прав-
ления. В 1421 году Мануил возвел на трон своего
сына Иоанна VIII, тогда как сам ушел в монастырь
Перивлептос, где принял постриг с именем Мат-
фей. Из-за недальновидных политических шагов
Иоанна VIII султан Мурад II (1421 -1451) в 1422 году



132 Экстремистские тенденции в исламе

предпринял осаду Константинополя, к счастью
неудачную.

21 июля 1425 года после продолжительной
болезни Матфей-Мануил скончался и был похо-
ронен в монашеской церкви Вседержителя.

Стойкость, смелость, честность и верность
истине не погубили Мануила II Палеолога, но, на-
против, помогли стать последним ярким импера-
тором Византии.

* * *
Возможно, этому пути решил последовать и

Бенедикт XVI. Выбор автора цитаты произведен
ведь не случайно. Мысль, озвученная Мануилом,—
общее место в произведениях византийской
антимусульманской полемики. К тому же латин-
ское Средневековье придерживалось своей тра-
диции полемики с исламом, и обратиться к этому
наследию для папы Римского было бы вполне ес-
тественно. Но избран был император, глава госу-
дарства, в то время сколлапсировавшего от вели-
кой некогда империи до границ одного города
(как и сам папа Римский, который является гла-
вой государства Ватикан — обломка былого влия-
ния Римского престола).

Из византийских императоров не только
Мануил прославился участием в богословской
полемике с исламом, но и его дед — Иоанн VI
Кантакузин, который считал свои многотомные
опровержения ислама главным делом своей жиз-
ни. Однако был выбран император, живший в
эпоху тотального натиска ислама, и здесь логика
очевидна.

Разумеется, понтифик знал, что делал, и
знал, какая реакция на это последует. Он созна-
тельно решился на такой шаг.



Зачем папа Римский вспомнил слова императара? 133

Его предшественник — Иоанн-Павел II был
известен как очень большой друг мира сего, пота-
кавший всем модам и интеллектуальным увлече-
ниям западной его части. Казалось, Иоанн-Па-
вел II всюду хотел быть первым — стал он и пер-
вым папой Римским, посетившим действующую
мечеть, стал и первым папой Римским, публично
целовавшим Коран.

Безусловно, Римско-католическая Церковь
является еретической организацией, но, глядя со
стороны, нельзя не отметить, что для нее стало
весьма здоровым событием появление после Ка-
роля Войтылы на панском троне человека, кото-
рый все-таки помнит, что дружба с миром есть
вражда против Бога (Иак. 4, 4).

Бенедикт XVI дал ясно понять, что целовать
Коран папа Римский больше не будег, а также и то,
что он, вообще-то, не обязан это делать. Равно как
и не обязан искажать историческую правду в угоду
современным политкорректным установкам.

Один мой друг — православный индеанист —
рассказал однажды, как постепенно в США меня-
лись установки на изображение коренного насе-
ления. Если сначала об индейцах писали, как пра-
вило, больше в негативном контексте (и, кстати,
не без оснований), то затем стали преобладать
положительные оценки. Наступил момент, когда
плохо об индейцах уже говорить было нельзя —
только хорошо. А еще поколение спустя об ин-
дейцах уже нельзя было говорить даже хорошо,
но... лишь восторженно.

Не секрет, что в последнее время такие же уста-
новки принимаются и в отношении мусульман —
во многом благодаря усилиям последних. Мусуль-
мане все чаще активно используют принципы



134 Экстремистские тенденции в исламе

демократически-общечеловеческого мировоззре-
ния, дабы усилить свое влияние на Западе и обес-
печить легитимность своей экспансии. При этом,
паразитируя на демократии, сами они вовсе не спе-
шат разделять эти ценности и это мировоззрение.

И вот к этой проблеме папа Римский решил
привлечь внимание. И сделал это так хорошо,
как только мог.

Если во время карикатурного скандала можно
было оправдывать мусульман тем, что все-таки не-
хорошо смеяться над чужими святынями и даже
во время французских погромов находилось не-
мало тех, кто оправдывал погромщиков якобы их
нелегкими социальными условиями, то после лек-
ции Бенедикта XVI все стало кристально ясно.

Произошло отделение истины от лжи. Фраза
папы Римского в один вечер сорвала покров ту-
манных речей и перетолкований с тех нездоро-
вых мировоззренческих тенденций, которые пус-
тили метастазы в умах многих европейцев. Ответ
мусульман, уже отрепетированный на карикатур-
ном скандале, теперь предстал во всей гротеск-
ной неприглядности.

И кое-кого это отрезвило. Например, быв-
ший премьер Испании Хосе Мариа Аснар, ком-
ментируя требование некоторых мусульманских
лидеров от папы Римского извинения за его вы-
ступление, заявил: «Западный мир не должен из-
виняться». Он назвал абсурдной ситуацию, когда
«западные страны всегда должны приносить из-
винения, а мусульманский мир — никогда».

И в самом деле, почему папа Римский должен
извиняться за то, что процитировал византий-
ского императора, а мусульмане, призвавшие
убить главу всех католиков, перерезать глотки



Зачем папа Римский вспомнил слова императора? 135

христианам, уничтожить кресты и поработить
их детей, не должны извиняться?

Почему папа Римский должен извиняться за
произнесенные им слова, в то время как мусульма-
не не считают нужным извиняться за нападения на
храмы и убийства? На основании чего это теперь
считается «вполне обоснованным негодованием»?

Почему это папа Римский должен переходить
в ислам, а не Мухаммед Каддафи — в христианство?

Окрыленные успехами влияния на Запад по-
средством «демократических инструментов», му-
сульмане, кажется, утратили чувство реальности,
ибо своими обещаниями убить папу Римского и
«сломать Крест в сердце Рима», равно как и напа-
дениями на храмы и убийствами христиан, они
как нельзя лучше подтвердили актуальность вы-
сказывания византийского императора XV века.

И если, как утверждают возмущенные мусуль-
мане, «история не знает более достойного приме-
ра, чем пророческая миссия Мухаммеда», то от-
чего же его последователи демонстрируют столь
недостойное и неадекватное поведение?

Пик этой неадекватности — в заявлении пакис-
танского съезда, содержащим требование «отстав-
ки папы Римского». От чего же его собирается «от-
ставить» тысяча мусульманских «духовных лиц»?
От Римско-католической Церкви? От руководства
государством Ватикан? И у кого они это требуют?
У ООН? Но, по убеждениям католиков, папа по-
дотчетен только Богу, наместником Которого он
является. Или они требуют у Аллаха? Или у самого
папы Римского?

Малайзия, недавно под угрозой тюрьмы за-
претившая на своей территории проповедь хрис-
тианства, не имеет никакого морального права



136 Экстремистские тенденции в исламе

предъявлять какие бы то ни было претензии к па-
пе Римскому, пока в странах, где доминирует ка-
толицизм, не приняты подобные же законы в от-
ношении ислама.

Мусульманам, чтобы опровергнуть слова папы
Римского, нужно было просто провести акцию «год
без терактов», а потом сделать ее ежегодной. Вот
тогда можно было делать поправки к цитате Мануи-
ла П. А так они ее только подтвердили.

Среди мусульман, безусловно, есть самые раз-
ные люди: и добрые, и злые, и мирные, и враж-
дебные. Но вот слышны в последнее время в основ-
ном лишь представители вполне определенного
умонастроения. Теперь понятно, почему именно
экстремисты начинают приобретать вес,— пото-
му как их слова, увы, подтверждаются делами,—
когда они обещают убить во славу ислама невер-
ного и убивают его, а слова тех, кто повторяет,
как заклинание: «Ислам — религия любви и ми-
ра», так словами и остаются. В человеческой ис-
тории всегда и везде больше прислушивались к
словам тех, у кого они подкреплены делом.

Поступок папы Римского обнажил перед за-
падным обществом подлинный лик того, кто ис-
пользует для себя демократические ценности как
волк — овечью шкуру.

Вполне возможно, этот поступок запоздал,
но, как говорится, лучше позже, чем никогда.

И по крайней мере части европейцев он смог
открыть глаза на реальное положение вещей.

Глава Еврокомиссии Жозе Мануэль Баррозу
выразил сожаление, что европейские лидеры так
вяло высказываются в поддержку папы в возник-
шем конфликте: «Мы должны защищать свои
ценности... Я разочарован тем, что нашлось не



О неконституционных высказываниях муфтиев 137

много европейских лидеров, заявивших, что у па-
пы есть естественное право выражать свои взгля-
ды. Проблема не в высказываниях папы, а в реак-
ции экстремистов».

Мусульманские выступления по поводу фаль-
сифицированных ими же карикатур, когда после-
дователи «религии мира» от своего «безмерного
огорчения» перешли к кровопролитию, спрово-
цировали ответное движение, когда антимусуль-
манские карикатуры вслед за датской «Юлландс-
постен» и норвежским «Магазинет» были напеча-
таны более чем в 140 изданиях в 56 странах.

Стихийное движение «за право не целовать
Коран» приобрело тогда немало сторонников
среди европейцев, а теперь оно получило и бла-
гословение папы Римского.

На чьей стороне в данном случае православ-
ные? Разумеется, не на той, которая громит пра-
вославные храмы и жаждет сломать кресты. Раз-
умеется, на стороне правды, мужества и свободы.
На стороне православного христианина Мануи-
ла II Палеолога, последнего достойного импера-
тора Византии.

О неконституционных
высказываниях муфтиев

Недавно информационные агентства сообщи-
ли, что сопредседатель Совета муфтиев России
Нафигулла Аширов выступил против преподава-
ния Основ православной культуры в школе при
посольстве РФ на Кубе. «Решение родительского
собрания не может идти вразрез с конституцией.
Если завтра родители захотят, чтобы их дети
изучали "Майн кампф", это что, будет законно?



138 Экстремистские тенденции в исламе

Есть же государственные нормы!» — заявил г-н Аши-
ров, назвав свою аргументацию «железной».

Преподавание Основ православной культуры
он назвал «одним из проявлений ползучей хрис-
тианизации».

«В российском обществе не только христиа-
не живут, они, может, даже и не большинство аб-
солютно, потому что есть атеисты, есть коммуни-
сты, есть монархисты, есть мусульмане, есть буд-
дисты, есть другие конфессии, есть католики. И
такое бессовестное нарушение конституции...
никого не может оставлять равнодушным».

Кроме того, он грозил судом за преподавание
в школах Основ православной культуры, а про ве-
ру Русской Православной Церкви заявил, что
«это даже не христианство, это какая-то нацио-
нальная религия, которую сегодня пытаются на-
вязать всем остальным народам России».

Итак, один из высших чиновников мусуль-
манской общины ставит православную культуру в
один ряд с фашистской идеологией Гитлера, на-
зывает преподавание этого предмета на Кубе
«ползучей христианизацией» и утверждает, что
Православие — это не христианство.

Пожалуй, можно вспомнить о том, как демо-
кратические государства поступают в подобных си-
туациях. К примеру, стоило имаму лондонской ме-
чети Абу Хамзе аль-Масри назвать христиан и иуде-
ев в числе «главных врагов ислама» — и английский
суд «наградил» его семью годами тюрьмы. За по-
добную же «проповедь опасных и разжигающих
ненависть идей» был депортирован из Германии
нюрнбергский имам Мохаммед Е., а из Франции —
имам парижской мечети Мидхат Гуллер. А стоило
имаму Кливленда Фавазу Дамре, называвшему ев-



О неконституционных высказываниях муфтиев 139

реев «свиньями и обезьянами», оказаться в руках
израильской полиции, как он тут же стал уверять,
что уже давно «изменил свои убеждения»...

Но в демократической России, конечно, та-
кое невозможно. Поэтому просто посмотрим, как
отреагировала на эти оскорбительные и явно
враждебные высказывания муфтия православная
общественность.

Представитель Московского Патриархата на
Кубе иеромонах Меркурий (Горбов) выразил
крайнее удивление реакцией Нафигуллы Аширо-
ва: «Жаль, что в нашей стране есть несколько че-
ловек, которые направляют все свои усилия на
то, чтобы Россия перестала быть великой стра-
ной, населенной великими народами, многие из
которых, а не только русский избрали своей ве-
рой святое Православие».

Затем епископ Егорьевский Марк также «вы-
разил удивление» и заявил, что те высказывания,
которые прозвучали из уст Н. Аширова, «не соот-
ветствуют фактам и граничат с оскорблением».

Наконец, некое православное молодежное
движение «Георгиевцы!» выразило возмущение,
сообщив, что «антихристианские... высказывания
Аширова дискредитируют Совет муфтиев России
и подрывают основы многовековой дружбы пра-
вославных и мусульманских народов России».

Итак, основная реакция—удивление. Как будто
и впрямь в России есть лишь какие-то «несколько
человек», придерживающихся такого мнения. И со-
всем курьезно выглядит попытка «1еоргиевцев!» за-
щитить Совет муфтиев России от «дискредитирую-
щих высказываний» его сопредседателя.

Мы видим, что, к сожалению, православная
общественность до сих пор пребывает в плену



140 Экстремистские тенденции в исламе

насажденных СМИ ложных штампов про «много-
вековую дружбу православных и мусульман Рос-
сии» — это притом, что каждый век своего суще-
ствования Россия вела войны с мусульманами,— и
про «исключительно добрые отношения ислама
и Православия в современной России».

Можно только поблагодарить муфтия Аширо-
ва за его честность, с какой он показывает подлин-
ное отношение российского ислама к Правосла-
вию. Никто из представителей Совета муфтиев
России не опроверг его высказываний и не дистан-
цировался от них, а значит, г-н Аширов всего лишь
вслух выразил то, что думают прочие муфтии, рав-
но как и мусульманские общины, подчиненные им
и с готовностью опубликовавшие эти высказыва-
ния на своих сайтах.

И не надо надеяться, что это просто «какой-
то отщепенец». Все сказанное им находится стро-
го в русле официальных заявлений Совета муф-
тиев России о том, что преподавание Основ пра-
вославной культуры в школах якобы «будет нару-
шением положений Конституции Российской
Федерации», равно как и о том, что введение
штатных «военных священников» в Российской
армии якобы «противоречит Основному закону
РФ», грозя «тяжелейшими последствиями для
Российской армии» и «расколом в обществе».

И дело не ограничивается одними заявления-
ми — например, другой сопредседатель Совета
муфтиев России, муфтий Равиль Гайнутдин, при-
знался, что эту позицию он выражал и на встрече
с министром образования и науки А. Фурсенко,
предупреждая, что преподаванием православ-
ной культуры «вы закладываете бомбу на деся-
тилетия вперед».



О неконституционных высказываниях муфтиев 141

Так что пора наконец перестать удивляться и,
отбросив лживые политкорректные мифы, на-
звать вещи своими именами: представляющий
значительную часть российских мусульман Совет
муфтиев России проводит политику, прямо враж-
дебную Русской Православной Церкви.

И вся риторика о «нарушении принципов
равноправия и конституции» не более чем уловка
в борьбе с Православием. Ведь когда в декабре
2004 года президент Чечни Али Алханов принял
решение о введении во всех школах Чечни курса
Основы ислама, Совет муфтиев почему-то не за-
являл, что это противоречит конституции и что
«здесь был бы более уместен курс История тради-
ционных религий России».

И когда в 2005 году президент Ингушетии
Мурат Зязиков подписал указ о том, что «в связи
с наступлением рамадана на территории респуб-
лики запрещены реализация, употребление алко-
гольной продукции и курение в общественных
местах», поскольку, как объяснили в его пресс-
службе, «рамадан для всех мусульман является са-
мым священным месяцем в году»,— почему-то Со-
вет муфтиев не публиковал заявлений о «наруше-
нии светскости государства».

Молчали об этом либералы-правозащитни-
ки. Молчала об этом и Русская Православная
Церковь, хотя есть ее чада и в Чечне и в Ингу-
шетии.

Так, может быть, зря молчала?
Однако стоит перейти к сути и разобрать ту

самую «железную аргументацию» г-на Аширова и
Совета муфтиев России. А точнее, разоблачить.
Ибо все их тезисы про «нарушение конституции»
абсолютно несостоятельны.



142 Экстремистские тенденции в исламе

Дело в том, что в Конституции Российской
Федерации нет ни слова, ни полслова о том, что
«Церковь отделена от школы». Статья 14.2 гласит:
«Религиозные объединения отделены от государ-
ства и равны перед законом». И все. Ничего про
«отделение от школы». В статье 43, посвященной
образованию, также нет ни слова о том, что «шко-
ла отделена от Церкви». Нет там и слов о тождес-
тве государства и школы, что могло бы хоть как-то
обосновать абсурдные тезисы противников пре-
подавания Основ православной культуры.

Вот, к примеру, в Конституции Украины,
часть 3 статьи 35, ясно говорится: «Церковь и ре-
лигиозные организации отделены от государ-
ства, а школа — от Церкви». В Конституции СССР
такие слова тоже были (статья 52). А в россий-
ской конституции ничего подобного нет! И все,
кто, подобно муфтию Аширову, кричит о какой-
то «неконституционности» преподавания Основ
православной культуры в школах, либо демон-
стрируют вопиющее невежество, либо сознатель-
но пытаются ввести общественность в заблужде-
ние — говоря по-простому, бессовестно навешать
лапши на уши всем, у кого нет под рукой текста
Конституции РФ.

На самом же деле, следуя букве конституции,
Церковь может не только Основы православной
культуры, но и Закон Божий преподавать — более
того, все, кто будет препятствовать этому, окажут-
ся нарушителями в глазах закона. Ибо, согласно
статье 28 Конституции Российской Федерации,
«каждому [гражданину] гарантируется свобода со-
вести, свобода вероисповедания, включая право...
иметь и распространять религиозные и иные убеж-
дения и действовать в соответствии с ними».



О героях мусульман и христиан \ 43

Поэтому православные капелланы (а они у нас
обязательно будут) имеют полное право проповедо-
вать солдатам-мусульманам, и учителя Основ
православной культуры (которые, безусловно, по-
явятся во всех школах) имеют полное право распро-
странять свои религиозные убеждения среди школь-
ников-мусульман. Это их конституционные права.

А вот муфтий Аширов вкупе со всеми едино-
мышленниками пытается ущемить эти гарантиро-
ванные конституцией пргша чад Русской Право-
славной Церкви. Конечно же, у него это не полу-
чится. Как говорится, муфтии заявляют, а караван
идет. Ибо если и закон Божественный и закон че-
ловеческий — на стороне Церкви Христовой, то на
что могут надеяться ее противники?

Мы знаем, в чем настоящая причина их поведе-
ния. На нее указывают и такие несуразности, как за-
несение г-ном Нафигуллой «.монархистов» в разряд
отдельных конфессий, и утверждение, что Право-
славие — не христианство... Дело в том, что муфтий
Аширов, учась .» школе, не имел возможности слу-
шать курс Основ православной культуры.

Но со временем, если Бог даст, этот недочет
будет исправлен. Возможно, всего лишь поколе-
ние спустя российскую умму возглавят муфтии,
знакомые с православной культурой, и они уже
не будут допускать по крайней мере таких смехо-
творных ляпов в своих публичных речах.

О героях
мусульман и христиан

Не так давно председатель Духовного управле-
ния мусульман Нижегородской области муфтий
Умар Идрисов заявил, находясь в чеченском городе



144 Экстремистские тенденции в исламе

Гудермесе: «На наших глазах в Московском Патри-
архате рождается культ солдата Евгения Родионова
как "святого", и он имеет антиисламский пафос».

Идрисов указал на то, что в неофициальных
молитвах Е. Родионову говорится, что он «погиб
от агарян» — «так на церковнославянском языке
называли в Средние века мусульман», и сделал
следующий вывод: «По сути, это возвращение к
"языку вражды", который народы и религиозные
общины нашей страны давно преодолели!»

По словам муфтия, гибель солдата обычно
объясняется верующим виной «чеченских банди-
тов, заставлявших юношу принять ислам», и та-
ким образом, полагает он, «утверждаются как си-
нонимы понятия "бандит" и "ислам"».

Напомню, эти слова Умар Идрисов произнес
на той самой земле, где 23 мая 1996 года его едино-
верцы убили православного христианина Евгения
Родионова за то, что он отказался принять ислам.

Об этом свидетельствовал сам убийца Евге-
ния — чеченский «полевой командир» Руслан
Хайхороев, который в присутствии представите-
ля ОБСЕ сказал матери Евгения: «У него был вы-
бор, чтобы остаться в живых. Он мог бы веру сме-
нить, но не захотел с себя креста снимать».

Хайхороев поступал так не по собственной
фантазии, а следуя мусульманским предписаниям,
восходящим к «пророку» Мухаммеду, который счи-
тается в исламе образцом для подражания. Гак, в ка-
ноническом «Жизнеописании» Мухаммеда, состав-
ленном Ибн Хишамом, рассказывается о том, как
«пророк» организовывал войны и набеги против
«неверных», а с пленными — если они принимали
ислам, то давал им свободу, если же нет, продавал за
выкуп родным, или оставлял в рабстве, или пытал



О героях мусульман и христиан \ 45

(как, например, Кинану), или убивал (как ан-Надра
ибн аль-Хариса и Укбу ибн Абу Муайта).

Мухаммед строго приказывал своим последо-
вателям сохранять жизнь военнопленным, при-
нявшим ислам. В сборнике Муслима приводится
хадис, где сообщается, что однажды «пророк» от-
правил в поход отряд во главе с Усамой. Возвра-
тившись, Усама рассказал ему, помимо прочего:
«Я настиг человека, который сказал: "Нет Божест-
ва, кроме Аллаха"*,— но я пронзил его мечом, а по-
том посланник Аллаха спросил меня: "Неужели ты
убил человека, который произнес слова "нет Бо-
жества, кроме Аллаха1?". Я ответил ему: "О послан-
ник Аллаха, поистине он сказал это только из стра-
ха перед силой оружия!". Тогда он воскликнул:
"Разве тебе удалось рассечь его сердце?!"».

Исходя из этого, мусульманскими правоведа-
ми было закреплено в качестве шариатской нор-
мы предоставлять пленным сохранение жизни,
если они примут ислам. Именно этим нормам и
следовал мусульманин Хайхороев.

Стоит заметить, что православный христиа-
нин Евгений Родионов не участвовал в боях и не
убил ни одного чеченца. Он проходил службу на
заставе между Чечней и Ингушетией всего лишь
месяц, после чего был захвачен вместе с товари-
щами по оружию. И то, что он предпочел уме-
реть, но сохранить свою веру,— это поступок, без-
условно, мужественный и героический, что при-
знают даже нехристиане.

Если муфтию Идрисову не нравится, что
православные воздают этому поступку должное

«Нет Божества, кроме Аллаха» — первые слова мусуль-
манского «символа веры», который произносят при приня-
тии ислама.



146 Экстремистские тенденции в исламе

уважение, то ему следует вспомнить, что у мусуль-
ман была отличная возможность предотвратить
это весьма простым способом: не убивать Евге-
ния Родионова.

Однако хотелось бы спросить: что мужест-
венного и героического в поступке Хайхороева?
или в поступках Басаева, захватившего больницу
в Буденновске? или в поступках террористов, за-
хвативших здание на Дубровке?

Если ничего, то почему среди немалой части
российских мусульман чеченские боевики про-
славляются как доблестные герои и «шахиды»?*

Им посвятил целую книгу стихов дагестан-
ский поэт Адалло Алиев. А вот такие строки напи-
сал крымско-татарский поэт Эскендер Фазыл:
«Мое сердце пронизала черная весть: кафиры**
убили Дудаева! О, Россия... время придет, и пода-
вишься ты собственной кровью!». А такие — че-
ченский поэт Билал Алканов: «Пройдет для Чеч-
ни время горьких утрат, как забьем сообща это
русское стадо!».

О них высказываются с восхищением богослов-
ские мусульманские авторитеты, как, например,
египетский шейх Юсуф Кардави, объявивший:
«Поразительную борьбу, которую ведут наши бра-
тья в Чечне, можно рассматривать как один из луч-
ших видов джихада на пути Аллаха. Они борются в
защиту своей страны, чести и религии, против ти-
ранической репрессивной силы, которая не боится
Аллаха и не имеет жалости ни к одному из живых су-
ществ». А кроме него одобрение чеченских убийц-
«шахидов» высказывали шейхи Саудовской Аравии

* Шахид — мученик за веру.— Ред.
** Кафир — неверный, неверующий, немусульманин.—

Ред.



О героях мусульман и христиан 147

и Кувейта, в том числе Сальман аль-Ода, Хаммуд
Бен Укля аш-Шуайби, Бен Джибрин и другие.

Однако Евгений Родионов далеко не един-
ственный православный христианин, пострадав-
ший «от агарян».

На Архиерейском Соборе Русской Право-
славной Церкви 2000 года был прославлен в лике
святых игумен Кизилташского монастыря Пар-
фений (1815-1866). Даже если судить по мирским
меркам, видно, насколько выдающимся челове-
ком был этот пастырь.

Священномученик Парфений — изобрета-
тель. Он придумал машину для поднятия неболь-
ших тяжестей (до 400 кг) со дна моря. За это рос-
сийское правительство в 1852 году наградило
его, а специальной комиссией это изобретение
было одобрено и «предписано устраивать подоб-
ные машины для портовых надобностей».

Священномученик Парфений — герой войны.
Во время Крымской кампании он отличился му-
жеством, исполняя пастырский долг в боевых ус-
ловиях — так, в 1855 году во время обстрела Ново-
российска, перед лицом смертельной опасности,
неотлучно исповедовал и причащал раненых и
отпевал погибших воинов, за что был награжден
наперсным крестом на Георгиевской ленте.

Священномученик Парфений — возродитель
монастыря. Будучи назначен в 1858 году настоя-
телем древней Кизилташской обители, он, сам
работая от зари до заката, из пещерки в скале сде-
лал целый скит с церковью, кельями, двумя гости-
ницами, огородом, садом и разными службами.

Но этот человек не понравился некоторым
местным крымским татарам. Им было не по душе,
что он обличал их в воровстве монастырского леса.



148 Экстремистские тенденции в исламе

За это они его подвергали побоям, а 22 августа
1866 года, подкараулив, застрелили из засады и
сожгли. Одним из убийц был воспитанник медре-
се, готовящийся стать муллой.

Следствие доказало их вину, опираясь на по-
казания двух татар — свидетелей убийства, а так-
же на вещественные доказательства, прямые и
косвенные улики. Поэтому по приговору военно-
полевого суда трое обвиняемых были казнены, а
выпускник медресе сослан на каторгу.

Казалось бы, какое это имеет отношение к теме
«мусульманских героев»? Самое непосредственное.

Дело в том, что 16 мая 1998 года возле ожив-
ленной Судакской трассы стараниями внучатого
племянника Сейдамета, главного заговорщика и
убийцы игумена, был открыт памятник трем «му-
сульманским мученикам и национальным геро-
ям». На мраморной плите высечены имена каз-
ненных убийц отца Парфения. Как сказал на це-
ремонии местный мулла, это памятник не только
им, но всем крымским татарам, всему народу.

Вот как это было освещено в крымско-татар-
ской печати: «16 мая в селе Таракташ (Дачное), на
возвышенности Орман-тепе, состоялось открытие
памятника народному герою крымских татар Сеи-
тогълу Сейдамету... Впервые за много лет прозвуча-
ла молитва в память того, кто был похоронен
130 лет назад... Известный крымско-татарский ху-
дожник Рамиз Нетовкин создал цикл произведе-
ний "Таракьташ фаджиасы" («Таракташская траге-
дия»). Работы были розданы всем собравшимся...
Таракташцы со слезами на глазах исполнили пес-
ню "Сеитогълу Сейдамет"»125

Итак, о них молятся, им ставят памятники,
посвящают песни, рисуют картины, объявляют
национальными и религиозными героями.



О том, как муфтий обвинил священника 149

Как видно из этих двух не зависящих друг от
друга примеров (Евгений Родионов и чеченские
боевики, игумен Парфений и татарские воры),
есть существенная разница между представлени-
ями о доблести в христианстве и исламе.

Мы почитаем тех, кто был убит, а они почита-
ют тех, кто убивал.

И если муфтия Умара Идрисова беспокоят
«культы», которые «возвращают к языку враж-
ды», то ему нелишне было бы обратить внимание
на умонастроения своих единоверцев.

Нам же за наших святых стыдиться нечего.
И мы как и прежде, будем возносить молитву:

«Веры православныя ревнителю, монашеству-
ющих славо и похвало, от рук агарян злочестивых
мученическую смерть приял еси, преподобномуче-
ниче Парфение. Моли Христа Бога, страстотерпче
предивный, даровати нам мир и велию милость».

О том, как муфтий обвинил
православного священника

Недавно сопредседатель Совета муфтиев Рос-
сии, глава Духовного управления мусульман ази-
атской части страны Нафигулла Аширов объ-
явил, что намерен подать в суд на священника-
миссионера Даниила Сысоева.

По его мнению, в книге отца Даниила «Брак с
мусульманином»12(), выпущенной издательством хра-
ма Пророка Даниила на Кантемировской, содер-
жатся оскорбительные для мусульман выражения.

Что же это за книга, которая вызвала столь
острую реакцию у г-на Аширова — такую же ост-
рую, как изображение креста на Российском гер-
бе, которое он требовал удалить, и как Основы
православной культуры, которые он сравнивал



150 Экстремистские тенденции в исламе

с гитлеровской «Майн кампф» и называл «ползу-
чей христианизацией»?

Отец Даниил Сысоев в книге честно преду-
преждает читателей о том, что Православная Цер-
ковь запрещает своим чадам сочетаться браком с
иноверцами — об этом говорят и церковные прави-
ла (14-е правило Четвертого Вселенского Собора,
72-е правило Шестого Вселенского Собора), и свя-
тые отцы. Объясняет, почему; свидетельствует, опи-
раясь на рассказы пострадавших, а также на статьи
ученых, что ожидает тех, кто решается нарушить
эти правила и вступить в брак с мусульманином.
Объясняет, что делать, если брак уже состоялся.
В этом случае Церковь разрешает не расторгать его
(при условии, что супруг не настаивает на отрече-
нии от Православия); дает совет, что делать, «а ес-
ли любовь»,— коротко говоря, приводить возлюб-
ленного ко Христу. Автор указывает основные отли-
чия христианства от ислама и отвечает на некото-
рые вопросы, интересующие мусульман. Также в
книге объясняется, как подготовить бывшего му-
сульманина к Таинству Крещения, подробно разъ-
ясняется установленный Церковью чин приема из
ислама, чин Крещения и чин Венчания.

В книге, которую уверенно можно порекомен-
довать всякому православному, есть, например, та-
кие строки: «И мусульманин несет на себе отпеча-
ток образа Божия, а потому достоин и чести, и ува-
жения» (с. 55), «мы должны помнить, что наша глав-
ная задача не в том, чтобы обличать мусульманские
заблуждения, а в том, чтобы засвидетельствовать
Евангелие Спасителя и этому человеку» (с. 72).

Так что же возмутило г-на Аширова в столь
невинной брошюре? Судя по выдержкам из его
речи, приведенным на мусульманских сайтах,



О том, как муфтий обвинил священника 151

муфтию не понравились следующие цитаты из
книги: «Коран призывает мужей наказывать
жен... просто в целях улучшения характера», муж
имеет право «заключать так называемые "вре-
менные браки" сроком от 1 часа до года», а «Ал-
лах — это настоящий идол, построенный в уме
Мухаммеда, пародия на Бога истинного».

Представим, что некий человек поверит сло-
вам Н. Аширова, который говорит, что «ислам за-
креплен в Коране и сунне пророка Мухаммеда»
(интервью с Я. Кротовым*) и что «вечными в ис-
ламе являются Коран и сунна пророка» (интер-
вью газете «Время новостей»).

И этот человек, открыв Коран, вдруг прочи-
тает: «Мужья стоят над женами потому, что Аллах
дал одним преимущество перед другими, и пото-
му, что они расходуют из своего имущества. И по-
рядочные женщины благоговейны, сохраняют
тайное в том, что хранит Аллах. А тех, непокор-
ности которых вы боитесь, увещайте и покидай-
те их на ложах и ударяйте их» (Коран 4.34).

А обратившись к сунне, он прочитает, напри-
мер, следующий хадис в сборнике Муслима под но-
мером 2127, в котором жена «пророка» Айша рас-
сказывает, что однажды Мухаммед во время ночи,
которую должен был проводить с ней, куда-то уда-
лился, и тогда она тайно вышла из дома, чтобы про-
следить за ним. В пути Мухаммед почувствовал
слежку и быстро вернулся домой, но Айша, чтобы
ее не разоблачили, прибежала прежде него. Однако
Мухаммед заподозрил ее по тяжелому дыханию пос-
ле бега и стал допрашивать: «Он вошел и сказал:
"Почему это, о Айша, ты запыхалась?". Я сказала: "Так,

* Состоялось 27.09.2007 г. в студии радио «Свобода».—
Ред.



152 Экстремистские тенденции в исламе

ничего". Он потребовал: "Скажи мне, или Аллах со-
общит это мне... действительно ли это была твоя
тень, что я видел перед собой?". Я сказала: "Да". Он
ударил меня в грудь, что причинило мне боль, а за-
тем сказал: "Неужели ты думала, что Аллах и Его по-
сланник будут иметь дело несправедливо?"»127...

А вот еще один хадис, тоже из сборника Мус-
лима, уже под номером 3506, повествующий о
том, как сподвижники Мухаммеда решили разве-
селить его: «...Омар нашел пророка, сидящего
грустным и тихим с его женами вокруг него.
Омар решил сказать кое-что, чтобы рассмешить
пророка, и сказал: "Посланник Аллаха, жаль, что
ты не видел дочь Хариджи (речь о его жене), ког-
да она просила у меня дополнительных денег, я
встал и ударил ее по шее". Посланник Аллаха за-
смеялся и сказал: "Вот они вокруг меня, как ви-
дишь, просят дополнительных денег". Абу Бакр
тогда встал, подошел к Айше и ударил ее по шее,
и Омар сделал то же самое с Хафсой...»128.

В другом же хадисе, из сборников Абу Дауда и
Ибн Маджа, Мухаммед говорит, что после смерти
во время суда «мужчину не будут спрашивать о
том, почему он бил свою жену»129.

Естественно, что любой независимый чита-
тель после знакомства с этими источниками согла-
сится, что отец Даниил предельно адекватно пере-
дал мусульманское отношение к наказанию жен, а
если это не нравится муфтию Аширову, то пусть
он либо добьется изъятия указанных слов из Кора-
на и сунны, либо выберет себе другую религию, в
источниках которой подобных слов попросту нет.

Второй пункт, возмутивший муфтия,— это
свидетельство о допустимости в исламе заключе-
ния временных браков.



О том, как муфтий обвинил священника 153
_____

Что это вообще такое? Приведем определе-
ние, которое дают сами мусульмане: «Связь мужчи-
ны и женщины, которую они заключают для физи-
ческого ублажения на определенное время за ого-
воренную плату». Как пишет Джафар Субхани,
«женщины, которые вступают во временный брак,
являются из искренних и верных жен, они не вы-
ходят за рамки дозволенности и благочестия»*.

Как это выглядит на практике? Например,
рассказывают, что в иранских домах терпимости
сидит мулла и официально регистрирует эти са-
мые браки сроком на час или более. И как любят
говорить наши исламофилы, «никакой проститу-
ции, все целомудренно и высокоморально». Пе-
чальнее случаи (известные, например, в Алжи-
ре), когда мусульманские боевики оправдывали
практикой временных браков изнасилования.

Временные браки, как известно, узаконены и
практикуются в шиизме, втором по численности
направлении ислама. Совсем недавно по новост-
ным лентам прошли сообщения о том, что ми-
нистр внутренних дел Ирана Мостафа Пурмохам-
мади заявил: «Временный брак — это веление Бо-
га, и мы должны агрессивно поддерживать это».

Однако и в суннитском течении, к которому
относится г-н Аширов, тоже не все просто с вре-
менными браками. Обратившись к той же сунне,
интересующийся человек увидит такое: «Абдулла
ибн Мас'уд сказал: "Мы часто участвовали в воен-
ных походах под предводительством пророка, и
мы не имели ничего (то есть не имели жен с со-
бой). Поэтому мы спросили: "Что же, нам себя
кастрировать?11. Однако он запретил нам это и

См.: http: //www.ahlibeyt.ru/index.php?p=faq_id=9&
razdel=l#22



154 Экстремистские тенденции в исламе

разрешил нам заключать временный брак с жен-
щиной и произнес: "О вы, которые уверовали!
Не запрещайте блага, которые разрешил вам
Аллах"»130 (Коран 5.87).

То, что процитированный стих Корана отно-
сится именно к разрешению временного брака,
утверждали в своих тафсирах* такие суннитские
авторы, как ат-Табари, ар-Рази, Ибн Хаййан, ас-
Суйюти, а также к этому относят и 24-й аят 4-й су-
ры: «А за то, что чем вы пользуетесь от них, да-
вайте им награду по установлению».

Правда, в суннитских сборниках утверждает-
ся, что уже после смерти Мухаммеда халиф Омар
запретил временный брак; есть также хадисы, по-
вествующие, что будто бы и Мухаммед запрещал
временный брак, потом разрешал, а потом опять
запрещал и опять разрешал и так далее.

Неудивительно, что по этому поводу шиитские
авторы говорят: «Как так получается, что одну и ту
же вещь "запрещают навсегда" два раза: сначала в
день битвы Хейбар (7-й год хиджры), потом в год
покорения Мекки (8-й год хиджры), однако люди
все равно практикуют "навсегда запрещенную"
вещь между этими двумя сроками и даже после них,
причем по прямому указанию пророка?! Как же
можно оправдать хадисы, в которых утверждается,
что пророк навсегда запретил временный брак?
Эти противоречия, несомненно, указывают на тот
факт, что все эти хадисы были вымышлены для то-
го, чтобы прикрыть и оправдать те действия, кото-
рые предпринимал Омар в годы своего правления,
основываясь на своем собственном мнении».

Оставим мусульманам самим разбираться в
этих противоречиях.

Тафсир — толкование Корана.



О том, как муфтий обвинил священника 155

Для нас достаточно зафиксировать, что мно-
гие суннитские официальные лица действитель-
но утверждают, будто временные браки недопус-
тимы. Что, однако, не мешает легальной и широ-
ко распространенной практике временных бра-
ков, например, в такой суннитской стране, как
Египет. Имеют место они и в Ливане, Йемене и,
как уже было сказано, в Иране. Интересно, удаст-
ся ли г-ну Аширову доказать в суде, что эти госу-
дарства, равно как и шииты в целом, не имеют
никакого отношения к исламу?

Наконец, третье утверждение, возмутившее
его,— о том, что отец Даниил Сысоев назвал опи-
санного Мухаммедом Аллаха мысленным идолом.

Ни для кого не секрет, что представления о
Боге у христиан и мусульман весьма различны.
Например, христиане верят в Триединого Бога,
Который благ и чужд любого зла; мусульмане же
верят в одинокого Аллаха, «который не рождал и
не был рожден», как сказано в 112-й суре Корана,
который является источником и добра и зла,
предопределившим все, и единственным твор-
цом всех действий людей, животных и так далее.

Очевидно, что, если мы верим в единство исти-
ны, придется признать, что при столь существен-
ных различиях истинным может быть только одно
из этих представлений, а другое — соответственно
ложным. Это понимают и сами мусульмане, напри-
мер не признавая христиан даже единобожника-
ми, что следует из публикации на крупнейшем му-
сульманском ресурсе историй христиан, отпавших
в ислам, под заголовком «Назад в единобожие».

Что же тогда странного, если и христианский
священник считает истинным именно христиан-
ское учение о Боге и потому вынужден признавать



156 Экстремистские тенденции в исламе

неистинными все противоречащие ему учения, в
том числе и мусульманское? И в этом отец Даниил
вовсе не новатор: он лишь следует постановлению
Константинопольского Собора 1180 года, в томо-
се которого ясно сказано, что «Мухаммед сам объ-
явил неверное представление о Боге».

А неистинный, ложный образ Божества — это
и есть мысленный идол. По христианскому миро-
воззрению, идол есть тот ложный «бог», которого
создает сам человек — не важно, своими руками из
дерева или своими мыслями из неподобающих
истинному Богу представлений. Для того чтобы
Нафигулле Аширову доказать в суде несправедли-
вость утверждения отца Даниила об Аллахе, ему
придется доказать, что исламские представления
о Боге являются истиной и полностью соответ-
ствуют Богу, как Он есть на самом деле,— только в
таком случае их Аллах не может быть назван так,
как его называл еще в XIX веке священномученик
Александр Миропольский: «Единый бог Мухамме-
да — языческое божество по свойствам своим».

Но есть один вопрос сопредседателя Совета
муфтиев России, который можно поддержать.
Он высказал недоумение в связи с тем фактом,
что российские мусульмане были возмущены по-
явлением в Дании карикатур на «пророка» Му-
хаммеда, а к книге отца Даниила «остались равно-
душны».

Действительно странно, почему именно сей-
час они обратили на нее внимание? Первое изда-
ние книги появилось 4 года назад, в 2006-м,— му-
сульмане молчали. В Интернете были опублико-
ваны обсуждаемые фрагменты этой книги 8 лет
назад, в 2002-м,— мусульмане молчали! А теперь
«вдруг» обратили внимание. С чего бы?



О том, как муфтий обвинил священника 157

В течение последних нескольких лет мы видим
почти непрекращающиеся информационные ата-
ки мусульман на Православие. Многие из нападок,
хотя и не все, были озвучены именно муфтием
Ашировым. Причем после некоторых заявлений
ему было послано официальное предупреждение
из прокуратуры. Естественно, в данных условиях
кое-кому могла показаться удачной идея подать в
суд на какую-либо яркую православную фигуру, тем
самым продолжив намеченный ряд атак и пере-
ключив внимание правоохранительных органов,
как говорится, с больной головы на здоровую.

Логично, что в качестве объекта очередной
атаки на Православие был избран отец Даниил
Сысоев, как самый яркий миссионер среди му-
сульман в России. За прошедшие годы он лично
присоединил к Церкви более семидесяти мусуль-
ман. Он первым участвовал в публичных диспу-
тах с мусульманами, результатом которых стало
то, что некоторые из мусульманских активистов,
готовивших эти встречи, уже приняли Креще-
ние. Он первым пришел проповедовать Христа
на татарский национальный праздник сабантуй.
Наконец, именно он недавно в прямом эфире в
присутствии г-на Аширова во всеуслышание объ-
явил, что некрещеные люди не спасутся.

Тем самым он опять-таки лишь повторил то,
что Церковь многократно выражала до него, на-
пример, устами святителя Игнатия (Брянчанино-
ва): «Напрасно ж, ошибочно Вы думаете и говори-
те, что добрые люди между язычниками и магоме-
танами спасутся, то есть вступят в общение с Бо-
гом! Напрасно Вы смотрите на противную тому
мысль как бы на новизну, как бы на вкравшееся
заблуждение! Нет! Таково постоянное учение



158 Экстремистские тенденции в исламе

истинной Церкви, и Ветхозаветной и Новозавет-
ной. Церковь всегда признавала, что одно сред-
ство спасения — Искупитель! Она признавала, что
величайшие добродетели падшего естества нисхо-
дят во ад. Если праведники истинной Церкви...
кончиною предварившие пришествие Искупите-
ля, нисходили во ад, то как Вы хотите, чтоб языч-
ники и магометане за то, что они кажутся Вам до-
бренькими, не познавшие и не уверовавшие в Ис-
купителя, получили спасение, доставляемое од-
ним... средством — верою в Искупителя?.. Призна-
ющий возможность спасения без веры во Христа
отрицается Христа и, может быть, не ведая, впада-
ет в тяжкий грех богохульства» (Письмо № 177).*

Направив острие удара на отца Даниила Сы-
соева, некоторые мусульмане, очевидно, надеют-
ся запугать тех немногих пока православных мис-
сионеров, которые не боятся честно говорить об
исламе и считают нужным исполнять заповедь
Господа Иисуса Христа: идите, научите все паро-
ды, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа
(Мф. 28, 19), не лишая права узнать о Евангелии
наших мусульманских собратьев по Адаму.

Некоторые тенденции
в отношении российских мусульман

к Русской Православной Церкви

В последние годы заметно активизировалось
движение значительной части российских му-
сульман, направленное на вытеснение Правосла-
вия из общественной жизни и блокирование об-

* Игнатий (Брянчанинов), еп. Письма о подвижниче-
ской жизни. Париж — М., 1996.



Тенденции в отношении мусульман к РПЦ 159

щественных инициатив Русской Церкви. И дела-
ется это неизменно с апелляцией к принципам
толерантности, политкорректности, светскости
государства и его законам.

В качестве примеров можно привести не-
сколько наиболее ярких официальных выступле-
ний, причем не каких-то маргиналов, а первых
лиц в исламской общине России.

В мае 2001 года председатель Совета муфтиев
России шейх Равиль Гайнутдин выступил против
идеи строительства православных храмов на тер-
ритории российских посольств за рубежом, за-
явив, что это неконституционно.

В декабре 2005 года сопредседатель Совета
муфтиев России Нафигулла Аширов потребовал
убрать с Российского герба изображение креста.
При этом в Набережных Челнах около 800 му-
сульман заявили, что не хотят получать россий-
ский паспорт с изображением герба России, ут-
верждая, что «крест, символ христианской рели-
гии, не должен присутствовать на гербе России,
так как Россия — светское государство»*.

В марте 2006 года Совет муфтиев России вы-
ступил против введения в вооруженных силах
страны института штатных полковых священни-
ков, а также против преподавания в школах Основ
православной культуры, утверждая, что «подобная
практика будет нарушением положений Конститу-
ции Российской Федерации и законов, касающих-
ся равенства религий перед лицом государства».

В июне 2006 года глава Духовного управления
мусульман Нижегородской области муфтий Умар
Идрисов среди прочего в резко критической

* См.: http: //www.interethnic.org/News/12080 4_6.htm.



160 Экстремистские тенденции в исламе

форме отозвался о присутствии икон и крестов
на улицах российских городов и о том, что право-
славные новости освещаются в СМИ. Позднее
выступления мусульман против установки право-
славных крестов продолжились в Саратовской и
Тюменской области.

В феврале 2007 года муфтий Нафигулла Аши-
ров выступил против преподавания Основ право-
славной культуры в школе при посольстве РФ на
Кубе, назвав это «одним из проявлений ползучей
христианизации», идущим «вразрез с конститу-
цией». Кроме того, он грозил судом за преподава-
ние Основ православной культуры, а про веру
Русской Православной Церкви заявил, что «это
даже не христианство, это какая-то националь-
ная религия, которую сегодня пытаются навязать
всем остальным народам России»*.

В августе 2007 года муфтий Саратовской об-
ласти Мукаддас Бибарсов подписал заявление в
поддержку авторов письма десяти академиков
РАН к руководству страны с обвинениями в адрес
Русской Православной Церкви по поводу «клери-
кализации» общества. А муфтий Умар Идрисов в
это же время выступил с критикой почитания
православными мученического подвига воина
Евгения Родионова, заявив, что «этот культ...
имеет антиисламский пафос» и «по сути это воз-
вращение к "языку вражды"»**.

О том, что апелляция к светскости государства
для мусульман является лишь инструментом борь-
бы против общественного влияния Православной
Церкви, а не выражением их личной приверженно-

* См.: http: //wvv\v.interfax-religion.ru/?act=news&div=
16741

** См.: http: //i-r-p.m/page/stream-event/index- 15293.html.



Тенденции в отношении мусульман к РПЦ 161

сти идеалам политкорректности и светскости, сви-
детельствует тот факт, что эти же муфтии в то же са-
мое время с одобрением относились к введению в
школах Чечни обязательного предмета Основы
ислама, требовали введения в России поста вице-
президента — мусульманина, квотирования мест
для мусульман в представительных органах власти
и «частичной легитимизации исламского права
(шариата) в местах компактного проживания му-
сульман», а в качестве ключа к достижению мира и
согласия в России призывали христиан и иудеев
признать Коран «третьим Заветом Всевышнего».

Двойные стандарты налицо.
Продолжением, а также развитием указан-

ной линии стало поданное в январе 2008 года му-
сульманской журналисткой X. Г. Хамидуллиной
заявление в прокуратуру РФ на священника Дани-
ила Сысоева с обвинением в экстремизме и раз-
жигании религиозной и национальной вражды.

Средства массовой информации почему-то
обошли вниманием тот факт, что в своем заявле-
нии она требует не только покарать отца Даниила,
но и признать противозаконной деятельность
«православного Центра "Шестоднев", Душепо-
печительского православного центра святого Иоан-
на Кронштадтского — храма святого Даниила на
Кантемировской» и их издательств. Кроме того, в
заявлении упомянуто о причастности в той или
иной степени к «экстремистской деятельности»
епископа Южно-Сахалинского и Курильского Да-
ниила, иеромонаха Анатолия (Берестова) и диако-
на Андрея Кураева. Также в качестве пунктов обви-
нения выставляются претензии к богослужебной
практике Православной Церкви, а конкретно к чи-
ну оглашения приходящих из ислама: «В Таинстве



162 Экстремистские тенденции в исламе

Крещения будущих христиан в оглашении застав-
ляют осуждать ислам как веру, осуждать Коран как
священное писание». Наконец, в заявлении гово-
рится, что вообще «религиозная организация
"Московский Патриархат" благословляет написа-
ние книг экстремистского содержания»131.

Итак, в экстремизме мусульмане обвиняют не
одного священника, а ряд православных изда-
тельств, центров, известных пастырей и миссио-
неров и, наконец, вообще Русскую Православную
Церковь Московского Патриархата и ее богослу-
жебные чины. Приведенные цитаты ясно дают
понять, что выдержки из книг и речей отца Дани-
ила Сысоева на самом деле лишь повод для му-
сульман нанести удар по Православной Церкви
посредством светских законов.

Заявление X. Г. Хамидуллиной было офици-
ально поддержано Духовным управлением му-
сульман азиатской части России, общероссий-
ским общественным движением «Российское ис-
ламское наследие» и Ассоциацией культурно-про-
светительных организаций «Собрание». При
этом упомянутый выше сопредседатель Совета
муфтиев России Нафигулла Аширов заявил: «Я
предлагаю и другим небезразличным к этому делу
мусульманам, объединившись, подать заявление
в прокуратуру на священника, разжигающего ме-
жрелигиозную рознь. Я же в свою очередь буду
оказывать всю необходимую поддержку»*.

Из этого следует, что вышеупомянутое заяв-
ление против православных нужно рассматри-
вать не как частную, а как общественную инициа-
тиву со стороны российского ислама.

См.: http: //www.islam.ru/rus/2008-02-l l/?single=
19680?print_page.



Тенденции в отношении мусульман к РПЦ 163

Если мы посмотрим на обвинения, которые
X. Г. Хамидуллина выдвигает против отца Даниила
Сысоева, то увидим, что они базируются в основ-
ном на его отношении к вероучению ислама; свя-
щенник неоднократно подчеркивал, что отноше-
ние к мусульманскому вероучению ни в коем слу-
чае не должно быть поводом для ненависти или
неприязни к самим гражданам, исповедующим эту
религию. Это невольно признает даже г-жа Хами-
дуллина, приводя высказывание отца Даниила: «К
мусульманам нет ненависти, а есть желание через
приведение к Иисусу Христу спасти их души». А в
книге отца Даниила «Брак с мусульманином», ко-
торая, по уверению Хал иды Гумаровны, будто бы
«возбуждает ненависть к мусульманам», есть, на-
пример, такие строки: «Мусульманин несет на се-
бе отпечаток образа Божия, а потому достоин и
чести, и уважения»132.

Вот в чем мусульманская журналистка предлага-
ет российскому правосудию видеть экстремизм.

По ее мнению, отец Даниил возбуждает нена-
висть:

— к священному символу ислама — пророку
Мохаммаду, называя его «лжепророком», а его на-
ставления — «лжепророчеством»;

— к священной книге мусульман — Корану, ко-
торый, по Даниилу Сысоеву, «написан лжепроро-
ком и соответствует его прихотям»;

— к исламской религии, называя ее «лжепро-
рочеством, вдохновленным извечным врагом ро-
да человеческого»;

— к мусульманам, утверждая, что «мусульмане
после смерти пойдут в ад».

Итак, «экстремизм» заключается в том, что
священник не признает Мухаммеда истинным



164 Экстремистские тенденции в исламе

пророком, а его наставления — истинным проро-
чеством, соответственно не признает, что Коран
есть истинное Слово Божие, и что следование
Корану и вера Мухаммеду может привести к спа-
сению и райской участи.

Естественно, что непризнание Мухаммеда
истинным пророком автоматически означает
определение его притязаний на пророчество
как ложных. И раз он ложный пророк, то и кни-
га, излагающая его учение, написана лжепроро-
ком, и те, кто следует ложному учению, не могут
рассчитывать на благую участь в посмертной
жизни.

Наличие собственного мнения подразуме-
вает, что оно отлично от мнения, содержащего
прямо противоположные убеждения. И критиче-
ская оценка противоположного мнения никако-
го отношения к экстремизму не имеет.

Пытаясь утверждать обратное, мусульмане
посредством заявления Хамидуллиной фактичес-
ки хотят приравнять к уголовно наказуемому пре-
ступлению нежелание признать ислам истинной
религией.

Но ни священник Даниил Сысоев, ни осталь-
ные чада Православной Церкви не могут сделать та-
кое признание, поскольку оно противоречило бы
ее учению, выраженному в Библии, а также в поста-
новлениях Соборов и творениях святых отцов.

Именно из следования этим источникам вы-
текают те установки, которые имеются в цити-
руемых словах священника Даниила Сысоева.
Сам Иисус Христос в Евангелии сказал, что все
пророки и закон прорекли до Иоанна Крестителя
(см.: Мф. 11, 13). Поэтому в Новом Завете нет ука-
заний на будущих новых пророков, посланных



Тенденции в отношении мусульман к РПЦ 165

Богом со специальной миссией, но есть предупреж-
дения о том, что многие лжепророки восстанут, и
прельстят многих (Мф. 24, 11).

Отнесение христианами Мухаммеда к лже-
пророкам вызвано не только тем, что он хроно-
логически появился после Иоанна Крестителя,
но и тем, что его учение отвергает основополага-
ющие догматы христианской веры: в Коране не-
двусмысленно отрицается учение о Боге Троице
(Коран 4.171; 5.73), отрицается то, что Иисус
Христос есть воплотившийся Бог и Сын Божий
(5.17, 72; 9.30, 19.88), отрицается Его Крестная
Жертва и сам факт распятия (4.157), утверждает-
ся, что христиане исказили Библию (3.78).

Поэтому неудивительно, что Церковь на Кон-
стантинопольском Соборе 1180 года провозгла-
сила: «Анафема Мухаммеду и его учению, пере-
данному в Коране, в котором он исповедует, что
Господь Бог и Спаситель наш Иисус Христос не
является Сыном Божиим; благое называет дур-
ным, а свет выставляет тьмою... кроме того, ана-
фема тем, кто считает, что Мухаммед — пророк и
посланник, от которого приняли учения и запо-
веди, противные учению Христа» 133.

О том же говорят и святые отцы христи-
анства — например, преподобный Иоанн Дамас-
кин: «Со времени Ираклия... возник у сарацин
лжепророк, называемый Мухаммед, который...
составил собственную ересь... он распускает слух,
будто ниспослано ему с неба от Бога писание»
(«О ересях вкратце»131).

Следуя словам Христа: идите по всему миру и
проповедуйте Евангелие всей твари. Кто будет веро-

вать и креститься, спасен будет; а кто не будет веро-

вать, осужден будет (Мк. 16, 15-16), Православная



166 Экстремистские тенденции в исламе

Церковь учит, что все, не принявшие Христа и
не поверившие Его Евангелию, окажутся вне
спасения.

Вполне естественно, что христианский свя-
щенник считает истинным именно христианское
учение и потому вынужден признавать не-истин-
ным все противоречащие ему учения, в том числе и
мусульманское, следуя учению святых отцов — на-
пример, святителя Феофана Затворника: «Дом Бо-
жий, который есть Церковь Бога живого, столп и утвер-

ждение истины (ср.: 1 Тим. 3, 15). Будь в Церкви, со-
держи все, что она содержит,— и будешь во истине,
будешь обладать истиною и жить по ней и в ней...
Вне Православной Церкви нет истины»135.

А если мы еще вспомним, что всякий право-
славный священник перед рукоположением дает
в письменном виде присягу, в которой клянется
«учение веры содержать и другим преподавать
по руководству Святой Православной Церкви и
святых отцов», то станет ясно, что своими утвер-
ждениями священник Даниил Сысоев лишь добро-
совестно выполняет профессиональный долг,
сообщая читателям и слушателям то церковное
учение, которое узнал из Библии и творений свя-
тых отцов.

И высказывания отца Даниила, как воспроиз-
водящие учение его религии, так и вытекающие
из них критические оценки других учений, со сто-
роны закона защищены 28-й статьей Конституции
Российской Федерации, в которой сказано, что
«каждому гарантируется... свобода вероисповеда-
ния, включая право исповедовать индивидуально
или совместно с другими любую религию... иметь
и распространять религиозные и иные убеждения
и действовать в соответствии с ними».



Тенденции в отношении мусульман к РПЦ 167

Исковое заявление г-жи Хамидуллиной, пы-
тающейся приравнять изложение христианско-
го взгляда на ислам к экстремизму и требующей
уголовной ответственности для тех, кто не счи-
тает Мухаммеда истинным пророком, противо-
речит пункту 2 статьи 19 Конституции РФ, где
сказано: «Запрещаются любые формы ограниче-
ния прав граждан по признакам социальной,
расовой, национальной, языковой или религи-
озной принадлежности», а также пунктам 1 и 3 ста-
тьи 29: «Каждому гарантируется свобода мысли
и слова... Никто не может быть принужден к вы-
ражению своих мнений и убеждений или отказу
от них».

Посредством искового заявления X. Г. Хами-
дуллиной, встретившего широчайшую информа-
ционную поддержку мусульманских СМИ, прово-
дится попытка ограничить конституционные
права граждан-немусульман, прежде всего право-
славных, запретить критику ислама и выражение
православными тех убеждений, которые состав-
ляют их вероучение. И разумеется, посредством
всего этого поставить ислам в более привилеги-
рованное положение.

Хочется верить, что подобная инициатива
обречена на провал, особенно учитывая то, что в
российском законодательстве нет ни слова о та-
ких преступлениях, как «пропаганда превосход-
ства одной из религий над другой» и «унижение
религиозных чувств», которые мусульманская
журналистка инкриминирует православному свя-
щеннику. Это все вымышленные формулировки,
которые, видимо, посредством данного иска пы-
таются насадить в массовом сознании как реаль-
но существующие факты.



168 Экстремистские тенденции в исламе

Из неофициальных источников стало извест-
но, что Российская прокуратура отказала в воз-
буждении иска по заявлению X. Г. Хамидуллиной.
Следователь Таганской прокуратуры Е. Е. Короб-
ков сообщил мусульманским журналистам, что
книги отца Даниила Сысоева по результатам экс-
пертизы не признаны экстремистскими. «Я про-
читал обе книги, и основные тезисы мне понят-
ны — весомых данных для возбуждения уголовно-
го дела нет»,— сообщил он.

После этого Х.Г Хамидуллина опубликовала
на исламских сайтах данные своего лицевого сче-
та, на который призвала мусульман перечислять
средства для юридической борьбы с «граждани-
ном Сысоевым». Как видим, иски против право-
славных священников даже в случае неудачи мо-
гут превращаться в прибыльное дело.

Также г-жа Хамидуллина обратилась к право-
защитникам, а именно к председателю Москов-
ской Хельсинкской группы Людмиле Алексеевой,
с заявлением в связи с оскорблением чувств му-
сульман и разжиганием вражды по признаку рели-
гиозной принадлежности, в котором она просит
«выразить свое отношение по поводу многолет-
ней антиконституционной деятельности священ-
ника РПЦ МП Даниила Алексеевича Сысоева и
привлечь его к ответственности».

Как бы ни закончилась данная эпопея, нужно
отдавать себе отчет в том, что это не первая и да-
леко не последняя мусульманская инициатива,
направленная против Русской Православной
Церкви. Можно предположить, что основной
лейтмотив «апелляции к светскости государства»
как формального обоснования этой борьбы будет
и далее звучать в них.



Безграмотность или провокация ? 169

Безграмотность или провокация?

Недавно стало известно, что глава Тюмен-
ского казыята* Духовного управления мусуль-
ман азиатской части России имам Фатых Гари-
фуллин заявил: «Отсутствие должного количес-
тва мечетей в крупных городах вынуждает рос-
сийских мусульман и летом и зимой совершать
пятничные намазы под открытым небом. Это
наносит вред здоровью людей, создает опреде-
ленную социальную напряженность в обществе.
В связи с этим я хотел бы обратиться к главе
Русской Православной Церкви, многоуважае-
мому Патриарху Московскому и всея Руси Алек-
сию Второму с просьбой позволить мусульма-
нам по пятницам проводить богослужения в
православных храмах».

Такое заявление выглядит, мягко говоря, де-
монстрацией бестактности и неуважения к Пра-
вославной Церкви. Неуважение выражается в
том, что мусульмане не сочли нужным, прежде
чем выступать с публичным заявлением, позабо-
титься узнать о том, как Православная Церковь
относится к подобным вопросам.

Если бы им пришло в голову обратиться за та-
кой консультацией, то они узнали бы, что предла-
гаемое ими запрещено церковным законом — ка-
ноническими правилами Православной Церкви.
А именно 6-е правило Лаодикийского Собора гла-
сит: «Не попускать еретикам, коснеющим в ере-
си, входить в дом Божий», а 45-е правило святых
апостолов указывает, что «епископ, или пресви-
тер, или диакон, с еретиками только молившийся,

* Казыят — территориальное подразделение муфти-
ята, напрямую подчиняющееся муфтию.— Ред.



170 Экстремистские тенденции в исламе

да будет отлучен. Если же позволит им действо-
вать что-либо, как служителям Церкви: да будет
извержен».

Правила о еретиках относятся и к мусульма-
нам, поскольку, как известно, святые отцы Церк-
ви называли ислам ересью — например, преподоб-
ный Иоанн Дамаскин, преподобный Феофан Ис-
поведник, святитель Симеон Фессалоникийский.

Среди малообразованных людей распростра-
нено ошибочное мнение, что будто бы это было
следствием «непонимания» ими того, что ислам
есть «самостоятельная религия», а не «ересь, от-
коловшаяся от христианства». Говорящие так не
понимают, что преподобный Иоанн, как и про-
чие святые отцы, называл ислам ересью в изна-
чальном смысле этого слова, подразумевая под
этим любое религиозное заблуждение, отличное
от истины Православия. Точно так же к ересям
они относили, например, и раввинистический
иудаизм, и язычество. Разумеется, ни преподоб-
ный Иоанн Дамаскин, ни другие отцы вовсе не
обязаны были понимать это слово в том узком
значении, которое придают ему современные
светские люди.

Итак, совершать в православных храмах ка-
кие-либо свои культовые действия еретикам, в том
числе и мусульманам, по правилам Церкви никак
нельзя. И эти правила являются следствием и вы-
ражением Христовых заповедей (см.: Мф. 7, 6).

В качестве обоснования своего предложения
г-н Гарифуллин сообщил, что «подобная практи-
ка уже давно существует в европейских странах,
где мусульмане выкупают пустующие христиан-
ские храмы или арендуют их для проведения пят-
ничных богослужений».



Безграмотность или провокация ? 171

Действительно из-за духовного кризиса в ка-
толических и протестантских странах Европы
многие католические и протестантские храмы
там пустуют и выставляются на продажу. Немало
таких зданий было приобретено не только му-
сульманами, но и православными общинами. Од-
нако тюменский имам умолчал о следующих важ-
ных фактах.

1. Такой практики не существует в право-
славных странах.

2. Храмы Русской Православной Церкви не
пустуют.

3. Мусульманская община России примерно
в два раза лучше обеспечена культовыми соору-
жениями, чем Русская Православная Церковь это
следует из элементарного сопоставления числа
культовых зданий, приходящихся на число об-
щин той и другой религии.

4. Нередко в России пустующими являют-
ся как раз мечети. Например, имам Сергиево-
Посадской общины даже выступал с заявлени-
ем о намерении продать здание новопостроен-
ной в городе мечети, поскольку туда весьма ма-
ло кто ходил.

Кроме того, стоит также заметить, что ме-
четь в исламе из-за особенностей культа не имеет
такого сакрального значения, какое имеет храм в
Православии. В православном храме должен
быть алтарь с престолом и жертвенником, со спе-
циальными священными сосудами, антиминс с
частицей мощей святых мучеников, это место
для богослужений должно специально освящать-
ся — без всего перечисленного совершаться в зда-
нии православное священнодействие — Литур-
гия — не может.



172 Экстремистские тенденции в исламе

А в мечети просто происходит собрание му-
сульман, на котором они, по сути, совершают тот
же молитвенный ритуал намаза, что и у себя до-
ма. Никаких священнодействий, то есть таинств,
при этом не совершается, никаких специальных
священных предметов не требуется. И по мусуль-
манским религиозным законам мусульмане со-
вершенно спокойно могут совершать коллектив-
ную пятничную молитву не только в мечети, но и
почти в любом другом помещении. Собственно, в
этом признался и сам имам Фатых Гарифуллин,
заявивший, что «мусульманам позволительно со-
вершать намаз везде, за исключением кладбища,
бани и туалета».

Но тогда вызывают удивление его утвержде-
ния о том, что «отсутствие должного количества
мечетей в крупных городах вынуждает россий-
ских мусульман и летом и зимой совершать пят-
ничные намазы под открытым небом».

Возникает логичный вопрос: при такой гиб-
кости требований шариата что же их вынуждает
молиться под открытым небом и обращаться за
разрешением этой проблемы к Русской Право-
славной Церкви? Неужели крупные российские
города состоят исключительно из немногочис-
ленных мечетей, православных храмов, туалетов
и кладбищ?

Да нет же, любой может убедиться, что там
немало других строений. Так почему бы «стражду-
щим» мусульманам, к примеру, не арендовать бли-
жайший спортзал или ресторан? В конце концов,
ничто не препятствует им проводить коллектив-
ные пятничные молитвы у себя на квартирах.

В свете этого обстоятельства становится яс-
ным, что данная «инициатива» продиктована



Безграмотность или провокация ? 173

вовсе не какими-либо реальными нуждами и не-
возможностью решить их иным путем, а совсем
другими целями.

Понять эти подлинные цели можно, если об-
ратить внимание еще на одно обстоятельство, о
котором умолчал в своей речи тюменский имам.
Как известно, равноправные отношения должны
строиться на принципе взаимности. А значит,
вынося такое предложение, мусульмане должны
при этом сообщить и о своей готовности предос-
тавить мечети для богослужений православных
христиан.

В Российской Федерации немало регионов,
где число пустующих по воскресным дням мече-
тей существенно превосходит число православ-
ных храмов. Но что-то не видно такой взаимно-
сти со стороны г-на Гарифуллина и поддержав-
ших его мусульманских СМИ.

И это показывает, что своей новой инициати-
вой мусульмане пытаются добиться для себя не
равноправного, а привилегированного положе-
ния — по сути, того положения по сравнению с
христианами, которое они имели бы в мусульман-
ском государстве, живущем по шариату. Там дей-
ствительно мусульманский путник может зайти
совершить намаз, а то и переночевать в любой
христианский храм, причем не только сам, но и
со своими животными, а забитые местные хрис-
тиане должны его за свой счет принимать и со-
держать и ни в чем не перечить.

Но Россия не мусульманское государство, и
принципы шариата действенны здесь не больше,
чем законы Хаммурапи.

Так было в прошлом, так есть сейчас и так по
милости Божией будет впредь.



174 Экстремистские тенденции в исламе

Если же говорить совсем серьезно об этой
«новой мусульманской инициативе», то можно
ответственно заявить, что в принципе и сам Фа-
тых Гарифуллин, и прихожане московских и тю-
менских, равно как и любых других, мечетей со-
вершенно свободно могут совершать молитвы в
православных храмах и в пятницу, и в любой дру-
гой день недели — при одном условии: если они
примут Крещение и станут православными хрис-
тианами.

И в общем-то, подобная практика уже давно
существует в России.



Диалог с читателем



Крест и полумесяц136

В чем наши общие представления об исла-
ме категорически неверны?
Безусловно, и в среде христиан, и в среде му-

сульман существует множество заблуждений отно-
сительно веры соседа. Но вместе с тем христиане
все же главную суть ислама понимают. Простой
пример. Все христиане знают, что мусульмане ве-
рят в Аллаха и в то, что Мухаммед — его пророк.
А это ни много ни мало — ташшахуд, мусульман-
ское исповедание веры. А если попробуете отыс-
кать мусульманина, который бы знал христиан-
ский Символ веры, вам придется изрядно потру-
диться. Мусульмане в подавляющем большинстве
не знают и не понимают христианства. У христи-
ан тоже, конечно, встречаются заблуждения каса-
тельно ислама. Самое распространенное, кото-
рое мне доводилось слышать,— что мусульмане во
время рамадана не постятся ночью потому яко-
бы, что считают, будто Аллах их не видит. Это, ко-
нечно, абсурд, ни один образованный мусульма-
нин такого не скажет.

Существуют ли для мусульман такие рели-
гиозные понятия, как «грех», «душа», «Та-
инство»? В чем их специфика?
Многие понятия в христианстве и исламе

омонимичны, то есть по-русски называются од-
ними и теми же словами, но на деле подразумевают



178 Диалог с читателем

совершенно разное наполнение. Это касается, в
общем-то, почти всех религий, но ислама особен-
но. Когда мы произносим: «молитва», «пост»,
«милостыня», «паломничество», «душа», «грех»,
«Писание», христиане и мусульмане подразумева-
ют при этом совершенно разные вещи. Если это-
го не знать, при разговоре неизбежно возникает
и нарастает взаимное непонимание, поскольку
каждый априори считает, что оппонент имеет в
виду под употребляемым словом именно то, что
имеет в виду он сам!

Душа в исламе называется «нафс». Нафс —
это естественная сторона человека, которая всег-
да подстрекает его к тому, чтобы делать зло. Эта,
с точки зрения мусульман, естественная сторона
души есть источник отрицания всякого добра в
человеке. Они говорят, что «нафс создана таким
образом, что она желает все недозволенное». Об
этом говорится и в Коране: «...ведь душа побужда-
ет ко злу...» (Коран 12.53)! Кроме того, мусульма-
не учат о предсуществовании душ, то есть о том,
что сначала были сотворены души людей, а по-
том души вселяются в тела. Надо ли объяснять,
насколько это далеко от христианского учения о
душе? Христиане, наоборот, считают душу более
возвышенной частью человека.

Что касается греха, здесь еще больше разли-
чий. Например, ислам отрицает понятие перво-
родного греха. И в Коране и в Библии описывает-
ся грехопадение прародителей. Однако в Коране
этому факту не придается такого общечеловечес-
кого значения, как в Священном Писании хрис-
тианства. Адам покаялся и был прощен. Его неве-
дение было упразднено, грех исчез. Первый грех
в исламе не мыслится как первородный, то есть



Крест и полумесяц 179

открывший путь всем последующим грехам. Му-
сульманское богословие удобопреклонности ко
греху падшего человеческого естества формаль-
но не признает. Однако эмпирическая очевид-
ность этого явления нашла выражение в таком
понятии, как «нафс». Ислам пытается осмыслить
реально наблюдаемую в естестве каждого челове-
ка отрицательную силу в категориях творческого
замысла Создателя, по сути списывая ответствен-
ность за это на Бога.

То же самое и в мусульманском учении о пред-
определении и в том, что Аллах есть равно источ-
ник и добра и зла. В самом понимании греха так-
же есть различия. По мусульманскому учению,
грех есть неведение Божественного закона. Хри-
стианство же никогда не рассматривало грех
только лишь как неведение. Религиозный опыт
не только христиан, но всего человечества убеж-
дает в том, что грех оказывает влияние на согре-
шающего гораздо более глубинное, чтобы можно
было ограничивать его только лишь умом. Это
отражается и на том, что в исламе нет покаяния,
нет исповеди, ничего подобного. Исповедание
ислама и исполнение предписанных ритуалов ав-
томатически очищает мусульманина от совер-
шённых грехов.

Ну, а если говорить о Таинствах, то такого по-
нятия, равно как и явления, в исламе нет. И это
логично. Христианское понятие Таинства осно-
вано на христианском представлении о Боге как
являющемся и явленном в мире, на представле-
нии о благодати, Божественных энергиях, коими
Он действует в мире. В исламе же Аллах предель-
но удален из мира, никакого богоявления быть не
может.



180 Диалог с читателем

Прописано ли в Коране, что надо «убивать
неверных»? Откуда вообще взялась такая
общеизвестная установка? И что входит в
понятие «неверный»? Где окажутся души
«неверных», которых убил шахид?
Да, это прописано в Коране и в Сунне — вто-

ром после Корана вероучительном источнике ис-
лама. Например, характерен следующий хадис из
Сунны, свидетельствующий, что Мухаммед ска-
зал: «Мне приказано воевать с людьми, пока они
не засвидетельствуют, что нет Бога, кроме Алла-
ха, и что Мухаммед Его слуга и Его посланник,
они не повернутся в направлении нашей киблы
(направление для молитвы), не будут есть то, что
мы убиваем, и не будут молиться, как мы. Когда
они станут делать так, мы будем не вправе отнять
их жизнь и собственность, кроме того, что при-
читается от них». То есть утверждение необходи-
мости войны против всех немусульман.

Также и в Коране говорится: «Пусть сражаются
во имя Аллаха те, которые покупают будущую жизнь
ценой жизни в этом мире. Тому, кто будет сражаться
во имя Аллаха и будет убит или победит, Мы даруем
великое вознаграждение» (Коран 4.74). Мухаммеду
самому было приказано: «О пророк! Воодушевляй
верующих сражаться с неверными!» (8.65).

Неверный — это немусульманин. По учению
Мухаммеда, все неверные окажутся в аду, где бу-
дут мучиться вечно. Рай же предназначен только
для мусульман.

Существует ли религиозный спор между вах-
хабизмом и «мирным» течением в исламе?
Начнем с того, что такого разделения в исла-

ме нет. Не существует «мирного» и «немирного»
ислама. Нет таких течений. Есть «мирные» и «не-



Крест и полумесяц 181

мирные» мусульмане. Причем первые являются
«мирными» чаще всего в силу внерелигиозных
причин. В самих источниках ислама прописана
необходимость ведения войны за всемирное рас-
пространение ислама. Есть мусульмане, которые
этим предписаниям следуют, есть те, которые не
следуют. Но серьезного богословского спора
между ними нет и быть не может, потому что по
священным источникам ислама все очевидно.

Термин «ваххабизм» сейчас стал своеоб-
разным журналистским клише, которым клеймят
любого мусульманина, застигнутого за соверше-
нием теракта. Собственно исторические «вахха-
биты» были последователями авторитетного сун-
нитского богослова Абд эль-Ваххаба, который
воспроизводил идеи ханбалитов — одной из за-
конных и признанных правовых школ в исламе.
Ныне ваххабизм является официальной идеоло-
гией Саудовской Аравии.

Мусульмане вполне признают саудовских бо-
гословов мусульманами. Хотя, конечно, ислам-
ское общество («умма») не монолитно, и как сре-
ди христиан встречаются верящие в гороскопы,
так и среди мусульман встречаются те, кто не счи-
тает ваххабитов мусульманами. Но это не те, кто
определяет отношение к ним уммы.

Как относятся мусульмане к Новому Заве-
ту? Можно ли провести аналогию между
Кораном и Новым Заветом? Существует ли
в исламе что-то вроде десяти заповедей?
Мусульмане считают Новый Завет книгой,

которую якобы исказили христиане. Поэтому ре-
ально существующую Библию они Священным
Писанием не считают. Подавляющее большин-
ство мусульман никогда не читали Евангелия, и



182 Диалог с читателем

представления их об этой книге, как и о христи-
анстве в целом, крайне невежественные и неаде-
кватные.

Что касается второй части вопроса, то не вижу
общего поля, на котором можно было бы прово-
дить аналогии между Новым Заветом и Кораном.
Все слишком разное. И по форме, и по содержа-
нию, и по отношению верующих. В исламе не суще-
ствует «десяти заповедей», там существует шариат,
который включает перечень дозволенного и запре-
щенного, их градации и соответствующие наказа-
ния. Собственно, и христианская жизнь отнюдь
не исчерпывается десятью заповедями. И даже в
Ветхом Завете существовало множество дополни-
тельных предписаний. В Православии есть свод ка-
нонических правил, сформулированных святыми
отцами и одобренных Вселенскими Соборами.
Именно это определяет, что хорошо и что плохо
для христианина.

О православном нашем народе говорят, что
он крещен, но не просвещен. Насколько жи-
ва религиозность российских мусульман?
В исламе — как и везде. Есть значительная

часть секуляризированных мусульман, которые не
молятся, не читают Коран, почти не заходят в ме-
четь и называют себя мусульманами лишь «по тра-
диции». А есть и меньшинство более религиозно
активных верующих. Примерно ту же картину мы
увидим и в буддизме, и в иудаизме, и в других бо-
лее-менее широко распространенных религиях.

Европейская культура подразумевает нали-
чие границ и моральных устоев внутри чело-
века. На Востоке, напротив, сильно подавле-
ние извне: государством, родней, имамами,



Крест и полумесяц 1 83

селением, тейпом*. Верно ли, что это одна из
причин агрессии и несдержанности мусуль-
ман? Можно ли вообще сказать про мусуль-
манина, что он агрессивен и несдержан?
«Тейп» — это понятие исключительно чечен-

ское. Деление на «Запад» и «Восток» вообще в
данном контексте некорректное. Между грузи-
ном, арабом и китайцем различий больше, чем
между каждым из них и европейцем. В странах
мусульманского мира немало христиан, они суще-
ствуют почти в каждом народе, и даже от 8 до
10% арабов являются христианами. При этом мо-
дель поведения их существенно отличается от та-
ковой их исламизированных соплеменников.
Кстати, некоторые европейские народы, напри-
мер черногорцы, сохраняют до сего дня деление
на племена, однако мы не слышим каждый день
по телевизору о черногорских террористах.
Здесь надо просто называть вещи своими имена-
ми и искать причину в идеологии, а не в нацио-
нальности или исторических предпосылках.

Что касается второй части вопроса, мусуль-
мане — это живые люди. И, как любые люди, они
разные. Есть среди них достойные, есть мирные,
есть добропорядочные. Но если говорить в це-
лом, то ответ на ваш вопрос будет очевиден для
всякого, кто более-менее регулярно следит за но-
востями. Хотя в новостях сообщают еще далеко
не обо всем касательно данной темы.

Возможна ли сейчас православная миссия
среди мусульман и какая?
Православная миссия среди мусульман сущест-

вовала всегда. Так, например, уже один из ранних

* Тейп — единица родоплеменной организации чечен-
ского народа.— Ред.



184 Диалог с читателем

сподвижников самого Мухаммеда, Убайдаллах
ибн Джахиз, переселившийся во время «первой
хиджры» в Эфиопию, уверовал там во Христа и
принял Крещение. Он был первым, но далеко
не последним мусульманином, кто обратился к
свету истины. Переходили тысячами и десятка-
ми тысяч.

А некоторые мусульмане, обратившись в хри-
стианство, принесли столь великий духовный
плод, что впоследствии были прославлены Цер-
ковью в лике святых. Например, среди арабов
это преподобномученик Христофор Савваит и
мученики Абу Тбилисский, Антоний-Равах и Вар-
вар; из булгар — святой Авраамий Болгарский; из
турок — мученики Омир, Ахмед Писец и Констан-
тин Агарянин; из албанцев — мученик Иоанн Ал-
банский; из татар — мученики Петр и Стефан Ка-
занские и преподобный Серапион Кожеозерский,
основавший Кожеозерский Богоявленский монас-
тырь на севере России и воспитавший семь свя-
тых для Русской Церкви.

Но и в наши дни действует миссия среди му-
сульман. Возьмем Индонезию. Двадцать лет на-
зад в Православие обратился первый индонези-
ец. Пятнадцать лет назад, приняв монашество и
священническую хиротонию, он вернулся на
родину, начал проповедовать и за эти годы об-
ратил 2,5 тысячи человек, основал несколько
приходов, построил храмы, подготовил к руко-
положению других индонезийцев — в мусуль-
манской стране возникла Православная Цер-
ковь! Другой пример: в 1990-х годах в Грузии в
результате миссионерской деятельности боль-
шинство грузинских мусульман перешли в Пра-
вославие, так что даже в один день крестились



Крест и полумесяц

по 5 тысяч мусульман. В исламизированных райо-
нах Болгарии, а также в Албании православное
миссионерство сейчас приносит явные плоды.

Кое-что делается и у нас, в России. Напри-
мер, вот уже несколько лет в Москве по благосло-
вению священноначалия происходят молебны на
татарском языке для православных татар. Но, ко-
нечно, активной и целенаправленной работы
среди мусульман Русская Церковь сейчас не ве-
дет, хотя возможности для этого есть.

Вы создали сайт, на котором рассматрива-
ется ислам с позиций Православия. Есть ли
диалог между мусульманами и православ-
ными? Какие вопросы являются острыми
для мусульман?
Диалог на личном уровне никогда не прекра-

щался. Многие православные пересекаются в
своей жизни с мусульманами; естественно, что
между ними иногда возникают разговоры на тему
веры. Если же вы имеете в виду более общий
уровень, то, насколько я понимаю, Межрелиги-
озный совет России не занимается богословски-
ми диспутами, а посвящен совместному решению
внерелигиозных проблем. Кроме того, издается
полемическая противохристианская литература
у мусульман, а также есть некоторые опыты в по-
лемике с исламом у христиан. Это нормально.
Так было и прежде.

Основные пункты мусульманских нападок
на христианство не претерпели изменений за
минувшие столетия. Мусульмане считают уче-
ние о Троице уклоном в многобожие; Христа —
пророком, а не Сыном Божиим; отрицают распя-
тие Христа; отрицают первородный грех; Таин-
ства Церкви.



186 Диалог с читателем

Что касается вопросов, которые затрагивали
христианские апологеты, начиная со святых
отцов, они актуальны и сегодня. Святые отцы, в
частности, указывали, почему Мухаммед не мо-
жет считаться пророком, а Коран — богооткро-
венным писанием; критиковали учение о предопре-
делении и представления о Боге в исламе, крити-
ковали мусульманскую эсхатологию; осуждали
нравственные и ритуальные заповеди ислама, как
богопротивные; осуждали культ насилия в исламе.

Это лишь основные, узловые пункты, разуме-
ется. В большей степени диалог с мусульманами
должен, на мой взгляд, преследовать цель доне-
сти до собеседника суть нашей веры, разъяснить
ее, дабы не оставалось непонимания и невежест-
ва. Ну и, конечно, обязанность христианина — за-
щищать свою веру, если на нее нападают или ху-
лят ее.

Поговорим о мусульманах-европейцах.
Насколько вам кажется убедительной си-
туация с массовым принятием ислама ев-
ропейцами, описанная £. Чудиновой? На-
сколько параллельна описанная ситуация
с тем, что происходило в мавританской
Испании?
Напомню, что книга Е. Чудиновой — это лите-

ратурное произведение в жанре фантастики. Это
своего рода форма выражения беспокойства ав-
тора по поводу тех процессов, которые сейчас
происходят в Европе да и у нас тоже. Относитель-
но удачности или неудачности формы можно ди-
скутировать, но то, что все основания для такого
беспокойства есть, показывают, в частности, по-
следние события во Франции.



Крест и полумесяц 187

Что касается второй части вопроса — ныне
европейцы уже не те, что были тысячу лет назад.
Карл Мартелл, король франков, который остано-
вил наступление арабов на Европу, был бы очень
удивлен образом жизни и образом мыслей своих
потомков. Испанский король Педро Первый, в
честь блистательной победы которого на гербе
Арагона появились отрубленные головы мавров,
вряд ли понял бы своих потомков, изменяющих
герб ради того, чтобы «восстановить климат до-
верия между мусульманами и христианами». Ев-
ропейцы Средневековья и нынешние европей-
цы — это совсем разные люди.

Возьмем нынешнюю ситуацию с погрома-
ми во Франции. Французы считают про-
исходящее социальным бунтом. Многим
это видится как конфликт цивилизаций.
Есть ли религиозная подоплека происхо-
дящего?
Это все из-за удавки политкорректности,

которая стала настоящей цензурой нашего вре-
мени, когда назвать черное черным считается
преступлением, за которое в Европе реально
судят и сажают. Однако иногда кое-что все же
проскальзывает. В новостях, например, встре-
чались слова из речей погромщиков о том, что
они «сжигают только машины иноверцев, а те
машины, на которых есть мусульманские зна-
ки, не трогают». Какую религию исповедует
большинство алжирцев и арабов, не секрет.
При этом мне лично известно, что арабы-хрис-
тиане, живущие во Франции, в беспорядках
участия не принимали. Выводы, на мой взгляд,
очевидны.



188 Диалог с читателем

Есть ли у мусульман свобода воли как рели-
гиозное понятие?
Нет. Мусульмане верят в предопределение.

Причем весьма конкретное. Оно охватывает все
поступки человека и события его жизни и касает-
ся как целого, так и частностей. По мусульман-
ской мифологии, прежде чем создать мир, Аллах
сотворил особую скрижаль и перо, которое «за-
писало судьбы всего сотворенного за пятьдесят
тысяч лет до того, как Он сотворил небо и зем-
лю».137 Именно поэтому они верят, что Аллах яв-
ляется творцом всех действий всех людей, жи-
вотных и тому подобного в мире. Именно поэто-
му говорят, что так как все в мире предопределе-
но и сотворено Аллахом, то и добро и зло равно
исходят от него. Христианство придерживается
совсем других взглядов. Господь сотворил нас
свободными.

Не бояться трезво глядеть на мир
и называть вещи своими именами138

Считается, что в Российской империи Пра-
вославие и ислам жили рядом друг с другом
достаточно мирно, а в кавказских войнах
религиозный фактор почти не просматри-
вался. Что Вы думаете по этому поводу?
Подобные заявления можно часто слышать в

последнее время в СМИ. К сожалению, они не со-
ответствует действительности. На протяжении
всей своей истории наша страна воевала с мусуль-
манскими народами. Начиная с булгар-мусуль-
ман, с которыми наши предки сражались еще в
X веке, потом — Орда, поначалу языческая, но



Не бояться трезво глядеть па мир... 189

скоро принявшая ислам (в начале XIV века), по-
том крымские и казанские татары, разорявшие
набегами русские земли, потом многократные
войны с турками и иранцами, потом кавказские
войны — вот история отношений государства
Российского с исламом. Почти все эти войны
имели религиозную подоплеку.

Во-первых, по тогдашним понятиям война
между народами, исповедующими разную рели-
гию, автоматически приобретала религиозный
подтекст.

Во-вторых, ряд войн инициировался именно
по религиозным причинам. Например, Россий-
ское государство официально брало на себя обя-
занность защищать христиан от притеснений му-
сульман. Отсюда — войсковые операции, направ-
ленные на улучшение положения христиан в Ос-
манской империи, на освобождение греков, гру-
зин, сербов, болгар, молдаван.

В-третьих, мусульмане неоднократно пред-
принимали попытки исламизации Руси. Во вре-
мя татаро-монгольского ига приезжали пропо-
ведники, пытавшиеся совратить русских в ис-
лам. Например, сохранилось упоминание о
том, что святой митрополит Петр Московский
имел публичный диспут с одним таким пропо-
ведником, победил его в споре и тот был вы-
нужден покинуть русские пределы. Иногда та-
кими проповедниками становились и русские.
Известен случай с монахом Зосимой, который
за недостойное поведение был изгнан из мона-
стыря, принял ислам и ходил по селам, хулил
христианство и призывал последовать своему
примеру, пока не был линчеван возмущенной
толпой.



190 Диалог с читателем

Наконец, хан Мамай шел с войском на Русь с
целью исламизировать ее. Об этом прямо гово-
рится в источниках. Именно поэтому преподоб-
ный Сергий Радонежский дал благословение бла-
говерному князю Димитрию Донскому на Кули-
ковскую битву, потому что это была битва за веру.
«Если они хотят от нас власти, дай им власти, ес-
ли хотят денег, дай им денег, но, если хотят нашу
веру отнять, тогда сражайся» — вот каково было
благословение преподобного. И во время войн с
казанскими татарами видно то же стремление; из
источников известно, что татары заставляли
принимать ислам всех русских пленников.

Сейчас об этом стараются не говорить. И
даже более того, измышляются и насаждаются
мифы о вековой дружбе и добрососедстве. На-
ши предки бились с мусульманскими народами
не на жизнь, а на смерть. С помощью Божией
наш народ победил. В результате ряд мусуль-
манских народов были завоеваны и покорены.
Но и в покоренном состоянии они часто под-
нимали восстания, которые приходилось по-
давлять войсками.

Это историческая правда, которую сейчас
пытаются подменить политкорректной ложью.
Политический заказ этих мифов понятен. Одна-
ко стоит задуматься: можно ли добиться благих
целей ложью? Для христианина ответ очевиден.
Да и для нехристианина тоже, ведь такая ложь
легко разоблачается: русская история, к счастью,
не тайна за семью замками.

На самом деле тот факт, что мои предки сра-
жались с турками, вовсе не означает, что я дол-
жен теперь турок ненавидеть, ровным счетом на-
оборот.



Не бояться трезво глядеть на мир... 191

Как вы считаете, есть ли сейчас ста-
бильность в отношениях между мусульма-
нами и христианами?
В исламе есть ряд изначальных установок, ко-

торые препятствуют надежному установлению
стабильных отношений между мусульманами и
иноверцами. Это и установка на обязательное
распространение ислама на все человечество, в
том числе и насильственными методами; это и де-
ление мира на «дар-аль-ислам» — «землю ислама»,
территорию, где действует шариат, и на «дар-аль-
харб» — «землю войны», то есть на все остальные
страны; это и превозношение «джихада» — войны
с неверными за распространение ислама на «дар-
ал ь-харб»; это и запрет на выход из ислама, за что
по шариату полагается смертная казнь — безуслов-
но, тоталитарный элемент.

Разумеется, не все мусульмане претворяют
эти установки в жизнь, многие толкуют их ино-
сказательно, духовно или просто игнорируют. С та-
кими можно жить в мире. Но всегда были, есть и
будут такие мусульмане, которые воспринимают
буквально и исполняют вышепомянутые запове-
ди, оставленные Мухаммедом в Коране и Сунне,
и ведут агрессивные действия против немусуль-
ман, в том числе христиан.

В исламе нет какого-то единого авторитетного
центра, который мог бы запретить это делать. На
муфтия или шейха, осуждающего исламский тер-
роризм, всегда найдется не менее авторитетный
муфтий или шейх, благословляющий «джихад про-
тив неверных». Поэтому напряженность всегда бу-
дет сохраняться. И чем больше будет расти влия-
ние мусульман в обществе, тем меньше будет ста-
бильности.



192 Диалог с читателем

На каких условиях доллсен вестись диалог
Православие—ислам?
Что имеется в виду под диалогом? Если сви-

детельство о Христе, тогда такой диалог дей-
ствительно нужен. Условия: честность и вежли-
вость, при том что ни первое, ни второе не
должно подменять или перечеркивать другое.
Ислам и христианство — это разные религии.
Они имеют принципиальные разногласия. Это
учение и о Боге, и о Христе, и о спасении —
практически по всем основным пунктам. Здесь
никогда не будет согласия. Мусульманин, кото-
рый признает Христа Богом, перестанет быть
мусульманином; христианин, который призна-
ет Христа «простым человеком», перестанет
быть христианином.

Поэтому возможен лишь диалог, направлен-
ный на свидетельство нашей веры, для того что-
бы быть понятым и понять другого, но не для то-
го чтобы достичь какого-то межрелигиозного
консенсуса. Возможен, конечно, еще диалог по
нерелигиозным вопросам — социальным, эконо-
мическим, экологическим и тому подобным, но
это уже не «диалог Православие—ислам».

Какие силы как вовне, так и внутри России
раздувают конфликт между православны-
ми и мусульманами в сегодняшней России?
Если вспыхнет конфликт, какие формы он
примет и во что выльется?
Полагаю, здесь нет места конспирологии.

Конфликт не раздувает никакая третья сила, за
исключением, разумеется, сил инфернальных.
Конфликт обусловлен рядом объективных при-
чин, таких, как перечисленные выше мусульман-



Не бояться трезво глядеть на мир... 193

ские установки, принципиальные расхождения
между христианством и исламом, а также истори-
ческими, национальными и политическими при-
чинами и совокупностью страстей и амбиций кон-
кретных людей, наших современников.

Относительно второго вопроса — честно го-
воря, нет желания фантазировать на такую тему.
Те, кому интересно, во что выливается конфликт
между христианами и мусульманами, могут обра-
тить внимание на Югославию, Ливан, Судан, Ни-
герию, Индонезию, Филиппины.

Не кажется ли вам, что мы, представители
христианской цивилизации, боимся исла-
ма? И выражением этого страха являются,
помимо политических акций и высказыва-
ний, различные культурные феномены —
например, появление книги Е. Чудиновой
«Мечеть Парижской Богоматери»?
Мне кажется, многие христиане боятся смо-

треть правде в глаза. Они предпочитают соб-
ственные фантазии, химеры, гораздо более да-
лекие от реальности, чем упомянутая вами кни-
га. Хотя, надо сказать, на моей памяти многое
поменялось. Семь-восемь лет назад опублико-
вать в православных изданиях статью об исламе
было весьма непросто. Часто приходилось стал-
киваться с непониманием, невниманием. Мол,
да зачем это нужно? Выискивать какие-нибудь
ереси у московских священников гораздо инте-
реснее, именно это якобы требуется православ-
ному читателю. Однако ситуация изменилась. В
какой-то момент мусульманская агрессия стала
столь очевидной, что ее уже больше нельзя не
замечать.



194 Диалог с читателем

Приведу пример: моя книга «Религия Креста и
религия полумеяца» ждала публикации несколько
лет. В одном известном издательстве ее приняли к
публикации, но, когда случились в США теракты
11 сентября, редактор приказал забрать книгу уже
из верстки и отказался от нее. Спустя год, после те-
ракта на Дубровке, мне неожиданно позвонили из
того издательства и сказали, что хотят все-таки
книгу опубликовать и просят ее обратно. Но я уже
в то время нашел другое издательство, которое в
итоге и издало книгу.

Это хороший пример и специфических опа-
сений из разряда «убояся идеже несть страх», и
изменения отношения к тематике под влиянием
жестокой реальности, не замечать которую ста-
новится все сложнее. Сейчас православные изда-
ния уже не боятся честно обращаться к теме исла-
ма. Мне кажется, это положительный момент.

Существует ли сегодня «мода на ислам»?
Откуда она берется? Когда ислам стали от-
крыто принимать известные актеры, дея-
тели культуры и прочие?
Про моду я бы все-таки не сказал. Но ислам ак-

тивно рекламируют в СМИ. Постоянные статьи и
ролики о том, как замечательно быть мусульмани-
ном, да как у нас много русских мусульман, и как
здорово они живут,— какое-то время существовал
просто бум на такие статьи и передачи, увидеть
их можно было едва ли не в любой газете и на лю-
бом телеканале. Думаю, заказной характер по
крайней мере части этих публикаций очевиден.

Мусульмане очень прозелитически активны.
Постоянно стараются пропагандировать ислам
где только можно. И не только через СМИ. Отец



Не бояться трезво глядеть на мир... \ 95

Димитрий Смирнов приводил как-то в пример
случай с учителем географии общеобразователь-
ной московской школы, который заставлял детей
читать Коран вместо учебника. А та антихристи-
анская полемическая литература, которую еще
два года назад можно было найти лишь при мече-
тях, теперь свободно продается в светских книж-
ных магазинах. Это все результат целенаправлен-
ных усилий по проповеди ислама и исламского
образа жизни в России.

Кроме того, по факту сейчас ислам в России
находится в более привилегированном положе-
нии. Совсем недавно Интерфакс распространил
следующее сообщение: «В связи с наступлением
рамадана в Ингушетии запрещены реализация,
употребление алкогольной продукции и курение
в общественных местах. Указ о запрете, который
будет действовать в период с 5 октября по 6 нояб-
ря (2005 года.— Ред.), подписал президент Мурат
Зязиков, сообщили агентству в пресс-службе пре-
зидента Ингушетии.

По словам представителя пресс-службы, дан-
ное предписание накладывается ежегодно в пе-
риод месяца рамадан в связи с тем, что для всех
мусульман он является самым священным меся-
цем в году».

Обратите внимание: Ингушетия является
частью Российской Федерации. При этом во
время мусульманского поста официальные влас-
ти республики издают официальные же распо-
ряжения, налагаемые на всех граждан РФ, про-
живающих или находящихся проездом в данной
республике. Помню, один мой знакомый оказал-
ся как-то в Сирии во время рамадана. Он-то по
своему простодушию полагал, что ограничения



196 Диалог с читателем

мусульманского поста его, не мусульманина и да-
же не гражданина Сирии, никоим образом не ка-
саются. 15 суток в зиндане* помогли ему уяснить,
как он был неправ. Теперь об этом стоит помнить
и гражданину России, посещающему отдельные
регионы России же.

И что примечательно: согласно агентству
Интерфакс, в Республике Ингушетия подобное
происходит уже не первый год. И где свободо-
любцы? Где правозащитники? Где международ-
ные наблюдатели? Да где хотя бы возмущенные
журналисты? А вот представьте на минутку, что
мэр Москвы или, допустим, Можайска издаст
указ о запрете реализации и употребления алко-
гольной продукции и курения в общественных
местах в связи с наступлением Великого поста?
Какой гвалт поднимется — трудно вообразить. Да
это просто невозможно. Для православного боль-
шинства. А мусульманскому меньшинству — мож-
но. И чего удивляться, если на самом высоком
уровне подписаны договоренности о вступлении
России в Лигу исламских государств?

Где золотая середина между излишней по-
литкорректностью и нетерпимостью?
Она пролегает между двумя крайностями:

осуждать вместо греха грешника и любить грех
вместо грешника. Первая и есть нетерпимость,
вторая — политкорректность. На самом деле обе
они исходят из ошибочного отождествления гре-
ха и грешника, в нашем случае — отождествления
человека и той религии, которую он исповедует.
Хотя это совсем не одно и то же. Святые отцы так
определяли, через подобие: следует любить боль-

* Зиндан — восточная подземная тюрьма.— Ред.



Не бояться трезво глядеть на мир... 197

ного, но ненавидеть болезнь. Если помнить об
этом, золотую середину найти труда не составит.

Повсеместно насаждаемая ныне политкоррект-
ность — это большая беда нашего времени. Она ли-
шает вещи своих имен и дезориентирует человека,
погружая его в мир миражей и попросту лжи.

Приходит на память случай, рассказанный
А. Л. Дворкиным. Сайентологов на определен-
ной стадии учат «управлять реальностью». То
есть якобы, как это представишь, так оно и бу-
дет. И вот одна американка-сайентологиня ре-
шила пересечь ранчо, где был на выпасе шаль-
ной бык. Дама, разумеется, тут же представила,
что перед ней не взбешенное животное, а «ми-
лая коровка», и, вместо того чтобы спасаться,
наоборот, пошла погладить животное... Ей по-
счастливилось остаться в живых. Полгода про-
валявшись на больничной койке в ожидании,
пока срастутся кости и затянутся рваные раны,
женщина много думала и поняла кое-что важное.
Выйдя из больницы, она порвала с сайентологи-
ей. Надо ли объяснять почему?

Вот и политкорректность пытается создать
такую же иллюзорную действительность в голо-
вах тех, кто в нее верует, запрещая слова «чер-
ное» и «белое», заставляя называть врага другом,
заставляя на пустой желудок бесконечно повто-
рять: «халва! халва!», хотя, по восточной притче,
слаще от этого не станет.

Как противостоять этому? На мой взгляд, на
личном уровне достаточно не бояться трезво гля-
деть на мир и называть вещи своими именами.
Хотя бы для себя самого, чтобы не потеряться в
миражах и сладких словах. Они такие приятные,
эти миражи, такие манящие, так хочется в них



198 Диалог с читателем

верить... но поверившие в лучшем случае очнутся
на больничной койке. Те, кому повезет.

При этом насаждается представление, будто
бы между понятиями «вежливость» и «политкор-
ректность» нужно ставить знак тождества. Это
неверно. Это разные понятия. Вежливость суще-
ствовала задолго до политкорректности. Полит-
корректность — это комплекс специфических ми-
ровоззренческих установок, сформировавшийся
во второй половине XX века. Люди разных рас,
национальностей и религий уживались между со-
бой и до политкорректности. И эра политкор-
ректности de facto не принесла на земной шар ни
мира, ни спокойствия. Как раз напротив, подсте-
гнула ряд конфликтов, инициированных теми
или иными меньшинствами.

Когда гомосексуалисты недавно на ступенях
Нотр Дам де Пари избили католического священ-
ника за то, что тот возмутился их кощунственными
действиями, пародирующими венчание,— это дети-
ще той самой политкорректности. Когда, по офи-
циальному отчету правительственной комиссии, во
многих городах Франции существуют кварталы,
которые управляются «шариатскими судьями» по
шариатским законам, куда боятся заглядывать поли-
цейские и другие службы,— это тоже детище полит-
корректности. Когда в Англии воспитанники лаге-
рей по подготовке боевиков «Аль-Каиды» устраива-
ют взрывы — это тоже детище политкорректности.

В неполиткорректном мире не возникали да-
же предпосылки для того, чтобы подобные из-
вращения могли появиться. Политкорректность
не обеспечивает ни мира, ни всеобщей любви —
она лишь провозглашает приоритет меньшинств
над ценностями большинства. Отсюда — соответ-
ствующие детища. И новые конфликты.



О «чудесных числах» Корана 199

Не кажется ли вам, что в неприязненном
отношении к тем, кого сегодня грубо име-
нуют «черными», с религиозным фактором
смешан национальный?
Нет, религиозного фактора тут вообще, как

правило, нет, а если есть, то это фактор языческий.
Почти все скинхедские группировки придержива-
ются языческой, а не христианской идеологии. И
конечно, в крайних формах это явление достойно
самого жесткого порицания. Когда на человека на-
падают только из-за того, что он имеет другую
внешность,— это мерзко, это позор для народа.

И вопрос сугубо личного плана: как должен
относиться православный к мусульманам?
К мусульманским организациям? К наро-
дам, исповедующим ислам?
Люди, исповедующие ислам,— наши братья и

сестры по Адаму. И они имеют в себе образ Бо-
жий. И их любит Бог. Их, но не их заблуждения.
Так же стоит поступать и нам, по мере сил свиде-
тельствуя об истине.

О «чудесных числах» Корана
Письмо мусульманину

За 8 лет существования сайта «Православие и ислам»
(http://pravoslavie-islam.ru) на адрес редакции пришло не-
сколько сотен писем от мусульман. Как правило, они пред-
ставляли собой попытки доказательства истинности исла-
ма и призывы принять эту религию. На часть из них дове-
лось отвечать мне. Предлагаю читательскому вниманию
один из многих написанных мною ответов. Он дает
наиболее яркое представление о настроениях и идеях,
характерных для современных мусульман, особенно тех,
кто желает проповедовать среди христиан, а также
отражает типичный диспут между мусульманином и право-
славным в Интернете.



200 Диалог с читателем

Здравствуйте, мой дорогой мусульманский
друг!

Итак, Вы спрашиваете: «Слово "день" в Кора-
не повторяется 365 раз. Вам это число что-то го-
ворит? Слово "месяц" написано в Коране 12 раз.
Вам это число что-то говорит?».

А что оно мне может говорить? Или это, по-
Вашему, доказательство того, что Коран — от Бо-
га? А что же здесь Божественного? Хотите, я на-
пишу текст, где слово «день» будет повторяться
365 раз, а слово «месяц» — 12 раз? Я могу, правда.
Это совсем не сложно. Вы поверите после этого,
что написанный мною текст — Божественное Пи-
сание?

Вы пишете: «Интересно и чудесно, не правда
ли? Вы скажете: "Это вранье или же совпадение".
Но очень странное совпадение!».

Что ж, давайте посмотрим, действительно ли
это некое правило коранического текста или
простое совпадение? Если это не совпадение, то
слово «ночь» должно повторяться в Коране тоже
ровно 365 раз, согласны? Ведь ночей в году столь-
ко же, сколько и дней. А сколько раз в Коране по-
вторяется слово «ночь», подсчитайте-ка! Лично я
насчитал 112 упоминаний. Какого не сходится, не
правда ли? Что же это, неужто в году на 365 дней
приходится только 112 ночей?

Но пойдем дальше. По идее, если верить в «чу-
десные цифры» Корана, то и слово «час» должно
повторяться ровно 24 раза. Логично ведь? Логич-
но. Однако я насчитал, что оно употребляется ми-
нимум 45 раз. Попробуйте, может быть, Вы посчи-
таете точнее. Но разве в сутках 45 часов?

А есть ли в Коране слово «минута»? И 60 ли
раз упоминается оно? Просветите меня на этот



О «чудесных числах» Корана 201

счет, я что-то не смог найти. А 60 раз упомина-
емое слово «секунда» можете показать мне в
Коране? Или Вы хотите сказать, что Аллах,
зная, что в году 12 месяцев и 365 дней, не знал,
что в сутках 24 часа и в часе 60 минут, а в мину-
тах 60 секунд?

Но, возможно, Вы скажете, что Аллах не знал
про 24 часа и 60 минут, хотя об этом знали еще
древние шумеры за тысячелетия до рождения
Мухаммеда. Но уж про неделю он должен был
знать! Равно как и про то, что в году 52 недели.
Значит, «чудесные цифры» Корана должны дать
нам ровно 52 упоминания этого слова, верно?
Есть ли это? Насколько знаю, нет.

И что же остается от «чудесных цифр» Кора-
на? Предлагаю Вам самому ответить. Ответ, по-
моему, получается не таким уж интересным и чу-
десным.

Но, повторю, я (да и Вы тоже) способен на-
писать текст, где слово «день» и слово «ночь» бу-
дут упоминаться 365 раз, слово «месяц» — 12 раз,
слово «неделя» — 52 раза, слова «минута» и «се-
кунда» — по 60 раз каждое. Это совсем не сложно.
И что, разве это будет означать, что этот текст —
Слово Божие? По-моему, совершенно абсурдная
идея, лежащая в основе всей риторики про «чу-
десные цифры».

Далее Вы пишете: «Если бы Коран написал
пророк Мухаммед, почему тогда он свое имя на-
писал 4 раза, в то время как имя пророка Иисуса
(мир ему) 25 раз написано? Имя матери пророка
Мухаммеда вообще не написано и отца тоже, в
то время как имя матери Иисуса (мир им обоим)
написано 34 раза. Если бы Коран был Мухам-
меда, он бы про себя написал, и славил бы себя,



202 Диалог с читателем

и сделал бы себя Богом, кстати, успешно смог
бы это сделать!».

Еще один смехотворный аргумент!
Вот, просмотрев текст моих писем Вам, я уви-

дел, что упоминаю имя Господа Иисуса 11 раз, а
свое собственное имя (равно как и имена моих
отца и матери) я вообще в тексте не упомянул ни
разу. И что, это разве означает, что я не являюсь
автором своих писем, а их на самом деле написал
Аллах? Или Вы, к примеру, разве не можете напи-
сать текст, где имя 1оспода Иисуса упомянете 25 раз,
имя Пресвятой Девы Марии — 34 раза, а свое —
всего 4 раза, имен же Ваших отца и матери совсем
не упомянете? Такой текст может написать лю-
бой, кто знает грамоту. И что, неужто это будет
доказательством того, что этот текст на самом де-
ле Божественного происхолсдения и Вам не при-
надлежит?

Неужели Вам самому не смешно, когда Вы чи-
таете такую несуразицу?

И с чего Вы взяли, что все, кто выдумывал и пи-
сал ложные «священные писания», объявляли себя
богами, все время повторяли свое имя, рассказыва-
ли о своих родителях и тому подобном? Например,
во время Мухаммеда некий Маслама тоже объявил
себя пророком единого Бога, и тоже писал свой
«Коран» и даже сохранились некоторые отрывки
из этого текста, в них он тоже не говорит ни о сво-
их родителях, ни о своем рождении, да и себя не
упоминает — ну и что, признаете Вы на этом осно-
вании Масламу истинным пророком? История зна-
ет массу выдуманных людьми псевдосвященных
книг, в которых вообще не упоминаются имена их
авторов и их родителей,— что же, Вы признаете
все эти тексты как слово Бога?



О «'чудесных числах» Корана 203

Далее Вы снова пускаетесь в нумерологию,
удел каббалистов и оккультистов, которые точно
так же высчитывают слова и буквы, силясь выве-
сти из них какое-нибудь «тайное указание»: «Как
я уже Вам сообщил, имя Марьям 34 раза написано
в Коране,

Исус - 25,
Месих — 9 раз,
Исус 25 + Месих 9 сколько будет? 25 + 9 = 34 —

столько же, сколько и Мария! Совпадение ли
это?

Но самое чудесное:
Слово "вера" написано 811 раз,
Слово "наука" — 782 раза,
Слово "знание" — 29 раз.
А теперь, мой друг, прибавьте "наука" + "зна-

ние" = "вера"! 782 + 29 = 811.
Слово "мужчина" в Коране написано 23

раза, слово "женщина" написано тоже 23, число
"23" вам что-то говорит? Наверное, нет!!! Но
вспомним биологию. Мужчина имеет 23 хромо-
сомы, и женщина тоже имеет 23 хромосомы!!!
Друг мой, неужели после этого Вы скажете: со-
впадение? Скажите, пожалуйста, свое мнение
об этих числах!».

Скажу, что всяким нумерологическим поту-
гам грош цена независимо от того, кто их дела-
ет — мусульмане, каббал исты или оккультисты.
Потому что при желании такие «чудесные циф-
ры» можно найти в абсолютно любом тексте.

Например, в моем предыдущем письме упо-
мянуты:

Иисус — 4 раза,
Христос — 2 раза,
Бог — 6 раз.



204 Диалог с читателем

Итак, подсчитаем: 4 + 2 = 6, то есть Иисус
Христос = Бог.

Совпадение ли это?
Но, чтобы Вы не подумали, что я заранее так

подгадал слова своего письма, я проанализиро-
вал текст Ваших последних четырех писем. И об-
наружил, что Вы употребляете слова:

«истина» — 4 раза,
«религия» — 5,
«Православие» — 9.
Итак, подсчитаем: 4 + 5 = 9, то есть получает-

ся: «Истина» + «религия» = «Православие»!
Смотрим дальше на текст Ваших писем:
«рождение» — 2,
«Сын Божий» — 2,
«Мария» — 4.
Итого: 2 + 2 = 4, или: «Рождение» + «Сын Бо-

жий» = «Мария»!
Далее Вы употребляете слово «Бог» со всеми

его производными 20 раз,
слово «библейский» — 3 раза,
а имя Иисус — 23 раза.
Иными словами, Вы исповедуете: «Библей-
ский» + «Бог» = «Иисус»!
А если мы сложим в Вашем тексте «Бог Ии-

сус» (20 + 23), то получим число 43. Это число
Вам ничего не говорит? Хорошо, я подскажу: это
же как раз точное число христианских организа-
ций, состоящих в Конференции Европейских
Церквей! Вы скажете: совпадение. Но очень
странное совпадение!

Как видите, находить такие «чудесные циф-
ры» — дело совсем не сложное, и если они, по-Ва-
шему, доказывают Божественное происхождение



О «^ьудесных числах» Корана 2 0 5

Корана, то признайте тогда и свои письма Боже-
ственными, а себя — пророком.

От всей души желаю Вам задуматься над тем,
что Вы читаете на мусульманских сайтах. Даже
простое и здравое логическое рассуждение могло
бы освободить Вас от доверия таким смехотвор-
ным идеям.

Еще раз искренне призываю Вас познать Ис-
тину! Верю, что Господь укажет Вам путь ко спасе-
нию.



Примечания
1 Коран / Пер. И.Ю. Крачковского. М., 1986; Коран /

Пер. смыслов В.М. Пороховой. М., 1993.

2 Примечательно то, что автор Корана, по-видимому,
был уверен, что христиане считают Троицей не Отца, Сы-
на и Святого Духа, а Отца, Мать и Сына: «И скажет Бог:
"О Иисус, сын Марии! Разве ты сказал людям: "Примите
меня и мать мою двумя богами помимо Бога!"?" "Хвала Те-
бе! — ответит Иисус— Как говорить мне то, на что мне
права нет?.. Я говорил им только то, что Ты мне повелел
(им возвестить): "Богу поклоняйтесь, что Един — и мой и
ваш Господь!"" (5.116-117)». И в другом месте: «Поистине,
мы дивный слышали Коран! Он к истине указывает путь,
в него уверовали мы и в поклонении Богу других богов не
будем измышлять. И пусть величие Божие вознесется —
не брал Он ни супруги и ни сына» (72.1-3).

3 Абу ал-Аала ал-Маудуди. Принципы ислама. М., 1993.
С. 41, 72.

4 Он же. Жизненная миссия пророка. М., 1992. С. 9.

5 Ал-Ашкари Мохаммад Сулейман. Познакомиться с ис-
ламом. М., 1995. С. 14.

6 Анонимный сборник «Взгляд на ислам». Первомай-
ское, 1992. С. 40.

7 Порохова В.М. Комментарии//Коран. М., 1993.
С. 544.

8 Цит. по: Макдауэлл Дж. Неоспоримые свидетельст-
ва. Чикаго, 1992. С. 72.



- Примечания 207

9 Цит. по: Ориген. Против Цельса. М., 1996. С. 125.

10 Цит. по: Ранович А. Б. Античные критики христи-
анства. М., 1990. С. 342.

11 Цит. по: Макдауэлл Дж. Неоспоримые свидетельст-
ва. С. 76.

12 Цит. по: Грейвз Р. Царь Иисус. М., 1997. С. 8.

13 Книги Сивилл. М., 1996. С. 85.

14 Любопытна инверсия: ожидаемое пришествие
Мессии описывается в тексте прошедшим временем, а
уже бывшее распятие Иисуса — будущим.

15 См.: Михаил (Мудъюгин), митр. Введение в основное
богословие. М., 1995. С. 175.

16 Тацит. Анналы, 15.4 / / Тацит. Сочинения. В 2-х т.
Л., 1969. Т. 1.

17 См.: Михаил (Мудъюгин), митр. Введение в основное
богословие. С. 175; датировка — по Еврейской энцикло-
педии.

18 Иосиф Флавий. Иудейские древности 18.33. Цит.
по: Макдауэлл Дж. Неоспоримые свидетельства. С. 73.
Относительно подлинности этого места Флавия в из-
вестной до недавнего времени редакции было много
споров, однако тот текст, который приводим мы, еди-
ногласно считается в современной науке подлинным.

19 Цит. по: Аверинцев С. С. От берегов Босфора до бе-
регов Евфрата. М., 1994. С. 115.

2 0 См.: Ристо Сантала. М е с с и я в Н о в о м З а в е т е в с в е т е
р а в в и н и с т и ч е с к и х п и с а н и й . С П б . , 1996. С. 15; Макдауэлл
Дж. Н е о с п о р и м ы е свидетельства. С. 73. Сама « И с т о р и я »
Талла, к сожалению, не сохранилась, некоторые фраг-
менты ее цитирует Юлий Африкан (220 г.), однако я не
смог обнаружить и нужного сочинения Юлия Африкана,



208 Примечания

так как он не переводился на русский язык. Тем не менее в
современной науке это упоминание считается подлинным
и связывается именно со Христом.

21 Отчасти возможность более ранней датировки
подтверждает и христианский апологет Тертуллиан, ко-
торый в одном месте своей «Апологии» (написанной в
197 году) намекает на то, что язычники спрашивали о
Христе у своих богов через оракулов.

22 Цит. по: Ранович А. Б. Античные критики христи-
анства. С. 351.

23 См.: Церковно-общественный вестник. 1997. № 12.
С. 4.

2 4 См.: http://www.t-sluzhenie.ru/taxonomy/term/
14? from = 30.

2 5 Синельников Вячеслав, диак. Тайны Библии. М., 1996.
С. 23.

26 Цит. по: Макдауэлл Дж. Неоспоримые свидетельст-
ва. С. 74. Астрономически такое явление невозможно,
что и было замечено еще древними авторами.

27 См.: Андерсон Дж. Н. Иисус Христос: Свидетельство
истории. СПб., 1995. С. 27.

28 Цит. по: Макарий (Булгаков), митр. Православно-дог-
матическое богословие: В 2-х т. СПб., 1868. Т. 1. С. 200.

2 9 Мученичество св. Поликарпа Смирнского / / Ран-
ние отцы Церкви. Брюссель, 1988. С. 149.

30 Ц и т . п о : Макарий (Булгаков), митр. Православно-догма-
тическое богословие. Т. 1. С. 201. В настоящее время оспари-
вается принадлежность «Филопатриса» Лукиану, однако зна-
комство его автора с древним христианством несомненно.

31 Цит. по: Макарий (Булгаков), митр. Указ. соч. Т. 1.
С. 201.



Примечания 209

32 Цит. по: Лебедев А. П. Духовенство древней Вселен-
ской Церкви. СПб., 1997. С. 44.

33 Герцман Е. В. Гимн у истоков Нового Завета. М.,
1996. С. 150.

3 4 Цит. по: Андерсон Дж. Н. Иисус Христос: Свиде-
тельство истории. С. 121.

3 5 Цит. по: Бобринский А. А. Из эпохи зарождения хри-
стианства. М., 1995. С. 40.

36 Цит. по: Ранович А. Б. Античные критики христи-
анства. С. 275, 277.

37 Макарий (Булгаков), митр. П р а в о с л а в н о - д о г м а т и ч е -
с к о е б о г о с л о в и е . Т. 1. С. 236.

3 8 Там же. С. 237.

3 9 Там же. С. 236.

40 Цит. по : Поеное М. Э. И с т о р и я х р и с т и а н с к о й Церк-
ви. Б р ю с с е л ь , 1964. С. 97.

41 Игнатий Богоносец, ещмч. П о с л а н и е к Е ф е с я н а м .
Гл. 7 / / Ранние отцы Ц е р к в и . С. 104.

42 См.: МакдауэллДж. Неоспоримые свидетельства. С. 67.

4 3 Голубцов А. П. И з ч т е н и й по церковной археологии
и литургике. СПб., 1995. С. 214.

4 4 См.: Луковникова Е. А. Древнехристианская изобрази-
тельная символика//Альфа и Омега. 1995. № 3 (6). С. 75.

4 5 См.: Голубцов А. П. И з чтений по церковной архео-
логии и литургике. С. 215.

4 6 Козаржевский А. Ч. Новый Завет в свете новых архе-
ологических открытий. М., 1985. С. 2.

47 См.: Информационный бюллетень Учебного коми-
тета при Священном Синоде РПЦ. 1997. № 3; Радонеж.
1997. № 20. С. 133.



210 Примечания

4 8 Датировка по: Макдауэлл Дж. Неоспоримые свиде-
тельства. С. 26.

4 9 Андерсон Дж. Н. Иисус Христос: Свидетельство ис-
тории. С. 24.

50 Датировка всех рукописей, за исключением огова-
риваемых случаев, по: Nestle E., Aland К. Codices graeci et
latini in hac editione adhibiti. Stuttgart, 1993.

51 Датировка по: Макдауэлл Дж. Неоспоримые свиде-
тельства.

"Датировка по: Михаил (Чуб), архиеп. Памятники
древнехристианской письменности//ЖМП. 1955. № 12.
С. 37.

53 Текст см.: Свенцицкая И. С. Апокрифические Еван-
гелия. М., 1996. С. 58-59.

5 4 МетцгерБ. М. Текстология Нового Завета. М., 1996.
С. 90.

55 О библейской археологии//Библия. Брюссель,
1989. С. 2352. Приложение.

56 См.: Козаржевский А. Ч. Новый Завет в свете новых
археологических открытий. С. 131.

5 7 Более развернуто это описано у Дж. Макдауэлла:
Неоспоримые свидетельства, и отчасти у А. Юркова:
(см.: Юрков А. Новозаветная география Палести-
ны // ЖМП. 1991. № Ц ; 1992. № 2, 4), и у Санталы Ристо:
Мессия в Новом Завете.

58 Макдауэлл Дж. Н е о с п о р и м ы е с в и д е т е л ь с т в а . С. 3 5 .

5 9 Журавский А. В. Иисус в Коране//Мир Библии.
1997. № 4. С. 91.

60 Например: «Что же касается Корана, то он до еди-
ного слова, до единой буквы остался в таком же виде, в
каком был ниспослан Всевышним, в нем нет изменений



Примечания 211

ни в едином слове или огласовке» (Абу ал-Аала ал-Маудуди.
Принципы ислама. С. 72). Столь категоричный и очевид-
ный (само)обман объясняется тем, что в отличие от хри-
стианства в исламе текстуальность «последнего священ-
ного писания» является одним из основных догматов, по
которому Коран существует вечно, его оригинал нахо-
дится на седьмом небе, откуда он «в последние времена»
был в точности ниспослан Мухаммеду, в точности запи-
сан, в точности составлен и ни один человек не имеет ни-
какого отношения к его созданию. Таким образом, любое
фактически подтвержденное изменение текста Корана
(содержательность его при этом не играет роли) опро-
вергает в одном из аспектов веру мусульман.

В христианстве же, где Писание мыслится как одна
из ипостасей Священного Предания, идущего через апо-
столов от Самого Христа (см.: 1 Кор. 11,2, 23),— Преда-
ния, которым жила Церковь до написания книг Нового
Завета, на основании соответствия которому эти книги
принимались Церковью и которым Церковь продолжает
жить и по сей день, наличие текстуальных изменений в
принципе никоим образом не умаляет веры. Разночте-
ния были известны и в древности и своим существовани-
ем не производили никакого смущения. Те разночтения,
которые соответствовали Преданию, имели авторитет,
равный с самим Евангелием; те же не только разночте-
ния, но и целые евангелия, которые не соответствовали
этому Преданию, отвергались как апокрифические.

Богодухновенность Священного Писания в христи-
анстве мыслится не как принадлежность каждой черты,
каждого знака Богу, диктующему Свои откровения еван-
гелисту, который выступает при этом лишь как пассив-
ное орудие, но как сотрудничество, соработничество
Святого Духа — Бога и человека, при котором не подав-
ляются индивидуальные особенности личности пишуще-
го и его творческая воля, но Божественным наитием
вдохновляются, напитываются истиной и благословля-
ются. Потому несущественные различия между Еванге-
лиями, которые в них иногда встречаются, не опровер-
гают, но, наоборот, только подтверждают истинность
Благой Вести, свидетельствуя о том, что пишут живые,



212 Примечания

конкретные люди, являющиеся свидетелями тех собы-
тий, о которых повествуют, и обладающие самостоятель-
ным взглядом на них.

61 Климович Л. И. Книга о Коране. М., 1986.

62 Успенский И. А. Богословие иконы Православной
Церкви. М., 1994; Голубцов А. П. Из чтений по церков-
ной археологии и литургике. В последнее время архео-
логи склоняются к более поздней дате: начало III века,
однако, если учесть, что все символы — восточного про-
исхождения и проникали на запад постепенно, следует
отнести сами иконографические типы в большинстве
своем ко II веку.

63Цит. по: Дидат Ахмед. Христос в исламе. Б.м., б.г.
С. 27.

6 4 Кадри Абдул-Хамид. Догматы христианства. Новоси-
бирск, 1995. С. 5.

6 5 При всем уважении к святому апостолу Павлу, его
Послания в Церкви никогда не ставились выше Еванге-
лий. Во II веке еретик-гностик Маркион попытался от-
вергнуть весь новозаветный канон, оставив в качестве
священных книг лишь Послания апостола Павла и Дея-
ния апостолов, за что был единодушно осужден всей
Церковью.

66 Мусульмане (и другие антитринитарии) пытаются
опровергнуть это, говоря, что самого слова «Троица» в
Новом Завете нет. По их логике, этот факт непременно
свидетельствует о том, что и самого понятия такого пер-
вые христиане не знали. Однако любой желающий мо-
жет внимательно просмотреть современный текст хрис-
тианского Символа веры — там он также не обнаружит
слова «Троица». Означает ли это то, что современные
христиане не знают во Едином Божестве Отца и Сына и
Святого Духа? Мы поклоняемся не тем или иным словам
и терминам, а той духовной истине, которая выражается
посредством этих слов и терминов, при этом они сущес-
твенны ровно настолько, насколько способны выражать



Примечания 213

эту истину. Мы отдаем себе отчет в том, что вечная ре-
альность никогда не может быть полностью отражена
каким бы то ни было словом человеческого языка, и по-
этому несущественно, выражается ли православное по-
нятие Бога словом «Троица» или каким-либо другим —
главное, чтобы само понятие было неискаженным. Бес-
пристрастное рассмотрение Священного Писания и па-
мятников письменности раннехристианской Церкви
убедительно показывает, что такого понятия Бога, как
Единого Триличностного Существа, у первых христиан
было. Что же касается терминов, то в Коране, напри-
мер, нигде не сказано, что Мухаммед есть последний
пророк, тогда как это один из главных догматов совре-
менного ислама.

6 7 Об исконности именно такого понимания жертвы
см.: Зубов А. Б. История религий (палеолит). М., 1995. С. 58.

6 8 Словарь ислама. М., 1988. С. 75.

6 9 См.: Хайдар Али. Курс лекций по основам ислама.
Казань, 1997. С. 15.

7 0 Воскресение же Христово не является «хеппи-эн-
дом» хотя бы по той причине, что оно вообще не являет-
ся «эндом» — напротив, это самое начало нового Царства
Божия, новой жизни Тела Христова — Церкви.

71 Составлено по: Слободской Серафим, прот. Закон Бо-
ж и й : Беседа о т р е х п р о м ы с л и т е л ь н ы х д е й с т в и я х Б о ж и -
их, я в л е н н ы х нам на н а ш е й г р е ш н о й земле. Свято-Троиц-
кая С е р г и е в а Лавра, 1994; Мень Александр, свящ. И к о н о г р а -
ф и я Х р и с т а и загадка Туринской П л а щ а н и ц ы . М., 1991;
Каледа Глеб, свящ. П л а щ а н и ц а Господа нашего Иисуса Хри-
ста. М., 1997; Кураев Андрей, диак. Туринская П л а щ а н и ц а ,
1997. Аудиозапись; Синельников Вячеслав, диак. Т а й н ы Биб-
л и и . П е л е н ы л е ж а щ и е . М., 1996.

72 П о п ы т к а д а т и р о в а т ь П л а щ а н и ц у XIII-XTV веками
о п р о в е р г а е т с я х о т я б ы тем ф а к т о м , что и м е ю т с я ч е т к о
идентифицированные с помощью компьютера копии имен-
н о э т о й П л а щ а н и ц ы , о т н о с я щ и е с я к XII веку.



214 Примечания

7 3 В тексте стоит 'ejnaaxiyoxrev — буквально «бить пле-
тьми».

7 4 Кровь очень редкой группы — А+. Человек с такой
группой крови является абсолютным донором: его кровь
сочетается с кровью всех остальных групп.

7 5 От шестого же часа тьма была по всей земле до часа де-
вятого (Мф. 27, 45). Поскольку евреи считали, что от вос-
хода до заката проходит 12 часов, 6-й час соответствует
полудню, а 9-й — 3 часам дня. Таким образом, тьма насту-
пила около полудня.

76 Цит. по: Экономцев И. Н. «Письмо своей Церкви»
святителя Григория Паламы / / Богословские труды. М.,
1985. Сб. 26. С. 300.

7 7 Цит. по: Мец А. Мусульманский ренессанс. М.,
1996. С. 321-322.

7 8 Эта подозрительная связь прихотей Мухаммеда с
получаемыми им «откровениями» была очевидна даже
для его близких, так что однажды Айша иронически ска-
зала: «Я чувствую, твой Бог спешит выполнить твои
стремления и желания» (Бухари, цит. по: Гилкрист Дж.
Мухаммад и его книга. СПб., 1999. С. 98).

7 9 Ибн Хишам. Жизнеописание пророка Мухаммада.
М., 2002. С. 112.

8 0 Максим Грек, прп. Творения: В 3-х т. Сергиев Посад,
1996. Т. 2. С. 46.

81 Подробнее см.: Зубов А. Б. История религий. Кн. 1.
М., 1999. С. 249.

8 2 См.: ЭлиадеМ. История веры и религиозных идей:
В 3-х т. М., 2002. Т. 3. С. 65.

8 3 См.: Пиотровский М.Б. Коранические сказания.
М., 1991. С. 165.

8 4 См.: Резвап Е. А. Коран и его мир. СПб., 2001. С. 120.



Примечания 215

85 Впрочем, с преподавания его сняли еще до отступ-
ничества по причине крайне недобросовестного отно-
шения к своим обязанностям.

86 Ср.: Книга правил святых апостол, святых С о б о р о в
Вселенских и П о м е с т н ы х и святых о т е ц . М., 2004. С. 78.
М о ж н о было понять э т о нарушение как вынужденную меру
во времена советских г о н е н и й на Церковь, однако т е п е р ь
нам н и к т о н е м е ш а е т с о б л ю д а т ь каноны, вернувшись к
порядку, установленному святыми отцами.

8 7 Святой Киприан пишет в книге о единстве Церк-
ви: «Сказал Господь: Я и Отец - одно. И в другом месте об
Отце и Сыне и Духе Святом: и Сии три суть едино» ((«Dicit
dominus: Ego et Pater unum sumus. Et iterum de Patre et
Filio et Spiritu Sancto scriptum est: et Hi tres unum sunt»
(MigneJ.-R, Patrologiae Cursus Completus: Series lar.ina (да-
лее — MPL), Vol. 4. Col. 504A)). Попытки некоторых ис-
следователей истолковать эту фразу как якобы не имею-
щую отношения к цитате из Первого послания Иоанна
(гл. 3, ст. 7) явно натянуты и тенденциозны, продикто-
ваны априорной убежденностью в поздней интерноли-
рованности этого стиха. Подробнее см.: Response to
Daniel Wallace regarding 1 John. 5, 7 by Martin A.
Shue // http://www.geocities.com/avdefensel611/wal-
lace.html.

88 См.: MPL. Vol. 62. Col. 359.

8 9 См.: MPL. Vol. 29. Col. 847A.

90 И з соборного Постановления: «...яснее света, что
Святой Дух есть единое Божество с Отцом и Сыном. Это
доказано евангелистом Иоанном, ибо он сказал: Три свиде-
тельствуют на небе: Отец, Слово и Святой Дух, и Сии три
суть едино» {Victor of Vitensis. Historia persecut ions Africanae
Prov, 2.82. Цит. по: MaynardM. A history of the debate over
1 John. 5, 7-8. Tempe, 1995. P. 43).

91 MPL. Vol. 62. Col. 243.

92 MPL. Vol. 65. Col. 500.



216 Примечания

93MPL.Vol. 70. Col. 1373.

9 4 Он встречается в рукописях it"1 (427 г.), it1 (VII в.),
it1 (VIII в.).

9 5 Изданный в 1664 году Gutbier'oM «Lexicon Syricum
concerdantiale omnes N.T. Syriaci» включает 1 Ин. 5, 7.

9 6 См.: Maynard M. Ahistory of the debate over 1 John 5,
7-8. P. 252-265. P. Дабни указывал, что этот стих присут-
ствует в манускрипте VIII века Codex Wizanburgensis
(Discussions of Robert Lewis Dabney «The doctrinal various
readings of the New Testament Greek» / / Discussions:
Evangelical and Theological. 1891. Vol. 1. P. 350-390). Он
также содержится в книге Codex Ottobonianus (рукопись
№629), которая датирована XIV веком, и в Codex
Monfortanius, относящемуся к началу XVI века (об этом
пишет Бойд (J. M. Boyd) в статье, ссылка на которую ука-
зана далее).

9 7 См.: Brown HE. The anchor Bible; Epistles of John.
N.Y., 1982. P. 782.

9 8 Ссылку можно проверить по: The nicene and post-
nicene fathers. Grand Rapids, 1978. Vol. 7. P. 323-324.

" С м . : Jaqub of Edessa. On the Holy (Eucharistic)
Mysteries / Transl. by R. E. Brown / / The Anchor Bible;
Epistles of John. N. Y., 1982. P. 778.

100 Для более полного знакомства с современным со-
стоянием этого вопроса в библеистике отсылаю интере-
сующихся к кн.: Maynard M. A history of the debate over
1 John 5, 7-8 или к статье BoydJ. M. And these three are one
(wwwjesus-is-savior.com/Bible/ljohn57-exegesis.htm) и, осо-
бенно, к статье «A Defence of the Johannine Comma»
(http://www.studytoanswer.net/bibleversions/ Ijohn5n7.htm),
где приведены необходимые цитаты и указаны источни-
ки. Также некоторые сведения можно почерпнуть и у ми-
трополита Макария (Булгакова) в «Догматическом богос-
ловии» (Т. 1. С. 180-184).



Примечания 217

101 Ас-Суйути. Ал-Иткан. Цит. по: Гилкрист Дж. Мухам-
мад и его книга. СПб., 1999. С. 275.

102 ИбнАбиДауд. Китаб ал-Масахиф. Цит. по: Гилкрист
Дж. Мухаммад и его книга. С. 259.

103 Ас-Сахих Муслима. Цит. по: Гилкрист Дж. Мухам-
мад и его книга. С. 276.

104 Ас-Суйути. Ал-Иткан. С. 277.

105 Ал-Муватта Малика. Цит. по: Гилкрист Дж. Мухам-
мад и его книга. С. 64.

106 http://old.cry.ru/text.shtmlP200012/20001208143029.
inc.

107http://www.sedmoykanal.com/news.php3?view=print
&id=57458.

108 http://www.sngnews.rn/ articles-print/5/40509. html.

109 Иоанн Златоуст, сет. Толкование на Второе посла-
ние к Коринфянам. Беседа 26, 2 / / Иоанн Златоуст, сет.
Творения: В 12-ти т. М., 2004. Т. 10. С. 692. Полную под-
борку святоотеческих цитат можно найти у святителя
Феофана Затворника, где блаженный Феофилакт Болгар-
ский, преподобный Иоанн Дамаскин и другие дают то же
объяснение (см.: Феофан Затворник, сет. Толкование на
Второе послание к Коринфянам. М., 1998. С. 408-411).

110 Большаков О. Г. История халифата: В 4-х т. М., 2002.
Т. 1. С. 238.

111 Ибн Саад. Табакат. Цит. по: Гилкрист Дж. Мухам-
мад и его книга. С. 106.

112Хадис из сборника «Бухари». Цит. по: Гилкрист
Дж. Мухаммад и его книга. С. 107.

113 Об этом говорит Е. А. Резван в кн. Резван Е. А. «Ко-
ран и его мир». (С. 127).



218 Примечания

114 См.: Резван Е. А. Коран и его мир. С. 265.

115 Mir Wall Ullah. Muslim jurisprudence and the quran-
ic law of crimes. Lahor, 1982. P. 7-8. Подробнее о вопросе
противоречий в Коране см. статью Александра Люльки в
этом же сборнике.

116 См.: http://www.answering-islam.de/Main/Russki/
Authors/Gilchrist/Quran/glava5.htm#5.

117 UlanseyD. The cosmic misteries of Mitras. N. Y., 1991.

1 1 8 http://www.answering-islam.de/Main/Russki/
Authors/Gilchrist/Qui*an/glava4.htm.

119 Ср.: «Бог не находится где-либо. Ибо то, что нахо-
дится где-либо, содержится местом; то, что содержится ме-
стом, есть тело, а Бог — не тело. Следовательно, Он не на-
ходится где-либо. И однако, поскольку Он есть и не нахо-
дится в каком-либо месте, то скорее в Нем находится все,
чем Он — где-либо, но не так в Нем, как если бы Он был ме-
стом. Ибо место в пространстве — это то, что заполняется
длиной, шириной и высотой тела, а Бог не является чем-то
подобным. Итак, все в Нем находится, и при этом Он не яв-
ляется местом» (Августин Блаженный. Трактаты о различ-
ных вопросах. М., 2005. С. 59). Так же говорили и прочие
святые отцы — святой Ириней Лионский, преподобный
Иоанн Дамаскин и другие.

120 Своей реакцией на данную статью Владислав Со-
хип однозначно утвердил нас в последнем варианте. В
крайне сумбурном и эмоциональном тексте, который он
назвал «ответом», все указанные мной упреки исламу он
проглотил молча, равно как и всю тему «синкретизма»,
кроме того, не ответил ни на один прямо адресованный
вопрос и проигнорировал все аргументы, предпочтя вме-
сто честного ответа оправдываться за качество своего
образования, обвинять оппонента в гордыне, считать
его предполагаемое материальное состояние, требовать
«ключи от квартиры» и упражняться в вольном коммен-
тировании слов отца Даниила Сысоева. Впрочем, как по-
казывает опыт, для мусульман часто важен не интеллекту-



Примечания 219

альный уровень ответа, а сам факт некоей реплики. Для
независимых же читателей вполне очевиден вывод из та-
кой реакции: если отступник не смог ответить на анало-
гичные и обоснованные претензии к исламу, но ислама
не оставил, значит, подлинные причины совращения
иные, чем г-н Сохин декларирует. И своей реакцией, к со-
жалению, он лишь подтвердил заявленные в данной ста-
тье подозрения.

121 http://www.agion-oros.orthodoxy.ru/doc/af/afon.
htm #111

122 Будь верен до смерти: Сборник. М., 2005. С. 20.

123 http://pravoslavie-islam.ru/kalugin2.htm.

124 http://www.newsru.com/religy/17sep2006/pope.
html.

125 Взято с сайта Центра информации и документа-
ции крымских татар, www.cidct.org.ua.

126 Сысоев Даниил, свящ. Брак с мусульманином. М., 2007.

127 Цит по: http://www.usc.edu/dept/MSA/fundamen-
tals/hadithsunnah/muslim/004.smt.html.

128 Муслим. Ас-Суннан. Книга 9, хадис 3506, цит. по: /
http://www.usc.edu/schools/college/crcc/engagement/
resources/texts/muslim/hadith/muslim/009.smt.html.

129 АбуДауд. Ас-Суннан. Книга 11, хадис 2142, цит. по: /
http://www.usc.edu/schools/college/crcc/engagement/
resources/texts/muslim/hadith/abudawud/Oll.sat.html.

130 Хадис из сборника Бухари, 7.62.013, он же есть и в
сборнике Муслима за номером 3243.

131 Заявление в Прокуратуру города Москвы Халиды
Хамидуллиной в связи с оскорблением чувств верующих
мусульман священником РПЦ МП Даниилом Сысое-
вым //http://www.portaRredo.ru/site/?act=news&id=60223&
topic=539.



220 Примечания

132 Сысоев Даниил, свящ. Брак с мусульманином. С. 55.

133Томос Константинопольского Собора 1180 года//
Альфа и Омега. 2006. № 3 (47) С. 187.

134 Цит. по: Византийские сочинения об исламе /
Под ред. Ю. В. Максимова. М., 2006. С. 16.

135 Феофан Говорову en. Мысли на каждый день года по
церковным чтениям из слова Божия. М., 1890. С. 7-8.

136 Интервью Ю. Максимова журналу «Нескучный сад».
2006. № 1 (18). Публикуется в авторской редакции.

137 Муслим. №33.6416.

138 Интервью Ю. Максимова журналу «Татьянин день».
2005. № 3 (60). Публикуется в авторской редакции.



Содержание

От автора 3

Реальные свидетельства
об Иисусе Христе и Мухаммеде

Коранические сказания о Христе в свете реальных
исторических свидетельств 9

Вступление 9
Распятие 13
Троица 19
Бог? 21
Сын Божий? 25
Евангелие 26
Косвенные подтверждения всех пяти пунктов 33
Несколько слов об апостоле Павле 36
Причина неприятия 40
Плащаница 45
Пророчества 51
Заключение 53
Почему христиане не считают Мухаммеда

пророком? 54

Вероотступничество
Анатомия измены. О нападках на Православие

со стороны бывшего священника 79
О священнике Владиславе Сохине 81
Вопрос о Святой Троице (1 Ин. 5, 7) 84
Специфическая уловка 89
Апостол Павел 90



222 Содержание

Противоречия в Новом Завете 94
Синкретизм 98
Про диспут 103
Выводы 106
Что дальше? 107
Судьба священника, перешедшего в ислам 112
Переходят ли имамы в христианство? 116

Экстремистские тенденции

в исламе

Зачем папа Римский вспомнил православного
императора? 125

О неконституционных высказываниях
муфтиев 137

О героях мусульман и христиан 143
О том, как муфтий обвинил православного

священника 149
Некоторые тенденции в отношении российских

мусульман к Русской Православной Церкви .. .158
Безграмотность или провокация? 169

Диалог с читателем
Крест и полумесяц 177
Не бояться трезво глядеть на мир и называть

вещи своими именами 188
О «чудесных числах» Корана. Письмо

мусульманину 200

Примечания 206



Максимов Юрий

Вызов ислама
и Православная Церковь

Взаимоотношения Православия и ислама

Главный редактор Елена Синельщшова
Редакторы Зинаида Пейкова, Татьяна Редькина

Оформление обложки Ольги Алисовой
Технический редактор Мария Борисова

Корректоры Мария Леонова, Ольга Алексеева
Верстка Валерия Амелькина, Ольги Блювас

Подписано в печать 02.02.2010. Формат 84x108/32.
Гарнитура «New Baskerville» Печать офсетная

Объем 7 печ. л. Тираж 7 500 экз.
Заказ №

Московское Подворье
Свято-Троицкой Сергиевой Лавры

129090, Москва, 2-й Троицкий пер., д. 6, стр. 9

Адрес сайта: www.blagoslovenie.su
тел.: (495) 681-20-09

Интернет-магазин: www.pravmagazin.ru

Отпечатано в типографии
ООО «Август»

Москва


