


Б и б л и о т е к а ж у р н а л а с П у т ь » 

Н.О.Лосский 

УЧЕНИЕ 
О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 
ИНТУИТИВИЗМ 

Издательская группа «ПРОГРЕСС» 
VIA 

Москва 
1992 



ББК 87.3 
Л79 

Редактор И. И. Блауберг 
Художник В. К. Кузнецов 

Лосский Н.О. 
Л79 Учение о перевоплощении; Интуити­

визм.— М.: Издательская группа «Про­
гресс», VIA, 1992.—208 с. 

л ОЗОЮООООО-164 К Б ^ 2 - 9 2 Б К К „3 
006(01)—92 

© Оформление и предисловие 
Издательская группа 

ISBN 5-01-003880-3 «Прогресс», 1992 



ПРЕДИСЛОВИЕ 

Николай Онуфриевич Лосский (1870—1965) 
входит в число известнейших русских философов 
XX века. За свою долгую жизнь, целиком посвя­
щенную философской работе, он написал почти 
три десятка книг и множество статей. В историю 
отечественной философии Лосский вошел как 
крупнейший гносеолог и создатель наиболее по­
следовательной философской системы, охваты­
вающей с единых позиций теорию познания и ло­
гику, метафизику и теорию ценностей, этику 
и эстетику. На склоне лет философ занимался 
историей русской культуры и духовной жизни, на­
писал две широко известные работы — «Историю 
русской философии» и «Характер русского на­
рода». 

Имя Лосского стало известно в России в 
1906 г., когда вышла его книга «Обоснование ин­
туитивизма». Содержащиеся в ней идеи были вы­
соко оценены и вызвали широкую дискуссию, 
в которую включились Н. Бердяев, Л. Лопатин, 
С. Аскольдов и другие философы. Книгу вскоре 
перевели на немецкий и английский языки. Что же 
нового и важного внесла эта работа? Прежде все-

1* 3 



го, она существенно расширяла границы теории 
познания. Интуицию Лосский рассматривал не 
как загадочную подсознательную способность, 
присущую лишь отдельным высокоодаренным 
лицам, но как возможность созерцания бытия «в 
подлиннике», которой обладает всякий человек. 
Через интуицию философ попытался понять все 
виды осознания мира. «Утверждая, что всякое по­
знание есть видение самой живой действитель­
ности, я задался целью дать положительное 
истолкование и метафизическому умозрению, 
и научному наблюдению, и религиозному опыту. 
Теория знания интуитивизма должна была ока­
зать помощь лицам, стоящим на двух противопо­
ложных флангах,— и натуралистам, и религиоз­
ным мистикам. Натуралистам она дает право ут­
верждать, что, наблюдая в микроскоп инфузорий 
или в телескоп светила небесные, они исследуют 
не свои представления, а саму живую действитель­
ность внешнего мира. Религиозным мистикам 
она дает новые основания защищаться против 
упрека, что они живут в мире субъективных иллю­
зий, и утверждать, что их созерцания суть прони­
кновение в высший Божественный мир». Так сам 
Лосский в автобиографической книге «Воспоми­
нания. Жизнь и философский путь» описал замы­
сел своей концепции. Объяснение единого «меха­
низма» чувственной, интеллектуальной и мисти­
ческой интуиции позволило философу сделать ва­
жный шаг в поставленной еще Вл. Соловьевым 
задаче—дать «теоретические основы цельного 
знания». 

Другим принципиальным шагом Лосского 
был пересмотр типичного для философии того 
времени понимания сознания как некоего «вме-

4 



стилища», в которое попадают и в котором пере­
рабатываются чувственные впечатления и образы 
вещей. Лосский доказывает, что сознание не носит 
такого «закрытого» характера: оно не подобно 
вместилищу, а скорее напоминает активный 
центр, освещающий своими лучами—интен-
циональными актами (вниманием, осознанием, 
различением и т.п.)—те или иные объекты и от­
резки бытия. 

Представление о таких центрах активности 
связывает гносеологию Лосского с его метафизи­
кой и теорией ценностей. В этих учениях философ 
синтезировал две традиции — переосмысленную 
монадологию Лейбница и идущую еще от Плато­
на и Плотина линию органического мировоззре­
ния. Основу мирового бытия составляют «суб­
станциальные деятели» различного уровня — 
потенциальные или реальные личности. Лосский 
называл свое учение еще «иерархическим персона­
лизмом», поскольку полагал, что субстанциаль­
ные деятели, взаимодействуя между собой, объ­
единяются в новые, более высокого и сложного 
типа субстанциальные единства, которые он так­
же рассматривал как особого рода личности (на­
пример, общности биологических существ, нации, 
этнические сообщества и т. п.). 

Лосский был на редкость последовательным 
мыслителем, свои исходные принципы он дово­
дил до конкретных построений, порой весьма не­
ожиданного характера. Одним из примеров этого 
является его учение о перевоплощении. Отталки­
ваясь от концепции Лейбница о метаморфозисе, 
о возможной эволюции монад от бессознатель­
ной, животной к рациональной, человеческой ста­
дии, Лосский доказывает, что субстанциальные 

5 



деятели могут проходить ряд перевоплощений, 
сохраняя при этом свое личное тождество. При 
этом как персоналисту ему важны, конечно, не те­
лесно-натуралистические аспекты перевоплоще­
ния, а нарастание в этом процессе личностных 
свойств деятелей—сознания, свободы, этических 
норм. 

Несколько слов о жизненном пути философа 
(тем, кто заинтересуется его творчеством, сове­
туем прочесть его очень интересные «Воспомина­
ния», напечатанные в журнале «Вопросы филосо­
фии», 1991, № 10—12). Н.О. Лосский родился 
6 декабря 1870 г. в местечке Креславка Витебской 
губернии (ныне в Латвии). Корни семьи были 
польскими, но воспитывался будущий философ на 
русской культуре. Он окончил естественный 
и историко-филологический факультеты Петер­
бургского университета, где впоследствии был 
профессором философии. В 1922 г. вместе с боль­
шой группой философов и ученых был выслан со­
ветским правительством из России и поселился 
в Праге. В 1942 г., когда Словакия стала само­
стоятельным государством, был приглашен 
в Братиславу занять кафедру философии. В 1945 г. 
переехал в Париж, а в 1946 г.— в США к своему 
младшему сыну, историку. В 1947—1950 гг. был 
профессором философии в Св. Владимирской ду­
ховной академии в Нью-Йорке. Умер Лосский 
в Париже, в 1965 г. 

Кроме упомянутых, Лосский написал следую­
щие основные труды: «Мир как органическое це­
лое» (1917), «Основные вопросы гносеологии» 
(1919), «Логика» (1923), «Свобода воли» (1927), 
«Ценность и бытие» (1931), «Типы мировоззре­
ний» (1931), «Чувственная, интеллектуальная 

6 



и мистическая интуиция» (1938), «Условия абсо­
лютного добра» (1949), «Достоевский и его хри­
стианское миропонимание» (1953), «Общедоступ­
ное введение в философию» (1956). 

В. П. Филатов 

От редакции. В настоящее издание включены никогда 
прежде не публиковавшиеся полностью работы Н. О. Л осского, 
написанные им в конце жизни (предположительно, в начале 50-х 
гг.). «Учение о перевоплощении» и «Интуитивизм», храня­
щиеся в Институте славянских исследований в Париже, можно 
рассматривать как своего рода «философское завещание» мы­
слителя, подытожившее его многолетние труды и в связи 
с частными проблемами разворачивающее весь строй его ос­
новополагающих идей, систематически выверенный и ясный. 
Если «Интуитивизм» Лосского непосредственно восходит 
к его университетским диссертациям начала XX в., то «Учение 
о перевоплощении» опирается не только на исследовательский 
интерес, но и на опыт религиозной полемики с ведущими дея­
телями русского религиозного возрождения С. Н. Булгако­
вым, С. Л. Франком, Н. А. Бердяевым и другими, послужив­
шей для его оппонентов материалом специального издания 
(см.: Переселение душ. Сборник статей. Париж, 1936). За не­
сколько лет до полемики, обращаясь к Бердяеву (в неопубли­
кованном письме), Лосский верно предчувствовал негативное 
отношение к идее метемпсихоза со стороны церкви; тем не ме­
нее, он не счел нужным вывести свои представления за пределы 
ортодоксии, полагая их созвучными наследию святых отцов. 

В текстах, публикуемых по архивным машинописным 
оригиналам с рукописной правкой, сохранены некоторые осо­
бенности авторской орфографии и пунктуации. 



УЧЕНИЕ 
О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 



ВВЕДЕНИЕ 

Шопенгауэр утверждает, что более половины 
человеческого рода верит в перевоплощение *. Без 
сомнения, он прав. Почти все примитивные наро­
ды признают перевоплощение—африканские не­
гры, американские индейцы, австралийцы, обита­
тели островов Тихого океана. Насколько это 
представление о будущей жизни распространено 
в Азии, видно из того, что оно входит в состав ре­
лигии буддизма, той религии, которая насчиты­
вает до 500 миллионов приверженцев. Кроме буд­
дизма, учение о перевоплощении встречается 
в разных других религиях, напр. в браманизме, 
египетской религии, религии друидов. Секта ор-
фиков, гностики, теософы, антропософы, многие 
оккультисты также придерживаются этого уче­
ния. У философов оно встречается нередко. Име­
на тех философов, которые высказываются в его 
пользу, будут указаны в специальной главе. 

Лессинг говорит о перевоплощении: «Кажется 
ли эта гипотеза потому такою смешною, что она 
самая древняя? потому, что человеческий ум рань­
ше, чем его рассеяла и ослабила школьная софи­
стика, сразу пришел к ней?» «Разве я достигаю за­
раз так многого, что не стоит труда прийти вто­
рой раз?» 

Еще решительнее высказывается Шопенгауэр: 
* См. дополнения к основному его труду «Мир как воля 

и представление», IV кн., глава 41. 

10 



«Миф о перевоплощении есть настолько самый 
содержательный, самый значительный, наиболее 
близкий к философской истине из всех мифов, ког­
да-либо созданных, что я считаю его за пес plus ul­
tra мифического выражения истины. Поэтому Пи­
фагор и Платон почитали и применяли его; и на­
род, у которого этот миф имеет всеобщее распро­
странение и оказывает решительное влияние на 
жизнь, должен именно поэтому считаться наибо­
лее зрелым так же, как он есть и наиболее древний 
народ». 

То обстоятельство, что почти все примитив­
ные народы верят в перевоплощение, не дает пра­
ва относиться к этому учению с пренебрежением; 
скорее наоборот, именно поэтому следует обра­
тить на него особенное внимание. Мною написа­
ны две статьи, в которых я стараюсь доказать, что 
разница между мышлением примитивных наро­
дов и просвещенных европейцев состоит в сле­
дующем: у примитивных народов тип развития 
высокий, но степень развития очень низкая; нао­
борот, у просвещенного европейца очень высокая 
степень развития, но тип развития обеднен. Про­
свещенный европеец в большинстве случаев утра­
тил некоторые способности и представления, ко­
торые, находясь в зародыше у примитивных наро­
дов, имеют великую ценность и стоят в связи с ва­
жнейшими истинами; но те способности и пред­
ставления, которые просвещенный европеец со­
хранил, он чрезвычайно высоко и систематически 
разработал. Эта разработка имеет характер узкой 
специализации. Чтобы не слишком обеднить тип 
своего развития, просвещенный европеец должен, 
отложив в сторону свою гордыню и чувство пре­
восходства, присматриваться к системе представ-

11 



лений примитивных народов и извлекать из нее те 
элементы, которые могут быть подняты на сте­
пень точно выраженных понятий и подкреплены 
системою доказательств*. 

Что касается мысли о перевоплощении, она 
встречается не только у примитивных народов, но 
и у многих философов, однако обыкновенно 
лишь мимоходом. Я задаюсь целью разработать 
ее систематически на основе защищаемого мною 
философского мировоззрения, изложенного во 
многих моих книгах и статьях. Вопрос о загроб­
ной судьбе человека интересует множество людей, 
не знакомых с философией. Поэтому я поста­
раюсь написать эту книгу как возможно более по­
пулярно, а для лиц, имеющих философское обра­
зование, буду указывать свои сочинения, в кото­
рых философские основы данной книги изложены 
обстоятельно. 

Учение о перевоплощении есть не философская 
теория, а гипотеза. В самом деле, к области фило­
софии в точном смысле слова относятся, согласно 
защищаемой мною теории знания, только исти­
ны, доказанные вполне достоверно; что же касает­
ся учения о перевоплощении, в нем содержатся 
такие подробности о возможной судьбе человека 
и других существ после их смерти, которые часто 
имеют характер лишь догадок. Но эти догадки 
опираются на основные понятия моего мировоз­
зрения, которые относятся к области философии 
и которые я считаю доказанными в других моих 
книгах и статьях. 

* См. об этом две мои статьи: «Интеллект первобытного 
человека и просвещенного европейца».— Совр(еменные) За­
писки, 1926, вып. 28; «„Мифическое" и современное научное 
мышление».— Путь. Париж, 1928. 



Глава первая 

ИЕРАРХИЧЕСКИЙ ПЕРСОНАЛИЗМ 

1. Персонализм 

Мировоззрение, из которого я исхожу, разра­
батывая учение о перевоплощении, можно на­
звать словом персонализм. Согласно этому уче­
нию, весь мир состоит из личностей (persona), дей­
ствительных или потенциальных (возможных). 
Под словом «потенциальная личность» разумеет­
ся при этом существо, способное, развиваясь, 
стать с течением времени действительною лично­
стью. Примером такого мировоззрения может 
служить философия Лейбница, согласно которой 
весь мир состоит из монад и каждая монада есть 
действительная или потенциальная личность. 

Как уже сказано во Введении, книга эта будет 
написана с крайнею степенью популярности. 
Поэтому я не буду приводить здесь сложных 
и трудных доказательств в пользу персонализма. 
Я буду только излагать основные понятия персо­
нализма так, чтобы смысл каждого философского 
слова, употребляемого мною как философский 
термин, был вполне ясен читателю. Лица, не 
имеющие философского образования, часто не 
понимают самых простых философских мыслей 
только потому, что философские термины для 
них чужды и оторваны от их опыта. Поэтому я бу­
ду разъяснять каждый термин с такою подробно-

13 



стью, какой обыкновенно не было в других моих 
книгах; что же касается доказательств моих уче­
ний, я буду указывать, в каких моих книгах и ста­
тьях можно найти их. 

Начнем с понятия действительной личности. 
Под словами действительная личность мы будем 
разуметь всякое существо, способное сознавать 
абсолютные ценности и долженствование, руко­
водиться ими в своем поведении. Абсолютными 
ценностями называются те ценности, которые 
суть добро для всех существ, способных воспри­
нять или использовать их; таковы, напр., истина, 
нравственное добро, красота, свобода. 

Сознание долженствования вовсе не означает 
еще, что действительная личность всегда испол­
няет свой долг; она может часто нарушать долг, 
но при этом хоть изредка чувствует раскаяние 
или, по крайней мере, чувство неловкости, кото­
рое свидетельствует о том, что где-то в глубине 
души таится сознание долга. Примером действи­
тельной личности может служить человек. Зай­
мемся анализом человеческой личности с целью 
найти то ядро личности, которое совершает про­
цесс перевоплощения. Положим, до моего уха до­
носятся слабые звуки музыки. Я внимательно 
прислушиваюсь к ним и замечаю, что это — 
патетическая соната Бетховена; я испытываю во­
сторг при восприятии некоторых частей ее; но вот 
мне подают письмо, из которого я узнаю о боле­
зни друга; я опечален этим и тотчас решаю наве­
стить друга, надеваю пальто и иду к нему. Мои 
переживания и действия, именно усилие внима­
ния, воспринимание музыки, чувство восторга, 
чтение письма, чувство печали, хотение навестить 
друга, надевание пальто, ходьба, все имеют вре-

14 



менную форму: в самом деле, они возникают во 
времени, длятся некоторое время и, наконец, пре­
кращаются. С большею или меньшею скоростью 
они сменяют друг друга. Но, кроме этих изменчи­
вых явлений, в моей личности есть еще и неизмен­
ное ядро, именно — мое я, которому принадлежат 
эти переживания и действия: я — внимателен к му­
зыке, я — восторгающийся, я — читающий пись­
мо, я — печалящийся, я — желающий навестить 
друга, я—исполняющий это желание, именно на­
девающий пальто и идущий к другу. В основе это­
го рода изменчивых событий* находится одно 
и то же я: тот самый я, который вначале с востор­
гом слушал музыку, в конце идет опечаленный 
к другу; переживания мои и действия имеют вре­
менную форму и сменяются, а само мое я не 
имеет временной формы, оно незыблемо стоит 
над временем как одно и то же тожественное я. 

Глубокое различие между временным бытием 
и невременным станет ясно тому, кто отдает себе 
отчет в том, какое строение имеет время. Как 
и пространство, время делимо до бесконечности; 
оно состоит из отрезков, находящихся вне друг 
друга, напр., минута состоит из первой, второй, 
третьей и т.д. секунды; но и секунда состоит из 
одной десятой секунды и т. д. В свою очередь де­
сятая секунды тоже состоит из отрезков, 
длящихся одну сотую секунды и т.д. Бытие, 
имеющее временную форму, напр., звук, 
длящийся одну минуту, состоит из таких отрезков 
временного процесса—из звучания, длящегося 
первую секунду, вторую секунду и т. д. Когда на-

* В философии словом событие означается все, что имеет 
временную форму, то есть возникает во времени, длится неко­
торое время и прекращается. 

15 



ступает звучание.во второй секунде, звук первой 
секунды уже перестал существовать, стал про­
шлым; следовательно, бытие его целиком нахо­
дится вне бытия второй секунды; это другой звук, 
хотя, конечно, он может быть так сходным со зву­
ком первой секунды, что оба они подходят под 
одно и то же понятие и обозначаются одним и тем 
же словом, напр. тон 1а3, данный камертоном. Все 
перечисленные выше переживания, усилие внима­
ния, длящееся одну минуту, печаль, надевание 
пальто и т. п., состоят из таких отрезков, отпадаю­
щих в область прошлого, а само мое я не состоит 
из отрезков, оно есть одно и то же неделимое я, не 
текущее во времени и потому объединяющее все 
свои переживания как единый поток своей жизни, 
способное вспоминать свое прошлое и даже более 
или менее предвидеть свое будущее. 

Мое я само не имеет временной формы, но оно 
тесно связано с нею в том смысле, что я распоря­
жаюсь временною формою, я придаю ее своим 
переживаниям и действиям, напр. могу продлить 
усилие своего внимания или прекратить его, могу 
ускорить или замедлить надевание пальто и т. п. 
Итак, я есть существо сверхвременное, придающее 
временную форму своим жизненным проявле­
ниям. 

Аналогичные рассуждения применимы и 
к пространственной форме. Пространство тоже 
делимо до бесконечности и состоит из отрезков, 
находящихся вне друг друга. Линия в один метр 
длиною может быть разделена на 100 сантиме­
тров, каждый сантиметр может в свою очередь 
тоже быть разделен на сто отрезков и т. д. до бес­
конечности, и каждый отрезок сполна находится 
вне других отрезков. Наше я очевидно не имеет 

16 



такой формы: оно не шарообразное, не кубиче­
ское и т.п. Оно вообще не имеет никакой про­
странственной формы, но распоряжается ею, при­
давая ее тем своим действиям, которые суть не 
психический, а физический, т.е. материальный 
процесс. Таковы, напр., мои движения рукою, ко­
торым я могу придавать весьма разнообразные 
пространственные формы. Итак, я есть существо 
сверхпространственное, придающее простран­
ственную форму некоторым своим жизненным 
проявлениям. 

Те проявления нашего я, которые имеют толь­
ко временную форму и не имеют пространствен­
ной формы, напр. чувство радости, суть психиче­
ские (душевные) процессы, а те проявления, кото­
рые имеют пространственно-временную форму, 
напр. движение рукою, суть материальные про­
цессы. Само собою разумеется, наше я произво­
дит большинство своих душевных и материаль­
ных проявлений не одними своими силами, а в со­
юзе со своим телом, т.е. в сочетании с множе­
ством более или менее подчиненных нам существ, 
о которых речь будет позже. Теперь мы будем 
продолжать изучение основного ядра нашей лич­
ности, именно исследование того, что следует на­
зывать словом «я» в точном смысле. 

2. Субстанциальный деятель 
Я есть существо сверхвременное и сверхпро­

странственное, абсолютно неделимое, т. е. не могу­
щее быть реально разложенным на части, но, ко­
нечно, имеющее множество свойств. Я есть тво­
рец своих проявлений во времени и пространстве, 
напр. своих усилий внимания, чувств, хотений, 

2-1701 17 



движений и т.п. Оно есть также носитель этих 
проявлений как своих состояний, что и выражает­
ся языком, когда мы говорим: я внимателен, 
я опечален, я иду к другу и т. п. 

Сверхвременное и сверхпространственное су­
щество, которое есть носитель многих свойств, 
творец многих событий в пространстве и времени 
и носитель этих событий как своих состояний, 
должно быть обозначено термином субстанция. 
Итак, наше я есть субстанция. 

Читатель, мало знакомый с философией, 
услышав слово «субстанция», подумает: «Нача­
лось! теперь пойдет речь о чем-то непонятном, 
скорее всего о чем-то, что выдумано философами 
и вовсе не существует в природе». Даже ученые, 
особенно натуралисты, пренебрежительно отно­
сятся к этому понятию. Между тем, и в науке и 
в составе почти каждой нашей мысли содержится 
представление о субстанции, но громадное боль­
шинство людей не анализировало свои представ­
ления о предметах мира до такой глубины, чтобы 
выработать понятие субстанции. Когда натура­
лист говорит, напр., об электроне, как имеющем 
свойство отталкивать другие электроны и притя­
гивать протоны, он мыслит электрон как носи­
теля нескольких свойств, а его акты отталкивания 
и притягивания он мыслит как производимые од­
ним и тем же деятелем; это значит, что он пред­
ставляет себе электрон как субстанцию. Когда мы 
кладем кусочек льда на горячую плиту и он пре­
вращается сначала в жидкость, а потом в пар, мы 
говорим, что одна и та же вода находилась снача­
ла в твердом, потом в жидком и, наконец, в паро­
образном состоянии, мы представляем себе, что 
в воде, кроме различных состояний, т. е. процес-

18 



сов, сменяющих друг друга во времени, есть в ос­
нове тожественное, неизменное ядро, т. е. субстан­
ция. 

Что именно составляет в данном предмете его 
субстанциальную основу, трудно бывает найти. 
Несколько десятков лет тому назад многие сказа­
ли бы, что, напр., вода состоит из атомов водоро­
да и кислорода и эти атомы суть субстанции. В на­
ше время скажут, что и атом разложим на элек­
троны, протоны и т. п. и не атом, а эти элементы 
атома суть субстанции. Еще более трудно устано­
вить, что следует разуметь под словом «субстан­
ция». Различные философы весьма различно опре­
деляют это понятие. Некоторые философы пы­
таются даже совсем устранить его; они утвер­
ждают, что мир состоит только из событий и ни­
каких сверхвременных причин событий и носите­
лей событий нет *. У некоторых лиц явилась при­
вычка думать, что слово «субстанция» означает 
пассивный субстрат (подкладку) событий 
и свойств. Между тем, как это показал Лейбниц, 
под словом «субстанция» следует разуметь носи­
теля творческой силы, производящего события. 
В моей философии особенно подчеркнуто понятие 
творческой свободы существ, из которых состоит 
мир. Поэтому я буду избегать слова «субстан­
ция», которое производит впечатление какой-то 
мертвой абстракции, и вместо него буду употре­
блять термин субстанциальный деятель. 

Итак, человеческая личность, поскольку мы 
имеем в виду само я человека, творящее свою 
жизнь во времени и пространстве, есть субстанци-

* Опровержение этого учения см. в моей книге «Типы ми­
ровоззрений» и в книге «Общедоступное введение в филосо­
фию», изд. «Посев». 

19 



альный деятель. Сверхвременные и сверхпростран­
ственные субстанциальные деятели творят свои 
жизненные проявления, чувства, мысли, поступки 
во времени и пространстве; следовательно, они 
составляют более основной слой бытия. Это раз­
личение между бытием основным и производным 
имеет существенное значение в онтологии (так на­
зывается та часть метафизики, в которой излагает­
ся учение о бытии) и потому должно быть закре­
плено в уме и памяти посредством специальных 
терминов: условимся называть события, т.е. все 
временное и пространственно-временное, терми­
ном реальное бытие, а все невременное и непро­
странственное термином идеальное бытие. 

3. Абстрактное и конкретно-идеальное бытие 
К области идеального, т. е. невременного и не­

пространственного бытия, принадлежат, кроме 
субстанциальных деятелей, еще множество идей, 
напр. математические идеи и вообще все бытие, 
выразимое в общих понятиях. Число пять, напр., 
или, точнее, идея пятеричности есть не временной 
процесс, а одна из форм множественности, приме­
нимая ко всему, что есть в мире: могут существо­
вать пять человек, пять берез, пять домов, пять 
песен, пять желаний и т. п., и т. п. И все эти пред­
меты, где бы они ни находились, к какой бы обла­
сти мира они ни принадлежали, имеют одну и ту 
же численно тожественную форму пятеричности. 
Это возможно потому, что форма пятеричности, 
будучи идеальным бытием, не замкнута ни в ка­
ком пространстве и времени, а потому может слу­
жить для оформления любых предметов, находя­
щихся в любом месте пространства и времени. 

20 



Кроме идей, определяющих форму предметов 
(формальные идеи), есть еще идеи, определяющие 
содержание предметов (материальные идеи). Та­
ковы, напр., идея электронности (т.е. идея того 
типа процессов, из которых состоит жизнь элек­
трона), идея кислородности, идея типа жизни ин­
фузории, идея дуба, идея типа жизни слона, идея 
человечности (т.е. идея типа жизни человека), 
идея арии «Погибло все, и честь моя и слава» из 
оперы «Князь Игорь» и т.п., и т.п. 

Основные формальные идеи и некоторые мате­
риальные идеи сотворены Богом; многие мате­
риальные идеи сотворены субстанциальными дея­
телями. Творческий акт человека, изобретающего 
геликоптер или идею арии, есть событие во време­
ни, но идея, творимая им, не временна. 

Формальные и материальные идеи не деятель­
ны, пассивны: сами по себе они не могут опреде­
лять предметы, придавать им форму и содержа­
ние. Необходимо, чтобы существовали деятели, 
способные усваивать эти идеи и творить свои про­
явления сообразно этим идеям. Эту роль играют 
описанные выше субстанциальные деятели. 
Напр., я человека есть активное существо, способ­
ное придавать своим проявлениям и некоторым 
предметам форму пятеричности, напр. пять раз 
повторить какое-либо приказание, разделить 
яблоко на пять частей и т. п. Все субстанциальные 
деятели суть носители таких основных для всего 
мира форм, как математические идеи. Напр., даже 
электрон, встречая в пространстве и времени пять 
других электронов, совершает пять раз отталки­
вания их. 

Само собою разумеется, когда философ гово­
рит, что даже электрон есть носитель математиче-

21 



ских идей, он вовсе не разумеет под словом 
«идея» — мысли, как это принято в разговорном, 
не философском языке. Под словом «идея» фило­
соф разумеет тот вид бытия, невременного и не­
пространственного, который открыт Платоном. 
Электрон не имеет никаких мыслей и вообще ни­
какого сознания, но он, как и все деятели, есть но­
ситель определенных идеальных форм, сообразно 
которым он совершает свои действия; так, напр., 
все проявления электрона в пространстве и време­
ни имеют математически определенную форму. 

Формальные и материальные идеи, так же как 
и субстанциальные деятели, принадлежат к обла­
сти идеального бытия, т. е. они не временны и не 
пространственны. Но друг от друга они глубоко 
отличаются. Во-первых, как уже сказано выше, 
субстанциальные деятели обладают творческою 
силою, они активны; идеи не имеют творческой 
силы, они пассивны. Субстанциальные деятели 
творят реальное бытие, т.е. свои проявления 
в пространстве и времени сообразно усвоенным 
ими идеям. Во-вторых, субстанциальные деятели 
суть самостоятельные существа, тогда как фор­
мальные и материальные идеи не существуют са­
мостоятельно, они принадлежат субстанциальным 
деятелям как их идеи. Имея в виду это различие, 
можно сказать, что формальные и материальные 
идеи суть абстрактно-идеальное бытие, а субстан­
циальные деятели суть конкретно-идеальное бы­
тие. 

В составе мира мы нашли, так сказать, три 
этажа бытия. Самое основное бытие суть субстан­
циальные деятели, т.е. конкретно-идеальное бы­
тие. Далее, второй этаж образуют формальные 
и материальные идеи, т.е. абстрактно-идеальное 

22 



бытие. Наконец, третий этаж есть реальное бытие, 
т. е. временные и пространственно-временные со­
бытия, творимые субстанциальными деятелями 
сообразно идеям. 

Когда певец исполняет арию «Погибло все, 
и честь моя и слава», он творит сложный ряд дей­
ствий во времени, руководясь идеею этой арии как 
единого невременного целого, в котором гармо­
нически соотнесены все части этого целого. И да­
же такой простой акт, как отталкивание одним 
электроном другого электрона, возможен не ина­
че, как на основе идеи единого целого тех бесчи­
сленно многих действий, которые при реализации 
их во времени и пространстве сменяют друг друга. 
Таким образом, реальное бытие возникает не ина­
че, как на основе идеального бытия. Мировоззре­
ние, утверждающее эту истину, можно обозначить 
термином идеал-реализм*. 

4. Целестремительность. Панвитализм 
Жизнь действительной личности, напр. каждо­

го человеческого я состоит из волевых актов; че­
ловек стремится достигать тех или других целей, 
именно творить какие-либо блага или устранять 
какое-либо зло. Таким образом, все деятельности 
личности имеют целестремительный характер **. 

* О видах идеального и об отношении между идеальным 
и реальным бытием см. мою книгу «Чувственная, интеллек­
туальная и мистическая интуиция» (YMCA-PRESS, Париж, 
1938; по-английски в пяти брошюрах, изданных в Праге Рус­
ским Народным Университетом, 1935—1938); см. также «Об­
щедоступное введение в философию». 

** См. об этом мою книгу «Основные учения психологии 
с точки зрения волюнтаризма», 2-е издание, 1910; Die Grund­
lehren der Psychologie vom Standpunkt des Voluntarismus, 

23 



Целестремительность не следует смешивать 
с целесообразностью. Под словом «целесообраз­
ность» разумеется постановка цели и достижение 
ее с помощью правильно подобранных средств. 
Слово же «целестремительность» указывает лишь 
на то, что деятельность направлена на достиже­
ние какой-либо цели, однако цель может оказать­
ся не достигнутою или потому, что она вообще 
не осуществима, или потому, что средства для ее 
достижения были избраны неподходящие и т. п. 

Не только действительная, но также и потен­
циальная личность, т. е. всякий субстанциальный 
деятель, даже и стоящий на самой низкой ступени 
развития, напр. электрон, совершает все свои дей­
ствия целестремительно. Электрон производит 
отталкивание другого электрона, но притягивает 
к себе протон. Эти отталкивания и притяжения 
суть взаимодействия', это значит, что, напр., элек­
трон А и электрон В взаимно отталкивают друг 
друга; этот акт осуществляется в пространстве не 
так, чтобы электрон А начал отталкивать В, а по­
том В ответил ему обратным толчком, а так, что 
электроны А и В производят взаимное отталкива­
ние абсолютно одновременно. Такая чудесная од­
новременность материального толкания и проти-
вотолкания, производимого двумя субстанциаль­
ными деятелями, возможна не иначе, как если ма­
териальному толчку предшествует чисто времен­
ной, т. е. внутренний процесс стремления деятеля 
А. Barth, Lpz., 1905; см. также мою статью «Психология челове­
ческого я и психология человеческого тела».— Зап(иски) 
Научн<(ого) Инст(итута) в Белграде, 1940, вып. 17; Psy­
chologie des menschlichen Ich und Psychologie des menschlichen 
Körpers.— Записки Русск(ого) Научно-Исследовательско­
го) Объединения, 1940, № 75. 

24 



А произвести отталкивание и ответное противо-
стремление другого деятеля В. Таким образом, 
в природе нет чисто механических, т.е. матери­
альных процессов: всякий механический процесс 
есть психо-механический или, по крайней мере, 
психоидно-механический целестремительный акт *. 

Примером психо-механического целестреми-
тельного акта может служить производимое чело­
веком отталкивание предмета, вызывающего 
в нем чувство отвращения, а примером психоид-
но-механического целестремительного акта мо­
жет служить отталкивание электроном другого 
электрона и притягивание им протона. 

Итак, персонализм есть миропонимание те-
леологическое: всякая причинность имеет характер 
целестремительный, а не бесцельно механический. 
Все деятели суть существа живые, одушевленные; 
персонализм есть панвитализм. 

5. Единосущие субстанциальных деятелей 
Анализируя взаимодействие, даже такое про­

стое, как взаимное отталкивание двух электронов, 
мы пришли к мысли, что этому пространственно­
му материальному процессу предшествует в элек­
тронах внутренний психоидный процесс, именно 
их стремление оттолкнуть друг друга. Такая связь 
стремлений двух различных существ указывает на 

* Словом «психоидный» обозначается не внешний про­
странственно-временной, а внутренний временной процесс 
в субстанциальном деятеле, аналогичный психическим процес­
сам, но столь упрощенный, что необходимо обозначать его 
особым термином. Конечно, психоидные процессы всегда бес­
сознательны, тогда как психические процессы бывают и созна­
тельные, и бессознательные. 

25 



то, что они вовсе не сполна обособлены друг от 
друга; существует интимная связанность их друг 
с другом, благодаря которой переживания дея­
теля А существуют не только для него, но и для 
деятеля В; они как бы взаимно чувствуют друг 
друга. Эта спаянность всех субстанциальных дея­
телей друг с другом есть единосущие их. Оно со­
стоит в том, что некоторою стороною своего су­
щества все деятели сращены в одно целое; эта сто­
рона у всех них тожественна. Так, напр., все дея­
тели суть носители математических идей, тоже­
ственных для всех них. Поэтому все действия их 
подчинены одним и тем же законам математики. 
Единосущна у субстанциальных деятелей только 
некоторая сторона их бытия, а все остальное в их 
существе может быть крайне различным и даже 
реально противоположным. Поэтому единосущие 
субстанциальных деятелей я называю отвлечен­
ным. 

6. Бог 
Мир есть система множества деятелей; каж­

дый из них имеет свою особую творческую силу 
и действует самостоятельно, но, с другой сторо­
ны, они все отчасти единосущны и основные фор­
мальные принципы их деятельности, например 
принципы времени и пространства, тожественны. 
Поэтому свои действия они совершают в едином 
для всего мира времени и пространстве*. Такая 
система многих существ, с одной стороны, само­
стоятельных, а с другой стороны, спаянных воеди-

* О том, как можно понять учение Эйнштейна, см. мою 
статью «Пространство, время и теории Эйнштейна», XI. Con­
grès International de Philosophie. 

26 



но, не могла возникнуть сама собою. Она может 
быть лишь творением Сверхмирового начала, Бо­
га. Учение об этом происхождении мира изложе­
но в моей книге «Мир как органическое целое». 
В книге С. Франка «Предмет знания» дано пре­
восходное краткое доказательство того, что си­
стема элементов мира, подчиненных логическим 
законам тожества, противоречия и исключенного 
третьего, возможна не иначе как на основе мета­
логического (сверхлогического) начала, т. е. Абсо­
лютного, которое стоит выше перечисленных ло­
гических законов. 

К учению о том, что мир основан Сверхмиро­
вым началом, мы пришли путем умозрения, абсо­
лютно убедительного для мыслящего человека. 
Но в холодном умозрении мы открываем Сверх­
мировое начало только как несоизмеримый с ми­
ром сверхличный принцип. К счастью, есть еще 
другой путь, возводящий к этому началу более 
интимно и жизненно: это-—религиозный опыт. 
Сверхмировой принцип открывается в этом опы­
те как живой личный Бог, как существо, абсолют­
но совершенное во всех отношениях, как совер­
шенная полнота жизни и как всеобъемлющая Лю­
бовь. Этот опыт наполняет душу нормального че­
ловека «радостью о Господе», бескорыстною ра­
достью о том, что такое совершенство суще­
ствует. 

Противоречия между умозрением, открываю­
щим Сверхмировое начало как сверхличное, и ре­
лигиозным опытом, открывающим Его как лично­
го Бога, нет: в самом деле, Сверхличному началу, 
творящему мир как систему личностей, доступно 
также и личное бытие. Бог есть существо сверх-
лично-личное. Мало того, согласно христианско-

27 



му Откровению, Бог есть единое существо в Трех 
Лицах, Бог-Отец, Бог-Сын (Логос) и Бог Дух 
Святой. Эта истина, которая не может быть от­
крыта силою одного лишь человеческого разу­
ма, после того как она сообщена в Откровении, 
подтверждается даже и религиозным опытом не­
которых святых и мистиков. Догмат Троичности 
Бога, омертвевший в некоторых умах, в действи­
тельности есть истина, обладающая бесконечным 
богатством содержания; она служит альфою 
и омегою, фундаментом и куполом обстоятельно 
разработанного христианского миропонимания. 
Из этого догмата следует, что Сверхмировое на­
чало не только как сверхличное, но и как личное 
остается несоизмеримым с миром: понятие Бога 
как личности не тожественно с понятием тварной 
личности уже потому, что наше бытие не может 
быть трехличным, оно всегда единолично. Следо­
вательно, говоря о Боге как личности, мы приме­
няем к Нему этот термин лишь по аналогии с ми­
ровым бытием. 

Несоизмеримость Бога с миром и онтологиче­
ская (бытийственная) пропасть между ними так 
глубока, что нет отношения тожества между Бо­
гом и миром, ни полного, ни даже частичного. 
Следовательно, всякий пантеизм есть учение лож­
ное. Грубые формы пантеизма утверждают, что 
мир есть Бог и Бог есть мир; это — полное тоже­
ство Бога и мира. Согласно утонченным формам 
пантеизма, мир есть система проявлений Боже­
ственной жизни, но сверх того есть еще и такой 
аспект Божественного бытия, который стоит вы­
ше мира; это—частичное тожество Бога и мира. 
И то и другое учение логически несостоятельны. 
Поэтому всякая форма пантеизма ведет к безвы-

28 



ходным затруднениям, например к невозможно­
сти объяснить зло. 

Согласно христианскому учению, Бог и мир 
бытийственно противостоят друг другу как Тво­
рец и тварь. Нет никакого тожества между ними: 
Бог творит мир как нечто новое, иное, чем Он сам. 
Он вполне трансцендентен, а не имманентен ми­
ру*. Это учение есть христианский теизм. 

Раздельность Бога и мира вовсе не означает, 
что мир покинут Богом. Наоборот, Бог есть лю­
бовь; Он никогда и ни при каких условиях не 
оставляет свое творение; рядом с каждым суще­
ством стоит Бог как любящий Отец, помогающий 
нашему совершенствованию и достигающий этой 
цели, если мы сами не отворачиваемся от Него 
и не отвергаем Его помощь. Поэтому можно го­
ворить о вездеприсутствии Бога в мире, так что 
вся поэзия пантеизма, видящего везде Бога, со­
храняется и в христианском теизме; но при этом 
теизм не принижает Бога, так как не смешивает 
Бога с миром. 

В отношении к миру Бог есть Любовь; но и во 
внутритроичной жизни Он также есть Любовь Бо­
га Отца, Сына и Святого Духа. Любовь Трех Лиц 
Св. Троицы так совершенна, что жизнь Их вполне 
единосущна: действия одного из этих Лиц поддер­
живаются и дополняются деятельностью осталь­
ных двух Лиц. Поэтому их единосущие — не от­
влеченное, а конкретное, и внутритроичное бытие 
их есть абсолютная полнота гармоничной, совер­
шенной жизни. 

* Слово «трансцендентный» означает находящийся вне 
чего-либо, а имманентный — находящийся внутри чего-либо, 
в составе чего-либо. 

29 



7. Знание как интуиция 

Бог, как абсолютное добро и абсолютное со­
вершенство, не нуждается в мире. Он творит мир 
не для Себя, а для нас, именно для того, чтобы 
были существа, на которые могло бы распростра­
ниться Его добро и Его совершенство. Такими су­
ществами могут быть только личности. Поэтому 
Бог сотворил мир как систему бесконечного мно­
жества личностей, наделив их такими свойствами, 
которые необходимы для достижения абсолютно­
го добра. В самом деле, каждая личность есть 
сверхпространственный и сверхвременный, следо­
вательно, вечный и субстанциальный деятель; 
каждая личность наделена самостоятельною 
творческою силою; все они не обособлены друг от 
друга, а отчасти сращены друг с другом благо­
даря отвлеченному единосущию. 

Связь личностей друг с другом вследствие еди-
носущия так интимна, что каждый деятель может 
познавать непосредственно не только свои пере­
живания, но и чужое бытие в подлиннике. Эту раз­
работанную мною теорию знания я называю ин­
туитивизмом. При этом под словом «интуиция» 
я разумею следующее: интуиция есть непосред­
ственное восприятие познающим субъектом не 
только своих чувств и хотений, но даже и предме­
тов внешнего мира в подлиннике, т. е. не посред­
ством субъективных образов, символов или кон­
струкций нашего рассудка, а так, как они действи­
тельно существуют во внешнем мире. Итак, сло­
вом «интуиция» я называю не какой-то необы­
кновенный способ постижения, а обыкновенное 
восприятие предметов. Мой интуитивизм есть но-

30 



вая теория обыкновенных способов познавания ве­
щей. Положим, я иду по берегу реки, обращаю 
внимание на что-то мчащееся в воздухе, отличаю 
этот предмет от окружающей среды и узнаю, что 
это летит ласточка. Согласно наиболее распро­
страненной теории знания, в мое сознание всту­
пает при этом не сама живая ласточка, а только 
субъективный психический образ ее, более или ме­
нее похожая на нее копия. При восприятии ласточ­
ка остается трансцендентною сознанию (вне со­
знания), а имманентна сознанию (внутри созна­
ния) только копия ее или даже только символ ее. 
Согласно же интуитивизму, когда я направляю 
свое внимание на ласточку и совершаю акты раз­
личения ее от среды, в моем сознании находится 
сама живая ласточка в подлиннике: ласточка ста­
ла имманентною моему сознанию, но осталась 
трансцендентною мне, индивидуальному субъек­
ту сознания. Это значит, конечно, что сознавание 
предмета внешнего мира есть акт трансцендирую-
щий, т. е. выводящий за пределы моей индивиду­
альности. Я и наблюдаемая мною летящая ласточ­
ка образуем единое целое: я—наблюдающий, ла­
сточка, наблюдаемая мною. Следовательно, со­
знание мое есть сверхиндивидуальное целое, в ко­
тором только некоторая сторона, именно деятель­
ность внимания, различения и т. п. суть мои субъ­
ективные акты, а то, на что они направлены, 
могут быть любые предметы внешнего мира — 
чужое материальное бытие, чужое психическое 
бытие, идеальное бытие и т. п. 

Согласно наиболее распространенным тео­
риям, весь состав сознания слагается только из 
наших субъективных психических состояний. Это 
ошибочное субъективирование и психологизиро-

31 



вание всего состава сознания происходит, глав­
ным образом, под влиянием теории восприятия, 
преувеличивающей значение физиологических 
процессов, вызываемых внешним предметом 
в мозгу наблюдающего субъекта. Лучи света, от­
раженные предметом, воздушные волны, про­
изводимые им, раздражают сетчатую оболочку 
глаза, сотрясают барабанную перепонку уха 
и т.п. Эти раздражения вызывают физиологиче­
ские процессы, распространяющиеся вплоть до 
зрительного центра в затылочной области коры 
большого мозга, вплоть до слухового центра в ви­
сочной области и т.п. Очень многие философы 
и естествоиспытатели думают, что этот матери­
альный физиологический процесс в центрах мозга 
есть причина, под влиянием которой возникают 
в душевной жизни субъекта цвета, звуки и т.п. 
чувственные качества. Назовем эту теорию, со­
гласно которой физиологический процесс в мозгу 
есть причина возникновения в сознании содержа­
ния восприятия, каузальною теориею восприятия. 
Она ведет к мысли, что цвета, звуки, тепло, холод, 
ароматы, вкусы, все это богатство бытия суще­
ствует не в природе, а только в душевной жизни 
наблюдателя. Природа, согласно этой теории, 
бескрасочна, беззвучна, вообще бескачественна; 
она содержит в себе только движения электронов, 
протонов и т. п. и процессы отталкивания и притя­
жения их. 

Согласно интуитивизму, наоборот, чувственные 
качества, т. е. цвета, звуки, тепло, холод, ароматы, 
вкусы, суть не субъективные ощущения наблюда­
теля, а свойства самого материального процесса. 
Наблюдатель только направляет на них акты свое­
го внимания и различения, и они становятся для 

32 



него осознанными и опознанными. Какую же 
роль играют при этом наши органы чувств, глаза, 
уши, окончания осязательных нервов и физиоло­
гические процессы в центрах мозга? На этот во­
прос французский интуитивист Бергсон дает сле­
дующий остроумный ответ. Физиологический 
процесс, распространяющийся от органов чувств 
вплоть до зрительного, слухового и т. п. центров, 
состоит только из движений частиц материи; он 
не может быть причиною восприятия как акта со­
знания и не может творить содержание восприя­
тия; он служит только стимулом, подстрекаю­
щим наше я обратить внимание не на то, что про­
исходит в мозгу, а на сам тот предмет внешнего 
мира, который подействовал на наше тело и мо­
жет быть вредным или полезным для нас. Только 
такой акт восприятия может быть практически 
полезным. Такое учение можно назвать координа­
ционной) теориею восприятия. 

Учение о непосредственном восприятии пред­
метов внешнего мира в подлиннике требует глу­
бокого изменения распространенных в наше 
время представлений о сознании, о строении ду­
шевной жизни, о природе и т. п. Поэтому оно вы­
зывает много недоумений. Чтобы получить ответ 
на них, следует читать литературу русского ин­
туитивизма, а также английского реализма и аме­
риканского нео-реализма. Теория нео-реализма во­
зникла в Соединенных Штатах в 1911 г. Основной 
тезис ее тот же, что и в русском интуитивизме: по­
знающий субъект воспринимает предметы внеш­
него мира непосредственно, в подлиннике. Но су­
ществует следующее глубокое различие между ин­
туитивизмом и нео-реализмом: русские интуити­
висты сосредоточивают внимание на разработке 

3-1701 33 



основных принципиальных вопросов теории зна­
ния, о свойствах познающего субъекта и строении 
мира, обусловливающем возможность непосред­
ственного восприятия предметов в подлиннике. 
Англо-американские реалисты, наоборот, сосре­
доточивают внимание на деталях проблемы, 
напр., они совершили большую полезную работу 
исследования случаев различия в восприятии чув­
ственных качеств одного и того же предмета раз­
личными наблюдателями и доказательством то­
го, что эти различия вовсе не доказывают субъек­
тивности содержания восприятия*. 

8. Царство Божие 

Благодаря единосущию не только наше зна­
ние, но также и наши чувства любви, симпатии, 
ненависти, отвращения направлены непосред­
ственно на само чужое бытие в подлиннике. Лю­
бимое нами лицо мы присоединяем во всем его 

* См. мои сочинения «Обоснование интуитивизма» (впер­
вые напечатано в «Вопросах философии и психологии» под 
заглавием «Обоснование мистического эмпиризма» в 1904— 
1905 гг.), 3 изд., Берлин, 1924; по-немецки: «Die Grundlegung 
des Intuitivismus». Niemeyer, Halle, 1908; по-английски: «The in­
tuitive basis of knowledge», 1915; «Чувственная, интеллектуаль­
ная и мистическая интуиция». YMCA-PRESS, Париж, 1938; 
«Общедоступное введение в философию», изд. «Посев», 1956. 
См. также книгу С. Франка «Предмет знания», 1915 (француз­
ский перевод: «La connaissance et l'être». Из большой литерату­
ры англо-американского нео-реализма см. сборник «The new re­
alism», 1911; S.Alexander. Space, time and deity, 2 тт., 1920; 
J. Laird. A study in realism, 1920; W. Montague. The ways of 
knowing, 1925; The return to reason. Essais in realistic philosophy. 
Simposium, edited by John Wild, 1953. Частичный интуитивизм 
имеется также в неосхоластике, см., напр., книгу: J. Gredt. Un­
sere Aussenwelt, 1921. 

34 



индивидуальном своеобразии к своей личности, 
и его благо становится для нас столь же дорогим, 
как наша собственная жизнь. Эту онтологическую 
(бытийственную) теорию любви развил о. Павел 
Флоренский в своей замечательной книге «Столп 
и утверждение истины». Для конкретного выраже­
ния ее он использовал символическую картинку — 
два ангела на общем пьедестале, почти сросшиеся 
туловищем, с подписью «finis amoris, ut duo unum 
fiant» (предел любви, да двое едино будут). Лица, 
связанные друг с другом такою совершенною лю­
бовью, восходят от отвлеченного единосущия 
к конкретному единосущию. Если они исполняют 
обе основные заповеди Иисуса Христа: «люби Бо­
га больше себя» и «люби ближнего, как себя», т. е. 
совершенно свободны от эгоизма, то они всту­
пают также в интимное общение с Самим Госпо­
дом Богом. Конечно, единосущие тварного суще­
ства с Богом невозможно, однако возможен тес­
ный союз с Богом благодаря тому, что есть пос­
редник между Богом и тварью, Богочеловек 
Иисус Христос, воплотившийся Логос, присоеди­
нивший к Своей Божественной природе человечес­
кую природу. Как Бог-Сын Он единосущен Богу-
Отцу и Духу Святому, а как человек Он единосущен 
со всеми тварными личностями. Отсюда следует, 
что тварная личность, любящая Христа совер­
шенною любовью, именно более, чем себя самое, 
становится конкретно единосущною со Христом 
в Его человеческой природе, а потому при благо­
датном содействии Христа созерцает Бога «ли­
цом к лицу» и удостоивается обожения по благо­
дати. Совокупность таких обоженных лиц обра­
зует особую своеобразную область бытия — 
Царство Божие. 

35 



Члены Царства Божия причастны совершен­
ствам Бога: они получают доступ к некоторым 
сторонам Божественного всеведения: сочетая 
единодушно свои силы и пользуясь содействием 
Бога, они способны к высшим ступеням творче­
ской деятельности. Их творчество имеет соборный 
характер: каждый небожитель творит нечто инди­
видуальное, своеобразное, иное, чем остальные 
члены Царства Божия, но так, что творимые им 
процессы гармонически соотносятся друг с дру­
гом и образуют единое органическое целое. Сла­
бым образцом такого соборного творчества мо­
жет служить то, что мы наблюдаем у нас при 
исполнении, напр., оперы «Китеж» оркестром 
и певцами. Дополняя творчество друг друга и бу­
дучи причастными бытию Самого Господа Бога, 
небожители достигают абсолютной полноты жи­
зни и всестороннего совершенства. 

Члены Царства Божия живут, как сказано, не 
только пассивным созерцанием славы Божией, но 
и творческим участием в Божественной жизни, 
когда исполняют волю Божию. Будучи совершен­
но свободными от эгоизма, они творят только та­
кое бытие, которое имеет положительную абсо­
лютную ценность, т.е. представляют собою 
добро для всех существ, способных воспринимать 
или использовать его. Таковы, напр., открытие 
истины, творение нравственного добра, художе­
ственной красоты и красоты жизни. Все это духов­
ные деятельности, выраженною вовне в прекрас­
ном духоносном теле. В этом Царстве Божием 
осуществлено абсолютное добро. 

Для достижения абсолютного добра необхо­
дима правильная установка целей деятельности. 
Состоит она в следующем. Совершая поступок, 

36 



мы стремимся осуществить какое-либо ценное 
бытие, любимое нами и предпочитаемое в данном 
случае перед другими ценностями. Правильным 
может быть поведение лишь того существа, кото­
рое любит ценности соответственно их рангу, т. е. 
соответственно степени их высоты. Наивысшую 
ценность имеет Бог, и потому Он должен быть 
любим более всего на свете. Вслед за Богом идет 
ценность каждой личности как индивидуума, не­
повторимого по своему бытию и незаменимого 
никакою другою ценностью, если принять во вни­
мание возможное творчество его в Царстве Бо-
жием. Поэтому всякую личность, включая и свое 
я, мы должны вслед за Богом любить более всего 
остального на свете. Еще ступенью ниже стоят не­
личные абсолютные ценности, напр. истина, нрав­
ственное добро, красота, свобода, которые все 
суть слагаемые абсолютного добра, подчиненные 
ценности личностей. Еще ниже стоят относитель­
ные ценности нашего эгоистического царства бы­
тия, тоже имеющие много рангов. 

9. Свобода воли 

Любовь есть свободное проявление личности. 
Принудительная любовь, напр. любовь к Богу, 
вынужденная угрозами наказания или обещания­
ми наград, была бы любовью не к Богу, а к награ­
дам. Даже и любовь, которая необходимо возни­
кала бы из сотворенной Богом природы личности, 
была бы в конечном итоге любовью Самого Бога, 
а не данной личности, и заслуга этой любви или 
ответственность за отсутствие ее принадлежала 
бы Самому Богу, а не сотворенной Им личности. 
Только в том случае личность ответственна за 

37 



свое поведение, если любовь ее к той или другой 
ценности, предпочтение одной ценности другим 
и соответственные этому поступки суть свободные 
проявления личности, не зависящие ни от чего. 
Это—учение о свободе воли; оно называется 
в философии индетерминизмом. 

Противоположное учение, детерминизм, со­
стоит в утверждении, что свободы воли нет и что 
каждый поступок наш возникает необходимо, со­
гласно законам, которые обусловлены строением 
природы, нашего тела и нашего характера. 

Детерминизм считается строго научным уче­
нием, а индетерминизм с пренебрежением отвер­
гается как ненаучное миропонимание. Посмо­
трим, справедлива ли эта оценка индетерминиз­
ма. Согласно детерминизму, каждое событие 
имеет причину. При этом под причинностью ра­
зумеется строение природы, состоящее в том, что 
каждое событие возникает не самочинно, а так, 
что существует группа событий ВСД..., при нали­
чии которых событие А возникает законосообра­
зно, со строгою неумолимою необходимостью. 
Согласно позитивизму, в понятии причинности 
мыслится только порядок событий во времени 
и законосообразность этого порядка. Причинение, 
порождение, творение, вообще динамический 
аспект устраняется из понятия причины. Один из 
доводов, приводимых детерминистами, состоит 
в утверждении, что если бы не было детермини­
стической законосообразности природы, невозмо­
жна была бы наука. 

Индетерминист вполне согласен с тем, что со­
бытия не возникают сами собой, каждое из них 
имеет причину. Но причиною может быть лишь 
то, что обладает творческою силою. События 

38 



суть нечто преходящее, возникающее и исчезаю­
щее во времени; они не имеют творческой силы 
и не могут быть причиною новых событий. Толь­
ко сверхвременные и сверхпространственные дея­
тели, т. е. только личности, действительные и по­
тенциальные, являются носителями творческой 
силы; они творят события как свои жизненные 
проявления. Точно так же никем и никогда не бы­
ло доказано основное утверждение детерминизма, 
что причина и действие связаны друг с другом за­
коносообразно. Образцом законосообразной 
связи может служить математическая функцио­
нальная зависимость; напр., 15, деленное на два, 
всегда дает в результате т/2; площадь квадрата, 
имеющего сторону я, равна а2 и т. п. Нарушение 
этих законов абсолютно немыслимо; но порядок 
событий во времени вовсе не законосообразен; 
вполне возможно, что миллионы раз два электро­
на отталкивают друг друга, а в каком-нибудь 
миллион первом случае отталкивание их не возни­
кает. 

Отсутствие законосообразности связи собы­
тий не делает науку невозможной. Для возможно­
сти науки достаточно, чтобы существовала лишь 
большая или меньшая правильность связи собы­
тий во времени. Чем ниже ступень развития деяте­
лей, тем более однообразны, тем более правиль­
ны их проявления. Так, напр., процессы в неорга­
нической природе, физические и химические, под­
чинены определенным правилам; однако и здесь 
это не законы, подобные математическим, а толь­
ко правила, нарушаемые субстанциальными дея­
телями в некоторых случаях. Поэтому порядок 
событий, открываемый физикою и химиею, имеет 
обыкновенно характер статистической законосо-

39 



образности: в ней идет речь о связи событий, про­
изводимой правильными проявлениями миллио­
нов деятелей, среди которых, однако, некоторые 
единицы иногда не подчиняются правилу. Напр., 
статистический характер имеет закон Мариотта, 
гласящий, что при постоянной температуре объем 
газа обратно пропорционален давлению, про­
изводимому на него. 

В органической природе, в жизни растений 
и животных, правильность связи процессов уже 
менее велика: растения и животные в большей сте­
пени проявляют свою свободу и индивидуальное 
отклонение от правил, чем молекулы воды, ато­
мы кислорода, электроны и т. д. Еще менее можно 
предвидеть реакции человека на одни и те же усло­
вия, напр. на переживание им голода сегодня, зав­
тра, послезавтра: свобода человека проявляется 
в том, что он способен изобретать в этих условиях 
все новые и новые способы действия. 

Конечно, решение вопроса о свободе воли тре­
бует еще многих дополнений. Напр., необходимо 
различать формальную и материальную свободу. 
Формальная свобода состоит в том, что деятель 
в каждом данном случае может воздержаться от 
какого-либо определенного проявления и заме­
нить его другим. Эта свобода не утрачивается ни 
при каких условиях. Материальная свобода выра­
жается в том, что способен творить деятель, ка­
кою степенью творческой мощи он обладает. Она 
безгранична в Царстве Божием, в котором декте-
ли причастны всемогуществу Божию. Но деятели, 
находящиеся вне Царства Божия в состоянии ду­
ховного упадка, имеют весьма ограниченную ма-

40 



териальную свободу, хотя и сохраняют вполне 
свободу формальную*. 

Не следует думать, будто свобода воли есть 
бессмысленный произвол. Всякое стремление и, 
следовательно, соответствующий ему поступок 
направлены на какую-либо цель, которая имеет 
действительную или мнимую ценность, так что 
поведение каждого деятеля имеет смысл. В боль­
шинстве случаев при совершении обыденных по­
ступков в нормальных условиях жизни избрание 
ценностей соответствует внешним обстоятель­
ствам и внутренним потребностям деятеля; напр., 
чувствуя голод и зная, что в буфете есть хлеб и ма­
сло, я удовлетворяю голод этою пищею. Однако, 
свобода и здесь всегда сохраняется: голод, нали­
чие пищи и ценность сытости не вынуждают мое­
го поступка с необходимостью, я могу воздер­
жаться от него и заменить его другим поступком 
с другою ценностью, напр. отдать хлеб нищему 
или воздержаться от насыщения с целью аскетиче­
ской дисциплины характера и т.п., и т.п. Суще­
ственное условие этой безграничной формальной 
свободы состоит в том, что творческая сила дея­
теля сверхкачественна', она стоит выше моего 
эмпирического характера, состоящего из моих ка­
честв, напр. доброты или злобности, храбрости 
или трусости, способности к музыке или к научно­
му творчеству и т. п. Бог не сотворил меня с этими 
качествами характера; я сам свободно вырабаты­
ваю эти качества характера и сохраняю их до тех 
пор, пока соответствующие им качества моей дея­
тельности удовлетворяют меня. Но я, обладая 

* См. мою книгу «Свобода воли», YMCA-PRESS, Париж, 
1927; Freedom of will. Williams and Norgete. London, 1932. См., 
напр., также книгу: К. Ioël. Der freie Wille. 

41 



сверхкачественною творческою силою, свободен 
и от своего характера в том смысле, что могу осу­
дить какую-либо сторону его или вообще поже­
лать изменения его и начать работу преобразова­
ния его. Этот труд самовоспитания бывает зача­
стую очень тяжелым и медленным. Окончатель­
ное освобождение от какой-либо глубоко укоре­
нившейся черты характера, особенно той, которая 
связана со всем строением тела, может быть, 
иногда достигается только в момент смерти, но 
важно то, что все же, согласно основным свой­
ствам моего я как субстанциального деятеля, в ко­
нечном итоге мой характер зависит от меня, а не 
я завишу от характера. 

Чтобы понять, как совершается перевоплоще­
ние и что оно собою представляет, необходимо 
отдать себе отчет в следующем. Каждый субстан­
циальный деятель свободно творит все свои про­
явления, не только такие, как съедание куска хле­
ба или пение арии, но и весь тип жизни вовсе не 
принудительно необходим для деятеля. Суб­
станциальный деятель может усвоить тип жизни 
согласно идее кристалла горного хрусталя, но мо­
жет подняться и выше по ступеням природы, 
напр. усвоить биологический тип жизни, поло­
жим, инфузории, далее многоклеточного живот­
ного, наконец, человека и т. п. Итак, Бог не творил 
кислорода, водорода, Бог не творил вшей, кло­
пов, тигров и т. п. Все эти типы жизни изобретены 
самими субстанциальными деятелями в процессе 
эволюции. Бог сотворил мир только как совокуп­
ность субстанциальных деятелей, наделенных 
сверхкачественною творческою силою, и предо­
ставил им самим свободно вырабатывать тип жи­
зни. 

42 



10. Эгоистическое 
царство бытия 

Какие типы жизни вырабатывают субстанци­
альные деятели, свободно используя свою творче­
скую силу? Некоторые деятели—вероятно, число 
их бесконечно велико—сразу вступают на пра­
вильный путь, соответствующий замыслу Бога 
о мире: они любят только абсолютные ценности 
и притом соответственно рангу их; больше всего 
они любят Бога, затем все сотворенные Богом 
личности и, наконец, неличные абсолютные цен­
ности. Такие деятели, совершенно свободные от 
эгоизма, образуют Царство Божие от начала су­
ществования мира и на веки веков. Они обладают 
абсолютною полнотою жизни. Другие деятели — 
вероятно, число их тоже бесконечно велико — 
вступают на путь эгоизма: они тоже стремятся 
к абсолютной полноте жизни, но хотят ее только 
для себя или в лучшем случае еще для небольшого 
числа других личностей (для жены или мужа, для 
детей и т. п.). Эгоизм ведет к большему или мень­
шему обособлению деятеля от Бога и от других 
деятелей. Цели эгоиста не согласны с целями дру­
гих деятелей или даже противоположны им. 
Поэтому эгоистический деятель принужден поль­
зоваться для достижения их только своими сила­
ми и силами небольшого числа других деятелей, 
с которыми он дружит; остальные деятели эгои­
стического царства не поддерживают его или да­
же враждебно противодействуют ему. Он спосо­
бен поэтому творить в большинстве случаев лишь 
мало содержательное бытие, имеющее только от-
носительную ценность, т.е. бытие, которое для 
одних существ есть добро, а для других — зло. 

43 



В борьбе за свое существование деятели-
эгоисты овладевают для себя в исключительное 
пользование определенным объемом простран­
ства путем актов отталкивания других деятелей, 
стремящихся завладеть тем же пространством. 
Таким образом возникает материальное тело дея­
теля, т.е. относительно непроницаемый объем, 
творимый им и принадлежащий ему*. Следова­
тельно, материальная природа существует только 
в нашем царстве эгоистического бытия, как след­
ствие взаимной борьбы. Нашу область бытия мо­
жно назвать поэтому психо-материальным цар­
ством, если условиться обозначать термином 
«психическое» те внутренние процессы, в которых 
есть аспект эгоизма, а термином «духовное» те 
процессы, которые имеют целью творить абсо­
лютные ценности. 

Крайняя степень обособления, известная из со­
временной науки о природе, есть состояние сво­
бодных электронов, протонов и т. п. Вместе с тем 
она есть и крайняя степень бедности и однообра­
зия жизненных проявлений субстанциального дея­
теля. Однако и на этой ступени падения формаль­
ная свобода и целестремительный характер дей­
ствий сохраняется. Даже и такое упрощенное су­
щество стремится, хотя и бессознательно, к более 
содержательной жизни и достигает этой цели пу­
тем вступления в союз с другими субстанциаль­
ными деятелями. Таким образом возникают ато-

* Учение о материи, согласно которому материя есть не 
субстанция, а только материальный процесс, состоящий из 
взаимных отталкиваний и притяжений множества деятелей, 
называется динамистическою теориею материи; см. изложение 
ее в моей книге «Типы мировоззрений. Введение в метафизи­
ку». YMCA-PRESS, 1931. 

44 



мы, молекулы, одноклеточные организмы, много­
клеточные растения и животные, человек, соци­
альные целые; солнце, планеты тоже суть такие це­
лые. Такие союзы имеют довольно устойчивый 
характер, и многие сложные проявления их совер­
шаются как единое органическое целое. Это 
строение союзов можно понять таким образом: 
субстанциальный деятель, выработавший более 
или менее высокий тип жизни, напр. тип жизни 
льва, привлекает к себе деятелей менее развитых, 
но почувствовавших влечение к участию в такой 
жизни; они подчиняются до известной степени бо­
лее высокому деятелю и становятся органами его. 
Таким образом получается иерархическое строе­
ние природы: в системе атома есть центральный 
деятель, которому подчинены электроны, прото­
ны и т. п. элементы атома. Далее, в системе моле­
кул есть еще более высоко развитой деятель, кото­
рому подчинены атомы и т. д. В системе человека 
такой центральный деятель есть человеческое я; 
ему подчинены непосредственно деятели, заве­
дующие центрами мозга, такими органами, как 
сердце, печень и т. п.; в свою очередь, этим деяте­
лям подчинены клетки организма и т.д. вниз 
вплоть до деятелей, стоящих во главе атомов те­
ла. В свою очередь, человеческое я живет в систе­
ме мира не изолированно: каждое человеческое 
я входит в систему какого-либо социального це­
лого, типу жизни которого оно симпатизирует; 
далее эти социальные целые подчинены единому 
живому организму нашей планеты Земли, кото­
рая подчинена нашей солнечной системе. В конеч­
ном итоге, все эти союзы суть органы Вселенной 
как единого живого организма. 

Метафизическое учение, утверждающее такое 

45 



строение мира, можно назвать иерархическим пер-
сонализмом. 

Группа субстанциальных деятелей, подчинив­
шихся более высоко развитому деятелю и служа­
щих ему органом, может быть названа телом дея­
теля. Мы привыкли называть словом «тело» про­
странственную сторону бытия существа; с другой 
стороны, мы называем словом «тело» ту сторону 
бытия существа, отделение от которой и распад 
которой есть смерть существа. Согласно изложен­
ному учению, это два различные значения слова 
«тело». Чтобы отличать их друг от друга, можно 
назвать словом союзное тело группу субстанци­
альных деятелей, подчиненных главному деятелю; 
что же касается пространственных процессов, тво­
римых главным деятелем вместе с его союзника­
ми, их можно назвать словами пространственное 
тело. Конечно, во многих случаях можно упо­
треблять просто слово «тело», когда из контек­
ста видно, о котором теле идет речь. 

Смерть есть расторжение союза между глав­
ным деятелем и подчиненными ему деятелями. 
Чаще всего она наступает тогда, когда по тем или 
другим причинам жизнь главного деятеля пере­
стает удовлетворять подчиненных ему деятелей 
или наоборот. Субстанциальные деятели сверх­
временны; следовательно, смерть не уничтожает 
ни главного деятеля, ни подчиненных ему деяте­
лей; она есть только разрушение того, что времен­
но, т. е. распад союза этих существ. После смерти 
главный деятель может начать привлекать к себе 
новых союзников и строить новое тело, соот­
ветствующее степени его развития и его интере­
сам, возникшим в предыдущей жизни. Такой пере-

46 



ход от жизни с одним телом к жизни с другим те­
лом может быть назван словом перевоплощение. 

Глава вторая 

ПРОИСХОЖДЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА 
ИЗ НИЗШИХ СТУПЕНЕЙ ПРИРОДЫ 

Метафизика персонализма служит плодотвор­
ным основанием для теории эволюции, и притом 
для учения об эволюции не только растений и жи­
вотных, но и всей неорганической природы. Лейб­
ниц, излагая свое учение о монадах, даже 
и «спящих», т.е. бессознательных, говорит, что 
ничто в мире не стоит на месте, все развивается. 
И в самом деле, вспомним, что каждый субстан­
циальный деятель (монада, по терминологии 
Лейбница) есть личность если не действительная, 
то, по крайней мере, возможная. Каждый деятель, 
даже электрон, есть существо, наделенное творче­
скою силою и совершающее все свои действия как 
целестремительные акты, т.е. стремясь достиг­
нуть какого-либо блага или устранить какое-либо 
зло. Будучи сверхвременным, каждый деятель не 
отделен от своего прошлого, как бы давно оно ни 
отзвучало; он хранит все свое прошлое, как еди­
ное целое, в подсознании; оно есть опыт, на осно­
ве которого деятель способен совершенствовать 
свое будущее. 

Всякий деятель стремится к полноте жизни. 
В психо-материальном царстве, т. е. в нашем цар­
стве эгоистических существ, каждый поступок 
всякого деятеля далек от идеала полноты и совер-

47 



шенства жизни. Поэтому полного удовлетворения 
ни один эгоистический деятель не испытывает; 
только временно деятель может довольствоваться 
определенным типом жизни; рано или поздно он 
начинает искать новых путей поведения и, опи­
раясь на свой опыт, использовать свою творче­
скую силу для выработки нового типа жизни. Ча­
сто при этом деятель только стремится к какому-
либо улучшению своей жизни, и действительное 
усовершенствование организма достигается впер­
вые благодаря случайной комбинации обстоя­
тельств, содействующей изобретению нового типа 
жизни. О том, как случай помогает иногда акту 
творчества, можно прочитать в моей книге «Чув­
ственная, интеллектуальная и мистическая интуи­
ция» *. 

Идея определенного типа жизни, усвоенная 
субстанциальными деятелями, напр. идея лошад-
ности или дубовости, не есть закон, которому они 
подчинены; субстанциальные деятели свободно 
реализуют ее своими творческими усилиями со­
образно своим вкусам, своему опыту и окружаю­
щим условиям; таким образом возникают разно­
видности одного и то же вида, новые виды, роды 
и т.д. 

Идея нового типа жизни, выработанная ка­
ким-либо субстанциальным деятелем, может при 
реализации ее оказаться неудачною, и тогда она 
не получит распространения в природе. Наобо­
рот, если она доставляет удовлетворение изобре-

* См. главу «Творческая деятельность». О существовании 
эволюции смотри мою статью «Что не может быть выработа­
но эволюциею?» — Современные) Зап(иски), 1927, 
XXXIII; по-английски: The limits of evolution.—Journ. of philos, 
studies. V. II, № 8, octob. 1927. 

48 



тателю ее и другим деятелям, находящимся с ним 
в союзе, они усваивают ее, и таким образом но­
вый тип жизни получает более или менее широкое 
распространение в природе. 

Творческая изобретательность есть основной 
фактор эволюции. Что же касается жизни расте­
ний и животных, такие факторы эволюции, ука­
занные Дарвином, как борьба за существование, 
возникающее отсюда вымирание неприспособ­
ленных и размножение приспособленных к жи­
зни, тоже имеют значение, однако второстепен­
ное, потому что дарвинизм оставляет без ответа 
вопрос, как возникает новое свойство организма. 

Кропоткин в своей книге «Взаимная помощь 
как фактор эволюции» доказывает, что взаимная 
помощь широко распространена в органической 
природе и что она более содействует эволюции, 
чем борьба за существование. Он прав в том смы­
сле, что взаимная помощь помогает сохранению 
жизни существ биологически слабых, но обладаю­
щих какими-либо ценными свойствами, бесполе­
зными или даже вредными в борьбе за существо­
вание. Таким образом, взаимная помощь более 
содействует богатству жизни, разнообразию ее 
и поднятию ее в область сверхбиологических ин­
тересов и целей. Однако и взаимная помощь есть 
второстепенный фактор эволюции, не объясняю­
щий, как впервые возникает новое свойство орга­
низма. 

Возможен и такой случай, что какое-нибудь су­
щество усваивает лишь строение одного из орга­
нов другого существа, но не весь тип его организ­
ма. Так можно объяснить явление конвергенции, 

4-1701 49 



напр. то обстоятельство, что однородное строе­
ние глаза встречается у животных, принадлежа­
щих к весьма далеким друг от друга разрядам *. 

Усвоение одним существом типа жизни другого 
существа особенно легко может происходить та­
ким образом. Вследствие единосущия жизнь каж­
дого деятеля дана в подсознании всех других дея­
телей. Она может поэтому стать предметом сим­
патии или влечения деятеля, стоящего на менее 
высокой ступени развития; по своей смерти такой 
деятель может вступить в тело привлекательного 
для него более высоко развитого существа, стать 
одним из его органов и, выполняя эту функцию, 
научается вообще типу жизни своего хозяина. 
Профессор Политехникума в Праге Г Узел, за­
щищающий теорию перевоплощения, говорит, 
что организм есть школа для воспитания душ кле­
ток тела (der Zellseelen)**. 

Происхождение человека из низших существ 
может в некоторых случаях осуществиться таким 
образом. Положим, какое-либо умное домашнее 
животное, напр. собака или лошадь, полюбит лю­
дей так, что не сможет жить без них. После своей 
смерти такое животное не оставит людей; оно мо­
жет вступить в состав тела человеческого зароды­
ша и стать заведующим каким-либо центром моз­
га или другим важным органом. Исполняя спе­
циальные функции, такой субстанциальный дея­
тель научается вообще типу жизни, согласной 
с идеею человечности, и в дальнейшем своем раз­
витии может стать организатором такой клетки 
в теле человека, как яичко или сперматозоид; по-

* См. о конвергенции книгу Берга «Номогенез». 
** Prof. Dr. H. Uzel. Die Natur ein Evangelium. Prag, 1936. 

Гл. VI, 127. 

50 



еле оплодотворения он становится зародышем, 
развивающимся в теле матери, и рождается как 
человек. 

Этот шаг от животного к разумной человечно­
сти совершается, конечно, не посредством одних 
только индивидуальных усилий данного субстан­
циального деятеля, но еще и при благодатном со­
действии особого творческого акта Божия: дея­
тель, сотворенный Богом при творении мира, удо-
стоивается дополнительного акта творения, если 
бескорыстно стремится к добру столь высокого 
типа жизни, как разумная человечность. Это уче­
ние о дополнительном Божием акте творения вы­
работано Лейбницем, который назвал его словом 
transcreatio. Таким образом он в своем учении 
о перевоплощении сочетал две богословские тео­
рии происхождения души—теорию предсуще-
ствования и теорию креационизма. Имея в виду 
свое учение о дополнительном творческом акте 
Божием, поднимающем неразумную душу на сте­
пень разумности, Лейбниц полагает, что его тео­
рия перевоплощения может быть принята хри­
стианской Церковью. 

Учение Лейбница о transcreatio не есть искус­
ственное приспособление к христианскому миро­
воззрению. Всякий крупный шаг в развитии пси-
хо-материального царства возможен не иначе, как 
при соучастии всеведения Божия и творческой мо­
щи Бога. Весь рассказ книги «Бытия» о творении 
мира Богом в течение шести дней есть повествова­
ние об эволюции природы, осуществляющейся 
в форме содействия Богом поднятию на новую 
ступень тех существ, которые были уже сотворены 
Им в первичном акте абсолютного творения «не­
ба и земли». Под этим небом и землею можно 

4* 51 



разуметь творение Богом сверхкачественных суб­
станциальных деятелей, из которых одни, вступив 
на правильный путь поведения любви к Богу 
и ближнему, образовали «небо», т. е. Царство Бо-
жие, а другие вступили на путь эгоизма и образо­
вали «землю», т. е. наше психо-материальное цар­
ство бытия. Своим эгоизмом мы обрекли себя на 
необходимость более или менее длительного про­
цесса развития, ведущего к порогу Царства Божия 
нередко после многих уклонений в сторону и даже 
крайне печальных падений. 

На всех ступенях эволюции встречаются твор­
ческие достижения, изумляющие своим гениаль­
ным характером. Вспомним хотя бы в жизни ра­
стений изумительные приспособления для рассеи­
вания семян на большие расстояния или для зака­
пывания семян в почву. Не следует думать, что 
каждое такое изобретение есть результат творче­
ства какого-либо субстанциального деятеля, стоя­
щего во главе отдельного растительного организ­
ма, или осуществлено непосредственно творче­
ским актом Бога. Следует помнить, что вся при­
рода есть единое живое органическое целое, ие­
рархически построенное. Все царство растений 
и царство животных есть орган такого сложного 
высоко стоящего существа, как Земля. Поэтому 
существуют, напр., приспособления растений 
к животным и животных к растениям, которые 
изобретены субстанциальным деятелем, стоящим 
во главе Земли и объединяющим все процессы, со­
вершающиеся на ней и в ней. 

Знаменитый зоолог Карл фон Бэр и вслед за 
ним Н.Я. Данилевский понимают эволюцию как 
следствие «органической целестремительности», 
руководимой «разумною причиною». 

52 



Изложенная теория творческой эволюции в со­
четании с учением о перевоплощении делает по­
нятным широкое распространение в царстве жи­
вотных сходного строения таких органов, как 
сердце, печень, почки и т. п. Управление телом, за­
живление ран, вообще самоизлечение организма 
также объясняется тем, что один и тот же субстан­
циальный деятель в течение многих тысяч лет 
переживает многократно перевоплощения и, поль­
зуясь своим, а также чужим опытом, научается 
находить с успехом выход из различных затруд­
нительных положений. 

Не только тело человека сходно с телом жи­
вотных, но и характер некоторых людей иногда 
очень напоминает характер какого-либо животно­
го, и можно предположить, что они прошли через 
эту стадию развития в одном из предыдущих эта­
пов своей жизни. Г Зиммель, высказываясь, прав­
да, несколько неопределенно, в пользу учения 
о перевоплощении, говорит, что иной владетель­
ный князь (Fürst) проявляется как тигр, и как 
князь он «то же самое, что тигр, как тигр»; один 
и тот же «независимый от времени закон сущно­
сти» (ein zeitloses Wesensgesetz) может реализовать­
ся в различных телах, причем смерть и жизнь 
взаимно связаны*. 

Рудиментарные органы в теле человека, напр. 
червеобразный отросток слепой кишки, могут 
быть объяснены как следствие глубоко укоренив­
шейся привычки вырабатывать их в течение мно­
гих тысячелетий предыдущих жизней, когда эти 
органы были полезны; при изменившихся усло-

* G. Simmel. Zur Metaphysik des Todes.— Logos, 1910—11. 
B. I. <S.> 66, 69. 

53 



виях жизни органы эти потеряли смысл, но при­
вычка вырабатывать их сохранилась. Не только 
органы, но и поступки могут быть рудиментами 
поступков, некогда бывших полезными, а впо­
следствии утративших полезность, но сохранив­
шихся по привычке. Сюда относятся все те выра­
жения эмоций, которые Дарвин подводит под «за­
кон полезных ассоциированных привычек». 
В своей книге «Основные учения психологии с точ­
ки зрения волюнтаризма» я стараюсь показать, 
строя теорию эмоций, что некоторые эмоциональ­
ные проявления, напр. расширение тела при 
удовольствии и сжимание его при неудоволь­
ствии, суть у человека архаические реакции, со­
хранившиеся от самых примитивных ступеней жи­
вотной жизни. Исследования Фрейда показали, 
что в поведении человека есть много крайне ар­
хаических проявлений. 

В каждой своей жизни субстанциальный дея­
тель вырабатывает новые привычки, новые инте­
ресы и страсти. В новом воплощении деятель 
с первых моментов своей жизни уже имеет опреде­
ленный индивидуальный характер, потому что 
привычки, страсти и интересы прошлых его жи­
зней определяют его поведение, правда, не в виде 
сознательных воспоминаний о прошлом, а в виде 
инстинктов, безотчетных влечений, симпатий 
и антипатий. Профессор Узел опытом прошлых 
жизней объясняет, напр., то, что птица строит 
гнездо определенного типа или совершает перелет 
(из) северных стран в южные и наоборот по од­
ним и тем же путям. 

Изложенная теория эволюции основана на ут­
верждении, что индивидуально выработанные но­
вые свойства передаются по наследству. Между 

54 



тем, в современном естествознании широко рас­
пространено мнение, что новые свойства, возник­
шие у индивидуума в связи с его индивидуальным 
опытом, не передаются по наследству его потом­
кам. Это мнение — явно ошибочное, но возникло 
оно потому, что субстанциальный деятель, со­
гласно защищаемой мною теории, получает свои 
основные свойства не от своих родителей, а от са­
мого себя, именно из своих предыдущих жизней. 
Моцарт выработал свой музыкальный гений 
в жизни, предшествовавшей его рождению 
в 1756 г., в такой совершенной степени, что уже 
в возрасте трех лет увлекался музыкою и начал 
творить, будучи пятилетним ребенком; поэтому 
нам кажется, будто его гений получен им даром, 
без всяких усилий с его стороны. Только второсте­
пенные свойства, зависящие от строения тела, мо­
гут быть получены по наследству от родителей 
и других предков, напр. цвет волос, строение ка­
кой-либо железы, соотношение между центро­
стремительными и центробежными путями в моз­
гу, благоприятное для музыкальной виртуозности 
и т.п. 

Наследуемые второстепенные свойства не слу­
чайно выпадают на долю рождающегося суще­
ства. Деятель, стремящийся, напр., воплотиться 
как человек, сам выбирает себе семью, соответ­
ствующую своим страстям, своим инстинктив­
ным влечениям. Конечно, он выбирает себе роди­
телей, но и родители принимают его или, наобо­
рот, не допускают, чтобы он стал зародышем. Та­
ким образом, некоторые сходства между предка­
ми и потомками объясняются не наследованием 
свойств, а соединением сходных существ в одну 
социальную группу. 

55 



Такое представление о будущем воплощении 
как выборе себе родителей встречается у некото­
рых народов. Фробениус рассказывает, что 
в эфиопской культуре есть обычай принесения 
своего короля в жертву. Он беседовал с одним ко­
ролем, который должен был в следующем году 
подвергнуться смерти и говорил о ней спокойно, 
как о небольшом путешествии. «В последние годы 
урожаи были плохи, не было дождей; после моей 
смерти дождь станет падать лучше». «У меня есть 
маленький внук, которого я очень люблю. Он 
должен взять себе жену из хорошего племени. От 
этого внука я хочу родиться, когда вернусь» после 
смерти*. 

Человек в своем до-человеческом существова­
нии прошел чрез весьма различные ступени эво­
люции от неорганической природы через жизнь 
в виде растения или животного. Благодаря этому 
личному прошлому опыту мы, занимаясь изуче­
нием природы, понимаем ее строение и процессы, 
совершающиеся в ней. Шеллинг, утверждающий, 
что вся природа есть единое живое целое, стремя­
щееся выработать совершенный организм, и при­
знающий учение о перевоплощении, говорит, что 
наше понимание природы облегчено нашим про­
шлым опытом и наличием у нас «трансценден­
тальной памяти». Может быть, благодаря этой па­
мяти человечество, не утратившее под влиянием 
искусственной культуры связи со своим про-

* L. Frobenius. Paideuma. Umriss einer Kultur und Seelen­
lehre, 1921. 

56 



шлым, так склонно верить в перевоплощение. 
В сагах и сказках очень часто встречается рассказ 
о существах природы, желающих стать челове­
ком*. 

Веря в перевоплощение, примитивные народы 
стараются при рождении ребенка узнать, кто он, 
какой из предков родился у них. Зиммель в своей 
статье «К метафизике смерти» сообщает о некото­
рых приемах, применяемых ими для этой цели. 
У одного племени негров к новорожденному под­
носят вещи предков и наблюдают, какая из них 
привлечет к себе его внимание. «Это дядя Джон», 
говорят они, «он узнает свою трубку». У маорий-
цев жрец произносит при новорожденном имена 
предков; они полагают, что ребенок — тот из 
предков, при имени которого он чихнет или закри­
чит. 

Всякая научная гипотеза становится все более 
вероятною по мере того, как следствия, вытекаю­
щие из нее, получают эмпирическое подтвержде­
ние. Проф. Узел, ссылаясь на одного доктора ме­
дицины в Праге, считает возможным получить, 
между прочим, ценные наблюдения путем сравне­
ния отпечатка пальцев предков и потомков, также 
путем сравнения их характеров (стр. 137). Одним 
из подтверждений гипотезы перевоплощения мо­
жет служить увеличение числа рождений после 
периодов чрезмерной смертности, напр. после 
эпидемий, после голодовок, увеличение числа ро­
ждений мальчиков после войны. Наиболее убеди­
тельное подтверждение учения о перевоплощении 

* А. Bertholet. Der Buddhismus und seine Bedeutung für un­
ser Geistesleben, стр. 59. 

57 



можно было бы получить, если бы удалось найти 
достоверно установленные случаи воспоминания 
человека о прежней жизни с такими фактами, дей­
ствительность которых можно было бы устано­
вить и знание о которых данного лица можно бы­
ло бы объяснить только его предшествующей жи­
знью. 

Глава третья 

ВОСХОЖДЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА 
НА ВЫСШИЕ СТУПЕНИ БЫТИЯ 
Размышляя о пути, который нужно пройти 

земному человеку, чтобы освободиться от своих 
недостатков, душевных и телесных, и достигнуть 
высших ступеней совершенства, поставим перед 
своим умом и воображением конечную цель, для 
которой мы сотворены Богом. Все субстанциаль­
ные деятели сотворены, чтобы быть действитель­
ными личностями. Все они имеют следующие 
свойства, которые суть образ Божий, неуничтожи­
мый, как и все сотворенное Богом, даже и на са­
мых низших ступенях падения: сверхвременность, 
сверхпространственность, свобода, сверхкаче­
ственная творческая сила, единосущие со всеми 
остальными тварными деятелями. При правиль­
ном использовании свободы, именно при полном 
отсутствии эгоизма и, следовательно, при беско­
рыстной любви ко всем абсолютным ценностям 
сообразно рангу их, субстанциальный деятель 

58 



удостоивается обожения по благодати, становит­
ся членом Царства Божия и осуществляет подо­
бие Божие. Основные черты подобия Божия отча­
сти указаны уже в предыдущей главе: это — 
конкретное единосущие, всеохватывающее зна­
ние, безграничная мощь тварного творчества 
(благодаря сочетанию сил члена Царства Божия 
с силою Божией и всех других членов Царства Бо­
жия), соборное творчество, совершенная полнота 
жизни, космическое тело*. 

Расстояние между несовершенным состоянием 
земного человека и абсолютным совершенством 
его в Царстве Божием чрезвычайно велико. 
Поэтому должно существовать много ступеней 
жизней, более сложных, чем человеческая, содей­
ствующих развитию новых способностей, расши­
рению и обогащению деятельностей личности. 
Одну из возможных ступеней более сложной жи­
зни представляет собою социальное бытие суб­
станциального деятеля, стоящего во главе обще­
ства. Чтобы познакомиться с этим типом жизни, 
рассмотрим строение такого общественного цело­
го, как нация, образующая самостоятельное госу­
дарство. Имея в виду такую ступень бытия, легче 
представить себе множественность и разнообра­
зие возможных форм сверхчеловеческой жизни. 

Согласно метафизике персонализма, нация 
есть личность высшего порядка, чем человек. На­
ционально-государственное я есть, как и человече­
ское я, сверхвременный и сверхпространственный 
субстанциальный деятель, представляющий со­
бою душу нации. Человеческое я подчиняет себе 

* См. о космическом теле мою статью «О воскресении во 
плоти».— Путь, 1931; The resurrection of the body.— Anglican 
theological review, 1949, № 2. 

59 



клетки своего тела и использует их деятельность 
для таких функций, как восприятие, мышление, 
прогулка, беседа с другими людьми и т. п. Что же 
касается национального я, телом его служат все 
люди, составляющие народ, а также и террито­
рия. Люди и части территории, составляющие со­
циальное тело, суть органы социального я, управ­
ляемые им так, что оно осуществляет чрезвычай­
но сложные деятельности. Напр., восприятия со­
циального я бесконечно совершеннее наших. Ког­
да турист путешествует по Франции, как бедны 
и отрывочны его восприятия этой страны! Иное 
дело восприятие Франции, получающееся у соци­
ального я Англии благодаря существующему для 
ее сознания единству восприятий англичан, нахо­
дящихся во Франции. Положим, группа англичан-
туристов любуется Шартрским собором; одни из 
них находятся внутри собора, другие вне его 
и притом с разных сторон собора. Отсюда в со­
знании социального я получается сразу цельное 
всестороннее восприятие собора. Это глубоко но­
вый тип восприятия в сравнении с нашим. Точно 
так же и поступки национально-государственного 
я, суд, война, меры против природных катастроф, 
напр. пожара, наводнения и т.п., целостны, как 
пение артиста, но по типу своего строения глубо­
ко отличны от индивидуально-человеческих. 

Поступки национального я, в составе которых 
координированы действия многих людей, предпо­
лагают высокую способность его управлять пове­
дением подчиненных ему людей, служащих социа­
льному целому как органы его государственной 
и культурной жизни. Подготовка к такому типу 
жизни может начаться уже в нашем человеческом 
существовании в форме способности к социально-

60 



му организаторству и умения управлять людьми. 
Говоря это, я вспоминаю профессора философии 
права П. И. Новгородцева. Он был крупным об­
щественным деятелем и умел властно подчинять 
себе людей. В эмиграции в Праге благодаря его 
энергии был организован полный русский Юри­
дический факультет, деканом которого он был до 
своей смерти. Умирая от воспаления легких, он 
в предсмертном бреду жаловался на то, что в его 
сердце спорят между собою студенты. Этот бред 
его можно понять как начало перехода от челове­
ческого типа жизни к другому более сложно­
му, состоящему в том, что он становился душою 
целой общественной группы. 

Учение о том, что нация и вообще всякое об­
щество есть личность более высоко развитая, чем 
человек, и пользующаяся входящими в ее состав 
людьми как своими органами, вовсе не означает, 
будто человек зависит от общества так, что ли­
шается свободы воли и становится пассивным 
орудием социального целого. Субстанциальные 
деятели не утрачивают свободы воли ни на какой 
ступени своего включения в более высокое един­
ство. Даже клетки человеческого тела суть суще­
ства свободные, служащие целому организму че­
ловека лишь настолько, насколько они сочув­
ствуют этому целому, но они могут взбунтовать­
ся и начать, напр., образование раковой опухоли, 
вредящей организму, или же могут разложить­
ся на составные элементы и выйти из организ­
ма. Тем более очевидно, что человек добросовест­
но служит своему социальному целому, посколь­
ку он любит его и усваивает его интересы как 
свои собственные, но он может, оставаясь по па­
спорту, напр., гражданином государственной на-

61 



ции, стать к ней равнодушным или даже враждеб­
ным, и тогда он есть инородное тело в ней. 

Персоналистическое учение о народе может 
вызвать следующий недоуменный вопрос: неуже­
ли какое-либо примитивное негрское племя в Цен­
тральной Африке есть более высоко развитое су­
щество, чем, напр., Ньютон или химик Менде­
леев. На этот вопрос можно ответить так: по сте­
пени развития, правда, весьма одностороннего, 
Ньютон и Менделеев стоят выше негрского пле­
мени, но тип развития всякого общественного це­
лого более высок, чем тип жизни самого гениаль­
ного человека, так как деятельность общества не­
сравненно более сложна и разнообразна, чем дея­
тельность отдельного человека. 

Расстояние между личностью человека и лично­
стью культурно-национального я, такого как, 
напр., я Англии, Германии, России, чрезвычайно 
велико. Поэтому нельзя себе представить, чтобы 
какой-либо человек сразу после смерти мог стать 
душою сложного и высоко развитого общества. 
Должны существовать более простые сверхчело­
веческие единства и деятельности, исполняя кото­
рые личность умершего человека поднимается на 
такую высоту, чтобы стать душою культурного 
народа. Познакомимся с различными видами та­
ких менее сложных, но более чем индивидуально 
человеческих способов жизни. 

Семейная жизнь создает особенно интимную 
близость между мужем и женою, между родителя­
ми и детьми, бабушкой, дедушкой и внуками. Не­
редко, сидя, напр., за обедом, один член семьи ду­
мает о чем-либо, а другой начинает говорить на 
ту же тему или как бы отвечать на запрос первого. 
Они зачастую вступают в такое отношение, как 

62 



будто они составляют единое существо и один 
служит органом другому. После смерти любимо­
го человека мы чувствуем иногда, что связь с ним 
не прервалась, а стала еще более непосредствен­
ною, еще более интимною, чем при жизни; грубые 
части тела, увеличивавшие наше разъединение, 
отпали, и стала возможною большая, чем прежде, 
близость двух я. Д-р Бездек в своей книге «Загадка 
болезни и смерти» рассказывает об одном лице, 
которое после смерти своей жены однажды почув­
ствовало, что жена его с ним и говорит ему: «Я не 
только не умерла, но живу в тебе самом. Я состав­
ляю теперь часть твоего духа; могу соединиться 
с душою и других людей, когда они вспоминают 
обо мне.., но твоя и моя душа образуют теперь не­
разрывное единство» (II ч., 111). 

Адольф Франк говорит, что в Каббале в книге 
Зогар (Zohar) существо, в котором нет сочетания 
мужского и женского принципа, не считается 
«высшею и полною формою». «Даже имя челове­
ка может быть дано только мужчине и женщине, 
соединенным как одно существо»*. 

Интимная связь между умершим и живыми 
членами семьи может достигнуть такой степени, 
что я умершего видит их глазами и слышит их 
ушами. В России один кружок ученых и их родные 
устраивали сеансы автоматического письма. В не­
которых из этих сеансов сообщения исходили, по-
видимому, от лиц, недавно умерших и близких 
к членам кружка. Между прочим, «являвшиеся» 
говорили, что им удается так использовать тело 
некоторых членов кружка, чтобы видеть и слы­
шать то, что они видят и слышат. 

* Ad. Frank. La Kabbale. 3 изд., 1892, стр. 179. 

63 



В Каббале есть учение об Ibbûr. Так называе­
тся случающееся иногда присоединение к душе че­
ловека более высокой души с целью помочь чело­
веку совершенствоваться. Этот гость так интимно 
сочетается с человеком, что образует с ним «едино 
сердце и едину душу». Когда задача выполнена 
или когда не удается ее выполнить, душа гостя 
уходит от души хозяина тела. Такая душа есть как 
бы «добрый ангел»; но бывает также и присоеди­
нение злой души, которая содействует ухудшению 
характера человека*. 

Каждое человеческое я имеет в своем теле суб­
станциальных деятелей, высоко развитых, напр. 
заведующих высшими центрами мозга. Сотруд­
ничество наше с ними, напр., при произнесении 
речи или при исполнении музыкальной пьесы, 
чрезвычайно облегчает нам эти деятельности. Но 
в случае расхождения интересов нашего я и этих 
помощников наших они становятся нашими вра­
гами, и тогда возникают такие заболевания, как, 
напр., истерические неврозы. Один из таких деяте­
лей или группа их завладевает какою-либо целою 
областью нашего тела и распоряжается ею само­
стоятельно, причем оно перестает подчиняться 
нашему я. Еще хуже, чем истерия, явление так на­
зываемого раздвоения личности. Оно состоит 
в том, что один из деятелей тела поднимается 
в своем развитии на степень человеческого я 
и стремится завладеть всем телом. Тогда начинае­
тся борьба между двумя я, живущими в одном те­
ле: побеждает то бунтовщик, оттесняющий перво­
начального хозяина на задний план, то первона-

* Ad. Frank, стр. 185; к сожалению, Франк недостаточно 
оценил значительность этого учения. 

64 



чальный хозяин тела. Обыкновенно это два суще­
ства с характером весьма различным, так что гар­
моническое сожительство их в одном теле невоз­
можно. 

Одна из первых ступеней сверхчеловеческой 
жизни состоит, вероятно, в том, что я умершего 
становится душою какой-либо семьи. Возможно 
и то, что какой-либо, напр., промышленник, 
страстно увлекающийся ведением своего пред­
приятия, становится по смерти душою основан­
ной им акционерной компании; но деятельность 
в таких узко специальных общественных группах 
не может заполнить всю жизнь субстанциального 
деятеля, и потому возможно, что он живет отча­
сти этою социальною функциею и отчасти челове­
ческою жизнью, присоединяясь к душе какого-
либо из своих родных или друзей. Проф. Карса­
вин, придерживающийся персоналистической тео­
рии общества, говорит в своей «Философии исто­
рии», что даже какая-нибудь беседа нескольких 
лиц, едущих в одном и том же вагоне железной 
дороги, есть уже социально систематизированный 
процесс, руководимый, по его терминологии, 
«симфоническою личностью». 

Явление, аналогичное смерти человека, живот­
ного или растения, существует и в жизни социаль­
ных единств. Государственно оформленный на­
род может умереть: душа народа может покинуть 
его и государство распадется, нация сойдет со сце­
ны, как было с Ассириею, Афинами и т. п. Не всег­
да такая перемена заметна извне; душа народа 
может покинуть его, но другой субъект может 
подчинить себе людей, входивших в его состав, 
и вновь образовать государство. Л. П. Карсавин 
полагает, что Россия, напр., несколько раз меняла 

5-1701 65 



своего субъекта — в начале XVII в. в Смутное 
время и в XX в. во время большевицкой револю­
ции. 

Каждое существо, имеющее несколько орга­
нов, построено иерархически: во главе его стоит 
субстанциальный деятель, которому подчинены 
его органы, а если эти органы сложны, то и каж­
дый из них имеет во главе субстанциального дея­
теля, управляющего деятелями еще менее разви­
тыми и т.д. Таково, напр., строение животного, 
растения, человека, нации и т. п. С первых шагов 
своей жизни такое существо осуществляет деятель­
ности весьма разнообразные, намечающие уже 
зарождение многих органов. Очевидно, с самого 
начала жизни, напр., человека его я действует уже 
в союзе с несколькими субстанциальными деяте­
лями, которые подружились с ним в предыдущих 
жизнях его и при смерти не покидают его. Иными 
словами, это значит, что высоко развитое я, напр. 
всякое человеческое я, умирая, утрачивает не все 
свое союзное тело: часть тела, конечно, микроско­
пически малая, остается при нем и разделяет его 
дальнейшую судьбу. Поэтому Лейбниц сравни­
вает смерть с внезапным очень сильным исхуда­
нием. 

Некоторые люди отличаются своим характе­
ром и поведением от остальных людей до такой 
степени, что можно предположить, не явились ли 
они на Землю из какой-либо другой области все­
ленной, где опыт их и условия жизни были иные, 
чем у нас. Таков, напр., был Лермонтов. Есть так­
же люди, жаждущие выхода с Земли в какой-то 
другой мир. У знаменитого классического фило­
лога Φ. Ф. Зелинского была дочь, которая расска­
зывала, что у нее бывают «светлые видения». 

66 



У нее было патологическое неодолимое стремле­
ние к самоубийству, и кончила она тем, что вы­
бросилась из окна с большой высоты. 

Согласно персонализму, весь мир состоит из 
личностей, действительных и потенциальных. 
Следовательно, все существа обладают жизнью, 
если словом жизнь обозначать целестремителъ-
ную деятельность, которая не просто существует, 
а существует для субъекта ее, т. е. сознательно или 
бессознательно удовлетворяет или не удовлетво­
ряет его. Только вещи, т.е. сочетания деятелей, 
произведенные сообразно отвлеченной идее, 
напр. тарелка, гнездо, паутина и т. п., не суть жи­
вые существа; однако и они имеют в своей основе 
такие части, как, напр., атомы кислорода, молеку­
лы воды и т. п., которые суть живые потенциаль­
ные личности. Таким образом, жизнь крайне раз­
нообразна: есть жизнь более примитивная, чем 
в царстве растений и животных, и есть жизнь бес­
конечно более сложная, напр. жизнь планет, солнц 
и целых солнечных систем. Мало того, даже и 
жизнь той же ступени сложности, как у животных 
и растений, может быть крайне отличною от зна­
комой нам на Земле. Напр., некоторые астрономы 
говорят, что возможны организмы, ткани кото­
рых вместо углерода имеют кремний. Физиолог 
Прейер (Ргеуег) думает даже, что возможны «ог­
ненные» организмы. О таком разнообразии форм 
жизни можно найти соображения в книге Эд. Гарт-
мана «Das Problem des Lebens»*. 

Сверхчеловеческие существа содержат в своем 
* Эд. Гартман (1842—1906), философ до сих пор недоста­

точно оцененный, автор «Philosophie des Ünbewussten» и заме­
чательной книги «Kategorienlehre» (кроме первых ста страниц, 
где он излагает свою психологистическую теорию ощущений). 

67 



составе, как свои органы, не только людей, но 
и большие или меньшие отрезки природы. Когда 
умирает великий человек, особенно из тех, которые 
обладают стихийною силою, происходят явления 
в природе, дающие основание догадываться, что 
умерший вступает в какое-то высшее, чем человек, 
единство природы. Во время смерти Иисуса Хри­
ста на кресте произошло землетрясение и затме­
ние солнца. Но Иисус Христос был Богочеловек; 
поэтому поищем лучше примеров из истории 
чисто человеческого бытия. Когда умирал Бетхо­
вен, раздался страшный удар грома. Байрон умер 
вечером 19 апреля 1824 г. в Мйссолонги; в это 
время разразилась страшная гроза с необычайны­
ми ударами грома. Солдаты и пастухи на остро­
вах в лагуне, верившие, что при смерти героя про­
исходят чудесные знамения, говорили, слыша уда­
ры грома: «Байрон умер» (см. A. Maurois. Byron, 
т. II). В то время, когда на дуэли Лермонтов был 
убит, произошла гроза. В августе 1900 г. Ницше 
заболел воспалением легких; 24 августа разрази­
лась гроза и у Ницше произошел апоплексический 
удар, после чего он в полдень 25 августа умер. 
Когда Бисмарк умирал, происходила буря на Се­
верном море. Мазепа умирал 1 октября 1709 г. 
в 10 часов вечера под грохот дождя и удары грома 
(см. Elie Borschate et René Martel. Vie de Maseppa). 

Когда подумаешь, что умерший любимый че­
ловек творит себе новое тело и даже восходит, мо­
жет быть, в сверхчеловеческую область бытия, то 
приходит в голову печальная мысль, что разлука 
с ним будет вечною и что среди бесчисленных бил­
лионов существ мы не узнаем его, даже если 
и встретимся с ним. Лермонтов в одном из своих 
стихотворений говорит: 

68 



И смерть пришла: наступило за гробом свиданье,— 
Но в мире новом друг друга они не узнали... 

Ответ на эту тревожную мысль можно дать 
следующий. Тот, кто питает к какому-либо лицу 
настоящую индивидуальную личную любовь, 
вступает с ним в нерасторжимую бытийственную 
(онтологическую) связь *. И после смерти при но­
вом воплощении эта связь сохраняется в форме 
хотя бы безотчетной симпатии к данной индиви­
дуальности, если нет воспоминания о прежней жи­
зни. Мало того, на более высокой ступени разви­
тия все прежние этапы жизни становятся вспоми­
наемыми и тогда делается возможным уже и со­
знательное общение с тем лицом, которое мы не­
когда полюбили настоящею, т.е. вечною любо­
вью. Нюренбергер, много думавший о проблеме 
перевоплощения, говорит, что родственные души 
встретятся, напр., на более высокой ступени бы­
тия, в более увлекательном образе, в среде более 
красивой, чем земная; если один умер раньше дру­
гого, он посвящает любимого в тайны новой жи­
зни; они сравнивают старое и новое, так как на 
высших ступенях бытия существует воспоминание 
о прошлом**. 

Люди, поднимающиеся в своем развитии на 
ступени сверхчеловеческого бытия, выходят из 
состава человечества. С другой стороны, существа 
низшие, чем человек, развиваясь, вступают в со­
став человечества. Отсюда становится понятным, 

* См. главу о любви в моей книге «Условия абсолютного 
добра. Основы этики»; Des conditions de la morale absolue. 

** Dr. J. E. Nürnberger. Still-Leben oder über die Unster­
blichkeit der Seele. 2 Aufl. 1842, Kempten, Briefe an eine Freundin, 
стр. XXIV с. 

69 



почему так невелик и неустойчив прогресс в суще­
ственных духовных проявлениях человечества — в 
области морали, религиозной жизни, художе­
ственного творчества. Каждый день на место ухо­
дящих из жизни человечества гениев и талантов 
вступают шекспировские Калибаны, и много сил 
приходится затрачивать на то, чтобы поднять их 
на степень культуры, достойной человека. Пояс­
нить это можно следующим сравнением. Пред­
ставим себе школу, в первый класс которой посту­
пили осенью дети, едва умеющие читать, писать 
и считать. Весною в их знании и умении обнару­
жится некоторый, правда не особенно значитель­
ный, прогресс, но они уйдут из первого класса 
и следующею осенью в первом классе мы опять 
будем наблюдать детей, едва умеющих читать, 
считать и писать. 

Сравнивая историческое настоящее человече­
ства с прошлым и видя постоянные исторические 
неудачи, можно прийти в отчаяние: особенно в на­
ше время стало очевидно, что в истории человече­
ства нет значительного совершенствования в су­
щественных основах человеческого характера, 
тогда как идеалы религиозных людей бесконечно 
высоки. Но если сравнивать настоящее человече­
ство с дочеловеческим царством бытия, понимая 
его в духе теории перевоплощения как наше соб­
ственное прошлое, то прогресс окажется гран­
диозным и у нас окрепнет вера в бесконечные си­
лы наши и возможности дальнейшего сверхчело­
веческого развития, ведущего к порогу абсолют­
ного добра, к вратам Царства Божия. 

70 



Глава четвертая 
ДОСТОИНСТВА УЧЕНИЯ 

О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 
Бог есть существо всемогущее, всеведущее 

и всеблагое. Отсюда следует, что Он творит мир 
с целью создать наивысшее возможное добро. Он 
творит только личности, т. е. существа, наделен­
ные такими свойствами, правильное использова­
ние которых делает их достойными обожения по 
благодати и вступления в Царство Божие. Члены 
Царства Божия суть тварные боги (так говорят 
св. Афанасий Великий и др. отцы Церкви): они 
осуществляют абсолютное добро, руководясь лю­
бовью к Богу, большею, чем к себе, и любовью 
к ближним, равною любви к себе; в них и в их 
творческой деятельности нет никаких несовер­
шенств, никаких недостатков. В награду за чисто­
ту сердца они видят Бога «лицом к лицу» (visio 
beatifica, т. е. видение, дающее блаженство), а вме­
сте с тем воспринимают и весь мир как целое. Бу­
дучи посвящены в Божественный замысел о мире 
и следуя воле Божией, члены Царства Божия при­
нимают участие в жизни мира, посылаемые к нам 
Провидением. В своей деятельности они прояв­
ляют бесконечную творческую мощь, так как си­
лы их сочетаются друг с другом для соборного 
творчества и дополняются силою Самого Госпо­
да Бога для осуществления совершенного добра, 
абсолютной красоты и полноты жизни. Деятель­
ность обоженного существа имеет положительное 
значение для всего мира; поэтому можно сказать, 
что весь мир есть его тело. Иными словами, член 
Царства Божия имеет космическое тело. 

71 



В еще более всеобъемлющем смысле обладает 
космическим телом Второе Лицо Св. Троицы, 
Бог-Слово как Богочеловек. В самом деле, Иисус 
Христос есть глава Церкви, Церковь есть Тело 
Его. Но Церковь неотделима от вселенной, кото­
рую она питает и воспитывает даже и в наиболее 
глубоко падших областях ее. Следовательно, Те­
ло Христа есть тело космическое в точном смысле 
слова. Что же касается лиц, входящих в состав 
Царства Божия, каждое из них есть космический 
член космического тела Христа: каждое из них 
есть своеобразный аспект Тела Христа, имеющий 
индивидуальное вселенское значение и назначе­
ние*. 

Когда совершается обожение тех лиц, которые, 
согласно определению суда Божия, должны стать 
членами Царства Божия? Возможно ли, чтобы 
обыкновенный человек, далекий от нравственного 
совершенства, тотчас после смерти мог удостоить­
ся той полноты душевного и телесного бытия, 
которая есть воскресение в жизнь вечную? Скачок 
от земной жизни человека с его бедным опытом, 
слабым умом, весьма ограниченными духовными 
силами и несовершенным телом к бесконечности 
Божественной жизни и вселенского бытия так гро­
маден и так необоснован, что нельзя допустить, 
чтобы он осуществлялся хотя бы и в порядке чуда, 
творимого всемогуществом Божиим. В самом де-

* Подробности этого учения о космическом теле, особен­
но разъяснение того, каким образом, несмотря на столь ин­
тимную связь со всем миром, Христос и члены Царства Божия 
непричастны мировому злу и не ведут титанической чувствен­
ной жизни, см. в моей статье «Воскресение во плоти» — Путь, 
1931; The resurrection of the body.— Anglican theological review, 
1949, № 2. 

72 



ле, не могут быть даны извне такие способности 
и переживания, которых сущность, ценность 
и смысл состоят в том, что они творятся самою 
личностью: таковы любовь, чистота сердца, прео­
доление эгоизма, расширение объема сознания, 
необходимое для этой цели увеличение числа од­
новременно производимых актов внимания и т. п. 
Для участия, напр., в Божественном всеведении 
необходимо творить одновременно бесконечное 
множество актов внимания и различения, направ­
ленных на бесчисленное множество предметов. 
Перейти от нашего ограниченного объема созна­
ния и внимания к этой бесконечной сложности мо­
жно не иначе, как путем постепенных и длитель­
ных упражнений, которые требуют не десятков 
или сотен лет, а многих миллионов лет. Стоит 
представить себе хотя бы только это условие вос­
хождения к порогу Царства Божия, чтобы понять, 
что между смертью человека и окончательным су­
дом Божиим, предваряющим вступление его 
в Царство Божие, должен протекать более или ме­
нее продолжительный период времени, в котором 
происходит дальнейшее развитие личности. 
В связи с этим возникает вопрос об условиях жи­
зни человеческой личности в период после смерти 
и до вступления в Царство Божие. 

Православная Церковь не дает точного ответа 
на вопрос о состоянии личности после смерти до 
воскресения. В ней распространено только не­
определенное представление о состоянии разво-
площения души и пассивном ожидании ею по­
следнего суда. Такое представление не может 
удовлетворить нашего ума. Тысячи лет, проводи­
мые душою без творческой духовно-телесной дея­
тельности, без дальнейшего опыта и новых испы-

73 



таний, не прибавляют оснований для суда и не 
имеют никакого смысла. Хуже всего то, что нрав­
ственное состояние множества людей в конце жи­
зни бесконечно далеко от того, чтобы они были 
достойны обожения. За исключением святых, уже 
в земной жизни или в момент смерти достигших 
высокой ступени любви к Богу, любви ко всем 
тварям и чистоты сердца, бесчисленное множе­
ство людей умирают, находясь на бесконечном 
расстоянии от Царства Божия, как бы не закончив 
своего дела на земле. Даже и люди, энергично бо­
рющиеся со своими пороками и страстями, с вели­
чайшим трудом подвигаются вперед по пути са­
мосовершенствования и самовоспитания. Испове­
дуясь перед священником, такой человек ежегод­
но с горестью констатирует, что в борьбе с основ­
ными своими страстями он почти ничего не до­
стиг. Если окончательный суд состоит в том, что 
одни удостоиваются вечного блаженства в Цар­
стве Божием, а другие посылаются навеки в ад, то 
пришлось бы думать, исходя из наблюдений над 
нашими несовершенствами в конце жизни, что 
спасаются очень немногие и бесконечное множе­
ство остальных людей обрекаются на вечные ад­
ские муки. В таком случае необходимо было бы 
признать, что творение мира Богу не удалось, 
и теодицея была бы невозможна. Отсюда следова­
ло бы, что Бог не есть существо совершенное, что 
Он — не всемогущий, не всеведущий и не всебла-
гий. Но религиозный опыт убедительно свидетель­
ствует, что Бог абсолютно совершен и что Он 
есть Любовь. Поэтому несомненно, что сотворен­
ный Им мир способен осуществить наивысшие 
степени добра. И Священное Писание содержит 
в себе немало подтверждений этой мысли. Бог 

74 



«хочет, чтобы все люди спаслись», говорит ап. 
Павел (1 Тим. II, 4). Но чего хочет Бог, то несом­
ненно и осуществится. 

Как уже сказано, спасение грешника не может 
быть осуществлено путем дарования ему извне 
чистоты сердца. Собственными свободными уси­
лиями должен он преодолевать в себе зло. Но все­
могущий, всеведущий и всеблагой Бог помогает 
ему на этом пути, не нарушая его свободы, имен­
но ставя его в такие условия, в которых собствен­
ный опыт его откроет ему глаза на ничтожество 
и постыдность зла, на величие и красоту добра. 
Для этого необходимо, чтобы после телесной 
смерти человек продолжал жить, творчески про­
являться и приобретать все новый и новый опыт. 
Само строение мира и душевной жизни содей­
ствует тому, чтобы рано или поздно опыт помог 
нам достигнуть очищения сердца от эгоистическо­
го себялюбия. В самом деле, всякий эгоистиче­
ский поступок имеет содержание, далекое от идеа­
ла полноты бытия, и потому сопутствуется рано 
или поздно полным или, по крайней мере, частич­
ным неудовлетворением. Эта неудовлетворен­
ность жизнью есть имманентное наказание за грех, 
не искусственно извне налагаемое на человека, 
а естественно и неизбежно вытекающее из самого 
состава нравственно несовершенного поведения. 
Таким образом, всякая дурная страсть, всякое 
зло, вносимое нами в мир, искупается более или 
менее тяжелыми страданиями, пока сполна не 
очистится сердце наше. 

Спасение всех достигается благодаря любви 
Божией к сотворенным Им существам, но эта лю­
бовь соединена со справедливостью: грешная лич­
ность удостоивается обожения только после того, 

75 



как она свободными усилиями преодолела в себе 
всякое зло. Громадное большинство людей уми­
рают, явным образом будучи далекими от полной 
чистоты сердца. Многие люди стоят на такой низ­
кой ступени нравственного развития, что, совер­
шив дурной поступок, они не испытывают угрызе­
ний совести и раскаяния. Удерживать от зла пу­
тем угрозы вечными мучениями — прием педаго­
гически весьма несовершенный: если человек не 
совершает дурного поступка только из страха на­
казания, сердце его остается нечистым. Следова­
тельно, он не заслуживает обожения. Дальнейшая 
задача воспитания должна состоять в том, чтобы 
воспитать в таком человеке любовь к добру; эта 
цель во многих случаях не может быть достигнута 
в течение одной жизни человека на земле. Поэто­
му для справедливого осуществления дела спасе­
ния всех, взятого на Себя Иисусом Христом, необ­
ходимо, чтобы после смерти человека продолжа­
лась жизнь его в новых условиях, с новым опы­
том, который может быть использован для нрав­
ственного совершенствования. Иммануил Герман 
Фихте (Фихте Младший) говорит, что «земное су­
ществование человека понятно лишь как начало 
и дробь развития будущих ступеней духа». 
Иоганн Себастиан Бах в конце жизни заявлял, 
что «теперь впервые он чувствует внутренний дух 
музыки и хочет иметь возможность заново на­
чать исследование его»*. 

Если даже добрые деятельности человека тре­
буют дальнейшего развития, то тем более очище­
ние сердца от зла возможно не иначе, как на осно-

* J. Н. Fichte. Die Seelenfortdauer und die Weltstellung des 
Menschen. 1867, Schlussanmerkung. §§27 и 28, стр. 463. 

76 



ве новых испытаний. Очень часто человек сам не 
может уверенно ответить на вопрос, удалось ли 
ему преодолеть какую-нибудь свою страсть спол­
на так, чтобы устоять против любых соблазнов. 
Примером может служить поведение многих лю­
дей в области половой жизни, если общественное 
положение их дает им значительную свободу 
и подсовывает множество соблазнов. Вспомним, 
напр., хотя бы жизнь султанов, имевших сотни 
жен и наложниц, или поведение в этом отношении 
Наполеона и многих государей Европы. 

Человеческий опыт слишком ограничен и со­
блазны его недостаточно могущественны, чтобы 
испытать до последней глубины сердце личности 
и развить все ее способности до тех высших степе­
ней, которые делают понятным, каким образом 
может быть осуществлено в конечном итоге спа­
сение всех личностей и обожение их по благодати 
в гармоническом соотношении любви Божией 
и вместе с тем справедливости. Персоналистиче-
ское учение о перевоплощении, в котором призна­
но существование более сложных ступеней жизни, 
чем человеческая, напр. жизнь социальных я, пла­
нетных я и т. д., делает понятным углубление опы­
та, увеличение мощи соблазнов и предельное раз­
витие всех способностей, необходимое для сво­
бодного внутреннего принятия даров благодати 
Божией. Поистине Царство Божие силою берется, 
не в смысле, конечно, самоискупления, а в смыс­
ле подвига самой личности, без которого она 
неспособна усвоить благодатную помощь от 
Бога. 

Под влиянием опыта одни личности возра­
стают в добре, а другие — в зле. Возможно и такое 
падение личности, при котором наступает осата-

77 



нение ее *. Однако это извращение не может длить­
ся вечно. Ничтожность зла, наличие имманент­
ных наказаний и заботы Провидения о каждой 
личности рано или поздно приведут к тому, что 
даже и осатаневшее существо покается, вступит 
окончательно на путь добра и удостоится спасе­
ния. Учение о спасении всех личностей, включая 
и дьявола, развито такими великими отцами 
Церкви, как св. Григорий Нисский. Без этого уче­
ния невозможна теодицея. 

Из современных великих представителей бого­
словской мысли сошлюсь на от. Сергия Булгако­
ва. Осуждению подверглось только его учение 
о Божественной Софии как природе (усии) Бога, 
но никто не может отрицать того, что другие ори­
гинальные мысли его содержат в себе много цен­
ных элементов. В своей книге «Невеста Агнца» он 
показывает, что учение о вечности адских мук 
в смысле бесконечной длительности во времени не 
возведено на степень догмата Православной Цер­
ковью и представляет собою лишь «богословское 
мнение» (стр. 512). За «конечные и ограниченные 
грехи», думает от. Сергий, несправедливо было 
бы налагать наказание, вечное во времени (515). 
Под вечностью адских мук он разумеет не количе­
ство, а качество мучения (198). Испытание муче­
ний как последствий зла, согласно оригинальному 
учению от. Сергия, может продолжаться и после 
воскресения, поскольку переживание райского бла­
женства сопутствуется жгучим раскаянием в со­
вершенных некогда грехах (479—492). Но это «не 
последнее, а предпоследнее состояние мира и че-

*См. в моей книге «Условия абсолютного добра. Основы 
этики» главу «О природе сатанинской». 

78 



ловека» (524). Различая зоны (эпохи) мирового 
бытия как качественные пороги его (527), от. Сер­
гий полагает, что в последнем зоне, когда Бог 
будет все во всем, все личности, даже и дьявол, бу­
дут спасены и свободны от мучений. Но прощение 
зла и спасение дается не даром (514), а на основа­
нии продолжающейся после смерти человека дея­
тельности его души, постепенно очищающейся от 
зла. Пассивности души после смерти от. Сергий 
решительно не допускает, так как это противоре­
чило бы «актуальной природе тварного духа» 
(527). В самом деле, основное свойство субстан­
циального деятеля есть творческая сила, которую 
он непрестанно использует для своих проявлений 
во времени. Таким образом, после телесной смер­
ти человека жизнь его души продолжается, и но­
вый опыт ведет к преодолению зла. Но учение 
о перевоплощении от. Сергий отвергает. Он пола­
гает, что смерть есть отделение человеческого я от 
тела и, следовательно, невозможность продол­
жать душевно-телесную деятельность (388). 
Я умершего человека, согласно учению от. Сер­
гия, остается бесплотным до воскресения с пре­
ображенным телом. Следовательно, жизнь такого 
существа имеет духовно-душевный характер 
и дает углубленный духовный опыт, содействую­
щий очищению сердца и глубокому жгучему ра­
скаянию. Поэтому, утверждает от. Сергий, Пра­
вославие не признает неизменного зла, а допу­
скает лишь «чистилище» с временным в нем пре­
быванием (391)*. 

* Прот. Сергий Булгаков. Невеста Агнца, см. стр. 
378—416. 

79 



Доводы от. Сергия в пользу того, что, соглас­
но Священному Писанию, души умерших не пас­
сивны, что слова Свящ. Писания о вечности мук 
не обязательно понимать в смысле бесконечной 
длительности во времени, что необходимо при­
нять учение о спасении всех и что без этого учения 
теодицея невозможна, весьма убедительны и 
в высшей степени ценны. Но попытка от. Сергия 
обойтись без учения о перевоплощении, именно 
мысль, что душа после смерти продолжает жизнь 
и приобретает новый опыт, будучи бесплотным 
духом, не может быть принята. Сложная жизнь 
и творческая деятельность необходимо требует 
телесности в обоих смыслах этого слова: и в смы­
сле наличия пространственного тела, и в смысле 
обладания союзным телом. В самом деле, полнота 
и реальность духовно-душевной деятельности со­
стоит не только в переживании внутренних со­
стояний, но и во внешнем пространственном вы­
ражении их. Сам от. Сергий признает необходи­
мость пространственного воплощения душевной 
жизни; это выражено в его эстетике, именно в уче­
нии о том, что красота, ценность особенно высоко 
ставимая им и приводимая в связь с Духом 
Святым, имеется лишь там, где духовное и душев­
ное бытие чувственно воплощено. Само собою 
разумеется, что сложная жизнь предполагает 
связь души с другими субстанциальными деятеля­
ми, которые служат ей как органы. 

От. Сергий приводит неотразимо убедитель­
ные доводы в пользу того, что теодицея возможна 
только в связи с учением о спасении всех. Но раз­
вить учение о спасении всех так, чтобы было по­
следовательно объяснено, каким образом при 
этом любовь Божия сочетается со справедливо-

80 



стью, можно только на основе теории перевопло­
щения. 

Согласно развитому мною учению, Бог, творя 
личность, дает ей сверхкачественную творческую 
силу и не наделяет ее качествами, определяющи­
ми содержание ее деятельностей и составляющи­
ми то, что называется эмпирическим характером 
личности. Все эти качества и весь тип своей жизни 
вырабатывает сама личность; поэтому она нрав­
ственно ответственна и за свои поступки, и за свой 
характер и за внешнее выражение его в теле. Не­
прав Ричард III, когда жалуется на природу: 

Один я не для нежных создан шуток! 
Не мне с любовью в зеркало глядеться: 
Я видом груб,— в величии любви 
Не мне порхать пред нимфою беспутной. 
И ростом я, и стройностью обижен, 
Обезображен лживою природой; 
Не кончен, искривлен и раньше срока 
Я выброшен в волнующийся мир; 
Наполовину недоделан я, 
И вышел я таким хромым и гадким, 
Что, взвидевши меня, собаки лают*. 

Критикуя учение о перевоплощении, нужно 
иметь в виду, что оно может быть развито во мно­
гих видоизменениях. Некоторые виды его явно не­
состоятельны, и они компрометируют все это уче­
ние в умах тех, кто не отдает себе отчета в том, 
что они вовсе не обязательно входят в состав тео­
рии перевоплощения. Так, напр., многие пони­
мают перевоплощение как вступление души умер­
шего человека в готовое уже тело. В действитель­
ности, согласно развитому выше учению, субстан-

* Шекспир. Ричард III, д. I, сц. I. См. главу «Абсолют­
ность нравственной ответственности» в моей книге «Условия 
абсолютного добра. Основы этики». 

6-1701 81 



циальный деятель после смерти сам строит себе 
тело, включая из организма отца и матери, а по­
том из окружающей среды те элементы, которые 
соответствуют его потребностям. Неприемлемы 
также те учения, согласно которым человек после 
смерти может спуститься в область до-
человеческой природы и стать животным или ра­
стением. Морально он может стать ниже живот­
ного, если, возрастая во зле, доходит до осатане­
ния, однако сатанинский тип жизни есть своеобра­
зный вид бытия, глубоко отличный от того, что 
мыслится в зоологии под понятием животного. 
Гердер, сторонник учения о перевоплощении, ука­
зывает на несостоятельность мысли, будто жесто­
кий человек в наказание перевоплощается по 
смерти в тигра, обжора — в свинью. Он говорит, 
что тигр совершает свои жестокости и свинья об­
жирается с удовольствием и без угрызений сове­
сти. Следовательно, такое перевоплощение не со­
действовало бы совершенствованию и не было бы 
наказанием*. 

В учениях о перевоплощении очень часто со­
держится мысль, что перевоплощенное существо 
попадает в положения, связанные со страданием, 
и эти положения имеют характер наказания за 
зло, совершенное в прошлой жизни. В индусских 
учениях такая судьба личности называется «кар­
мою» ее. В учении о карме заслуживает внимания 
только мысль, что каждый злой поступок необхо­
димо, ввиду самого своего содержания, ведет за 
собою страдание. Но учение о характере этих 
страданий часто бывает крайне нелепым. Так, 

* Herders sämmtliche Werke, herausg. В. Seephan, 16 Band, 
1887. Palingénésie, (S.) 349. 

82 



напр., один из величайших философов всех вре­
мен, основатель новоплатонизма Плотин гово­
рит: «кто убил свою мать, станет женщиною и бу­
дет убит своим сыном; кто изнасиловал женщину, 
станет женщиною, чтобы быть изнасилован­
ным» *. Такое учение, во-первых, несовместимо со 
свободою: оно предполагает, что личность, пере­
воплощаясь, не сама творит тип своей жизни, 
а получает его под влиянием каких-то условий, 
иных, чем его страсти и интересы. Во-вторых, та­
кое наказание не приспособлено к характеру чело­
века и прожитой им после дурного поступка жи­
зни. Согласно христианскому учению, возможно, 
что в дальнейшем своем нравственном развитии 
человек поймет ужас такого поступка, как убий­
ство своей матери, и переживет раскаяние, жгучее 
и глубокое, очищающее сердце от самой той стра­
сти, которая повела к убийству. В таком случае 
карма, состоящая в том, что он сам стал бы жен­
щиною и был бы убит своим сыном, была бы не­
лепостью и несправедливостью. 

Компрометируют учение о перевоплощении 
также некоторые учения основателя антропосо­
фии Р. Штейнера. После смерти, согласно учению 
Штейнера, человеческая душа, побывав несколько 
дней в сфере Космического разума, вступает 
в область Луны, потом Меркурия, Венеры, Солн­
ца, наконец, Марса, Юпитера, Сатурна и вслед за 
этим, иногда после нескольких столетий, может 
вновь воплотиться на Земле. На Луне, говорит 
Штейнер, человек переживает свое земное поведе­
ние в том виде, как его переживали другие, напр. 
люди, побитые им в гневе; на Меркурии душа от-

* Плотин. Эннеады, III, И. О Провидении, 13. 

83 



рывается от всего своего прошлого морального 
зла, но у нее остаются еще следы болезней, от ко­
торых ее освобождают боги Меркурия, Учителя 
медицины и т. д., и т. д. * В этом учении есть явно 
несостоятельная мысль, будто моральное зло 
и болезни суть две столь обособленные друг от 
друга области жизни, что после совершенного от­
рыва от морального зла можно иметь еще в себе 
следы болезней. Все это учение переполнено сведе­
ниями о природе Солнца и различных планет, 
о различных духах, населяющих их, о влиянии их 
на душу умершего человека, сведениями явно 
фантастическими, выходящими за пределы до­
ступного человеку опыта и обнаруживающими 
свою несостоятельность, поскольку некоторые из 
них противоречат общим достоверно известным 
принципам строения мира. Напр., Штейнер утвер­
ждает, что горящие газы находятся только на пери­
ферии Солнца, а внутри его нет ничего матери­
ального, нет даже пространства (42). Трудно по­
нять, как мыслит человек, способный говорить 
о шаре, у которого периферия пространственна, 
а внутренность не то чтобы пуста, а совсем не про­
странственна! 

Теория перевоплощения, развитая на основе ме­
тафизики персонализма, обладает тем достоин­
ством, что в связи с нею может быть выработана 
теодицея. В самом деле, согласно этой теории, не 
только человек, но и всякое существо в природе, 
если у него есть какие-либо несовершенства 
и страдания, мучится по своей вине, именно вслед­
ствие своего эгоизма; все страдания имеют осмы­
сленный и целительный характер; в конечном ито-

* См. R. Steiner. La vie après la mort, стр. 20—32. 

84 



ге несовершенства и всякое зло преодолеваются 
свободною волею, и все существа рано или позд­
но будут спасены. Таким образом, это учение дает 
удовлетворение при решении проблем философ­
ских наук—метафизики, этики, теодицеи*. 

Гердер обращает внимание на то, что учение 
о перевоплощении воспитывает в человеке сочув­
ствие ко всем живым тварям; Сакунтала, уходя из 
леса, прощается с ним, она проявляет любовь 
и ласку к деревьям, к животным и заботу о них 
(16 том, стр. 360 II). 

Также и в области специальных наук гипотеза 
перевоплощения может быть плодотворно исполь­
зована для решения многих проблем. Особенно 
полезна она при разработке теории развития не 
только растений и животных, но и вообще эволю­
ции от неорганической природы вплоть до едино­
го целого вселенной. В связи с панвитализмом эта 
гипотеза объясняет влияние нашего я на свое те­
ло, объясняет гениальные способы выхода из за­
труднений, изобретаемые организмами растений 
и животных, и проливает свет на то, как возмо­
жны рудименты и различные архаизмы в теле 
высших организмов. 

* См. мои книги «Условия абсолютного добра. Основы 
этики» и «Бог и мировое зло. Основы теодицеи». 

85 



Глава пятая 

ВОЗРАЖЕНИЯ ПРОТИВ УЧЕНИЯ 
О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 

Противники учения о перевоплощении приво­
дят много возражений против него, очень разно­
образных. Подробнее всего я рассмотрю возраже­
ния, приведенные в сборнике «Переселение 
душ» *. 

Наиболее часто уже с давних пор встречается 
указание на то, что у человека нет воспоминания 
о предыдущей жизни; следовательно, если бы да­
же одна и та же субстанция после смерти вопло­
щалась в новом теле, это была бы уже другая лич­
ность. Бессмертие такой субстанции не было бы 
личным бессмертием. Вышеславцев говорит: 
«Еще Локк заметил, что если нет памяти о пре­
жнем воплощении, то нет и тождества личности, 
нет, следовательно, и пере-воплощения, а есть во­
площение заново совсем нового я». «Индивидуаль­
ная память связана с индивидуальным подсо­
знанием». «А индивидуальное подсознание несом­
ненно связано с индивидуальным организмом, 
с его способностью ощущать, переживать радость 
и страдание» (стр. 136). 

* Изд. YMCA-PRESS, Париж, 1936. В нем напечатаны 
следующие статьи: С. Франк. Учение о переселении душ; прот. 
С. Булгаков. Христианство и штейнерианство; Н. Бердяев. 
Учение о перевоплощении и проблема человека; В. В Зеньков-
ский. Единство личности и проблема перевоплощения; Б. Вы­
шеславцев. Бессмертие, перевоплощение и воскресение; 
от. Г. Флоровский. О воскресении мертвых. 

86 



В ответ на эти рассуждения Вышеславцева на­
до заметить следующее. Тождество личности со­
стоит не в воспоминании об отдельных единич­
ных событиях, а в том, что основные стремления 
и страсти, выработанные прежнею жизнью, не 
осужденные данным лицом и составляющие сущ­
ность его эмпирического характера, сохраняются 
и определяют направление его дальнейшей жизни. 
Сначала они проявляются в форме безотчетных 
симпатий и антипатий, потом на основании ново­
го опыта они становятся сознательными, и разви­
тая новая жизнь представляет собою усовершен­
ствованное продолжение предыдущей. В детстве 
мы учимся читать, писать, считать и т. п. с помо­
щью множества упражнений и, будучи взрослы­
ми, выполняем эти деятельности, не вспоминая 
детских упражнений. Точно так же и предыдущие 
жизни служат для последующих жизней упражне­
нием, конкретные события которого забыты. 

Чтобы прошлый опыт служил основою для 
деятельности в настоящем, он должен храниться 
по крайней мере в подсознании. Но индивидуаль­
ное подсознание, говорит Вышеславцев, необхо­
димо связано с индивидуальным организмом. 
И это условие, согласно отстаиваемой мною тео­
рии, исполнено: смерть человека и других сравни­
тельно высоко развитых существ не есть полная 
утрата организма; субстанциальные деятели, 
близкие к человеческому я и образующие вместе 
с ним высшее управление телом, остаются, если 
не все, то некоторые из них, и после смерти со­
юзниками его, чтобы строить новую жизнь как 
продолжение богатой предыдущей жизни. 

Забвение предыдущей жизни и вместе с тем со­
хранение ее в подсознании есть в высшей степени 

87 



целесообразное явление. Новая жизнь начинается, 
не отягченная конкретными воспоминаниями 
о прошлом, со всею тою свежестью и пылкостью, 
которые так характерны для детства и юности. 
Благодаря исследованиям Фрейда мы знаем, что 
забвение есть акт целесообразный и что прошлое, 
оттесненное в область подсознания, продолжает 
тем не менее влиять на настоящее. 

Нельзя, однако, отрицать того, что события 
прошлой жизни имеют цену не только как упра­
жнения, которые могут быть забыты, лишь бы 
остались обоснованные ими навыки, способности 
и склонности. Многие переживания наши, напр. 
семейные радости и драмы, эстетические впечат­
ления и т.п., бесконечно ценны во всей своей кон­
кретной единичности. Неужели они навсегда за­
быты? Нет, конечно. Все прошлое, во всей своей 
полноте, связано с сверхвременным я, и на более 
высоких ступенях развития этого я оно может 
вспомниться тогда, когда такое воспоминание бу­
дет полезно для дальнейшей жизни. Уже Лессинг 
и вслед за ним Гердер говорят: то, что я должен 
забыть теперь, разве навеки забыто? 

Члены Царства Божия имеют космическое те­
ло; следовательно, они связаны со всеми суще­
ствами, которые когда бы то ни было входили 
в состав их тела. Будучи свободны от эгоизма, они 
не доступны никаким психическим травмам; им 
полезно знать все прошлое, свое и чужое, чтобы 
понять великий смысл всего, что происходило 
и происходит в мире. Можно быть поэтому уве­
ренным, что в их сознании все прошлые этапы жи­
зни их вспоминаются во всей конкретной полноте, 
как единое полное смысла целое. 

В древней христианской литературе Эней из 

88 



Газы и Готин Философ возражали против учения 
о перевоплощении, что наказание без воспомина­
ния вины было бы несправедливым и не имело бы 
цены. Это возражение имеет силу только в отно­
шении к тем теориям, согласно которым наказа­
ние извне налагается на провинившегося, вроде 
сечения розгою. Теория, защищаемая мною, вы­
двигает на первый план наказания имманентные, 
т. е. вытекающие естественно из самого содержа­
ния дурного поступка и соответствующей ему 
страсти. Если нравственно осуждаемая страсть 
сохраняется в душе при новом воплощении, то 
и без воспоминания о прежних вызванных ею по­
ступках самое содержание и новое проявление ее 
влекут за собою имманентные наказания; а если 
дурная страсть в прошлой жизни была преодоле­
на окончательно, что достигается всегда мучи­
тельным процессом самовоспитания и покаяния, 
то и наказаний никаких не потребуется. 

В сборнике «Переселение душ» С. Л. Франк 
и H.A. Бердяев возражают против учения о пере­
воплощении путем ссылки на то, что человек со­
творен «по образу и по подобию Божию». Франк 
говорит: «еврейское ветхозаветное представление 
об особом творении человека по образу и подо­
бию Божию» есть «учение о принципиальном, не­
изгладимом различии между человеком и всеми 
остальными живыми существами» (8). Точно так 
же рассуждает и Бердяев: «человек не произошел 
из низших сфер космической жизни, он сотворен 
Богом и несет в себе образ и подобие Божие» (70). 

Слова Библии о сотворении человека по обра­
зу и подобию Божию принято толковать в том 
смысле, что человеку дан от Бога актом творения 
«образ Божий», что же касается «подобия Бо-

89 



жия», человеку поставлена задача достигать осу­
ществления этой цели собственными усилиями 
при благодатной помощи Божией. Особая торже­
ственность, с которою сообщается в Библии 
о творении человека по образу и подобию Божию, 
может быть понята как указание на то, что в про­
цессе эволюции несовершенных существ (в про­
цессе шести «дней», т. е. эонов, восхождения их на 
все более высокие ступени бытия с помощью 
творческого содействия Божия) самая важная сту­
пень есть переход от состояния только потенци­
альной личности к состоянию действительной лич­
ности. Этот переход совершается благодаря 
«транскреации», т. е. благодаря дополнительному 
творческому акту Бога. Впервые вследствие этого 
акта «земля», т.е. несовершенное существо ста­
новится способным, опираясь на образ Божий, ид­
ти в направлении к подобию Божию. Отсюда по­
нятно, почему эта ступень эволюции так подчер­
кнута в книге Бытия, из чего, однако, не следует, 
будто остальные существа сотворены не по обра­
зу Божию. Согласно персонализму, все субстан­
циальные деятели суть личности, следовательно, 
все они имеют те свойства, которые можно на­
звать образом Божиим. Это—сверхвременность, 
сверхпространственность, сверхкачественная твор­
ческая сила, свобода воли. Если даже падший 
ангел, дьявол, не утрачивает этого образа Бо­
жия,— да и немыслимо, чтобы что-либо сотворен­
ное Богом погибло,— то и электрон и всякое су­
щество, на какой бы ступени развития оно ни 
стояло, может иметь в себе образ Божий в этом 
смысле слова. 

Франк говорит о «единственности и неповтори­
мости каждой человеческой индивидуальности» 

90 



и утверждает, что с этою мыслью «несовместима 
вера в перевоплощение в другое человеческое су­
щество» (9). В. В. Зеньковский в своей статье осо­
бенно обстоятельно рассматривает вопрос о един­
стве и самотождественности личности. При этом 
он имеет в виду не только единство сознания, но 
еще и утверждает единственную связь личности 
с одним определенным телом. «Тело наше», гово­
рит он, «тоже личностно — оно служит провод­
ником во внешнем выражении личности того, что 
наполняет ее внутри, оно не приклеено к лично­
сти, а есть живая часть личности, органически 
в нем живущая» (88). «Человек живет единой 
(хотя и сложной) жизнью; его телесная, душевная 
и духовная жизнь есть одна жизнь, а не три жизни, 
протекающие одна рядом с другой» (94). «Учение 
о перевоплощении», продолжает он, «как раз не 
исходит из идеи о неотъемлемой связи тела и духа 
в человеке,— оно признает возможной полную 
и богатую жизнь духа вне тела, но в то же время 
утверждает, что дух наш, по освобождении от те­
ла и души, испытывает потребность вновь иметь 
тело и душу. Эта потребность не вытекает из при­
роды человеческого духа, а обусловливается так 
называемым действием кармы» (98). «В силу зако­
на кармы духу неизбежно после смерти вновь во­
плотиться в эмпирическую оболочку, но совер­
шенно новую». «Каждое эмпирическое я в любом 
воплощении своего духа живет и развивается так, 
как если бы оно впервые явилось на свет» (99). 
«Если дух может продолжать свое существование 
в разных воплощениях,— то это означает столько 
же независимость и внутреннюю отдельность ду­
ха от его эмпирии, сколько и отдельность эмпи­
рии от духа. Здесь лежит корень учения, неустра-

91 



нимого для всей доктрины перевоплощения, о су­
щественной разноприродности и отдельности 
равных «сторон» в человеке» (100). 

В ответ на соображения Франка о единствен­
ности и неповторимости человеческого индиви­
дуума, а также на мысли Зеньковского о нераз­
рывной связи духа и души с телом укажу на то, 
что именно мой персонализм и притом в связи 
с учением о перевоплощении содержит в себе оба 
эти тезиса. И в книге «Свобода воли», и в своей 
системе этики («Условии абсолютного добра») 
я излагаю учение о том, что всякая личность, сле­
довательно, всякий субстанциальный деятель есть 
индивидуум, т. е. существо единственное по своему 
бытию и незаменимое по своей ценности. Но со­
вершенная реализация своей индивидуальности 
достигается личностью впервые в Царстве Божием, 
т. е. при совершенном освобождении от эгоизма. 
Личность, находящаяся вне Царства Божия вслед­
ствие своего эгоизма, только несовершенно осу­
ществляет свое индивидуальное своеобразие, но 
она подсознательно связана со своим будущим 
совершенным состоянием и оно служит для нее 
нормативною индивидуальною идеею. Таким обра­
зом, все развитие личности, как бы оно ни было 
сложно, напр. было бы восхождением от электро­
на к жизни животного, человека, социального я, 
совершается как единое целое под руководством 
одной и той же нормативной индивидуальной 
идеи, служащей для нее маяком. 

Неразрывная связь духовной, душевной и те­
лесной жизни, указываемая Зеньковским как воз­
ражение против учения о перевоплощении, вполне 
признана в моей теории. Выше было подробно из­
ложено, что личность не входит в готовое тело, 

92 



а сама строит свое тело, привлекая к себе союзни­
ков, соответствующих ее типу жизни. Даже 
смерть не есть полное развоплощение: часть тела, 
именно группа союзников, наиболее интимно 
связанных с личностью, не покидает ее и вместе 
с нею начинает строить новое тело. Этот процесс 
есть в увеличенном масштабе то же самое, что 
происходит и в течение каждой единичной жизни, 
в которой совершается переход от детского тела 
к телу юноши, потом взрослого человека, и даже 
ежедневно и ежеминутно в процессе дыхания и пи­
тания одни части тела удаляются, а другие эле­
менты среды становятся на их месте. Лейбниц 
сравнивает поэтому смерть с внезапным похуда­
нием, рождение, т. е. новое воплощение, с ускорен­
ным ростом. 

«Единственность, своеобразие связи тела и ду­
ха категорически отвергаются» теориею перево­
площения, говорит Зеньковский (103). Это возра­
жение его направлено против учения основателя 
антропософии Р. Штейнера, но это вовсе не затра­
гивает моей теории. В самом деле, от рождения 
и до смерти человек имеет одно и то же тело, не 
в том смысле, что все части его сохраняются, а 
в том смысле, что «эйдос» тела, т. е. индивидуаль­
ная идея связи его частей сохраняется даже и при 
таком изменении, как его тело в юности и потом 
в старости. В еще более значительной степени ме­
няется тело при переходе к новым воплощениям, 
но индивидуальная идея его при всех этих реали­
зациях ее сохраняется. 

Многие философы и богословы говорят, что че­
ловек состоит из духа, души и тела так, как будто 
это три разные субстанции. В действительности 
отдельных души и духа нет: существуют духовные 

93 



и душевные процессы, творимые человеческим я. 
Что касается нашего союзного тела, оно действи­
тельно состоит из самостоятельных субстанциаль­
ных деятелей, но таких, которые привлечены 
нами самими и более или менее верно служат нам, 
как органы наши. 

«Эмпирическое я», говорит Зеньковский, «есть 
функция глубинного я. Это значит, что если не ис­
чезает глубинное я, то не может исчезнуть 
и эмпирическое я, раз оно возникло» (103). Мое уче­
ние именно и подчеркивает зависимость эмпири­
ческого характера человека от глубинного я, 
именно от я как носителя индивидуальной норма­
тивной идеи. Но при этом оно показывает, как 
эмпирическое я постоянно меняется, напр., когда 
человеку удается преодолеть свою гордыню и раз­
вивать новые свойства характера. Даже и при вы­
работке глубоко новых свойств при все более 
и более высоких перевоплощениях единство лич­
ности сохраняется, потому что весь этот процесс 
осуществляется все тем же я при участии все той 
же индивидуальной нормативной идеи и притом 
так, что весь прошлый опыт служит сознательно 
или подсознательно «историческим базисом» (вы­
ражение Дриша) новых деятельностей. Само со­
бою разумеется, что при этом эмпирический ха­
рактер постоянно меняется, многие черты его от­
ходят в область прошлого, и, если бы не было это­
го процесса изменения эмпирического я, не было 
бы свободы воли и совершенствования лично­
сти *. 

В. Зеньковский признает, что жизнь человече­
ского духа невозможна без тела. «Распад тела не 

* См. мою книгу «Свобода воли». 

94 



есть гибель телесности в человеке», «не все в те­
лесной стороне человека, очевидно, погибает со 
смертью» (108), говорит он. Мое учение о перево­
площении именно и содержит в себе эту истину. 
Соображения о ней направлены в статье Зеньков-
ского против учений Щтейнера и вообще всех тех 
мыслителей, которые думают, что между двумя 
воплощениями протекает более или менее дли­
тельный период существования я как совершен­
но бесплотного духа. 

«Учение о воскресении признает», говорит Зе-
ньковский, «что в порядке естества восстановле­
ние тела, уже раз разрушенного, невозможно»; 
«это восстановление мыслимо лишь как особое 
действие Божие, как продолжение той победы над 
смертью, которую Иисус Христос создал в Своем 
воскресении» (96). Нельзя не согласиться с этим, 
но речь здесь идет о воскресении в Царстве Бо-
жием, где тело становится преображенным и не­
разрушимым, а учение о перевоплощениях имеет 
в виду обыкновенные тела, встречающиеся в на­
шем царстве бытия. 

В «Dictionnaire de Théologie Catholique», 
издаваемом под редакциею Vacent, Mangenot, 
Amann, приведено в статье «Métempsychose» 
следующее возражение против учения о перево­
площении: душа есть субстанциальная форма те­
ла, дающая ему специфическое бытие и обладаю­
щая бытием, существенно связанным с ним; сле­
довательно, она может соединяться только с та­
ким-то определенным телом; она сохраняет свой­
ства, которые имела будучи формою такого-то 
тела, и не может стать формою другого тела (т. X, 
2, стр. 1592). Это возражение не затрагивает тот 
вид учения о перевоплощении, который вырабо-

95 



тан мною: критикуя возражения В. Зеньковского, 
я показал, что тела, строимые личностью при ее 
перевоплощениях, даже при переходе от человече­
ской жизни к сверхчеловеческой, напр. к социаль­
ной, вырабатываются в связи с одною и той же 
индивидуальною нормативною идеею и, следова­
тельно, сохраняют тот же индивидуальный «эй-
дос», несмотря на различные реализации его. 

Бердяев в своей статье говорит, что «христиан­
ство ставит человека непосредственно лицом к ли­
цу пред Богом». «Это отношение нельзя понимать 
эволюционно. Всякое эволюционное понимание 
означает засилие и господство космоса» (79). Это 
замечание Бердяева направлено против детерми­
нистических теорий перевоплощения, защищае­
мых теософами и антропософами, но оно не имеет 
силы в отношении к моей теории: под словом 
«эволюция» я разумею свободное творческое раз­
витие личности. 

Противники теории перевоплощения говорят, 
что такое событие в жизни личности, как брак, 
должно быть единственным, а если допустить 
перевоплощение, то возможны новые и новые 
браки в дальнейших этапах жизни. По этому по­
воду следует заметить, что и в течение одной че­
ловеческой жизни даже Церковью разрешаются 
два или три брака. Мало того, в некоторых слу­
чаях Церковь разрешает развод. Во всех этих 
случаях можно сомневаться в том, был ли брак 
подлинным таинством единения двух личностей 
на основе настоящей индивидуальной личной 
любви. Как уже сказано выше, возможно, что при 
наличии такой любви сама смерть не разлучает 
супругов, их личности вступают в нерасторжи­
мый союз и в новом воплощении они вместе 

96 



строят новое тело, именно тело более сложное, 
чем человеческое. 

От. Г Флоровский говорит не только о невоз­
можности перевоплощения, но и о ненужности 
его, потому что, думает он, «одной жизни вполне 
достаточно, чтобы сделать свой выбор» (159). 
В конце своей статьи он говорит, что «христиан­
ский опыт свидетельствует о недомыслимой кос­
ности и упорстве воли... С этим и связан таин­
ственный парадокс покаяния. Упорствующий грех 
и во всеобщем восстановлении останется неисце-
ленным. Но грех раскаянный оставляется во еди­
ном часе» (166). В самом этом рассуждении от. Ге­
оргий признает, что, несмотря на косность и упор­
ство воли, свобода ее сохраняется и возможен акт 
покаяния, преодолевающий злую страсть. Поэто­
му, согласно учению о перевоплощении, всебла­
гой Бог не ставит сразу крест на лице, совершив­
шем плохой выбор, а дает ему возможность путем 
продолжения жизни в новых условиях и при но­
вом опыте внутренно и свободно дорасти до та­
кой ступени нравственного развития, при которой 
возникает акт покаяния. Мало того, когда акт по­
каяния уже освободил человека от злых страстей, 
все же человек обладает столь ограниченными си­
лами, что способность его управлять природою, 
способность познавания и другие деятельности 
остаются еще весьма невысоко развитыми. Вло­
жить в него извне все эти способности, необходи­
мые для жизни в Царстве Божием, невозможно; 
человек должен свободно и самостоятельно раз­
вить их в себе путем длительных и все усложняю­
щихся упражнений, что и достигается путем пере­
воплощений, ведущих от человеческого к сверхче­
ловеческому типу жизни. 

7-1701 97 



Противники теории перевоплощения говорят, 
что оно ведет к уменьшению чувства ответствен­
ности у человека. Проф. Павел Сивек (Siwek) 
в статье «Reinkarnacja i jej znaczenie w swietle filo-
zofji» * пишет, что, согласно христианскому уче­
нию, человеку дана «одна жизнь: упустишь, ни­
когда не вернешь» и заслужишь суровую кару — 
вечные муки в аду, тогда как, согласно учению 
о перевоплощении, вечных мук нет, санкция за 
дурное нравственное поведение — бледна, меха­
низм реинкарнаций обеспечивает в конечном ито­
ге вечное блаженство. Слова о механизме реин­
карнаций, обеспечивающем вечное блаженство, 
могут относиться только к детерминистическим 
теориям совершенствования личности. Защищае­
мая мною теория свободного развития, творчески 
осуществляемого при содействии Господа Бога, 
есть учение о том, что каждый шаг личности в на­
правлении к Царству Божию есть подвиг и каж­
дый шаг назад ведет за собою имманентные стра­
дания, соразмерные с грехом, тогда как угроза 
бесконечными во времени жестокими муками 
противоречит справедливости и благости Божией. 
Что же касается уменьшения чувства ответствен­
ности при мысли, что найдется еще в будущей жи­
зни время исправить свои недостатки, возможны 
случаи такой небрежности и беззаботности о на­
стоящем. Но следует помнить, что грешный чело­
век под влиянием тех или других страстей умеет 
исказить всякую истину и использовать для зла 
всякое добро, лишь бы удовлетворить свои дур­
ные наклонности. Однако нормально и естествен-

* Studia Gnesnensia XII. Ksiçga pami^tkowa Mçdzynarodo-
wego Kongresu filozofji Fomistycznej w Poznaniu. Gniezno, 1935. 

98 



но мысль о продолжении творческой жизни после 
смерти защищает от уныния и упадка духа при на­
блюдении своих недостатков и таким образом 
поднимает силу для борьбы с ними уже в настоя­
щем. 

От. П. Сивек в той же статье утверждает, что, 
согласно учению о перевоплощении, каждое лицо 
само должно отстрадать за все свои недостатки, 
и «замещающей экспиации», осуществленной 
Спасителем, эта теория не признает. По этому по­
воду надо напомнить, что, согласно христианско­
му учению, Христос взял на Себя грехи мира 
и искупил нас, но мы с своей стороны должны сво­
бодно и творчески усваивать это искупление и все 
свои долги должны уплатить «до последнего код-
ранта», как это сказано в Евангелии. Именно это 
учение и отстаиваю я в своей теории перевопло­
щения и в своей системе этики. 

Различие благ, которыми окружены и наделе­
ны новорожденные, а также различие недостат­
ков, с которыми они являются на свет, объясняет­
ся их предыдущею жизнью, теми способностями, 
страстями и интересами, которые они в ней выра­
ботали. В упомянутом выше «Dictionnaire de 
Théologie Catholique» различие благ, которыми 
пользуются новорожденные, объясняется так: Бог 
дает блага даром, и потому неравенство даров, 
посылаемых им, нельзя считать несправедливым. 
К тому же, сказано в этой энциклопедии, нельзя 
делать все части мира равными друг другу (стр. 
1592). В ответ на это следует заметить, что части 
мира, творимые Богом, должны быть различны­
ми, но они могли бы при этом быть равноценны­
ми. Если же эти различия таковы, что один ребе­
нок посылается Богом в благородную порядоч-

99 



ную семью, а другой в семью преступных алкого­
ликов, один ребенок рождается с высокими интел­
лектуальными способностями, а другой—с мало 
развитыми, то эти различия, если они творятся 
Богом, противоречат Божественной благости. Со­
гласно же теории перевоплощения, все эти разли­
чия создаются свободно самим воплощающимся 
существом и оно само ответственно за них. 

От. Иоанн Шаховской, критикуя теорию пере­
воплощения в специально для этого написанной 
им брошюре, говорит, что Бог, предвидя буду­
щую грешную природу творимых им душ, поме­
щает их в различные семейные условия. От. 
Иоанн нашел наиболее удачный выход из затруд­
нения, однако его учение не вполне удовлетвори­
тельно. Немыслимо, чтобы Бог принимал какое 
бы то ни было активное участие в помещении ко­
го-либо в неблагоприятные условия: Бог только 
попускает грехи, как свободное проявление нашей 
воли, и далее попускает все вытекающие из греха 
несовершенства, поскольку они, во-первых, 
имеют характер имманентного наказания за дур­
ное поведение и, во-вторых, поскольку страдания 
имеют целительную силу. Отсюда следует, что 
теория перевоплощения, согласно которой само 
воплощающееся существо выбирает себе семью 
и среду, где оно будет жить, соответственно своим 
склонностям, а потому само оно и ответственно 
за свою судьбу, наиболее удовлетворительно ре­
шает вопрос. 

100 



Глава шестая 

ФИЛОСОФЫ, 
ПРИЗНАЮЩИЕ ПЕРЕВОПЛОЩЕНИЕ 

Я не собираюсь излагать различные учения 
философов о перевоплощении. Только в некото­
рых случаях будут указаны особенности учения 
того или другого философа. Глава эта содержит 
в себе почти только перечень имен философов, 
придерживающихся учения о перевоплощении, да 
и то это перечень весьма неполный. 

В Индии учение о перевоплощении содержится 
в Упанишадах, религиозно-философских тракта­
тах. Оно содержится также в философии буддиз­
ма. В уме многих христиан учение о перевоплоще­
нии тесно связано с буддизмом. Услышав, что 
кто-то утверждает перевоплощение, они говорят: 
«значит, вы усвоили это учение буддизма». В дей­
ствительности, однако, большинство учений 
о перевоплощении не имеет ничего общего с фи-
лософиею буддизма. В особенности изложенная 
мною теория во многом прямо противоположна 
учению буддизма. 

Сущность буддийской теории перевоплощения 
я изложу, пользуясь исследованием «Проблемы 
буддийской философии» О. О. Розенберга, та­
лантливого русского ученого, погибшего от сып­
ного тифа в условиях гражданской войны. В своей 
книге Розенберг дает «схему основных буддий­
ских учений», более или менее общую «для будди­
стов всех направлений», пользуясь такими памят­
никами и источниками, которые до сих пор еще 

101 



мало изучались европейскими учеными*. Конеч­
но, Розенберг излагает не простонародные веро­
вания буддистов, а философские теории их. Ис­
ходный пункт и основная задача буддийской ме­
тафизики, говорит Розенберг, есть анализ челове­
ка, именно анализ потока индивидуального созна­
ния. Каждое конкретное переживание, напр. ра­
достное восприятие восхода солнца, можно раз­
ложить на ряд элементов: в нем есть 1) сознатель­
ное чувственное восприятие чего-то объективно­
го— нечто светлое, круглое и т.п.; 2) сознатель­
ные психические состояния — напр. чувство радо­
сти, какие-либо воспоминания и т. п. Эти элемен­
ты объединяются, вступают в связь друг с другом 
и сменяют друг друга. Кроме самих элементов 
и их взаимоотношений, т.е. самого факта их 
сплетенности, необходимо иметь в виду еще один 
элемент, обусловливающий способ их сплетения; 
от этого элемента зависит характер личности 
и характер переживаемого ею внешнего мира. 
Этот организующий элемент или формирующая 
сила буддистами называется «карма» (стр. 100). 
В буддийской философии, говорит Розенберг, 
«каждый элемент, в свою очередь, рассматривает­
ся как цепь моментов». «Согласно трактату Аби-
дармакоша, момент равняется У75 секунды, а по 
другим, напр. по позднейшей бирманской тради­
ции, момент — биллионная часть сверкания мол­
нии. Видение солнца в течение секунды есть поэто­
му цепь мгновенных действий, «актов», световых 
явлений, явлений круглой формы и т. д.». «Чело­
веческая личность с ее переживаниями как предме-

* О. О. Розенберг. Проблемы буддийской философии. 
Пг., 1918, стр. 65. Изд. Факультета восточных языков Петро­
градского Университета. 

102 



тов внешнего, так и явлений внутреннего мира 
оказывается сведенной на поток ежемгновенно 
сменяющихся комбинаций мгновенных же эле­
ментов. Поэтому нет ни солнца, ни человеческого 
я, нет ничего постоянного, кроме вихря элемен­
тов, слагающихся каким-то закономерным обра­
зом', в результате получается сложное явление «че­
ловек, видящий предметы и переживающий пси­
хическую жизнь», а не человек и предмет отдель­
но» (71). 

Свободы в таком мире быть не может; течение 
его представляется буддизму как цепь необходи­
мых неотвратимых явлений, обусловленных ка­
кою-то не зависящею от сознательных существ 
необходимостью. Личное индивидуальное бес­
смертие отрицается здесь. В простонародьи у буд­
дистов сохраняется первобытное учение о пересе­
лении душ, но философия буддизма истолковы­
вает его так, что оно перестает содержать в себе 
признание бессмертия. «Следует иметь в виду», 
говорит Розенберг, «что не какая-либо душа пере­
ходит из одного тела в другое или из одного мира 
в другой, а что данный один и тот же внеопытный 
комплекс дарм» (словом «dharma» означается не­
известный трансцендентный носитель мгновенно­
го элемента), «проявляющийся в данное время как 
одна личность-иллюзия, после определенного 
промежутка времени проявляется в виде другой, 
третьей, четвертой и т.д. — до бесконечности. 
Следовательно, ничего, собственно, не переро­
ждается, происходит не трансмиграция, а беско­
нечная трансформация комплекса дарм, совер­
шается перегруппировка элементов-субстратов, 
наподобие тому, как в калейдоскопе те же части-

103 



цы группируются в новые, более или менее похо­
жие друг на друга фигуры, но все же индивидуаль­
но различные, никогда не повторяющиеся. Каж­
дая отдельная фигура до известной степени обу­
словлена или связана с предыдущею и в извест­
ном смысле влияет на последующую. Процесс та­
кой перетасовки происходит в силу безначальной 
инерции, и если не произойдет приостановки или 
пресечения движения, то колесо бытия автомати­
чески должно продолжать свое вращение» (229). 

Без сверхвременного субстанциального центра 
личности невозможно для нас достижение инди­
видуальной и в то же время абсолютной полноты 
бытия. Отсюда понятно, что буддист, понимая 
личность только как комплекс происходящих 
мгновенных событий, замкнутых в себе, считает 
личное бытие злом, и сущность его он видит толь­
ко в себялюбии. Посредством определенной си­
стемы упражнений он старается уничтожить в се­
бе всякое желание и любовь к жизни, чтобы до­
стигнуть уничтожения своей личности. Направив 
все внимание лишь на временное бытие, буддист 
не замечает, что личность может быть источни­
ком не только себялюбия, но и бескорыстной 
любви к абсолютным ценностям и центром беско­
нечного творчества, создающего абсолютную 
полноту бытия. 

В древней греческой философии сторонниками 
учения о перевоплощении были Пифагор и его 
школа, Эмпедокл, Платон, новопифагорейцы, 
Плутарх, Плотин и основанная им школа ново-
платонизма, гностики (см. о гностиках «Diction­
naire de Théologie Catholique», статью «Métem-
psychose», стр. 1586). 

Среди христианского духовенства широко рас-

104 



пространено мнение, что Ориген был сторонни­
ком учения о перевоплощении и что он был осу­
жден на пятом вселенском соборе. В действитель­
ности Ориген, по-видимому, не высказывал уче­
ния о перевоплощении и Церковью оно не было 
осуждено. 

В средние века и в эпоху Возрождения учение 
о перевоплощении встречается в Каббале, у Ви-
клефа (Wycleff, 1320—1384), у Цвингли (Zwingli, 
1484—1531), у Кардана, Телезия, Джордано Бру­
но, у Франца Меркурия Ван-Гельмонта (F. Mercu-
rius van Helmont, 1618—1699). 

Впервые в новой философии появилось учение 
о перевоплощении, вполне удовлетворяющее тре­
бованиям разума. Выработал его гениальный фи­
лософ Лейбниц (1646—1716). Мысли его об этом 
вопросе изложены мною в статье «Учение Лейб­
ница о перевоплощении как метаморфозе» *. Уче­
ние Лейбница настолько ценно, что статью свою 
я перепечатываю в этой книге. 

Вслед за Лейбницем в XVIII в. наиболее разра­
ботанное учение о перевоплощении развил швей­
царский натуралист и философ Шарль Боннэ (Bon­
net, 1720—1793). Подобно Лейбницу, он утвер­
ждает, что смерть не есть отделение души от всего 
своего тела; умирая, душа сохраняет часть своего 
тела и развивает новое тело, более совершенное. 
Отличие своих взглядов от учения Лейбница он 
излагает в книге «La palingénésie philosophique», 
1770. 

К учениям Лейбница и Боннэ сочувственно от­
носился Гете. Беседуя с Эккерманом, он сказал: 

* См. Труды Русского Научного Института в Праге, т. II, 
1931; Leibniz' Lehre von der Reinkarnation als Metamorphose, 
Archiv für Gesch(ichte) der Philosophie. B. XL, H. 2, 1931. 

105 



«Для меня убеждение в нашем будущем существо­
вании возникает из понятия деятельности; ибо 
если я неустанно действую до конца моей жизни, 
то природа обязана дать мне иную форму суще­
ствования, когда эта теперешняя уже не в силах 
будет удерживать мой дух» (4.II.1829). «Я не со­
мневаюсь в продолжении нашего существования, 
так как природа не может обойтись без энтелехии. 
Но не все мы бессмертны в одинаковой мере, 
и кто хочет в грядущем проявить себя как вели­
кую энтелехию, должен уже теперь быть ею» 
(1.IX.1829)*. 

Во время прогулки в окрестностях Веймара 
Гете сказал: «Наш дух есть существо, природа ко­
торого остается неразрушимою и непрерывно 
действует из вечности в вечность». В разговоре 
с Фальком в день похорон Виланда Гете, изложив 
учение Лейбница о душах-монадах, продолжал: 
«минута смерти есть именно та минута, когда 
властвующая монада освобождает своих дотоле 
подданных монад. Как на зарождение, так и на 
это преставление я смотрю как на самостоятель­
ные действия этой главной монады, собственная 
сущность которой нам вполне неизвестна... Об 
уничтожении нечего и думать; но стоит поразмы­
слить о грозящей нам опасности быть захвачен­
ными и подчиненными монадой, хотя и низшею, 
но сильною...» В это время на улице пролаяла со­
бака. Гете чувствовал от природы нелюбовь к со­
бакам. Он подошел к окну и закричал: «Ухи­
тряйся как хочешь, ларва, а меня ты не захватишь 
в плен!» И закончил торжественно: «Монады при­
нимают участие в радостях богов как блаженные, 

* Эккерман. Разговоры с Гете. Acad. 1934, стр. 417, 474. 

106 



сотворческие силы. Им вверено становление тво­
рения. Свободные, они идут по всем путям, со 
всех вершин, из всех глубин, от всех созвездий,—и 
кто их удержит? Я уверен, что я—тот самый, кто 
перед вами уже тысячи раз жил и еще буду жить 
тысячи раз» *. 

О том, что Лессинг и Гердер были сторонника­
ми учения о перевоплощении, было сказано уже 
в предыдущих главах. Замечательно, что скептик 
Д. Юм (1711—1776) говорит в статье о самоубий­
стве: «Метемпсихоз есть единственная система 
этого рода, к которой философия может прислу­
шиваться» («the metempsychosis is the only system 
of this kind, that philosophy can hearnen to»). Также 
позитивист Джон Стюарт Милль считает вероят­
ным, что человек входит в будущую жизнь, каким 
он был перед смертью **. 

Шеллинг в статье «Philosophie und Religion» 
высказывается в пользу учения о палингенезии. 
О том, как сочувственно относится Шопенгауэр 
к индусским учениям о палингенезии, было уже 
сказано раньше. Сын Иоганна Готлиба Фихте 
(Фихте Старшего) Иммануил Германн Фихте 
(1797—1879), бывший профессором в Бонне и Тю­
бингене, говорит, что «земное существование че­
ловека понятно лишь как начало и дробь развития 
будущих ступеней духа»***. 

Французский философ Пьер-Симон Балланш 
(Ballanche, 1776—1847) сделал попытку развить 

* См. Мережковский. Вечные спутники. Собр. соч., 
т. XVII, стр. 148—150. 

** John St. Mill. Three essays on religion. 211. 
* ** J. H. Fichte. Die Seelenfortdauer und die Weltstellung des 

Menschen. 1867. Schlussanmerkung, § 28, стр. 463. 

107 



учение о перевоплощении исходя из своего хри­
стианского миропонимания*. 

С различными видоизменениями в той или 
иной форме в пользу учения о перевоплощении 
высказываются К. Дю-Прель (К. du Prel, 1839— 
1899), Карпентер (Carpenter), Douglas Fawcett, 
Мак-Таггарт, Зиммель (Simmel), Метерлинк**. 

Своеобразное учение о перевоплощении вы­
сказывают французские социалисты-утописты 
Пьер Леру и Фурье***, 

Особенно распространено учение о перевопло­
щении среди польских мессианистов. Вспомним 
следующие имена: Хене-Вронский (Ноепе-
Wronski), Товянский (Towianski), Словацкий (Slo-
wacki), Выспянский (Wyspianski), Цешковский 
(Cieszkowski), Лютославский (Lutoslawski)****. 

Иерархический персонализм Лейбница при ло­
гически последовательном развитии его необхо­
димо ведет к учению о перевоплощении. Следую­
щие лейбницеанцы признают это учение: Дросс-
бах; лейпцигский профессор физики и философии 
Фехнер (1801—1887); профессор Дерптского уни­
верситета Тейхмюллер; Ренувье (1818—1903); 
профессор Кембриджского университета Джемс 
Уорд; Лютославский; профессор Киевского уни-

* Palingénésie sociale; см.: Gaston Frainnet. Essai sur la 
philosophie de Pierre-Simon Ballanche. Paris, 1903. 

** К. Дю-Прель. Философия мистики; Карпентер. Лю­
бовь и смерть; D. Fawcett. Imaginism.— В «Contemporary british 
philosophy», II t.; Maeterlinck. La grande parte. Paris, 1939. 

*** P. Leroux. De l'humanité; Ch. Fourier. Théorie 
de l'unité universelle. T. II, <p> 304—348. 

**** Lutoslawski. Niesmertelnoscduszy. 3 изд. 1925 (естьан­
глийский перевод). 

108 



верситета А. А. Козлов; С. А. Алексеев (Асколь-
дов); профессор Петроградского и Братиславско-
го университетов (1942—1945) Н. Лосский*. 

Бердяев в своей последней книге «Опыт эсха­
тологической метафизики» признает предсуще-
ствование души и «многочленное перевоплоще­
ние», т. е. не повторение жизни на земле, а жизнь 
«в ином плане» (207 с) . 

Укажу еще имена нескольких ученых, признаю­
щих перевоплощение. Таковы профессор меди­
цинского факультета в Берне Максимилиан Пер-
ти, Луи Фигье, профессор политехникума в Праге 
Узел, канадский профессор Д. Ф. Гаррис, профес­
сор W. McDougall**. 

Глава седьмая 

УЧЕНИЕ ЛЕЙБНИЦА 
О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 

Мир, по Лейбницу, состоит из субстанций, ко­
торые он называет монадами. Всякая монада есть 
непротяженный, индивидуальный, т. е. неповтори­
мо своеобразный деятель, живущий целестреми-

* М. Drossbach. Die individuelle Unsterblichkeit vom mo-
nadistisch-metaphysischen Standpunkte. Olmütz, 1853; Das Wesen 
der Naturdinge und die Naturgesetze der individuellen Unsterblich­
keit. Olmütz, 1855; Die Harmonie der Ergebnisse der Naturfor­
schung mit den Forderungen des menschlichen Gemüthes oder die 
persönliche Unsterblichkeit als Folge der atomistischen Verfassung 
der Natur. Lpz., 1858; G. Fechner. Das Büchlein vom Leben nach 
dem Tode. 8 изд. 1922, Lpz. (1 изд. 1836); G. Teichmüller. Ueber 
die Unsterblichkeit der Seele. Lpz., 1874; Ch. Renouvier. Le per-
sonnalisme. 1903. 

** M. Perty. Die mystischen Erscheinungen der menschlichen 

109 



тельною сменою представлений. Всякая монада 
представляет себе весь мир с особой индивидуаль­
ной точки зрения, следовательно, всякая монада 
есть микрокосм, зеркало вселенной. Однако это не 
значит, что они все одинаково совершенны. Пред­
ставления, которыми они живут, могут быть от­
четливыми или смутными, они могут быть аппер-
цепциями, т.е. сознательными представлениями, 
или только перцепциями, т.е. бессознательными 
представлениями. Все монады могут быть распо­
ложены в ряд по ступеням совершенства, именно 
по ступеням сознательности их в зависимости от 
степени отчетливости и количества отчетливых 
представлений у них. В самом низу этого ряда 
стоят монады, у которых нет ни одного сознатель­
ного представления, это спящие монады. При­
меняя монадологию Лейбница к современным 
учениям, можно сказать, что таковы монады, ле­
жащие в основе неорганической материи, напр. 
монады, деятельность которых известна в виде 
электронов, атомов, молекул неорганической ма­
терии. Выше стоят монады, которые в сочетании 
с другими монадами, подчиненными им, способ­
ны иметь отчетливые и раздельные восприятия, 
ощущения, сопровождаемые памятью. «Такое жи­
вое существо называется животным, а его монада 
душою» *. Выше животных стоят разумные души, 
духи. Однако и духи, напр. монада человека, 

Natur. 2 изд. 1872, 2тт.; Louis Figuier. Le lendemain de la mort ou 
la vie future selon la science. Paris, 1907; H. Uzel. Die Natur ein 
Evangelium. Prag, 1936; D. F. Harris. Статья в журнале: «Scien-
tia», 1924; W. McDougall. Body and mind. 1911. 

* Начала природы и благодати, основанные на разуме, § 4. 
(Собр. соч. Лейбница, изд. Gerhardt' а, т. VI. Principes de la na­
ture et de la grâce, § 4.) 

110 



имеют не все представления в отчетливой, созна­
тельной форме. Высшая степень совершенства, 
полная отчетливость всех представлений присуща 
только Богу, Высочайшей из монад. 

Монады, поскольку они живут сменою стре­
млений и представлений, суть души или, по край­
ней мере, аналогии души. Но, кроме того, они 
суть вместе с тем и тела или, вернее, они осу­
ществляют также телесные процессы. Лейбниц, 
как известно, отрицает субстанциальность мате­
рии и допускает только существование материаль­
ных процессов. Тело всякой монады есть прояв­
ление ее ограниченности, выражающееся в «пас­
сивной силе сопротивления (которая заключает 
в себе непроницаемость и еще нечто)». Эту сторо­
ну монады Лейбниц называет «первою мате­
рнею» *. Тело в этом смысле слова есть неотъем­
лемая принадлежность всякой монады, оно вы­
ражается в непроницаемом объеме и процессах 
движения, подчиненных законам механики. По­
скольку монады суть души, в них происходит це-
лестремительная смена представлений, объясняе­
мая телеологически, по закону «конечных причин 
добра и зла»; поскольку монады суть тела, изме­
нения их объясняются причинно-механически, 
в них «внешние явления возникают одни из других 
по законам причин действующих, т. е. по законам 
движения» **. «Это как бы два царства», говорит 
Лейбниц, «одно — причин действующих, другое 
конечных, из которых каждое достаточно в част­
ностях, чтобы объяснить все, как будто бы другое 

* О природе самой в себе, §11 . (De ipsa natura, § 11, т. 
IV.) 

* * Начала природы и благодати, § 3. (Principes de la nature 
et de la grâce, § 3, т. VI.) 

Ill 



и не существовало» *. В самом деле, эти два цар­
ства процессов текут параллельно друг другу, не 
вступая во взаимодействие и будучи согласованы 
друг с другом лишь благодаря предустановленной 
гармонии**. 

Кроме телесности в смысле ряда механических 
процессов, Лейбниц говорит еще о теле в другом 
смысле слова, особенно важном с точки зрения те­
мы моей статьи. Всякая монада, сообразно степе­
ни своего совершенства, находится в связи (со­
гласно предустановленной гармонии) с большим 
или меньшим количеством других менее совер­
шенных, подчиненных ей монад, служащих ей как 
органы ее. Эта связь подчинения, vinculum sub­
stantiate, создает из многих простых субстанций 
как бы новую сложную субстанцию ***. В такой 
сложной субстанции совокупность монад, подчи­
ненных центральной, господствующей монаде, 
может быть названа телом центральной мона­
ды****. Это тело Лейбниц называет также тер­
мином «вторая материя». 

Вторая материя коренным образом отличает­
ся от первой, как это видно из следующих пояс­
нений Лейбница: «первая материя существенна 

* Размышления о жизненных началах и о пластических 
натурах. Избр. сочин. Лейбница, по-русски, стр. 244. (Considé­
rations sur les principes de vie, et sur les natures plastiques, т. VI.) 

** Интересный для точного истолкования системы 
Лейбница вопрос, следует ли понимать механический ряд про­
цессов в духе психологистического идеализма или в духе дина-
мистического реализма, я оставлю без рассмотрения, так как 
он не имеет значения для моей темы; см. об этом вопросе 
Ed. v. Gartmann. Geschichte der Metaphysik. 

*** См. набросок к письму к des Bosses, Π, 438; письмо 
к des Bosses 23 VIII. 1713, т. II, 482. 

**** Начала природы и благодати, § 3 (т. VI, § 3). 

112 



(essentialjs) для всякой энтелехии» (т.е. монады) 
и «никогда не отделима от нее», так как она есть 
«пассивная потенция» ограниченной субстанции; 
«что же касается второй материи, которая обра­
зует органическое тело (corpus organicum), она 
есть следствие множества полных субстанций, из 
которых каждая имеет и свою энтелехию и свою 
первую материю». «Энтелехия меняет свое орга­
ническое тело, т.е. вторую материю, а свою 
собственную первую материю не меняет»*. 

Смерть есть не что иное, как отделение централь­
ной монады от всех или большей части подчи­
ненных ей монад. В самом деле, сама центральная 
монада, да и вообще всякая монада как таковая 
уничтожиться, отойти в область небытия не мо­
жет. Всякая монада бессмертна, так как, «обладая 
истинным единством, она не может иметь ни на­
чала, ни конца, разве только путем „чуда"». От­
сюда следует, что «конститутивные формы суб­
станций должны были быть сотворены при начале 
мира и остаются навсегда»**. Бессмертие мона­
ды обеспечено самою сотворенною Богом приро­
дою ее, оно не есть «только чудесный дар Божьей 
благодати» * * * ; наоборот, уничтожение мона­
ды может быть только чудесным актом Божествен­
ного всемогущества. 

Существуя все время от начала вселенной и до 
конца ее, всякая монада всегда деятельна; она есть 
άτομον αυτοπληρουν (самопополняющийся атом), 

* Письмо к des Bosses, 16.Х.1706, II. 324; письмо к 
de Voider, 20.VI.1703, т. Π, 252. 

** Новая система природы и общения между субстан­
циями, а также о связи, существующей между телом и душою, 
стр. 115. (Système nouveau de la nature, т. IV, стр. 479.) 

*** Новые опыты о человеческом разуме. Предисловие, 
204. (Nouveaux essais sur l'entendement. Предисловие, т. V.) 

8-1701 ИЗ 



atom vitale (живой атом)*. Ее неустанная деяте­
льность не есть бестолковое однообразное топта­
ние на месте: осуществляя целестремительные ак­
ты, она всегда совершенствуется. «Во всей вселен­
ной,— говорит Лейбниц,— совершается извест­
ный непрерывный и свободный прогресс, который 
все более и более улучшает состояние мира»**. 
«И хотя иногда и встречается попятное движение, 
наподобие линий с заворотами, тем не менее 
в конце концов прогресс возобладает и восторже­
ствует»***. «А что касается до возражения, ко­
торое могли бы сделать — что в этом случае мир 
давно стал бы раем, то ответить на него легко. 
Хотя большая часть субстанций и достигла уже 
совершенства, но из того, что непрерывное дели­
мо До бесконечности, следует, что в бесконечной 
глубине вещей всегда остаются части как бы ус­
нувшие, которые должны пробудиться, развиться, 
улучшиться и, так сказать, подняться на более вы­
сокую ступень совершенства и культуры»****. 

Так как всякая монада, поднявшаяся со дна 
и достигшая хотя бы некоторой степени совер­
шенства, имеет в своем подчинении хотя бы не­
сколько монад, служащих ей органами и образую­
щих ее организм, то, обозревая природу сверху 
вниз по степеням совершенства монад, мы най­
дем, что она до бесконечности организована, и эта 
организация имеет своим последним основанием 

* К de Volder'y. 6.VII.1701, т. II, 224. 
** О коренном происхождении вещей, стр. 141. (De 

rerum originatione radicali, т. VII, стр. 308.) 
*** О том, что независимо от чувств и материи. Пись­

мо к королеве Софии Шарлотте, стр. 183 (т. VI). 
**** о коренном происхождении вещей, стр. 141 (VII, 

308). К курфюрстине Софии, VII, 543; к des Bosses, И, 300. 

114 



Бога, именно предустановленную Им гармонию. 
«Вещество, устроенное премудростью Божьей», 
говорит Лейбниц, «должно быть по существу 
своему везде организовано», «существует столько 
оболочек и тел органических, заключенных друг 
в друге, что никогда невозможно было бы про­
извести ни одного совершенно нового органиче­
ского тела без всякого предобразования и что точ­
но так же нельзя разрушить вполне ни одного жи­
вотного уже существующего». «Смерть, как и ро­
ждение, есть лишь превращение одного и того же 
животного, которое то возрастает, то уменьша­
ется»*. 

В течение всего времени от рождения животно­
го до его смерти тело его меняется постепенно: 
одни подчиненные монады выходят из состава те­
ла, другие новые вступают в него, подчиняясь цен­
тральной монаде, душе животного. Это те изме­
нения, которые в наше время физиология изучает 
как обмен веществ в организме. Смерть и рожде­
ние, по Лейбницу, есть не что иное, как ускорен­
ный обмен, имеющий характер резкого скачка. 
В случае смерти, говорит Лейбниц, «сохраняется 
не только душа, но также и животное и его орга­
ническая машина, хотя разрушение ее грубых ча­
стей приводит ее к такому незначительному раз­
меру, что она не поддается нашим чувствам, точ­
но так же, как она не поддается им в том состоя­
нии, в каком была до своего рождения»**. 

Даже если сжечь животное, в пепле его нахо-
* Размышления о жизненных началах и о пластических 

натурах, стр. 246.— Considérations sur les principes de vie, VI, 
543. 

* * Новая система природы, стр. 117 (IV, 480); Начала при­
роды и благодати, § 6 (т. VI); Монадология, § 72, 73 (т. VI). 

115 



дится микроскопическое организованное суще­
ство *, зародыш, из которого со временем может 
развиться новое животное, так как «видимое ро­
ждение есть только развитие и некоторого рода 
увеличение»**. 

Животное (также и растение)***, низведен­
ное смертью на степень микроскопического суще­
ства, в процессе рождения вновь развивает види­
мое тело; какое это тело—того же вида, что и 
раньше, или нового? Франц Меркурий Ван Гель-
монт, говорит Лейбниц, утверждает, что живот­
ное, умирая, вселяется в тело новорожденного то­
го же вида, так что число людей, собак, кошек 
и т.п. не уменьшается и не увеличивается****. 
Лейбниц признает, что животное может много­
кратно развивать тело одного и того же вида, но 
он вовсе не считает монаду обреченною вечно 
повторять все один и тот же тип жизни при каж­
дом рождении. Следующими соображениями 
и заявлениями самого Лейбница можно устано­
вить, что он допускал восхождение монады от 
низших типов жизни к высшим. 

1) Всякая монада, согласно Лейбницу, непре­
рывно совершенствуется, и конец этого совершен­
ствования есть вступление в Царство Бо-
ЖИб • Hs • Hs • 

2) Свое учение он обозначает терминами ме-

* К Арно, сент. 1687, II, 124. 
** Новая система природы, 117 (т. IV, 480). 

*** Разм. о жизненных началах, 247 (т. VI, 543); к Mai-
zeaux, VII, 535. 

**** К Th. Burnett, 20/30 янв. 1699, т. II, 252. 
***** О коренном происхождении вещей, 141. (De rerum 

originatione radicali, т. VII, 308.) 

116 



таморфоза, трансформация, метасхематизм 
и поясняет примером превращения гусениц и дру­
гих насекомых, очевидно желая показать, что но­
вое тело может резко отличаться от прежнего, 
тогда как центральная монада остается тою же 
самою. 

3) Даже о семенных животных он говорит, что 
«они сами происходят от других семенных живот­
ных, еще меньших»*. 

4) Такое глубокое изменение, как переход из 
царства спящих в царство бодрствующих монад, 
Лейбниц считает необходимым в процессе разви­
тия**. 

5) Мало того, возможен даже переход монады 
из царства животных в царство разумных су­
ществ *** (как монада, предназначенная стать че­
ловеком, переходит из стадии лишь чувствующей 
души в стадию разумного духа, об этом подробно 
будет сказано позже). 

6) Наконец, в «Монадологии» Лейбниц опре­
деленно говорит, что органическое тело животно­
го, существующее еще до зачатия, посредством 
зачатия не творится вновь, но может быть «лишь 
побуждено к большому превращению, чтобы 
стать животным другого рода». В письме к Вагне­
ру он говорит: «Species animalis non manet»****. 

Если бы Лейбниц решительно и определенно 
* Размышл. относит, учения о едином всеобщем духе, 

231 (Considérations sur la doctrine d'un Esprit Universel Unique, 
т. VI, 534). 

* * О коренном происхождении вещей, 142. (De rerum ori-
ginatione radicali, т. VII, 308.) 

*** Начала природы и благодати, § 4. (Principes de la na­
ture et de la grâce, VI, § 4, стр. 599.) 

**** Монадология, стр. 358, § 74 (Monadologie, т. VI, 
§ 74, стр. 619); к Р.Х. Вагнеру, 4.VI.1710, т. VII, 530. 

117 



подчеркнул эти учения, он задолго до Дарвина по­
ложил бы начало теории эволюции, гораздо более 
глубокой, чем дарвинизм. 

Переход от животной природы к природе че­
ловека как существа разумного и, далее, судьба 
человека подчинены иным законам. Бессмертие 
дочеловеческих существ, вследствие отсутствия 
у них самосознания, есть только сохранение мета­
физического тождества монады. Что же касается 
человеческой разумной души, могущей сказать 
«я», она «сохраняет свое существование не только 
в метафизическом отношении — в большей степе­
ни, чем прочие,— но остается одною и тою же 
в нравственном смысле и составляет тождествен­
ную личность». Память и сознание я «делает ее 
способною к награде и наказанию». Это духи, со­
зданные по образу и подобию Божию *. Поэтому 
Лейбниц говорит, что он не смеет «ничего утвер­
ждать ни о предсуществовании, ни о подробно­
стях будущего существования духов, так как Бог 
может пользоваться в Царстве Благодати путями 
необычайными; тем не менее нужно предпочитать 
то, в чью пользу говорит естественный разум, 
если только Откровение не учит нас противному, 
чего я здесь решать не берусь»**. 

Для нашей темы важно знать, что думает 
Лейбниц на основании естественного разума о со­
стоянии человеческой монады до рождения чело­
века. В разработанной системе монадологии по­
следовательное развитие мысли необходимо ве­
дет к учению о предсуществовании души. И в са-

* Рассуждение о метафизике, § 34, 36. (Discours de mé­
taphysique, IV, 459.) 

** Размышления о жизненных началах, стр. 249 (т. VI, 
545); к Arnaud, сент. 1687, т. II, 125. 

118 



мом деле, Лейбниц говорит, что в период незрело­
сти своей философии (cum nondum satis matura es­
set philosophia mea) он придерживался учения 
о размножении душ путем традукции*. 

Впоследствии он стал утверждать предсуще-
ствование человеческой монады. В «Теодицее», 
изложив вышеприведенные учения о животных, 
он далее рассуждает так: «установив такой пре­
красный порядок и столь общие правила относи­
тельно животных, казалось бы неразумным, что­
бы человек совершенно не был подчинен им и что­
бы в нем, что касается его души, все происходило 
путем чуда». «Поэтому я склонен думать, что ду­
ши, которые некогда станут человеческими, по­
добно душам других видов содержались в семенах 
(dans les semences) и в своих предках вплоть до 
Адама, следовательно, существовали от начала 
вещей, всегда в виде организованного тела». «Но 
мне представляется по многим основаниям под­
ходящим признать, что они существовали тогда 
только как ощущающие (sensitives) или животные 
души, наделенные перцепциею и чувством и не 
обладающие разумом; они оставались в этом со­
стоянии вплоть до рождения человека, которому 
он и должен принадлежать, и тогда получили ра­
зум либо потому, что существует естественный 
способ поднять ощущающую душу на степень 
разумной души (что мне трудно понять), либо по­
тому, что Бог дает разум такой душе посредством 
особого воздействия или (если угодно) посред­
ством своего рода транскреации» (дополнитель­
ного творения). «Это объяснение, по-видимому, 
устраняет затруднения, представляющиеся здесь 
в философии или в богословии, так как трудная 

* Набросок к письму к des Bosses, 24.IV. 1709, т. И, 372. 

119 



проблема возникновения форм» (т.е. монад как 
субстанций) «снимается совсем, и так как более 
соответствует Божественной справедливости дать 
душе, уже испорченной физически или животно 
грехом Адама, новое совершенство, т.е. разум, 
чем поместить разумную душу путем творения 
или как-либо иначе в тело, где она должна быть 
испорчена морально»*. 

В третьей части «Теодицеи» Лейбниц говорит, 
что предсуществующая чувственная душа полу­
чает разум в момент зачатия человека благодаря 
особому акту Бога или благодаря изначала суще­
ствующему предрасположению и что до этого мо­
мента органическое тело ее испытывает много из­
менений**. 

Не следует думать, будто возведение души Бо­
гом на ступень разумности есть творение Им но­
вой монады; та же самая монада, которая суще­
ствовала от начала мира, приобретает при этом 
новую способность. «Философами признано», го­
ворит Лейбниц по этому поводу, «что способ­
ность ощущения и мышления у нас не образует 
различные души, а принадлежит одной и той же 
душе» ***. 

Все изложенное ясно показывает, что Лейбниц 
был сторонником учения о перевоплощении с те­
ми оговорками относительно человека, которые 
требуются христианским мировоззрением, а так-

* Essais de théodicée, 1 ч., § 91 (т. VI, 152). 
** Ess. de th., ч. Ill, § 397. См. также: к Arnaud 28.XI. 1686, 

И, 75; к des Bosses, 24.IV.1709, II, 371; к des Bosses, 8.IX.1709, II, 
390. «Защита Бога», §§ 81, 82 (Causa Dei, asserta per justitiam 
Ejus, т. VI, §§ 81 и 82); Начала природы и благодати, § 6 (Prin­
cipes de la nature et de la grâce, т. VI, стр. 601); Монадология, 
§ 82 (Monadologie, § 82, т. VI). 

*** К des Bosses, 31.VII. 1709, т. Π, 378. 

120 



же и естественным разумом, учитывающим зна­
чительность перехода от живой природы к разум­
ности. Замечательно, однако, что Лейбниц, изла­
гая свою теорию, тщательно отмежевывает ее от 
учения о переселении душ (метемпсихозы) и не за­
бывает упомянуть об этом в множестве мест 
своих сочинений и писем*. Он указывает на то, 
что животное даже и в смерти не теряет вполне 
своего тела и только переходит к новому разви­
тию тела и к преобразованию его; следовательно, 
нельзя говорить о переселении души из одного те­
ла в другое, можно говорить только о метамор­
фозе животного, о трансформации его. Он отвер­
гает такое учение, как, напр., высказываемое Фр. 
М. Ван-Гельмонтом, согласно которому душа 
умирающего, выделившись из тела, входит в дру­
гое тело, в тело новорожденного**. 

«Вместо переселения душ существует только 
превращение того же самого животного, соответ­
ственно с тем, что его органы находятся в ином 
положении и развиты более или менее»***. 

Однако он признает родство своих взглядов 
с древним учением о переселении душ, которое, по 
его мнению, есть «не что иное, как учение о транс­
формации, плохо понятое» ****. Бейль также счи­
тает «гипотезу Лейбница более или менее сход­
ною с учением индостанских философов» *****. 
Вскоре после смерти Лейбница его знакомый 

* См., напр., к Arnaud, т. II, 99; т. IV, 474,480; VI, 543, 
601, 619. 

** VII, 539 с. 
*** Новая сист(ема) прир(оды), § 7. 

**** к Arnaud, сент. 1687, II, 124. 
***** См. Лейбниц. Eclaircissement des difficultés que Mon­

sieur Bayle a trouvées dans le système nouveau de l'union de l'âme 
et du corps, IV, 528. 

121 



M. G. Hansche рассказал следующее: однажды 
Лейбниц в компании пил кофе и сказал, что в про­
глоченном кофе, может быть, есть несколько мо­
над, которые со временем станут людьми*. 

Учение о перевоплощении как средстве совер­
шенствования, ведущем на вершины бытия, обык­
новенно бывает связано с признанием множества 
ступеней жизни не только вниз, но и вверх от чело­
века. Эту мысль мы находим и у Лейбница: «со­
гласно с разумом», говорит он, «и то, чтобы были 
способные к восприятию субстанции ниже нас, как 
есть таковые выше нас; и чтобы наша душа, дале­
ко не будучи последнею из всех, находилась в се­
редине, от которой возможно было бы спускаться 
и подниматься; иначе пришлось бы допустить не­
достаток постепенности, который некоторые фи­
лософы называют пробелом в формах, vacuum 
formarum»**. «Существует бесчисленное множе­
ство тел такой величины, как земля, и больших, 
которые имеют столько же прав, как земля, 
имеют разумных обитателей, откуда вовсе не сле­
дует, что они должны быть людьми»***. 

Какое разнообразие видов жизни допускал 
Лейбниц, видно из следующего примера: «ничто 
не мешает», говорит он, «чтобы во вселенной бы­
ли живые существа (des animaux), подобные тому, 
какое Сирано де Бержерак встретил на солнце; те-

* M. G. Hansche. Godefridi Guilelmi Leibnitii Principia 
philosophiae more geometrico demonstrata. Frankfurt und Leip­
zig, 1728, стр. 135. 

** Размышл. о жизн. началах, 245 (Considérations sur les 
principes de vie, т. VI, 543); к des Maizeaux, 8.VII.1711, т. VII, 
535. 

*** Ess.dethéod., 1ч.,§ 19, т. VI, стр. 114. Causa Dei, §§ 57, 
58, т. VI. 

122 



ло этого существа было своею рода жидкостью, 
состоящею из множества маленьких живых су­
ществ, способных принимать порядок сообразно 
желаниям большого существа, которое таким 
образом моментально трансформировалось, как 
ему было угодно, и нарушение непрерывности так 
же мало вредило ему, как удар веслом не вредит 
морю» *. 

Среди философов, развивающих систему мо­
надологии, примыкая к Лейбницу, часто встреча­
ется учение о перевоплощении, и это обстоятель­
ство также может рассматриваться как подтвер­
ждение того, что оно содержится в философии 
Лейбница или, во всяком случае, последовательно 
вытекает из ее основ. Укажу лишь на имена таких 
сторонников учения о перевоплощении, как Гер-
дер, Дроссбах, Ренувье, Козлов, Лютославский. 
К сожалению, и у преемников Лейбница оно мало 
разработано в деталях. Между тем в той форме, 
как оно дано Лейбницем, оно обладает высокою 
ценностью и со стороны общего характера, при­
даваемого им целому мировоззрению, и в приме­
нении к решению ряда частных проблем. Выскажу 
по этому поводу несколько замечаний, не пу­
скаясь в подробности, так как развивать детали 
этого учения надобно было бы в особой книге 

* Ess. de théod., Ill ч., § 343, т. VI, стр. 318. О путеше­
ствии человека на луну (по поводу книги епископа Честерского 
Wilkins'a) Лейбниц говорит, что оно при теперешнем состоянии 
человека невозможно вследствие свойств воздуха. Письмо 
к Basnage, 15.VI.1708, т. III, 147; о возможности небесных тел, 
на которых гении имеют право в большей степени вмеши­
ваться в действия разумных существ, чем у нас, см. Письмо 
к Coste, 19.ХП.1707, т. III, 403. О разрушении и восстановлении 
земного шара, т. е. о чем-то вроде смерти и нового рождения 
земли см. «Монадология», § 88. 

123 



в связи с современною философиею и наукою, а не 
с историею мысли Лейбница. В нижеприведенных 
соображениях я буду иметь в виду ту разновид­
ность монадологии, которая развита в моих сочи­
нениях. 

Каждый индивидуум, как субстанциальный 
деятель, бессмертен; жизнь каждого из них в виде 
ряда метаморфоз длится в течение всего мирово­
го процесса, так что история мира есть органиче­
ское единство историй или, можно сказать, био­
графий бессмертных индивидуумов. Когда эти ин­
дивидуумы сочетаются в целостные единства — 
организм животного или растения, муравейник, 
улей, государство, церковь и т. п., во главе такого 
единства стоит центральная монада и жизнь цело­
го имеет личный индивидуальный характер. 

В таком понимании исторического процесса 
личный, индивидуальный характер его утверждает­
ся в предельной возможной степени. Материали­
стический, механистический атомизм также счи­
тал каждый атом вечным и рассматривал мировой 
процесс (правда, не как органическое единство, а) 
как сумму струй, из которых каждая есть непре­
рывный ряд движений вечного атома. Однако 
в механическом атомизме не может быть речи 
о жизни атома, о его биографии', атомы однообраз­
ны, лишены индивидуальных черт, ряды измене­
ний движений и положений каждого атома лише­
ны смысла и цели, в них нет ни совершенствова­
ния, ни упадка. Наоборот, согласно монадологи-
ческим учениям, субстанциальные деятели инди­
видуальны, т. е. неповторимы по бытию и незаме­
нимы по ценности; каждый из них совершает целе-
стремительные действия не только физические, но 
и душевные и духовные; каждый из них есть по-

124 



тенциальная личность, способная стать действи­
тельною личностью, т. е. разумным, нравственно 
ответственным существом; жизнь такого суще­
ства есть исторический процесс, она заслуживает 
биографии. Всякая такая метафизическая система 
может быть названа персонализмом, так как в ней 
основной онтологический элемент есть личность 
или потенция личности. 

Даже и те мыслители, которые в отличие от 
материалистов-механистов признают активность 
личности не сводимою на механический процесс, 
если они отрицают бессмертие я и личный харак­
тер органических единств (напр. народа, государ­
ства, церкви), низводят личное начало в историче­
ском процессе на подчиненное место: серия смерт­
ных личностей, сменяющих друг друга во времени 
и включенных в неличное целое, подчинена нелич­
ным отношениям и силам в такой степени, что 
нельзя говорить о личном характере историчес­
кого процесса. 

На вопрос, чем же особенно ценен личный ха­
рактер исторического процесса, я отвечу следую­
щее. Персоналистическая философия, в сочетании 
с учением о свободе воли, устанавливает, что каж­
дый индивидуум сам созидает свою судьбу и от­
ветствен за все детали своего поведения: он не 
имеет права и оснований сваливать вину за свои 
недостатки на среду, на исторические условия, ко­
торые сложились до его появления на свет, на се­
мью, в которой он родился, на наследственность 
и т.п. 

Не только история человечества, но и эволю­
ция животного и растительного царства, а также 
вообще дочеловеческой природы, согласно этому 
учению, не есть процесс, перескакивающий с од-

125 



ного смертного индивидуума на другой; это есть 
слипая история развития бессмертных индивидуу­
мов, которые двигаются вперед, совершенствуясь 
в добре или изощряясь во зле, отчасти путем 
собственной творческой изобретательности, от­
части путем подражания чужим творческим ак­
там и усвоения их. 

Многие запутанные и парадоксальные черты 
наследственности могли бы быть объяснены с по­
мощью учения о перевоплощении. Некоторые 
черты характера и строения тела наследуются ин­
дивидуумом не от родителей, а от самого себя, 
именно на основании опыта своей собственной 
прошлой жизни. Так, напр., может быть, следует 
объяснить те свойства, в которых индивидуум 
сходен не со своими родителями, а с более отда­
ленными предками. Другие черты тела могут 
быть получены от родителей, поскольку тело ро­
дителей участвует в формировании тела зароды­
ша. Кроме того, влияние родителей может быть 
еще гораздо более глубоким: пребывание субстан­
циального деятеля (монады) в теле родителей 
в тесной органической связи с ним связано с обу­
чением типу жизни родителей, усвоением изобре­
тений, совершенных на той линии и ступени раз­
вития, к которой они принадлежат. 

В психологии учение о перевоплощении можно 
использовать для понимания природы инстинк­
тов, атавизмов и архаизмов, которые Фрейд про­
слеживает до утробной жизни, но которые на деле 
простираются гораздо дальше. 

Перечень ценных применений учения о мета­
морфозах бессмертного индивидуума далеко не по­
лон, однако дополнение его и разработка подроб­
ностей должны быть предметом особого труда. 

126 



Католическая и православная церковь усвоила 
традицию неблагосклонного отношения к учению 
о перевоплощении. Возможно даже, что это уче­
ние в той форме, как его развивал Ориген, было 
подвергнуто осуждению на V вселенском соборе. 
Гефеле в своей «Conciliengeschichte» (т. II, 2 изд., 
стр. 791) говорит, что учение Оригена осуждено 
эдиктом императора Юстиниана, и 15 тезисов 
Оригена подвергнуты анафематствованию в кон­
стантинопольском синоде 543 года, а на V вселен­
ском соборе учение Оригена было, вероятно, под­
вергнуто анафематствованию без подробного об­
суждения и без установления 15 тезисов против 
него. Однако в той форме, как это учение развито 
Лейбницем, именно в связи с учением о транскреа-
ции (о дополнительном творческом акте Божием), 
оно никогда не подвергалось осуждению церкви. 
Такой видный ученый и иерарх католической 
церкви, как кардинал Мерсье, признает это в пись­
ме к Лютославскому, опубликованному Люто-
славским. Правда, кардинал Мерсье написал свое 
заявление, по-видимому, лишь скрепя сердце. Ме­
жду тем все три основные теории происхождения 
души, предложенные в христианской литературе, 
креационизм, традуционизм и учение о предсуще-
ствовании, не могут быть признаны удовлетвори­
тельными: они не дают ответа на вопрос о наслед­
ственном грехе и о справедливых условиях всту­
пления рождающегося человека в земную жизнь 
(рождение от порочных или болезненных родите­
лей, в семье внутренно разложившейся, или стра­
дающей от нищеты, или развращаемой соблазна­
ми неумело используемого богатства и т. п.). 

Субстанциальные деятели созданы Богом при 
сотворении мира как существа свободные, наде-

127 



ленные творческою активностью и всеми способ­
ностями, необходимыми для осуществления абсо­
лютного добра. Те из них, которые свободно из­
брали путь любви к Богу и всем тварям Его, т. е. 
путь любви к абсолютному добру, удостоиваются 
обожения и принадлежат к Царству Божию. Те же 
из них, которые вступили на путь себялю­
бия, образуют царство земного (психо-мате-
риального) бытия; в этом царстве, вследствие 
борьбы членов его друг против друга, неизбежны 
бесчисленные несовершенства, душевные и телес­
ные страдания, смерть и т. п. виды зла, которые 
возникают как справедливое и естественное след­
ствие первичного греховного акта. Такие деятели 
обрекли себя на длинный и трудный путь разви­
тия, в котором каждое место, занимаемое ими, со­
ответствует их относительным достоинствам или 
их недостаткам, следовательно, оправдано нрав­
ственно. 

Глава восьмая 

МЫСЛЬ О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 
В ПОЭЗИИ 

В художественной литературе мысль о перево­
площении встречается довольно часто. Этот во­
прос мог бы быть предметом специального иссле­
дования. Я ограничусь тем, что приведу лишь не­
сколько случайных примеров. 

Среди римских поэтов учение о перевоплоще­
нии высказывают Энний, Гораций, Персии, Ови­
дий, Вергилий (см. об этом статью «Métempsycho-

128 



se» в «Dictionnaire de Théologie Catholique»). 
В «Божественной комедии» Данте в «Чисти­

лище» речь идет о ступенях жизни и новых видах 
тел. 

В литературе XIX и XX вв. можно указать на 
следующих писателей. В «Бабушкиных сказках» 
Жорж Занд есть сказка «Собака и священный цве­
ток»; в первой части ее человек рассказывает 
о том, как он был раньше собакою, а во второй 
части другой человек рассказывает о том, как он 
был белым слоном. 

Виктор Гюго во многих произведениях выска­
зывает свое убеждение о том, что существует 
перевоплощение. Его мысли по этому вопросу мо­
жно найти, напр., в его Contemplations, особенно 
в «Fleurs dans la nuit» и в «Ce que dit la bonche 
d'ombre». Подробно изложены взгляды Гюго 
в книге Ренувье «Victor Hugo le philosophe». 

Английские поэты Уордсворт (Wordsworth), 
Браунинг (Browning), Россетти (Rossetti), амери­
канский поэт Уот Уитмен признают существова­
ние перевоплощения. 

В русской литературе сторонниками учения 
о перевоплощении являются Лев Толстой, Апух­
тин, Бальмонт (см. том «Будем, как солнце», пер­
вое стихотворение в отделе «Сознание»), Ф. Со­
логуб («Пламенный круг», см. об этом в книге 
Ходасевича «Некрополь».) Бунин в романе «Жизнь 
Арсеньева» часто намекает на то, что впечат­
ления, производимые природою, смертью и т.п., 
в детстве воспринимаются так, как будто у нас 
уже есть знание, принесенное нами из прошлой 
жизни до рождения; особенно в главе XIV он го­
ворит в этом смысле о рыцарях, замках, готических 
соборах, тропиках, южных морях. 

9-1701 129 



M. Пришвин, страстный охотник, глубоко про­
никающий в душу природы, пишет в книге «Род­
ники Берендея»: «Со всей этой летающей, пла­
вающей, бегающей тварью я чувствую родствен­
ную связь, и для каждой в душе есть образ-
памятка, всплывающий теперь в моей крови че­
рез миллионы лет: все это было во мне, гляди толь­
ко— и узнавай...» «Миллионы лет тому назад 
нами были утрачены крылья, такие же прекрас­
ные, как у чаек, и оттого, что это было очень дав­
но, мы ими теперь так сильно любуемся. Мы по­
теряли способность плавать, как рыба, и качаться 
на черенке, прикрепленном к могучему стволу де­
рева, и носиться из края в край семенными летуч­
ками, и все это нам нравится, потому что это все 
наше, только было очень, очень давно»*. 

Глава девятая 

ОТНОШЕНИЕ ЦЕРКВИ К УЧЕНИЮ 
О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 

Многие христиане говорят сторонникам уче­
ния о перевоплощении: «это учение—ересь; оно 
было высказано Оригеном и осуждено на пятом 
вселенском соборе». В действительности Ориген 
не был, повидимому, сторонником учения о пере­
воплощении. Ему принадлежит учение о предсу-
ществовании души и падении ее, осужденное эдик­
том императора Юстиниана и подвергнутое ана-
фематствованию в константинопольском синоде 

* Родники Берендея. Щучий бой. 1928. 

130 



543 г. Текст этого осуждения таков: «Если кто го­
ворит или думает, что души людей предсущество-
вали, именно были раньше духами или святыми 
силами, пресытились созерцанием Бога, пали и 
потому, охладев к любви Божией, стали называть­
ся по-гречески psyche и в наказание были погру­
жены в тела,—да будет анафема». Были ли 15 те­
зисов Оригена, анафематствованные константи­
нопольским синодом, осуждены на V вселенском 
соборе, неизвестно. Вопрос этот до сих пор не 
решен историками. Но само собою разумеется, 
что учение Оригена о предсуществовании души, 
о падении ее и о творении Богом материи, как не­
совершенной оболочки для грешной души, совер­
шенно неприемлемо. В особенности ужасна 
мысль, будто возможно пресыщение созерцанием 
Бога. Церковь имела основание осудить такое 
учение не только на поместном, но и на вселен­
ском соборе. Не правы, однако же, лица, которые 
отвергают всякое учение о творении Богом всех 
душ при творении мира, ссылаясь на то, что тео­
рия предсуществования души осуждена вселен­
ским собором. Если пятый собор и осудил это уче­
ние, он имел в виду лишь ту его форму, в какой 
оно высказано Оригеном. Между тем учение 
о предсуществовании души может быть развито 
в крайне различных видоизменениях и может 
быть дополнено учением о перевоплощении тоже 
с весьма различными особенностями. 

Теория предсуществования души и перевопло­
щения, развитая Лейбницем и усвоенная мною, 
именно содержащая в себе учение о транскреации 
(о дополнительном творческом акте Божием, под­
нимающем душу от животности к разумной чело­
вечности), никогда не подвергалась осуждению 

9* 131 



Церкви. Современный лейбницеанец Лютоелав-
скищ ревностный католик, был очень огорчен от­
рицательным отношением духовенства к защи­
щаемому им лейбницеанскому учению о перево­
площении и обратился к видному ученому, карди­
налу Мерсье, с вопросом, как относится Церковь 
к изложенной им теории. Кардинал ответил, что 
учение о предсуществовании и перевоплощении 
в том виде, как оно изложено Лютославским, «не 
осуждено формально как ересь». Письмо карди­
нала Мерсье Лютославский воспроизвел фотогра­
фически и напечатал во многих экземплярах. 
Один экземпляр его я получил от Лютославского. 

Учение о происхождении человека путем эво­
люции от низших, чем он, видов организмов 
вполне согласимо с христианскою, религиею. 
Поэт Алексей Константинович Толстой (ум. 
в 1875 г.), человек религиозный, понимал это так 
же, как и Дарвин. Услышав в 1872 году, что 
M. Н. Лонгинов, начальник Главного управления 
по делам печати, хочет запретить издание перево­
да одного из произведений Дарвина, он написал 
«Послание к M. Н. Лонгинову о дарвинизме». 
Вот отрывок из него: 

Отчего б не понемногу 
Введены во бытие мы? 
Иль не хочешь ли уж Богу 
Ты предписывать приемы? 
Способ, как творил Создатель, 
Что считал Он боле кстати,— 
Знать не может Председатель 
Комитета о печати. 

Ограничивать так смело 
Всесторонность Божьей власти— 

132 



Ведь такое, Миша, дело 
Пахнет ересью отчасти! 

Да и в прошлом нет причины 
Нам искать большого ранга, 
И, по мне, шматина глины 
Не знатней орангутанга. 

Все три основные теории происхождения ду­
ши, предложенные в христианской литературе, 
креационизм (творение души Богом при зачатии 
или рождении), традуционизм (возникновение но­
вой души из души родителей) и учение о предсу-
ществовании (творение души при творении мира), 
не могут считаться удовлетворительными, как это 
признает епископ Сильвестр в своем труде «Опы­
ты православного догматического богословия» 
(т. III, 3 изд., стр. 337—339). Изложенная мною 
более сложная теория, заключающая в себе уче­
ние о предсуществовании души и о дальнейшей 
транскреации, есть синтез двух теорий—теории 
предсуществования и теории креационизма. Она 
дает ответ на вопрос о судьбе души, удовлетво­
ряющий требованиям справедливости и соответ­
ствующий любви Божией к творимым Им суще­
ствам. О других особенностях моего учения, от­
клоняющихся от мнений, широко распространен­
ных среди богословов, можно прочесть в моей 
книге «Бог и мировое зло. Основы теодицеи» 
в главе V «Персоналистическая теодицея и догма­
ты Церкви». 

На церковных молитвах, напр. на содержании 
панихиды, учение о перевоплощении никак не дол­
жно отразиться. В панихиде все внимание сосре-

133 



доточено на конечной цели жизни человека, на 
вступлении его в Царство Божие, где нет «ни бо­
лезни, ни печали, ни воздыхания, но жизнь беско­
нечная». Но в индивидуальной молитве об усоп­
ших сторонник учения о перевоплощении может, 
конечно, обращаться к Богу с просьбой о благо­
словении умершего на новых путях его жизни, 
о ниспослании ему даров Духа Святого и т. п. 

Многие лица, встретив частное богословское 
мнение, отступающее от традиционных учений 
Церкви, торопятся заклеймить его словом 
«ересь». Учение о перевоплощении тоже назы­
вают иногда ересью. Обыкновенно при этом не 
отдают себе отчета, что следует называть словом 
«ересь». В «Dictionnaire de Théologie Catholique» да­
но следующее определение этого понятия: ересь 
есть «учение, непосредственно и прямо противо­
речащее истине, сообщенной в Откровении Богом 
и признанной за таковую аутентично Церковью» 
(«une doctrine qui s'oppose immédiatement, directe­
ment et contradictoirement à la vérité révélée par 
Dieu et proposée authentiquement comme telle par 
l'Eglise», VI, 2, стр. 2211). Отсюда ясно, что когда 
какое-либо учение не содержит в себе прямого от­
рицания одного из догматов Церкви, только ком­
петентный богослов может определить, следует 
ли называть его ересью. 



ИНТУИТИВИЗМ 



1. Очевидность 
как самосвидетельство предмета 

Со времен Декарта большинство философов 
считает абсолютно достоверным следующее по­
ложение: найденное мною в моем сознании есть 
всегда нечто абсолютно достоверное, как факт 
моего сознания. Я вижу, что гуляю в лесу вместе 
с моим другом, приехавшим ко мне издалека, 
и беседую с ним; возможно, что это сновидение, 
я в лесу не был и мой друг ко мне приехать не мог, 
но все же вполне достоверно то, что у меня только 
что были переживания прогулки в лесу и беседы 
с другом. Человек, которому ампутировали ногу, 
чувствует боль в ноге и прикрывает ногу одеялом; 
ноги у этого человека нет, но вполне достоверно, 
что переживание боли в ноге, как бы продолжаю­
щей существовать, у него есть. 

136 



Абсолютная самодостоверность сознания 
объясняется тем, что предмет сознания наличе­
ствует в сознании, он имманентен сознанию. Мо­
жно поэтому формулировать абсолютно досто­
верный исходный пункт философии так: знание 
о предмете, имманентном сознанию, вполне до­
стоверно, поскольку оно не выходит за пределы 
наличного в сознании и представляет собою са­
мосвидетельство предмета о себе. Критерий абсо­
лютной достоверности этого знания есть очевид­
ность, т. е. составленность его только из того, что 
присутствует в сознании. Сомнение о таком зна­
нии нелепо, потому что это знание не есть копия 
предмета, оно не есть символ предмета, оно про­
сто и прямо содержит в себе свой предмет в под­
линнике, как опознанный. Акт непосредственного 
созерцания предметов в подлиннике я называю 
словом интуиция. Согласно теории знания, кото­
рую я начал разрабатывать в 1903 г., все наше до­
стоверное знание получается не иначе, как посред­
ством такого непосредственного наблюдения 
предметов в подлиннике. Поэтому свою теорию 
знания я называю интуитивизмом. 

Громадное большинство философов не оста­
навливается на той совершенно точной формули­
ровке абсолютно достоверного исходного пункта 
философии, которая дана мною выше. Они под­
меняют тезис абсолютной достоверности всего 
имманентного сознанию тезисом абсолютной до­
стоверности сознания, понятого как совокупность 
объективных психических состояний. Иными сло­
вами, они полагают, что все имманентное созна­
нию состоит только из субъективных психических 
процессов. Поводом к этой субъективизации и пси­
хологизации всего состава знания служат сообра-

137 



жения о том, что находящееся в сознании может 
оказаться сновидением, иллюзиею, галлюцина­
цией) и т. п. На первый взгляд кажется несомнен­
ным, что эти явления должны во всем своем со­
ставе быть только субъективными психическими 
состояниями того, кто их переживает, а так как 
они по существу однородны со всеми остальными 
содержаниями сознания, то приходится думать, 
будто бы весь состав сознания слагается из су­
бъективных психических состояний обладателя 
сознания. Эта мысль лежит до настоящего време­
ни в основе теории знания множества философов. 
Нетрудно, однако, показать, что она содержит 
в себе методологическую ошибку и не может слу­
жить исходным пунктом философии. В самом де­
ле, впервые анализ сознания и наблюдение над 
различными слагаемыми его может установить, 
что следует разуметь под словами «субъектив­
ный» и «психический». Этот анализ и эти наблю­
дения должны производиться под руководством 
действительно вполне достоверного тезиса, имен­
но, что все найденное в сознании абсолютно до­
стоверно. Интуитивизм есть теория знания, раз­
работанная мною именно таким методом. Она 
изложена мною с разных сторон во многих моих 
книгах и статьях *. Поэтому я здесь лишь вкратце 
изложу сущность своего интуитивизма и буду го­
ворить подробнее только там, где внесу дополне­
ния к своей теории. 

* См. мои книги «Обоснование интуитивизма», 1 изд. 1906 г. 
3 изд. 1924 г. (есть немецкий и английский перевод), «Логи­
ка» 2 изд. 1923 г. (есть немецкий перевод), «Чувственная, ин­
теллектуальная и мистическая интуиция», 1938 г. (по-
английски в пяти брошюрах), «Общедоступное введение в фи­
лософию», изд. «Посев», 1956. 

138 



Сознание всегда есть сознание о чем-нибудь. 
Назовем то, что сознается, словом объект, или 
предмет сознания, например, когда я сознаю 
твердость своего письменного стола, т.е. непро­
ницаемость его для моей руки, сознаю белизну 
стены дома, свою радость, предметы сознания 
суть твердость, белизна, радость. Твердость не 
есть сознание твердости. Что присоединяется 
к твердости для того, чтобы она была сознанною 
твердостью? Акт внимания, направленный на 
твердость, несомненно имеется в составе сознания 
твердости. Если мое внимание совершенно отвле­
кается от твердости и направляется на другие 
предметы, твердость выпадает из моего сознания. 
Акт внимания есть своеобразное переживание: он 
направлен вне себя на предмет, он получает смысл 
и содержательность от предмета, на который на­
правлен. Назовем такие действия термином ин-
тенциональные акты. 

Наблюдать интенциональные акты нелегко. 
В повседневной жизни нас интересуют предметы, 
на которые интенциональный акт направлен, 
а вовсе не интенциональный акт. Нужна та сту­
пень культуры духа, на которой существует высо­
ко развитая философия и психология, чтобы раз­
вилось такое утонченное самонаблюдение, кото­
рое необходимо, чтобы замечать и исследовать 
интенциональные акты. Особенно трудно, конеч­
но, наблюдать тот интенциональный акт, кото­
рый сопутствует всякому акту внимания и может 
быть назван актом осознания, или актом сознава-
ния. Он состоит в том, что нечто, например бели­
зна, твердость, не просто существует, а становит­
ся существующим для меня в некотором свое-

139 



образном смысле, именно в том, который выра­
жается словами «сознаваемая мною белизна». 

Сознание белизны не есть еще познанностъ ее: 
знание возникает тогда, когда я отдаю себе отчет 
в том, что это белизна, а не чернота, краснота 
и т.п. Иными словами, сознанное должно быть 
еще подвергнуто интенциональному акту разли­
чения, посредством которого я нахожу, с чем оно 
сходно и от чего отличается. О других интенцио-
нальных актах, необходимых для познавания 
предмета, можно теперь еще не говорить и обра­
титься к вопросу, что такое «я», которое уже не­
сколько раз упоминалось здесь. 

2. Субъект сознания 
В составе сознания с совершенною очевидно­

стью наличествуют следующие три слагаемые: не­
что сознаваемое, т. е. объект сознания, некто со­
знающий, т. е. субъект сознания, и какое-то отно­
шение между субъектом и объектом. Об отноше­
нии между субъектом и объектом речь будет поз­
же; теперь сосредоточимся на субъекте. Субъект 
сознания есть то существо, которое обозначается 
словом «я». Субъект и объект суть два полюса со­
знания, отличающиеся друг от друга следующим 
образом: объектов сознания много, они постоян­
но сменяются; гуляя среди полей и лугов, я ра­
дуюсь наступлению весны, слежу за полетом жа­
воронка, через минуту, получив известие о боле­
зни друга, переживаю и сознаю печаль и т.д., 
и т. д. При всех этих сменах объектов субъект все 
время есть одно и то же мое л. Благодаря тоже­
ству я существует единство сознания: и недавняя 
радость и теперешняя печаль, и все восприятия во 

140 



время прогулки принадлежат к составу единого 
индивидуального сознания, которое я называю 
своим сознанием. 

Я, служащее объединяющим центром созна­
ния, глубоко отличается от таких объектов, как 
радость, печаль, полет жаворонка: эти объекты 
имеют временную форму; они возникают, проте­
кают и исчезают во времени, г, я не имеет времен­
ной формы. 

Назовем все, что имеет временную форму, 
словом событие. Полет жаворонка, радость, пе­
чаль суть нечто ежемгновенно меняющееся, отпа­
дающее в прошлое и все вновь нарождающееся. 
Но л, сознающее все эти события, само не течет во 
времени, не отпадает в прошлое и не нарождается 
вновь и вновь: оно не совершается, а незыблемо 
есть как одно й то же л, стоящее над головокру­
жительным течением событий во времени. Итак, 
л не есть событие; оно онтологически (бытий-
ственно) принадлежит к иной области бытия, чем 
события. Назовем события, т.е. все, что имеет 
временную форму и, следовательно, течет во вре­
мени, словом реальное бытие, а все, что не имеет 
временной формы, словом идеальное бытие. Со­
гласно этому словоупотреблению, л есть идеаль­
ное бытие. 

Найдя субъекта сознания, можно установить, 
что следует называть словами «субъективный» 
и «психический». Когда л, субъект сознания, пере­
живаю радость или печаль и путем различения опо­
знаю их, л нахожу эти процессы как «мои» состоя­
ния: они суть проявление моего л во времени, моя 
жизнь; л есмь источник и носитель этих чувств, 
что и выражается вполне точно словами «я радо­
стен», «я печален». Точно так же интенциональ-

141 



ные акты, например акт внимания, акт различе­
ния, непосредственно испытываются как «мои» 
акты, что и выражается словами «я вниматель­
ный», «я различающий». Во всех перечисленных 
случаях строение найденного мною таково, что 
в нем есть два резко различные элемента— 
стоящее выше времени я и принадлежащие ему 
проявления его во времени. Я не имеет временной 
формы, однако оно есть источник не только со­
держания своих проявлений, но и их временной 
формы; некоторые из своих проявлений, напри­
мер акты внимания, различения, я легко могу на­
чать, продлить, прекратить. Это распоряжение 
мое формою времени следует отметить, называя 
я не только невременным, но еще к тому же 
и сверхвременным существом. 

Сверхвременное существо, которое есть источ­
ник и носитель своих проявлений во времени, есть 
субстанция. Ввиду того, что многие люди привы­
кли разуметь под этим словом мертвый пассив­
ный субстрат качеств, я предпочитаю заменять 
слово «субстанция» словом субстанциальный дея­
тель, имея в виду тот смысл понятия субстанции, 
который придан ему Лейбницем. Словами «су­
бъективное состояние», «субъективный акт» и т. п. 
мы будем обозначать все то, найденное в созна­
нии, что непосредственно переживается как 
«мое»,—моя радость, моя печаль, мое внимание 
и т.п. Непосредственное наблюдение открывает, 
что между я и этими процессами существует отно­
шение их принадлежности нашему я. 

Теперь далее установим, что будем разуметь 
под словом «психический». Положим, передо 
мною стоит тарелка с куском сырого мяса, до 
меня доносится запах гниющего мяса, и я, испы-

142 



тывая отвращение, отталкиваю тарелку от себя. 
Совершенно очевидно, что акт отталкивания есть 
мое проявление, по крайней мере в том смысле, 
что я инициатор этого действия и соучастник 
в осуществлении его*. 

Сравним теперь такие содержания сознания, 
как «мои» радость, печаль, акт внимания, чувство 
отвращения, с одной стороны, и сознаваемое от­
талкивание тарелки — с другой стороны. Явным 
образом это крайне различные друг от друга про­
явления моего я: первые имеют временную форму 
и не имеют никакой пространственной формы, 
тогда как второе имеет и временную и простран­
ственную форму. Первые суть психические, т.е. 
душевные процессы, отталкивание есть физиче­
ский, т.е. материальный процесс. Под словом 
«психический процесс» мы будем разуметь те про­
цессы, которые имеют только временную форму, 
а под словом «материальный процесс» — те, кото­
рые имеют пространственно-временную форму. 

Итак, опираясь на абсолютно достоверное са­
мосвидетельство предметов, имманентных созна­
нию, мы установили две существенно важные 
истины. Во-первых, одно и то же л, т. е. один и тот 
же субстанциальный деятель способен совер­
шать не только психические, но и материальные 
акты. Во-вторых, в составе сознания могут нахо­
диться не только психические, но и материальные 
процессы: отталкивание может быть в такой же 

* Подробности о строении таких актов см. в моей статье 
«Психология человеческого я и психология человеческого те­
ла». Зап. Русск. Научн. Инст. в Белграде, 1940, вып. 17; Psycho­
logie des menschlichen Ich und Psychologie des menschlichen Kör­
pers, Зап. Русск. Научно-Исслед. Объединения, № 75, 1940, 
Prag. 

143 



мере непосредственно осознано, как и моя ра­
дость. Итак, психологизация всего состава созна­
ния, т. е. утверждение, что все имманентное созна­
нию есть психическое, опровергается свидетель­
ством опыта. 

Первая истина устраняет такие ложные, но 
весьма распространенные учения, как, например, 
мысль Декарта, что существует субстанция—дух/ 
или душа, которая есть носитель только психиче­
ских процессов, и другая субстанция, материя, ко­
торая есть носитель только материальных про­
цессов. В действительности мы нашли, что один 
и тот же субстанциальный деятель, я, способен 
творить как психические, так и физические процес­
сы. Следовательно, я, субстанциальный деятель, 
есть существо метапсихофизическое (термин 
В.Штерна), стоящее выше области психических 
и материальных процессов, способное, творя эти 
процессы, сочетать их в единое целое, например, 
производить акт отталкивания осмысленно и це­
лесообразно под руководством своего стремления 
освободиться от неприятного предмета. 

Вторая установленная выше истина показы­
вает ошибочность мысли, будто все имманентное 
сознанию должно быть моим психическим со­
стоянием: мое материальное проявление тоже мо­
жет быть осознано мною непосредственно в под­
линнике. 

Теперь необходимо сделать еще один важный 
шаг вперед, касающийся вопроса о познании 
внешнего мира. 

144 



3. Познание внешнего мира 
Сознаваемые мною радость, печаль, акт вни­

мания непосредственно испытываются мною как 
«мои»; иначе предстоит в моем сознании видимая 
и осязаемая мною береза, она находится в моем 
сознании не как «мое», а как «данное мне», как не­
что чуждое моему я и моей душевной жизни; и все 
свойства ее, твердость ствола, белизна коры, зе-
леность листьев, шелест ветвей — все это пред­
стоит как «данное мне». Непосредственный опыт 
не дает никаких оснований считать березу и ее 
свойства моими проявлениями; видя зеленость, 
я не могу сказать «я зеленюсь» подобно тому, как 
мы говорим «я радуюсь»; береза со всеми ее свой­
ствами предстоит в сознании как внешний, транс­
субъективный мир. Правда, можно сказать «я вос­
принимаю березу», но точный анализ открывает, 
что в этом сложном целом к области «моего» от­
носятся только интенциональные акты внимания, 
различения и т. п., а предмет, на который они на­
правлены, есть бытие внешнее для меня. 

Произведя этот анализ и руководствуясь са­
мосвидетельством предметов, найденных в созна­
нии, можно утверждать, что воспринимаемая бе­
реза есть отрезок внешнего мира, осознанный 
мною. Сам действительный предмет внешнего 
мира, когда я обращаю на него внимание, присут­
ствует самолично, в подлиннике в моем созна­
нии. 

Первое доказательство того, что внешний мир 
познается нами так же непосредственно, как и на­
ши собственные психические состояния, получено 
путем усмотрения коренного различия между 
«моими» и «данными мне» содержаниями созна-

10-1701 145 



ния. Второе доказательство состоит в следую­
щем. Интенциональные акты, осознание, внима­
ние очевидно не суть причина предметов, на кото­
рые они направлены: они «находят» эти предме­
ты, существующие независимо от них, и ничего 
в них не изменяют. 

Употребляя слово «причина», нужно устано­
вить смысл его тем же методом, которым мы поль­
зовались до сих пор, именно на основании само­
свидетельства содержаний сознания. Когда я от­
талкиваю отвратительно пахнущий предмет соот­
ветственно своему стремлению освободиться от 
него, я — причина этого действия. Событие оттал­
кивания творится, производится мною как нечто 
новое, раньше не существовавшее. Я есть дея­
тель, а оно есть мое действие или проявление. 
Быть причиною события — это значит быть суб­
станциальным деятелем, который творит собы­
тие. Есть много различных теорий причинности. 
Согласно позитивистической теории, под причи­
ною события следует разуметь совокупность со­
бытий, вслед за которыми возникает данное собы­
тие законосообразно. Эта теория устраняет из по­
нятия причины динамический момент и сохраняет 
только временной порядок, выдвигая на первый 
план законосообразность его. Наоборот, то поня­
тие причинности, которое формулировано выше 
на основании свидетельства опыта, подчеркивает 
именно динамический момент порождения, а вре­
менной порядок рассматривает как производную 
сторону порождения нового события. Далее, 
в этом понятии причинности указано, что собы­
тия творятся не предшествующими событиями, 
а каким-либо субстанциальным деятелем, т.е. 
сверхвременным существом. События суть мимо-

146 



летные продукты творчества субстанциальных 
деятелей, отпадающие в пропасть прошлого и не­
способные творить новое событие; носителем 
творческой силы для проявления во времени мо­
жет быть только субстанциальный деятель. Само 
собою разумеется, субстанциальный деятель тво­
рит новое событие на основании своих прежних 
и теперешних переживаний, т. е. на основании со­
бытий, сотворенных или воспринятых им раньше: 
отталкивание неприятно пахнущего предмета 
произвожу л, но не л, взятый лишь в своей сверх­
временности, а л, переживающий чувство отвра­
щения и стремление освободиться от неприятного 
предмета. Отсюда следует, что необходимо раз­
личать причину в точном смысле слова и поводы: 
причина, т. е. творец нового события, всегда есть 
какой-либо субстанциальный деятель, а поводы 
суть те обстоятельства, в связи с которыми суб­
станциальный деятель проявляет свою творче­
скую силу. При этом признак законосообразности 
совершенно выпадает из понятия причинности. 
Забегая вперед и для большей ясности касаясь во­
проса, который не будет предметом доказатель­
ства в этой статье, выскажем следующие положе­
ния: существует закон, что всякое событие имеет 
причину, т.е. что события не вспыхивают само­
чинно во времени, а всегда производятся каким-
либо субстанциальным деятелем. Но вовсе нет за­
кона, согласно которому деятель должен был бы 
повторять при сходных обстоятельствах одни и те 
же действия или за некоторою совокупностью со­
бытий должно было бы с абсолютной необходи­
мостью возникать такое-то событие. В событиях 
нет никакой силы, которая вынуждала бы суб­
станциального деятеля поступать так, а не иначе. 

10* 147 



Некоторые события творятся деятелем единствен­
ный раз, это индивидуальная причинность; другие 
события повторяются им в однородных условиях 
с значительной степенью правильности, напри­
мер, когда я голоден, стараюсь утолить голод ка­
кою-либо пищею, но могу и совсем отказаться от 
пищи, обречь себя на голодную смерть. Из при­
чинной обусловленности всех событий вовсе не 
вытекает детерминизм; наоборот, правильное, 
т. е. динамистическое понятие причинности ведет 
к признанию свободы воли (см. об этом мою кни­
гу «Свобода воли»; есть английский перевод). 

Для возможности науки вовсе не требуется за­
коносообразная причинная связь, достаточна боль­
шая или меньшая правильность возникновения со­
бытий, достигающая значительной степени одно­
образия в низших царствах природы, изучаемых 
физикою и неорганическою химиею. 

Установив смысл слова «причина», поставим 
следующий вопрос. Можно ли утверждать, что л, 
совершающий акты осознания, внимания, разли­
чения, есмь причина, творящая березу, имманент­
ную сознанию. На этот вопрос можно ответить 
только решительным отрицанием: я направляю 
эти акты на предмет «данный мне» и не нахожу 
в себе никакой деятельности, производящей этот 
предмет; несомненно, л есмь причина вступления 
березы в мое сознание, причина ее осознанности 
и опознанности мною, но не причина ее существо­
вания. Таково второе доказательство того, что 
предметы внешнего мира вступают в мое созна­
ние в подлиннике и познаются так же непосред­
ственно, как и мои психические состояния. 

Предметы внешнего мира, когда на них на­
правлены акты осознания и внимания, становятся 

148 



имманентными моему сознанию, но остаются 
трансцендентными мне, субъекту сознания: они не 
становятся моими психическими состояниями, 
а остаются частью внешнего мира. Следователь­
но, акт осознания, когда он направлен на внешний 
мир, есть акт трансцендирующищ выходящий за 
пределы моей психо-физической индивидуально­
сти. Мое сознание, направленное на предметы 
внешнего мира, есть сверхиндивидуальное целое, 
составленное из моего я, моих интенциональных 
актов и «данных мне» предметов внешнего мира. 
Несколько иное строение имеет осознание мною 
моих собственных душевных состояний, напри­
мер моей радости: в этом случае объект сознания, 
радость, имманентен и сознанию, и субъекту со­
знания. Таким образом, в строении сознания 
и знания нужно строго разграничивать две сторо­
ны—субъективную и объективную. Субъектив­
ная сторона состоит из моего я и моих интенцио­
нальных актов осознания, внимания и т. п., а объ­
ективная сторона, предметы сознания, может при­
надлежать к любой области бытия: предметом со­
знания могут быть мои собственные психические 
и физические проявления, но также и всевозмож­
ные предметы внешнего мира, физические про­
цессы и психические состояния существ этого 
внешнего мира *, реальное бытие, а также идеаль­
ное бытие. 

Интенциональные акты внимания, различения 
и т.п., направленные на предмет, ничего не ме­
няют в нем; поэтому мы знаем предметы в под­
линнике, т. е. такими, как они существуют незави-

* См. главу «Восприятие чужой душевной жизни» в моей 
книге «Чувственная, интеллектуальная и мистическая интуи­
ция». 

149 



симо от нашего я и нашего познавания. Кант на­
зывал вещи в их бытии, независимом от познаю­
щего сознания, термином «вещь в себе» и считал 
их абсолютно непознаваемыми. Согласно интуи­
тивизму, наоборот, всякое знание есть знание 
о «вещах в себе». Мир есть система существ, ин­
тимно связанных между собою, вследствие чего 
каждое я может прямо нескромно заглядывать 
в недра чужого бытия. Какая связь, какое отноше­
ние между познающим субъектом и познаваемым 
предметом дает возможность непосредственного 
созерцания, т.е. интуиции? 

Когда я наблюдаю собственные свои проявле­
ния, например свою радость, эта связь есть отно­
шение принадлежности ее мне. Но когда я воспри­
нимаю предмет внешнего мира, например березу, 
отношение между я и предметом иное. Своеобра­
зие этого отношения легко наблюдать, потому 
что оно сохраняется в строении сознания: оно со­
стоит в том, что наблюдающий субъект и наблю­
даемый предмет внешнего мира присоединены 
друг к другу несмотря на то, что они суть незави­
симые друг от друга части мира. Такую связь мож­
но назвать словом «координация». Чтобы под­
черкнуть, что она есть условие познаваемости ми­
ра, назовем ее гносеологическою координацией). 

Координация субъекта и внешних предметов 
объясняется следующим строением мира. Даже 
и электрон, как и все остальные деятели, произво­
дит, например, свои акты отталкивания и притя­
жения сообразно идеям времени, пространства, 
сообразно математическим идеям. Эти идеи во 
всех деятелях не сходны только, а буквально то­
жественны. Следовательно, все субстанциальные 
деятели всего мира, как носители идей, сращены 

150 



этою стороною своего бытия в одно целое. В этом 
смысле они единосущны друг другу. Понятие еди-
носущия выработано в христианском богословии 
в учении о Св. Троице. Но, конечно, единосущие 
трех Лиц Св. Троицы конкретное, всестороннее, 
а единосущие субстанциальных деятелей друг 
с другом только частичное, отвлеченное. Однако 
и это частичное единосущие создает такую интим­
ную связь всех деятелей друг с другом, что пере­
живания каждого из них существуют не только 
для него, но и для всех остальных деятелей. Эта 
связь и есть координация. 

Координация субъекта и объекта еще не есть 
знание, т. е. еще не есть интуиция, но она дает воз­
можность субъекту направить акты осознания, 
внимания, различения на объект, т.е. совершить 
акт интуиции. Так как субъект есть существо 
сверхвременное и сверхпространственное, то 
и координация его с объектами не есть простран­
ственная близость и не есть сосуществование во 
времени; это связь субъекта с миром, стоящая вы­
ше всякой пространственной и временной раз­
дробленности. Поэтому возможно знание о пред­
метах, далеких от моего тела в пространстве и да­
леких от моей теперешней жизни во времени. На 
этом основании может быть выработана интуити-
вистическая теория памяти, согласно которой вос­
поминание есть интенциональный акт, направ­
ленный субъектом через пропасть времени прямо 
на событие, пережитое или воспринятое вчера или 
даже 20—30 лет тому назад; при этом акт воспо­
минания есть теперешнее событие, а вспоминае­
мое есть само прошлое в подлиннике, опять нали­
чествующее в сознании. Начало таким теориям 

151 



памяти положил Бергсон в своей книге «Материя 
и память». 

Координация моего я с миром есть такая моя 
связь с другими существами, благодаря которой 
уже до моего сознания о них жизнь их существует 
не только для них, но и для меня. Чтобы отдать 
себе отчет в этом, необходимо выработать поня­
тие для-себя-бытия и для-другого-бытия. Моя 
жизнь, например мои чувства, мои стремления, суть 
не просто бытие, а для-меня-бытие, так как они 
суть мои проявления и ни к одному из них я не 
равнодушен, всякое свое новое проявление я тво­
рю в связи со своею предыдущею жизнью. Даже 
до осознания мои чувства и стремления, хотя и су­
ществуют подсознательно, тем не менее суще­
ствуют для меня и имеют значение для моего 
поведения. 

Здесь может быть высказано следующее возра­
жение. Условлено было признавать за истину 
лишь те суждения, которые выражают самосвиде­
тельство предмета, имманентного сознанию. Те­
перь речь идет о существовании подсознательных 
или бессознательных психических состояний. Но 
как возможно самосвидетельство чувства или 
стремления, если оно переживается бессознательно 
и, следовательно, находится вне сознания? На 
этот вопрос можно ответить так. Интенциональ-
ные акты сознания, внимания и т.п., согласно 
установленным выше положениям, суть только 
условия сознавания моих чувств и стремлений, но 
не условия существования их. Слушая талантли­
вую речь лица, с которым я соперничаю, я могу 
почувствовать зависть и под влиянием ее, зорко 
подмечая некоторые недостатки соперника, ше­
пнуть о них своему соседу. Подметив в себе это 

152 



предосудительное чувство, я могу произвести мы­
сленный эксперимент, именно разграничить мы­
сленно акты сознания, внимания и т.п., с одной 
стороны, и чувство зависти — с другой стороны; 
ретроспективно опознавая при этом свое только 
что протекшее поведение, я с очевидностью усмо­
трю, что постыдное чувство зависти существова­
ло и влияло на мое поведение раньше, чем я его 
заметил, т. е. подсознательно. Кроме рассмотрен­
ного нами сознательного и подсознательного для-
себя-бытия моей собственной жизни, существует 
еще благодаря координации бытие одних существ 
и их жизни для других существ; мы назвали это 
соединение существ словом для-другого-бытие. 
Когда я воспринимаю березу, она есть чужое бы­
тие, однако она существует не только для себя, а 
и для меня, не как моя жизнь, а как предмет наб­
людения, и притом предмет, имеющий положи­
тельное или отрицательное значение для моей 
жизни, например, если я любуюсь цветом ее листь­
ев, раскидистостью ветвей и т.п. Это для-
других-бытие всех существ, являющееся след­
ствием координации их, существует, как и для-
себя-бытие, всегда, а не только в момент созна­
ния; оно существует для меня подсознательно, и 
если окажется соответствующим моим интере­
сам, я обращу на него внимание, осознаю его и та­
ким образом сделаю его еще более для-
меня-сущим. Например, увлеченный беседой 
с другом, я сначала не замечаю доносящихся до 
меня звуков любимой мною патетической сонаты 
Бетховена, а потом, наконец, начинаю замедлять 
беседу, чтобы слушать музыку; звуки уже до этого 
слушания подсознательно существовали для меня 

153 



и потому могли служить для меня поводом на­
править на них внимание. Вследствие коор­
динации моего л со всем миром весь мир в 
каждый данный момент наличествует в моем 
подсознании. Весь мир есть такое органически це­
лое единство, что все имманентно всему, но эта 
имманентность существует в двух глубоко раз­
личных формах — имманентность в виде для-
себя-бытия и в виде для-других-бытия. Конечно, 
подробное развитие и обоснование этих учений 
о строении мира, объясняющее, как возможна ин­
туиция, есть задача метафизики *; для целей гно­
сеологии достаточно найти связь субъекта с объ­
ектами как координацию их, обусловливающую 
для-другого-бытие. 

Одна из причин того, что в гносеологии не вы­
работано понятие «для-другого-бытия» и все со­
держания сознания истолковываются как субъек­
тивные психические, заключается в неправильном 
понимании субстанции, распространенном осо­
бенно со времени Декарта: субстанция понимает­
ся как замкнутое в себе бытие, являющееся носи­
телем своих проявлений и не имеющее «окон 
и дверей», как говорил Лейбниц. Курьезнее всего 
то, что многие философы, отрицающие понятие 
субъекта как субстанции, продолжают однако 
считать все содержания сознания субъективными 
психическими состояниями. 

Философы, субъективирующие и психологизи­
рующие весь состав сознания, принуждены ду­
мать, что знание о существовании внешнего мира 
и свойствах его достигается не иначе, как путем 

* См. мои книги «Мир как органическое целое», 1917; 
«Общедоступное введение в философию», 1956 и др. 

154 



умозаключений. Но их учение о сознании исклю­
чает возможность таких умозаключений. В самом 
деле, в силлогизмах вывод состоит из понятий, 
имеющих то же содержание, что и в посылках; ни­
какого нового содержания понятий силлогистиче­
ский вывод дать не может. Следовательно, из по­
сылок, содержащих в себе только субъективные 
психические данные, никак нельзя выколдовать 
знание о внешнем мире. Правда, кроме силлогиз­
мов, существуют еще умозаключения, которые 
можно называть материально-синтетическими*. 

Например, в умозаключении «если событие 
А происходило годом раньше, чем событие В, 
а событие В годом раньше, чем событие С, то со­
бытие А произошло двумя годами раньше, чем 
событие С». Здесь в выводе имеется понятие 
«двумя годами раньше», по содержанию новое 
в сравнении с первою и второю посылками. Ясно, 
однако, что и эти умозаключения не могут дать 
знания о внешнем мире, если посылки состоят 
только из психических состояний субъекта. В са­
мом деле сущность этих умозаключений такова: 
система посылок заключает в себе содержание не 
только первой и второй посылки, но также и со­
держание вывода, и задача умозаключения со­
стоит лишь в том, чтобы мыслящий субъект, со­
зерцая первое и второе отношение событий во 
времени, был вынужден признать наличность 
в сознании также и третьего отношения событий. 
Но если философ считает весь состав сознания 
субъективным психическим, то и все высказанное 
в выводе есть только субъективное психическое 
состояние, а вовсе не знание о внешнем мире. 

* См. о них мою «Логику» — §§ 138—142. 

155 



Итак, логически обосновать знание о существова­
нии и свойствах внешнего мира философы, отри­
цающие интуицию как непосредственное восприя­
тие внешнего мира, не могут. Это соображение, 
хотя и косвенное, сильно говорит в пользу интуи­
тивизма. Подробно оно развито путем исследова­
ния докантовского эмпиризма и рационализма 
в моей книге «Обоснование интуитивизма», гл. I, 
Пи IV 

В дополнение к изложенным выше доказатель­
ствам интуитивизма можно привести еще сообра­
жения о некоторых наших абсолютно достовер­
ных знаниях, которые иначе, как путем непосред­
ственного восприятия, не могут быть получены. 
Таково знание об активности и знание о простран­
ственных объемах материальных вещей. 

Активность, действование можно познать не 
иначе, как путем непосредственного созерцания 
ее. Можно попытаться утверждать, что мы непос­
редственно созерцаем свою активность и это зна­
ние переносим на предметы внешнего мира. Эта 
попытка, однако, весьма неудовлетворительна. 
Когда сильный напор ветра мешает мне идти, 
я воспринимаю не только свою активность, но 
и противодействующую мне динамичность ветра, 
и все попытки субъективировать и психологизи­
ровать эту данную опыта явно искусственны. 

Что касается пространственного объема ве­
щей, интуитивизм часто подвергается следующе­
му возражению. Противники этой теории знания 
говорят: когда я смотрю на Монблан, сам этот 
огромный предмет, согласно интуитивизму, нахо­
дится в моем сознании; как он может поместиться 
в сознании? Этот вопрос свидетельствует о том, 
что критик совсем не понял сущности интуитивиз-

156 



ма. Согласно интуитивизму, сознание только от­
части содержит в себе субъективный психический 
аспект и уж конечно не есть нечто, заключенное 
в черепной коробке или в моем я: сознание о Мон­
блане есть сверхиндивидуальное целое, состоящее 
из сознающего субъекта, направившего внимание 
на Монблан, и из самого Монблана. Критик не за­
мечает, что своим возражением он опровергает не 
интуитивизм, а свои собственные учения, психо­
логизирующие весь состав сознания. В самом де­
ле, он, очевидно, думает, что в сознании не созер­
цается действительное трехмерное пространство, 
а находится лишь какое-то «психическое» про­
странство, т. е. «мнимость» трехмерного объема, 
не имеющая никакой «растянутости» и потому 
могущая находиться в сознании. Между тем, из 
самого этого возражения видно, что критик от­
лично знает настоящую растянутую трехмерную 
протяженность, которая, следовательно, не есть 
психический «образ», и это знание может быть 
объяснено только интуитивизмом, т.е. учением 
о том, что мы непосредственно созерцаем предме­
ты внешнего мира. 

Слушая эти рассуждения, многие философы 
скажут с насмешливою улыбкою: ваш интуити­
визм есть «наивный реализм», т. е. то мнение, ко­
торого придерживаются дети, дикари и незнако­
мые с философиею лица, склонные к эстетическо­
му созерцанию мира. Да, отвечу я,—интуитивизм 
есть наивный реализм, однако освобожденный от 
наивности, т. е. реализм, выраженный в понятиях 
и обоснованный путем сложных доказательств, 
чего не умеют делать ни дети, ни дикари. Словом 
«реализм» я не называю свою гносеологию пото­
му, что пользуюсь термином «реальный» для це-

157 



лей онтологии, именно называю «реальным бы­
тием» события, т. е. все имеющее временную фор­
му, в отличие от «идеального бытия», т.е. того, 
что не имеет временной формы. 

Стороннику интуитивизма может быть по­
ставлен вопрос: если акты внимания и различения 
могут быть непосредственно направлены на сами 
предметы внешнего мира, то зачем же нам нужны 
органы чувств, глаза, уши и раздражение их луча­
ми света, волнами воздуха? На этот вопрос 
остроумно ответил Бергсон в своей книге «Мате­
рия и память»: физиологические процессы в орга­
нах чувств и центрах мозга не творят восприятия, 
их роль второстепенная, они служат только пово­
дом, подстрекающим наше я направить внимание 
на сам предмет внешнего мира, подействовавший 
на органы чувств. Наличность причинных воздей­
ствий предметов на органы чувств есть главное 
основание, побуждающее многих философов 
субъективировать и психологизировать весь со­
став чувственных восприятий. Они полагают, что 
факты и понятия, установленные физикою и фи­
зиологией), содержат в себе все условия для объ­
яснения и столь отличного от механических про­
цессов явления, как сознательное восприятие 
и служащее выражением его суждение, например, 
«кора этой березы белая». Они строят механисти­
ческую каузальную теорию восприятия. Философ, 
усматривающий своеобразие духовных актов со­
знания, принимает вместе с Бергсоном с благо­
дарностью указания естествознания на физико-
физиологическую сторону сложного процесса по­
знавания предметов, но, отметив ее второстепен­
ное значение, сосредоточивает внимание на изуче­
нии главной стороны этого процесса — на духов-

158 



ном акте сознания, анализирует его и выясняет со­
отношение его элементов, именно субъекта, объ­
екта, координации их, интенциональных актов 
и т. п. Это исследование и есть задача гносеоло­
гии. Определение этой науки следует дать такое: 
гносеология есть теория истины. Ясное дело, что 
истина есть весьма своеобразный предмет; для по­
нимания его строения недостаточно знать физику, 
физиологию и ту психологию, которая ошибочно 
опирается на эти науки. 

Теории знания, субъективирующие и психоло­
гизирующие весь состав сознания, принуждены 
при последовательном развитии утверждать, что 
свойств внешнего мира познать нельзя и даже 
нельзя доказать существования его; конечный ре­
зультат их есть саморазрушительный солипсизм 
и скептицизм. Поэтому в XIX в. появилось мно­
го попыток преодолеть солипсизм путем такого 
учения о строении мира и знания, которое ведет 
хотя бы к частичному интуитивизму. Большею 
частью эти гносеологические направления содер­
жат в себе учение о подчинении индивидуального 
субъекта охватывающему весь мир духовному на­
чалу; у Фихте это — Абсолютное я, у Гегеля — 
Абсолютная идея. В более близкое к нам время 
преодоление солипсизма осуществлялось в нео­
кантианстве, например в имманентной филосо­
фии и в трансцендентально-логическом идеализ­
ме, путем учения о родовом я (Шуппе), гносеоло­
гическом я (Риккерт), трансцендентальном я (Гус­
серль)*. 

* См. подробно об этих видах частичного интуитивизма 
главу «Учение о непосредственном восприятии транссубъек­
тивного мира в философии XIX в.» в моей книге «Обоснование 
интуитивизма». 

159 



Такие учения можно характеризовать как по­
пытки субординационного преодоления солипсиз­
ма. Наоборот, интуитивизм, разрабатываемый 
мною, есть координационное преодоление солип­
сизма, так как я утверждаю, что индивидуальное 
я есть самостоятельное бытие, не сводящееся 
только к проявлениям какого-либо объемлющего 
весь мир сверхиндивидуального я. Оно связано со 
всеми существами всего мира путем координации 
с ними. 

4. Возражения против субстанциальности я 
В начале статьи было уже установлено, что 

в центре сознания стоит субъект как особое онто­
логическое начало, именно сверхвременный 
и сверхпространственный субстанциальный дея­
тель. Многие философы отрицают наличность 
в сознании я как субстанции. Соображения, при­
водимые ими, всегда оказываются следствием ка­
кого-либо недоразумения. Так, Юм говорит: 
«Что касается меня, то когда я самым интимным 
образом вникаю в то, что называю своим я, 
я всегда наталкиваюсь на ту или другую единич­
ную перцепцию—тепла или холода, света или те­
ни, любви или ненависти, страдания или удоволь­
ствия. Я никак не могу поймать свое я отдельно 
от перцепций и никак не могу подметить ничего, 
кроме какой-нибудь перцепции». Ошибка Юма 
ясна: он хочет поймать свое я «отдельно» от пер­
цепций, т. е. рассуждает как человек, воображаю­
щий, будто субстанциальное я должно было бы 
пребывать в резком обособлении от душевных 
процессов, как дуб на лужайке, который резко 
обособлен от растущей вокруг него травы. В дей-

160 



ствительности найти я можно не иначе, как 
в связи с его представлениями, чувствами, жела­
ниями, анализируя их так, чтобы отчетливо усмо­
треть, например в акте внимания, аспект «я» 
и аспект «внимателен». Для этого нужна деятель­
ность абстракции еще более развитая, чем та, ко­
торая необходима для отчетливого созерцания 
объектов математики. 

Анализа, необходимого для наблюдения я как 
субстанции, не произвел даже столь способный 
к умозрению философ, как Вл. Соловьев. В моло­
дости он вкратце наметил основы интуитивизма. 
К сожалению, это был лишь частичный интуити­
визм: Соловьев, подобно Якоби, признал суще­
ствование мистической интуиции, именно непо­
средственного восприятия независимой от нас ре­
альности предмета. Остальные стороны знания, 
которые он называл эмпирическим и рациональ­
ным познаванием, имея в виду восприятие чув­
ственных качеств предмета и логическую связ­
ность мышления, он понимал как субъективный 
психический процесс. В конце своей жизни Соло­
вьев задался целью обстоятельно выработать тео­
рию знания и написал три статьи под заглавием 
«Теоретическая философия»*. Смерть помешала 
ему закончить этот труд. В начале первой статьи 
он говорит, что философия стремится установить 
знание абсолютно достоверное. Исходным пунк­
том для нее должна служить «безусловная само­
достоверность наличного сознания». «В преддве­
рии древней философии, в некоторых из Упани-
шад с детским восторгом возвещается эта истина, 
яснейшее ее изложение находим у родоначальника 

* Вл. Соловьев. Соч., VIII т. 

11-1701 161 



средневековой философии блаженного Августина, 
и ею же через двенадцать веков начинает свою фи­
лософию Декарт» (161 стр.). Почему нельзя со­
мневаться в данных сознания? Потому, отвечает 
Соловьев, что «здесь знание непосредственно со­
впадает со своим предметом» (160). Но, рассу­
ждает он далее, «это знание при своей бесспорно­
сти само по себе очень скудно»: когда вы видите 
перед собою пылающий камин, то бесспорно 
лишь «присутствие известного зрительного пред­
ставления с определенными признаками цвета, 
очертания, положения» и т.д.; но если вы идете 
далее и утверждаете, что «все эти свойства при­
надлежат некоторому реальному телу, суще­
ствующему независимо от вашего теперешнего 
представления, то вы, очевидно, переходите из 
области достоверного факта в область спорных 
предположений»: возможно, что это представле­
ние есть сонная греза, или галлюцинация, или ре­
зультат оптического фокуса. Итак, бесспорная до­
стоверность данных сознания есть не более как 
«знание о психической наличности» (161). Таким 
образом, без анализа, открывающего строение со­
знания, просто ссылаясь лишь на возможность 
сновидения, галлюцинации, оптического фокуса, 
Соловьев истолковывает все имманентное созна­
нию как субъективный психический процесс; он 
производит подмену тезиса абсолютной досто­
верности данных сознания тезисом абсолютной 
достоверности сознаваемой субъективной психи­
ческой наличности. 

Почему ссылки на сновидения, галлюцинации 
и т. п. не дают права субъективировать и психоло­
гизировать весь состав сознания, будет сказано 
позже, а теперь сосредоточимся на вопросе о 

162 



субъекте сознания как субстанциальном деятеле. 
Соловьев упрекает Декарта в том, что он сли­
шком поспешно перешел от непосредственной до­
стоверности психических состояний к утвержде­
нию самодостоверности существования л как суб­
станции (166). «Из того, что всевозможные психи­
ческие состояния соотносятся с одною и тою же 
мыслью л, никак не следует», говорит Соловьев, 
«чтобы это л было не мыслью, а чем-то другим» 
(173). Отсюда видно, что Соловьев замечает 
в своем сознании только событие думания о л, но 
не предмет, на который направлено это думание. 
В подтверждение того, что бытие л не наличе­
ствует в сознании, он приводит следующие со­
ображения: дети считают свое тело носителем 
своего л; англичане, говоря о человеческом субъ­
екте, называют его телом — «некто» по-
английски somebody, или anybody (169). В созна­
нии, думает Соловьев, мы находим лишь «фено­
менологического субъекта», т.е. лишь «постоян­
ную форму, связывающую все многообразие пси­
хических состояний», как неизменный, но пустой 
и бесцветный канал, через который проходит по­
ток психического бытия, и если мы однако не при­
знаем себя или свое я такою пустотою и бесцвет­
ностью, то лишь потому, что под самодостовер­
ного субъекта сознания подставляем нечто дру­
гое, именно нашу эмпирическую индивидуаль­
ность, которая, конечно, может быть весьма со­
держательною, но зато — увы! — не представляет 
собой той самоочевидной непосредственной дей­
ствительности, которая принадлежит чистому 
л или феноменологическому субъекту» (174). 
В подтверждение возможности «обманов самосо­
знания» Соловьев приводит гипнотический экспе-

I I * 163 



римент, во время которого скромная молодая мо­
дистка под влиянием внушения принимала себя 
«сначала за пьяного пожарного, потом за архи­
епископа парижского»; в связи с этим он указывает 
на случаи раздвоения, растроения и т. д. личности. 
По мнению Соловьева, такие факты «в корне под­
рывают мнимую самодостоверность нашего лич­
ного самосознания, или обычную уверенность 
в существенном, а не формальном или феномено­
логическом только тожестве нашего л» (175). Воз­
можно и то, что «данный теперь в моем самосо­
знании Владимир Соловьев, пишущий главу из 
теоретической философии, есть в действительно­
сти лишь гипнотическая маска, надетая каким-
нибудь образом на королеву мадагаскарскую Ра-
навало или на госпожу Виргинию Цукки» (извест­
ная артистка-балерина) (176). Правда, тут же Со­
ловьев делает оговорку: «Следует заметить, что 
формальный или феноменологический субъект 
при этом вовсе не изменяется». «Оно и не удивите­
льно: субъекту сознания, как такому, нечего изме­
нять в себе, так как в нем самом по себе ничего 
и не содержится,—это только форма, могущая 
с одинаковым удобством вмещать психический 
материал всякой индивидуальности — и модист­
ки, и пожарного, и архиепископа» (176). «Но за­
тем», говорит Соловьев, «возникает вопрос: что 
же такое есть я? Исчерпывается ли оно этим 
своим являемым или феноменологическим бы­
тием, относительно которого нет сомнений?» 
В ответ на этот вопрос он указывает три возмо­
жности, три существующие в философии учения: 
1) мнение английской психологической школы, 
что я «есть только одно из множества психиче­
ских состояний, мысль, как и всякая другая, явле-

164 



ние среди других явлений»; 2) учение Канта 
о трансцендентальном я, именно о том, что я есть 
«общее формальное условие всех явлений, 
априорный связующий акт мысли, не существую­
щий однако вне этой своей связующей функции»; 
3) учение о том, что я есть субстанция, «реальный 
центр психической жизни, имеющий собственное 
бытие, независимо от данных своих состояний» 
(мнение Декарта, многих спиритуалистов, учение, 
защищаемое московским профессором Лопати­
ным) (185). Спор между этими тремя теориями 
есть, по мнению Соловьева, доказательство того, 
что знание о нашем я состоит из предположений, 
а не из наблюдения «самодостоверного наличного 
факта». «Если бы бытие нашего я или души, как 
субстанции, было дано непосредственно в налич­
ных состояниях сознания», то, думает Соловьев, 
«никакого вопроса и сомнения об этом бытии не 
могло бы и возникнуть» (186). 

Вопрос, какая из трех теорий есть выражение 
истины, Соловьев не успел решить, так как смерть 
прервала его работу. Но в напечатанной части ее 
уже решительно отвергнута третья теория, со­
гласно которой я есть индивидуальная субстан­
ция. Он говорит, что считать наше я не мыслью, 
а чем-то более значительным можно было бы, 
«если бы существовало сознание творческой дея­
тельности нашего я в самом возникновении его 
представлений, чувств, желаний и т.д.», «если бы, 
например, теперь, смотря на эту стену с висящим 
на ней портретом, я непосредственно сознавал, 
что она произведена мною, моим собственным 
внутренним действием, а также сознавал бы, и как 
это сделано» (173). 

В конце третьей своей статьи Соловьев гово-

165 



рит, что истина может быть только всецелою; сле­
довательно, ее нет в области отдельного, обо­
собленного я. Человеческое я, задавшееся целью 
познать саму истину, «становится формою исти­
ны» как бы в зародыше; но «зародыш самой исти­
ны есть зародыш ее всецелости», следовательно, 
«мыслящий субъект разорвал оковы своей мни­
мой отдельности, стал субъектом сверхличным» 
(212). Какой это сверхличный субъект, вопрос 
остался нерешенным; имея в виду то, что Соло­
вьев не отказался от своей христианской метафи­
зики и, как видно из некоторых намеков статьи, 
искал способов гносеологически оправдать ее, мо­
жно думать, что он хотел установить зависимость 
человеческого познания от света Божественного 
разума*. 

5. Трудности пользования абсолютным 
критерием истины 

Соображения Соловьева о данном и не данном 
в сознании содержат в себе ряд недоразумений, 
разъяснение которых существенно полезно для за­
щиты интуитивизма и учения о наличности в со­
знании я как сверхвременного субстанциального 
деятеля. 

Начнем с вопроса, правда ли, что если суще­
ствуют споры и различные теории о предмете, то 
предмет спора не присутствует в сознании само­
лично, а только предположен нами. На первый 
взгляд, это соображение Соловьева кажется абсо-

* Подробности об отрицательном отношении Соловьева 
к понятию субстанции в конце его философской деятельности 
см. в книге кн. Е. Трубецкого «Мировоззрение Вл. Соловье­
ва», гл. XXIII. 

166 



лютно убедительным. На самом деле, однако, да­
же и наличность предмета в сознании не исклю­
чает споров о нем и различных теорий. Пользова­
ние основным критерием истины, именно само­
свидетельством предмета, имманентного созна­
нию, вовсе не есть такое простое дело, как кажется 
на первый взгляд. Сознание о предмете всегда 
сложно уже в том смысле, что в нем непременно 
есть две стороны — интенциональные акты 
и предмет, на который они направлены. Акты осо­
знания и внимания вводят предмет из подсозна­
ния в сознание; далее, акты различения делают 
предмет не только сознанным, но и познанным. 
Отсюда ясно, что два спорящих лица могут нахо­
диться в таком положении: один из них осознал 
и опознал предмет, а другой совсем его не осознал 
и потому отрицает его существование. Бывают 
случаи, когда человек под влиянием каких-либо 
своих страстей, интересов или предрассудков ста­
рается закрыть глаза на существование предмета 
и оттеснять его в область подсознания; так, неко­
торые люди стараются избежать религиозного 
опыта, который принудил бы их признать суще­
ствование Бога. 

Не только сознание о предмете сложно, сам 
осознанный предмет чаще всего есть сложное кон­
кретное целое. Сознание о предмете не есть еще 
знание о нем; для опознания предмета необходи­
мы акты различения, направленные на него. Но 
каждый акт различения делает предмет опознан­
ным только с какой-нибудь стороны, представ­
ляющей собою, обыкновенно, лишь бесконечно 
малую часть всего состава предмета. Например, 
посредством одного акта различения я узнаю цвет 
листьев березы, посредством другого акта — 

167 



пространственную форму их и т.д. Даже знание 
о такой простой, казалось бы, стороне предмета, 
как его цвет, есть сложная задача; положим, я от­
дал себе отчет в том, что данный цвет есть белиз­
на, но белизна имеет много разновидностей и не­
редко требуется от меня новое усилие, чтобы про­
извести различение более разностороннее и от­
дать себе отчет в том, что это белизна матовая, 
далее, что это матовая белизна с синеватым от­
тенком и т.д. Отсюда ясно, что знание даже и 
о предмете, ставшем имманентным сознанию, 
есть только выборка из его состава. Каждый шаг 
опознания предмета есть анализ его путем разли­
чения в нем тех или других содержаний, отноше­
ний и т. п. 

Опознание некоторых сторон сложного пред­
мета иногда представляет собою большие труд­
ности; для облегчения этого процесса нужна по­
мощь со стороны строения самого предмета, на­
пример, смена его элементов, перегруппировка 
их, как это бывает, например, при опознании ре­
бенком цвета вещей, когда он имеет перед собою 
много предметов, окрашенных в различные цвета 
и имеющих различную пространственную форму. 
Если же какой-либо элемент сложного предмета 
всегда сопутствует другим его сторонам, выде­
лить его для опознания очень трудно. Поэтому 
идеальное, т.е. невременное и непространствен­
ное бытие опознается с особенным трудом, тем 
более что оно есть предмет не чувственной, а ин­
теллектуальной интуиции. 

Если знание всегда есть выборка из сложного 
состава конкретного предмета, имманентного со­
знанию, то неудивительно, что возможны споры 
о том, существует ли в предмете такой-то элемент 

168 



или не существует: одно из спорящих лиц опозна­
ло этот элемент как очевидно наличный, а другое 
не опознает его. Выборка из сложного предмета 
почти всегда производится различными лицами 
различно; одни наблюдают одну сторону предме­
та, а другие—другую; эти различия в восприятии 
одного и того же предмета являются источником 
бесконечных споров, причем обе стороны правы 
в своих утверждениях, т. е. в том, что они наблю­
дают, и ошибаются в своих отрицаниях, т.е. 
в том, чего они не сумели заметить. 

Существует еще худший недостаток знания, 
чем его фрагментарность и разногласия, обуслов­
ленные тем, что один наблюдатель производит од­
ну выборку, а другой — другую. Душевная жизнь 
человека сложна и потому нередко к деятель­
ности познавания предмета присоединяются дру­
гие, непознавательные акты, например, воспоми­
нания на основании прочной ассоциации пред­
ставлений или акты фантазии. Отсюда к объек­
тивным данным опыта прибавляются субъектив­
ные примеси. При познавании внешних предметов 
хуже всего то, что эти субъективные примеси сами 
состоят тоже из вспоминаемых транссубъектив­
ных данных прошлого опыта, и, следовательно, 
в таком случае к области чистой субъективности 
принадлежит только синтез их с элементами, дей­
ствительно принадлежащими наблюдаемому 
предмету. Так объясняются многие неточности 
восприятия, иллюзии и галлюцинации. Если, смо­
тря на портрет, висящий на стене, я подавлю паль­
цем на глазное яблоко и выведу его из нормаль­
ного положения, то портрет раздвоится и второй 
экземпляр его я буду видеть на таком месте стены, 
где портрет фактически не находится. Здесь опти-

169 



ческое содержание портрета и место стены суть 
транссубъективные данные, и только синтез этих 
данных есть субъективная примесь. Подобный ха­
рактер имеет восприятие палки, наполовину по­
груженной в воду, причем она кажется надло­
мленною. Если, входя в полутемную комнату, ре­
бенок со страхом видит стоящего в углу человека, 
а в действительности оказывается, что это вися­
щее на стене полотенце, то эта иллюзия есть соче­
тание полотенца с вспоминаемою фигурою чело­
века; но воспоминания о человеке суть не субъек­
тивные психические образы, а транссубъективные 
данные прошлого опыта, вновь возводимые 
в кругозор сознания особым интенциональным 
актом воспоминания; следовательно, здесь имеет­
ся субъективный синтез транссубъективных дан­
ных наличного и прошлого опыта. Галлюцинация 
есть субъективный синтез транссубъективных 
данных прошлого опыта, вспоминаемых с «эйде­
тической» живостью. Вслед за этими разъяснения­
ми становится очевидным, что и сновидения не 
суть доказательство того, что будто все имма­
нентное сознание состоит только из субъективных 
психических состояний. Сновидения в большин­
стве случаев суть субъективные синтезы вспоми­
наемых транссубъективных данных прошлого 
опыта, а, кроме того, некоторые сновидения, на­
пример вещие сны, суть проявления ясновидения 
и, следовательно, подлинного созерцания дей­
ствительности. 

Обычные сновидения, состоящие из субъектив­
ных синтезов транссубъективных элементов, глу­
боко отличаются от подлинного восприятия дей­
ствительности в бодрственном состоянии. Вос­
приятия предметов внешнего мира, зрительные, 

170 



звуковые, осязательные, вкусовые, обонятельные, 
состоят не только из опознания самого предмета 
внешнего мира, раздражающего органы чувств 
и все наше тело, но также содержат в себе и созна­
ние этого раздражения тела, этих как бы щупаль­
цев, проникающих из внешнего мира в наше тело. 
Поэтому восприятия обычного типа имеют ха­
рактер особенной внушительности, усиливающей 
свидетельство о том, что в них подлинно имеется 
общение наше с внешним миром. В воспомина­
ниях, в псевдогаллюцинациях и в обычных снови­
дениях нет этой динамичности предмета, прони­
зывающей наше тело, и этим они глубоко отли­
чаются от восприятий наличной действительно­
сти. Поэтому принять обычные сновидения за 
восприятие действительности можно только в 
сонном состоянии при пониженной способности 
критической оценки своих переживаний, а в бодр-
ственном состоянии, воспринимая действитель­
ность и пользуясь всеми средствами критики, нельзя 
ставить вопрос, не есть ли мое восприятие только 
сон, и нельзя подкрепить такое сомнение убедитель­
ными доводами. Сновидение можно принять во 
сне за действительность, но действительность нель­
зя принять за сновидение. Правда, при крайней 
депрессии бывает у человека и в бодрственном со­
стоянии такое ослабление внимания к существо­
ванию предмета воспринимаемой действительно­
сти, что он может поставить вопрос, не есть ли это 
сон или, точнее, не есть ли это нечто только ка­
жущееся мне, но, пока человек не впал в тяжелую 
душевную болезнь, он знает, что этот вопрос во­
зникает у него в связи с его ненормальным состоя­
нием и ослаблением силы восприятия. 

Наличность предмета в сознании и та очевид-

171 



ность, которая есть самосвидетельство предмета 
о себе, представляет собою абсолютно достовер­
ный критерий истины. Однако из приведенных со­
ображений видно, как неправ Соловьев, думая, 
что данность предмета в сознании исключает спо­
ры о нем. Абсолютный критерий истины у нас 
есть, но пользоваться им не так легко, как ка­
жется. Виноват в этом не критерий, а мы, пользую­
щиеся им неумело. Положение тут подобно тому, 
что бывает в хирургической клинике: хирургиче­
ские инструменты могут быть великолепны, но 
успешность операции зависит не только от ин­
струментов, а и от того, умеет ли хирург искусно 
пользоваться ими. Источников спора о предмете, 
имманентном сознанию, много, как это указано 
было выше. Тот, кто подлинно усмотрел очевид­
ные самосвидетельства предмета, может сравни­
тельно легко найти у своего противника причины 
заблуждений его, например, слепоту к предмету, 
односторонность опознания сложного предмета, 
предвзятость и предпосылки, из которых возни­
кают неправильные требования к предмету, субъ­
ективные примеси и т. п. Прав был Спиноза, го­
воря: Veritas est index sui et falsi (истина есть крите­
рий себя и заблуждения). 

Ввиду трудности опознания .сложного предме­
та и, главное, опасности субъективных примесей 
необходимо контролировать свои суждения пу­
тем всех средств, выработанных наукою. Поле­
зно, наприхмер, подтверждение данных зрительно­
го восприятия данными осязания, пользование не 
только наблюдением, но, если возможно, и экспе­
риментом и т. п. Все эти приемы имеют однако це­
ну лишь постольку, поскольку и они основаны на 
включении самого предмета в подлиннике в кру-

172 



гозор сознания и на самосвидетельствах его, 
подтверждающих друг друга. Таким образом, ин­
туиция, т.е. непосредственное созерцание предме­
та в подлиннике, есть необходимое условие зна­
ния: если бы мы не были способны непосредствен­
но созерцать предметы внешнего мира, у нас не 
было бы никакого знания о внешнем мире. 

Некоторые философы особенно ценят «соци­
альный критерий истины», именно интерсубъектив­
ность ее. Но если они при этом отрицают непос­
редственное восприятие чужого л и думают, что 
в опыте даны только чужие телесные процессы, 
как, например, мы находим это у Гуссерля или 
Карнапа, то их учение об интерсубъективности 
приобретает весьма курьезный характер. Так, 
Гуссерль говорит, что без идеи интерсубъективно­
сти нельзя иметь опыта «объективного мира» 
(Méditations cartésiennes, стр. 80). Но при этом он 
учит, что другая монада «конституируется в моей 
монаде» путем аппрегензии по аналогии (стр. 97). 
Таким образом, трансцендентальная интерсубъ­
ективность «конституируется, как существую­
щая вполне во мне самом (purement en moi-même), 
в размышляющем ego, конституируется как суще­
ствующая для меня средствами моей интенцио-
нальности» (111). И такая только воображаемая 
интерсубъективность, конструируемая путем 
вчувствования, есть условие идеи объективности! 

В случае трудности возведения предмета или 
каких-либо сторон его в сознание приходится до­
вольствоваться знанием не достоверным, а толь­
ко более или менее вероятным. Таковы, напри­
мер, гипотезы. Но всякое вероятное знание в ос­
нове имеет непосредственное достоверное знание, 
субъективно перенесенное на трудно познаваемый 

173 



предмет. Таким образом, и оно невозможно без 
помощи интуиции. Вообще без непосредственно­
го восприятия хотя каких-либо элементов мира 
в подлиннике никакое знание было бы невозмо­
жно. Если философ утверждает, что мы познаем 
предметы не в подлиннике, а посредством симво­
лов, он должен все же признать, что сами эти сим­
волы мы познаем не посредством новых симво­
лов, а наблюдаем их в сознании в подлиннике. 
Если Кант утверждает, что мы познаем предметы 
только как явления, конструированные рассудком 
посредством априорных категориальных синте­
зов, то сами эти априорные формы познаются не 
посредством новых априорных форм, а путем не­
посредственного наблюдения их в подлиннике. 
Таким образом, всякая гносеология, отвергаю­
щая интуитивизм, должна содержать в себе все же 
частичный интуитивизм, т.е. принуждена быть 
в этом смысле дуалистическою системою. Только 
интуитивизм может быть монистическою гносео­
логией), т. е. может понимать все виды достовер­
ного знания как непосредственное созерцание 
предметов в подлиннике. 

Предметы не сами вступают в кругозор наше­
го сознания, а вводятся в сознание субъектом, на­
правляющим на них свои интенциональные акты. 
Таким образом, объективная сторона знания всег­
да сопутствуется субъективною стороною. Поэто­
му анализ и мысленное обособление этих двух 
сторон знания очень затруднены. Громадное 
большинство людей не производит этого анализа 
и признает существование только одной стороны 
этого целого, вследствие чего возникают следую­
щие два противоположные друг другу заблужде­
ния. Лица, привыкшие пользоваться внешним 

174 



опытом и наблюдать материальные процессы, 
почти не замечают душевных состояний и стано­
вятся материалистами. Они могут дойти до такой 
крайности, что совсем отрицают существование 
психических процессов и сознания, как это делают 
некоторые бихевиористы. Наоборот, лица, от­
дающие себе отчет в том, что без психической дея­
тельности субъекта предмет не может быть со­
знанным, переносят субъективно-психический ха­
рактер интенциональных актов также и на объек­
тивную сторону знания и становятся сторонника­
ми учения, что весь состав сознания слагается из 
субъективных психических состояний. Мыслители 
первого типа видят только материальные предме­
ты, мыслители второго типа говорят, что мате­
риальное в опыте совсем не дано. 

Во избежание той и другой крайности нужно, 
разграничивая интенциональные акты и предме­
ты их, закреплять результаты анализа посред­
ством слов, точно указывающих, о какой стороне 
сознания идет речь. Обычно употребляемые в раз­
говоре слова—«сознание», «восприятие», «ощу­
щение», «представление», «воспоминание» — име­
ют три различных смысла: они обозначают или 
субъективную и объективную сторону вместе, 
или только субъективную сторону, или только 
объективную сторону. Когда мы хотим достиг­
нуть совершеннной точности, нужно бывает 
заменять перечисленные слова следующими вы­
ражениями: «акт сознания (сознавание) — созна­
ваемое», «акт восприятия (воспринимание) — 
воспринимаемое», «акт ощущения — ощу­
щаемое», «акт представления (представлива-
ние)—представляемое», «акт воспоминания — 
вспоминаемое». В немецком языке такая терми-

175 



нология хорошо выработана в трудах Брентано, 
Гуссерля, Мессера и др.; в английском языке 
в книге Александера «Space, Time and Deity». 

Философ, не отграничивающий путем мыслен­
ного анализа интенциональные акты познания от 
предметов знания, невольно поддается иллюзии, 
будто временная форма интенциональных актов 
принадлежит также и всем предметам их; поэтому 
он думает, что все имманентное сознанию со­
стоит из событий. Иными словами, он думает, что 
в сознании находится только реальное бытие, 
а бытие идеальное, невременное и сверхвремен­
ное, в сознании не дано. Поэтому-то, как мы уже 
видели выше, Вл. Соловьев полагает, что в созна­
нии не наличествует л как субстанция, а имеется 
только мысль о л (стр. 173), причем эту мысль он 
понимает как процесс, и самое большее, что он на­
ходит в сознании, есть только форма сочетания 
множества переживаний в виде единства созна­
ния, т. е. форма, подобная той, о которой говорит 
Кант, формулируя понятие трансцендентального 
единства апперцепции. 

6. Защита учения о субстанциальности я 
Как только философ усомнился в том, что 

в сознании дано л как субстанция, тотчас услуж­
ливый ум подсовывает ему ряд косвенных сообра­
жений, кажущихся на первый взгляд убедительны­
ми доказательствами того, что действительно 
л как субстанция в опыте не дано и даже вообще 
не может быть субстанциею. Дети, говорит Соло­
вьев, считают свое тело «носителем своего л» 
(169). Т. Липпс приводит еще лучший пример не-

176 



определенности представлений о л; он говорит, 
что, придя с прогулки и смотря на свои покрытые 
пылью сапоги, мы говорим «я запылился». Из 
этого, как правильно указывает Липпс, следует 
только, что словом «я» мы обозначаем свое л вме­
сте со всею душевною жизнью, вместе с телом 
и даже одеждою. Нужен все более глубокий ана­
лиз, чтобы сначала выключить из представления 
о л тело, потом также и душевные переживания и, 
наконец, довести анализ до той глубины, при ко­
торой мы наблюдаем л как сверхвременного суб­
станциального деятеля, не искажая понятие о нем 
никакими примесями. 

Факты раздвоения вовсе не служат доказатель­
ством того, что л не есть субстанция. Они могут 
быть объяснены тем, что в одном и том же теле 
два различных субстанциальных деятеля борются 
между собою и периодически то один, то другой 
становится во главе тела*. 

Соловьев, полагая, что в сознании наличе­
ствует л не как субстанция, а только как форма 
единства сознания, ставит вопрос, есть ли мысля­
щее л индивидуальный субъект или сверхиндиви­
дуальный, и в конце статьи говорит о л, мысля­
щем истину, как о сверхличном субъекте (213). 
Признать вместе с Декартом сознающее л за ин­
дивидуальную субстанцию Соловьев отказывает­
ся, между прочим, на основании следующего 
соображения. «Из того, что всевозможные психи­
ческие состояния соотносятся с одною и тою же 
мыслью л, никак не следует, чтобы это л было не 

* См. об этом в моей статье «Психология человеческого 
я и психология человеческого тела» (есть немецкий перевод). 

12-170! 177 



мыслью, а чем-то другим». «Другое дело, если бы 
существовало сознание творческой деятельности 
нашего я в самом возникновении его представле­
ний, чувств, желаний и т.д., т.е. если бы между 
ними было такое различие, что л выступало бы 
в сознании как творческая энергия или подлинный 
акт, а все прочее характеризовалось бы только как 
его пассивное произведение, если бы, например, 
теперь, смотря на эту стену с висящим на ней пор­
третом, я непосредственно сознавал, что она про­
изведена мною, моим собственным внутренним 
действием, а также сознавал бы и как это сдела­
но». Даже о чувствах и желаниях Соловьев гово­
рит: «всякий сознает себя желающим и чувствую­
щим, но, насколько известно, никто никогда, ни 
наяву, ни даже во сне не сознавал себя творцом 
своих желаний и чувств, т. е. их настоящею причи­
ною или достаточным основанием» (173). Эти со­
ображения Соловьева неосновательны. Согласно 
изложенному выше учению о строении сознания, 
видимые мною стена и портрет вовсе не сотворе­
ны мною, а составляют часть внешнего мира; 
только акт внимания, направленный мною на них, 
творится мною, и то, что он есть мое творение, со­
знается с такой очевидностью, которая не требует 
никаких дальнейших доказательств. В споре с пси­
хологами, например с Рибо, строющим ошибоч­
ные теории внимания, нужно только разъяснять, 
что они имеют в виду различные следствия вни­
мания, и стараться направить их наблюдение на 
само усилие нашего л созерцать предмет. 

Требование, чтобы я мог описать, как это сде­
лано, в данном случае неправомерно. Оно имеет 
смысл тогда, когда нужно объяснить, как сделан 
какой-либо сложный предмет, для произведения 

178 



которого нужно использовать материалы, уже су­
ществующие в природе, и осуществить ряд 
средств для достижения конечной цели. Но и при 
этом объяснении некоторые, главным образом 
элементарные, стороны сложного процесса твор­
чества таким способом объяснены быть не могут, 
потому что они суть подлинно «творение из ниче­
го». Под этим термином, заимствованным из хри­
стианского учения о творении мира Богом, нужно 
разуметь нечто очень простое, именно следую­
щее: творчество в точном смысле слова имеется 
там и настолько, где и насколько творец вносит 
в мир нечто новое, не беря для этого нового ника­
кого материала ни из вне себя, ни из себя самого. 
Естествознание, исследуя причину какого-либо 
процесса, например, возникновения воды при со­
единении кислорода и водорода, показывает, опи­
раясь на закон сохранения вещества и закон со­
хранения энергии, что количество вещества и 
энергии в причине и действии остается тожест­
венным; но при этом не может оказаться, что все 
стороны действия тожественны с тем, что было 
в причине. Мейерсон давно уже обратил внимание 
на то, что в таком случае в мире не было бы изме­
нений. В каждом изменении есть хотя бы какой-
либо ничтожный момент возникновения чего-
либо нового, не бывшего в мире, что и есть творе­
ние из ничего. Каждое колебание маятника, на­
пример, есть движение новое, еще не бывшее в ми­
ре, и в этом смысле оно есть новое творение. 

Вернемся теперь к своим душевным процессам, 
которые мы можем наблюдать, вникая в их ин­
тимные оттенки. Усилия внимания явным обра­
зом творятся мною; мое хотение видеть игру Ша­
ляпина в «Борисе Годунове», удовлетворение мое 

12* 179 



при исполнении этого желания, очевидно, суть 
и состояния и, более того, проявления моего л, так 
что мое л есть причина возникновения их. Конеч­
но, эти сложные процессы содержат в себе много 
слагаемых, которые могут возникнуть не иначе, 
как при сотрудничестве моего я с деятелями мое­
го тела; но я говорю не о всем составе их, а лишь 
о том основном ядре хотения и удовлетворения, 
которые суть выражение самого моего л. Об уча­
стии тела в этих процессах в отличие от деятель­
ности л подробно говорится в моей статье «Психо­
логия человеческого л и психология человеческого 
тела». 

В процессе восприятия и мышления интенцио-
нальные акты внимания, выбор интересующих 
нас предметов и т. п. до такой степени органиче­
ски связаны с моими хотениями и чувствами, что 
мыслящее л очевидно есть мое индивидуальное л, 
а не какое-то сверх личное трансцендентальное л. 
Но если л есть причина этих событий, то оно не 
пустая форма единства сознания, а субстанциаль­
ный деятель, и именно деятель индивидуальный, 
как это усмотрел Декарт, многие спиритуалисты 
и как это обосновывает многими доказательства­
ми проф. Лопатин в ряде своих статей. Доказатель­
ства того, что сверхличного, сверхиндивидуаль­
ного л нет и быть не может, приведены в моей ста­
тье «Трансцендентальная феноменология Гус­
серля» (Путь, сент. 1939). Доводы в пользу того, 
что л есть сверхвременный субстанциальный дея­
тель, кроме приведенных выше, изложены в моей 
статье «Душа и бессмертие» (в сборнике «Свет 
истинный», Женева, 1939). 

Сверхвременность и сверхпространственность 
индивидуального л, т.е. субстанциального дея-

180 



теля, обязывает признать, что субстанциальный 
деятель принадлежит к области идеального бытия. 
К этой области принадлежит также все невремен­
ное и непространственное, например содержание 
всех общих понятий. Таковы идеи математиче­
ские, например идея пятеричности, треугольно-
сти, идеи родов и видов существ и вещей, напри­
мер идея лошадности, человечности и т. п. Это те 
идеи, которые были предметом исследования 
Платона. Они глубоко отличны от идеального 
бытия субстанциальных деятелей. В самом деле, 
субстанциальные деятели суть самостоятельные 
и активные существа; они творят события, т. е. ре­
альное бытие. Наоборот, математические идеи, 
идеи родов, видов не самостоятельны и пассивны; 
они суть лишь аспекты конкретных существ и со­
бытий, мыслимые путем абстракции. Можно 
поэтому назвать субстанциальных деятелей кон­
кретно-идеальным бытием, а пассивные идеи аб­
страктно-идеальным бытием. И реальное бытие, 
и бытие абстрактно-идеальное подчинено суб­
станциальным деятелям: деятель творит реальное 
бытие, т.е. события, сообразно абстрактным 
идеям, которые им усвоены или сотворены; на­
пример, поэт творит поэму из строф по четыре 
стиха, т.е. придает им форму четверичности, 
Страсбургский собор построен архитекторами со­
образно идее готического стиля, всю свою жизнь 
душевную и телесную человек осуществляет со­
образно идее человечности, а лошадь согласно 
идее лошадности. 

Философы, отрицающие бытие идей, говорят, 
что учение об идеальном бытии есть заблуждение, 
возникающее вследствие гипостазирования (т.е. 

181 



субстанциализации) или даже овеществления (Ver-
dinglichung) общих понятий. Вопрос о бытии идей 
подробнее всего рассмотрен мною в книге «Обще­
доступное введение в философию». К ней я и от­
сылаю читателя, а здесь только рассмотрю упрек 
в гипостазировании или овеществлении понятий 
с целью доказать, что ошибку ложного гипостази-
рования производят не защитники бытия идей, а, 
как это ни странно на первый взгляд, противники 
этого учения. 

Допустим, что в мире совсем нет ни конкрет­
но-идеального, ни абстрактно-идеального бытия. 
Тогда мир состоял бы только из событий, т. е. из 
бытия, имеющего временную форму и названного 
нами реальным бытием. Примером такого пони­
мания мира может служить учение Гераклита 
в древности, а в новой философии таково учение 
Маха, Бергсона, Генриха Гомперца, написавшего 
книгу «Die Welt als geordnetes Ereignis», и многих 
других мыслителей. 

Такое учение назовем актуализмом в отличие 
от систем, которые можно назвать субстанциа-
лизмом (учение о том, что события творятся суб­
станциальными деятелями, но абстрактно-
идеального бытия нет) и идеал-реализмом (учение 
о том, что абстрактно-идеальное бытие есть)*. 

Отдадим себе точный отчет в том, что такое 
событие, т. е. бытие, имеющее временную форму. 
Наиболее понятным образцом временной формы 
события может служить движение, например, по­
лет пушечного ядра. Очевидно, движение состоит 

* Характеристику этих учений о мире см. в моей книге 
«Типы мировоззрений», Париж, 1931. 

182 



в том, что положение ядра в пространстве еже­
мгновенно меняется, каждое положение его еже­
мгновенно отпадает в область прошлого и заменя­
ется новым, не задерживаясь ни на секунду, ни на 
десятую, ни на сотую и т.д. секунды. Эта голово­
кружительная смена, будучи существенною чер­
тою формы времени, свойственна не только дви­
жению, а и всякому событию. Не только движение 
ядра, но и звук его есть такое же непрестанное от­
падение звучания в прошлое и нарождение нового 
звука, похожего на предыдущий, но не тожествен­
ного с ним. Если мы говорим, что это тот же са­
мый звук, мы выражаемся неточно; в действитель­
ности каждое мгновение возникает новый звук, 
который, однако, по сходству с предыдущими зву­
ками подходит под тожественное общее понятие 
(идею) гудения. И эта мысль понятна всем людям 
и всеми признается за истину. Но хуже обстоит де­
ло со многими другими событиями, например 
с цветом вещей. Большинство людей, смотря на 
ядро в течение нескольких минут и видя его сталь­
ной цвет в течение этого времени одинаковым, во­
ображают, что этот цвет длительно пребывает во 
времени, оставаясь тожественным. Они не отдают 
себе отчета в том, что цвет, как и звук, есть собы­
тие, ежемгновенно отпадающее в прошлое 
и вновь нарождающееся, так что тожественным 
оказывается не «этот цвет», а понятие о нем. 

Допустим теперь, что мир действительно со­
стоит только из событий, и будем правильно по­
нимать события, не подменяя ни одного из них 
пребыванием в течение нескольких секунд, минут, 
дней и т. п. Последовательное мышление о таком 
мире приводит к крайнему скептицизму. Гераклит 
говорит, что в одну и ту же реку нельзя войти два 

183 



раза, а последователь его Кратил, учитель Плато­
на, сказал, что и один раз войти в одну и ту же ре­
ку нельзя, так быстро все меняется. Критикуя это 
учение в диалоге «Кратил», Платон показывает, 
что оно ведет к саморазрушительному скептициз­
му: если бы все состояло только из событий, то не 
было бы возможно знание, потому что тогда во 
время процесса познавания ускользало бы позна­
ваемое, да и сам познающий тоже становился бы 
другим существом; таким образом, не было бы ни 
познаваемого предмета, ни познающего суще­
ства. Отсюда ясно, что мир не может состоять 
только из событий, т.е. из того бытия, которое, 
имея временную форму, ежемгновенно отпадает 
в прошлое и заменяется новым бытием, имею­
щим ту же участь. В мире несомненно должно су­
ществовать идеальное бытие, т. е. бытие, не имею­
щее временной формы. И философ, не сбиваемый 
с правильного пути ложными предпосылками 
и субъективными примесями, внимательно на­
блюдая состав сознаваемых предметов, с очевид­
ностью находит в них тот аспект, который сле­
дует назвать термином «идеальное бытие». На 
первом месте по своему значению для гносеоло­
гии в составе этого бытия стоит конкретно-
идеальное бытие, т.е. индивидуальные я как 
сверхвременные субстанциальные деятели. Благо­
даря своей сверхвременности я способно позна­
вать не только абстрактно-идеальное бытие, но 
и может иметь, чего не усмотрел Платон, досто­
верное знание также о событиях, потому что мо­
жет направлять акты своего внимания и различе­
ния не только на настоящее, но и на прошедшее 
и даже, хотя и в более слабой степени, на будущее. 

Идеальное бытие есть необходимая составная 

184 



часть мира, так что события не могут ни возни­
кать, ни быть познаваемы, если в мире нет идеаль­
ного бытия. Спрашивается, каким же образом ак-
туалисты строят свои учения о мире как только 
множестве событий. Очень просто: они безотчет­
но субстанциируют события, стабилизируют их; 
они ошибочно принимают, например, камень 
с его цветом, твердостью, тяжестью не за процесс, 
а за нечто длительно пребывающее во времени. 
Ошибка эта возникает потому, что в основе всех 
процессов, также и таких процессов камня, как его 
цвет, тяготение, сопротивление давлению, нахо­
дятся различные виды идеального бытия: все эти 
акты творятся множеством субстанциальных дея­
телей камня сообразно идеям отталкивания, при­
тяжения, цвета и т. п. Актуалист, не производя до­
статочно глубокого различения и анализа, перено­
сит невременность субстанциальных деятелей 
и абстрактных идей на процессы и ошибочно по­
нимает их как состояния вещи, пребывающей во 
времени более или менее длительно. Наоборот, 
идеал-реалист точно разграничивает в вещи ту 
сторону ее, которая есть действительно процесс, 
и ту, которая стоит вне времени, служа условием 
возникновения и систематичности процесса; при 
этом он и в самом вневременном бытии различает 
более основное — сверхвременное, именно суб­
станциальных деятелей, и невременные абстракт­
ные идеи, сообразно которым деятель творит со­
бытия. Итак, не идеал-реалист ошибочно субстан-
циирует понятия, а, наоборот, актуалист ошибоч­
но субстанциирует некоторые процессы, стабили­
зируя их, и потому не имеет правильного пред­
ставления о том, что такое вещь, например, ка­
мень. Без идеального бытия в мире не было бы 

185 



никакого единства событий и порядка их; поэтому 
актуалист на словах отрицает идеальное бытие, 
а на деле вводит его в свое мировоззрение, однако 
не в том месте и не в том доступном лишь умозре­
нию виде, какой ему присущ. Ярким образцом 
этой ошибки может служить философия Маха. 
Все предметы внешнего мира, а также человече­
ское я суть, по учению Маха, не более как ком­
плексы ощущений (цветов, звуков, давлений 
и т. п), которые он просто называет словом «эле­
менты» во избежание теорий, субъективирующих 
ощущения. Об этих «элементах» он нередко гово­
рит так, как будто они суть устойчивые материа­
лы, нечто вроде атомов, из которых путем сочета­
ния и разложения, путем перекомбинировки их 
возникают предметы. Таким образом, Мах безот­
четно превращает цвета, давления и т. п. в какие-
то примитивные субстанции и этим путем вносит 
в мир большую упорядоченность и связность, чем 
какая возможна для его неорганического актуа-
лизма. 

Значительная часть этой статьи посвящена во­
просу о я как сверхвременном субстанциальном 
деятеле. Без таких свойств субъекта невозможно 
было бы знание как непосредственное созерцание 
предметов в подлиннике. Если бы индивидуаль­
ное я не было сверхвременным, не была бы воз­
можна координация его со всем миром. Если бы 
индивидуальный субъект не был самостоятель­
ным онтологическим началом, стоящим выше те­
лесных и душевных процессов, он не мог бы сво­
бодно творить интенциональные акты, направ­
ленные на любые предметы, и не мог бы свободно 
критически оценивать одни высказывания как вы­
ражение истины, а другие отвергать как выраже-

186 



ние заблуждения. Несвободные субъекты были бы 
во всех познавательных процессах детерминиро­
ваны своею психо-физическою организациею 
и каждый из них признавал бы за истину то выска­
зывание, которое по законам строения его психо­
физической организации должно было бы ка­
заться ему истинным. Наконец, вечность истины 
и тожество ее для всех познающих субъектов бы­
ли бы необъяснимы, если бы индивидуальные 
субъекты не были сверхвременными существами, 
способными многократно в разные времена на­
правлять акт внимания на один и тот же предмет, 
например, на одно и то же событие. 

7. Интуитивизм и англо-американский неореализм 
Американский и английский неореализм, по­

добно интуитивизму, есть учение о том, что чело­
век воспринимает предметы внешнего мира непо­
средственно в подлиннике. Однако у многих нео­
реалистов это учение глубоко отличается от ин­
туитивизма. Многие неореалисты отрицают су­
ществование субъекта как сверхвременного суб­
станциального деятеля, направляющего интен-
циональные акты на предметы внешнего мира 
и таким образом возводящего их в сознание. Они 
представляют себе восприятие слишком упрощен­
но, как пересечение процессов жизни человека 
с процессами внешнего мира, вследствие чего не­
которая группа процессов оказывается входящею 
одновременно и в состав человека, и в состав 
внешнего мира. Это учение можно пояснить пу­
тем сравнения с пересечением двух линий AB (че-

187 



ловек) и СД (внешний мир) в точке Е: точка Ε при­
надлежит к составу как линии AB, так и линии 
СД. Назовем такой неореализм бессубъектным. 
Отличие его от интуитивизма состоит в следую­
щем. 1) Согласно интуитивизму, воспринимае­
мая мною вещь, например береза, находится 
в моем восприятии только как предмет наблюде­
ния, а не как часть моей личности; согласно бес­
субъектному неореализму, воспринимаемая бере­
за есть часть моей личности; изложенное мною 
выше различение для-себя-бытия и для-дру-
гого-бытия отпадает. 2) Бессубъектный нео­
реализм может обойтись без учения об интен-
циональных актах как необходимом условии по­
знания предметов. 3) Бессубъектный неореализм 
ведет к релативизации понятия психического и фи­
зического подобно тому, что мы находим у Маха: 
это учение о том, что один и тот же элемент Ε (бе­
реза) есть физическое событие, поскольку, нахо­
дясь в составе внешнего мира (линии СД), он под­
чинен законам физики, и вместе с тем психическое 
событие, поскольку, находясь в составе восприя­
тия, он подчинен законам психологии*. 4) Мало 
того, бессубъектный неореализм может совсем 
устранить понятие сознания и приблизиться к ма­
териализму. 

Бессубъектный неореализм не способен объяс­
нить, как возможно непосредственное познавание 
предметов внешнего мира в подлиннике: он черес­
чур приближает предмет внешнего мира к наблю­
дателю, считая предмет точкою пересечения на-

* О несостоятельности такой релативизации физического 
и психического см. мою книгу «Типы мировоззрений», 
гл. III, 3. 

188 



блюдателя и внешнего мира, так что предмет ста­
новится частью самого наблюдающего существа; 
но таким образом, например, береза, находя­
щаяся в десяти метрах от меня, может быть ча­
стью меня. Вообще, принципиальных вопросов 
гносеологии не только бессубъектный неореа­
лизм, но и весь англо-американский неореализм 
не разработал. Без учения о сверхвременном ин­
дивидуальном субъекте, об органическом един­
стве мира, о таком независимом от пространства 
и времени отношении, как гносеологическая коор­
динация, без учения об акте сознавания как транс-
цендирующем за пределы субъекта — нельзя объ­
яснить интуиции, т. е. непосредственного созерца­
ния предмета в подлиннике. Основ гносеологии 
неореалисты не выработали, но им принадлежит 
заслуга разработки некоторых частных проблем 
гносеологии, в особенности исследование разли­
чий в восприятии одного и того же предмета раз­
личными наблюдателями и доказательства того, 
что эти разногласия не дают права считать содер­
жание восприятия субъективным. 

Со времен Декарта не только философы, но 
и большинство образованных людей усвоили себе 
убеждение, что весь состав сознания слагается из 
субъективных психических процессов. Поэтому 
согласие с гносеологиею интуитивизма требует 
пересмотра и преобразования очень многих сто­
рон мировоззрения. Пока это преобразование не 
произведено, учения интуитивизма вызывают 
много недоразумений. Так, например, многие лю­
ди считают невероятным учение о том, что мате­
рия может быть сознаваема в подлиннике. И в са­
мом деле, это учение непонятно для того, кто дер­
жится ошибочного учения о материи, исключаю-

189 



щего возможность координации между познаю­
щим субъектом и материальными предметами. 
Положим, кто-либо считает материю субстан­
цией) и думет, что она состоит из твердых атомов, 
отделенных друг от друга пустым пространством. 
В таком мире, состоящем из элементов, не обра­
зующих органического целого, координация су­
бъекта с этими элементами была бы невозможна 
и, следовательно, акты непосредственного созер­
цания материи были бы неосуществимы. Наобо­
рот, кто придерживается динамистического уче­
ния о материи, в особенности в соединении с мета­
физикою персонализма, тот вполне понимает, как 
возможна интуиция, направленная на материаль­
ные предметы. Согласно этому учению, материя 
есть не самостоятельная субстанция, а только ма­
териальный процесс, именно процессы отталкива­
ния и притяжения; производят эти акты субстан­
циальные деятели, которые суть действительные 
или потенциальные личности, способные творить 
не только материальные, но и психические или, по 
крайней мере, психоидные процессы. Все субстан­
циальные деятели координированы друг с другом 
и, если стоят на той ступени развития, на которой 
возможны акты сознавания и познавания, могут 
наблюдать материальные процессы так же непос­
редственно, как и психические. 

8. Интуитивизм 
и критицизм Канта 

Замысел интуитивизма возник в моем уме 
в связи с задачею опровергнуть учение Канта о не­
возможности метафизики как науки и вместе 
с тем в связи с признанием многих ценных сторон 

190 



критицизма Канта *. Поясню это путем сравнения 
критицизма с интуитивизмом. 

1. Обе теории утверждают, что знание возмо­
жно только о предметах, имманентных сознанию. 
Но, согласно критицизму, эти предметы суть не 
вещи в себе, независимые от сознания, а только 
явления, конструированные рассудком из ощу­
щений, понятых Кантом как субъективно-пси­
хические процессы. Наоборот, согласно интуи­
тивизму, познающий субъект возводит в сознание 
предметы, независимые по своему бытию и строе­
нию от сознания; в этом смысле они суть вещи 
в себе. Некоторые из этих предметов интуитивист 
может называть словом «явление», но это слово 
имеет у него не гносеологическое, а метафизиче­
ское значение: под ним он разумеет проявления 
(manifestation) субстанциальных деятелей во вре­
мени. 

2. Кант в своей гносеологии поставил вопрос, 
как возможны всеобщие и необходимые синтети­
ческие суждения. Он решил его своим учением 
о синтетической рациональной, т.е. идеальной 
стороне суждений и обосновал новый отдел логи­
ки, именно трансцендентальную логику. К сожа­
лению, он принизил значение своего открытия 
тем, что низвел найденные им рациональные син­
тетические формы на степень лишь субъективных 
психических синтезов, конструирующих предметы 
только как явления. Он отверг в системе научного 
знания метафизическое онтологическое значение 
таких понятий, как субстанция и принадлежность, 

* См. об этом в моей книге «Чувственная, интеллектуаль­
ная и мистическая интуиция», гл. VI, I. 

191 



причинность, взаимодействие, и пришел к гносео­
логическому идеализму, отрицающему возмо­
жность метафизики как науки. Согласно интуити­
визму, синтетические рациональные формы суть 
не психические акты синтезирования, производи­
мые познающим рассудком, а онтологические 
формы самого бытия, благодаря которым мир 
есть систематическое целое и потому он может 
быть предметом научного знания. 

3. Вслед за Кантом интуитивизм признает, 
что условия возможности знания и условия воз­
можности предметов совпадают. Эту мысль Кант 
выражает в формуле, утверждающей в духе гно­
сеологического идеализма приоритет знания 
перед бытием: он говорит, что «условия возмож­
ности опыта вообще суть вместе с тем условия 
возможности предметов опыта» (Транец, анали­
тика, II кн., II гл., II секция). Интуитивизм повто­
ряет эту формулу, однако в обратном порядке, ут­
верждая в духе онтологизма приоритет бытия над 
знанием: условия возможности бытия (т. е. систе­
мы мира) суть вместе с тем условия возможности 
знания о бытии. Так, например, к числу важней­
ших сторон системности мира принадлежит при­
чинная связь во времени и функциональная зави­
симость между идеальными формами мирового 
бытия. Наблюдая такие связи, мы высказываем 
суждения «ветер сорвал крышу с дома», «площадь 
квадрата равняется квадрату стороны его». Объ­
ективная сторона этих суждений есть отрезок бы­
тия, содержащий в себе причинную связь в первом 
случае и связь функциональной зависимости во вто­
ром случае. Будучи опознана, такая системность 
бытия выражается в виде суждения, в котором 
субъект суждения или, точнее говоря, предмет его 

192 



(ветер, квадрат) и предикат суждения относятся 
друг к другу онтологически—как причина и дей­
ствие или как члены функциональной зависимо­
сти, а логически — как связь достаточного основа­
ния и следствия. Таким образом, указанные онто­
логические связи, будучи опознаны, функциони­
руют в знании как логическая связь основания 
и следствия. Каждое суждение «S есть Р» есть та­
кая система, в которой предмет S содержит в себе 
достаточное основание для предиката Р: наблю­
дая S, мы принуждены признать наличие также 
и отличного от S бытия Р, потому что S содержит 
в себе причину Ρ или связано с Ρ функциональною 
зависимостью. Такая система онтологически есть 
зависимость одних элементов бытия от других, 
а логически она выражается в виде синтетического 
суждения. 

В своей «Логике» я стараюсь доказать, что все 
суждения имеют синтетический характер, т.е. 
имеют строение «S есть Р». Аналитических сужде­
ний, т.е. суждений, имеющих строение «SP есть 
Р», нет. В аналитических суждениях необходи­
мость мыслить о предмете Р, что ему принадлежит 
предикат Р, основывалась бы на законах тоже­
ства, противоречия и исключенного третьего. Та­
кую необходимость можно назвать термином 
аналитическая необходимость следования. Три 
указанные закона имеют первостепенное значе­
ние, как онтологическое, так и логическое (см. 
о них мою «Логику», гл. II). Но суждения, в кото­
рых необходимость перехода от субъекта к преди­
кату сполна основывалась бы только на этих трех 
законах, согласно формуле «SP есть Р», не имели 
бы никакого значения для системы знания; Кант 
правильно указал на то, что они знания не расши-

13-1701 193 



ряют. Поэтому таких суждений, имеющих харак­
тер полной или частичной тавтологии, в системе 
знания нет. Все наше знание состоит из суждений 
синтетических «S есть Р», в которых, мысля S, мы 
сознаем необходимость мыслить еще нечто от­
личное от S, именно Р. Эту необходимость можно 
назвать термином синтетическая необходимость 
следования. Связь между субъектом суждения 
и предикатом здесь есть связь достаточного осно­
вания и следствия. Только те высказывания и мо­
гут быть названы суждениями, в которых отноше­
ние субъекта и предиката удовлетворяет требова­
ниям четвертого логического закона, именно за­
кона достаточного основания, понятого как закон 
синтетической необходимости следования. Онто­
логически этому закону соответствует связь при­
чинности или связь функциональной зависимости. 
Форма субъекта суждения и предиката не обеспе­
чивает необходимой связи, как это мы имеем 
в тавтологии «SP есть Р», где под S и Ρ можно 
подставлять любое содержание. Чтобы усмо­
треть, что S необходимо обосновывает отличное 
от него Р, нужно внимательно всматриваться в со­
держание S и в то самосвидетельство S и Р, со­
гласно которому они связаны друг с другом. 
Поэтому и вся система логики, разработанная 
мною на основании понимания закона достаточ­
ного основания как закона синтетической необхо­
димости следования, имеет характер компрегензи-
визма (теории ее исходят из отношения содержа­
ния понятий), а не экстензионализма (теорий, ис­
ходящих из отношения объемов понятий). 

4. Критицизм Канта есть попытка преодолеть 
односторонность предшествовавших ему эмпи­
ризма и рационализма. Кант задался целью про-

194 



извести синтез эмпиризма и рационализма путем 
учения о том, что знание каждого явления содер­
жит в себе две стороны—апостериорный мате­
риал (ощущения) и априорную форму. Апосте­
риорный материал вместе с априорными форма­
ми времени и пространства соответствуют тому, 
что главным образом имеют в виду эмпиристы 
в своих учениях о знании, а рассудочные априор­
ные формы, понятые Кантом как категориальные 
синтезы, производимые нашим рассудком, со­
ставляют рациональную, логическую сторону 
знания. Это учение есть неорганический синтез 
эмпиризма и рационализма: апостериорная 
и априорная сторона знания, по учению Канта, 
происходят из двух различных источников, имен­
но из чувственной восприимчивости человека, 
раздражаемой какими-то непознаваемыми пред­
метами и дающей ощущения, с одной стороны, 
и из рассудка, синтезирующего ощущения, с дру­
гой стороны. Теория эта не может объяснить, ка­
ким образом апостериорная и априорная сторона 
знания сочетаются так, что из них получается си-
стема познаваемых явлений*. 

Интуитивизм есть тоже синтез эмпиризма 
и рационализма. Согласно интуитивизму, все до­
стоверное знание, всякое суждение обосновывает­
ся эмпирически путем опыта, состоящего в само­
свидетельстве предметов, ставших имманентными 
сознанию благодаря направленным на них интен-
циональным актам сознания, внимания, различе­
ния. Но вместе с тем всякое суждение обосновы­
вается и логически, потому что в каждом сужде-

* Подробно об этих недостатках критицизма Канта см. 
в моих книгах «Обоснование интуитивизма» и «Введение в фи­
лософию», ч. I. Введение в теорию знания. 

13* 195 



нии есть рациональная логическая сторона: отно­
шение между предметом суждения и предикатом 
есть отношение достаточного основания и след­
ствия. Поэтому, мысля предмет, необходимо мы­
слить и предикат. Обосновывается эта необходи­
мость онтологически строением самого мира, 
именно связями причинной зависимости или 
связями функциональной зависимости между раз­
личными сторонами его. Таким образом, соглас­
но интуитивизму, каждое суждение без исключе­
ния доказано и эмпирически, и логически. 

9. Мнимая и подлинная научность 
В современной науке и философии представи­

тели некоторых направлений гордятся научно­
стью своих исследований и пренебрежительно от­
носятся к другим направлениям, считая их ненауч­
ными. Неумеренные похвальбы своею научно­
стью и отрицательное отношение к другим путям 
исследования как ненаучным обыкновенно возни­
кают следующим образом. Мир есть чрезвычайно 
сложная система, богатая разнообразными вида­
ми бытия. Поэтому, кроме общих принципов бы­
тия, лежащих в основе всего мира, в нем есть раз­
личные области, исследование которых должно 
опираться на различные группы принципов и ме­
тодов. Каждая такая специальная группа принци­
пов и методов в высшей степени полезна для ис­
следования одной области мира, но не может 
быть плодотворно применена при исследовании 
других областей мира. Коренная ошибка некото­
рых мыслителей состоит в том, что они, избрав 
одну ограниченную группу принципов и методов, 
провозглашают ее как единственно научную и хо-

196 



тят распространить ее на все науки, на всю систе­
му миропонимания. Чем ограниченнее излюблен­
ная ими группа принципов и методов, тем фана­
тичнее они восхваляют ее как единственно науч­
ную, а все остальные принципы и методы тем пре­
небрежительнее отвергают как будто бы ненауч­
ные. Ярким примером такого фанатизма и сек­
тантской узости мышления может служить на­
правление логического эмпиризма («венский кру­
жок», Wiener Kreis Шлика и др., учение Р. Карна-
па и большой группы других приверженцев этого 
направления)*. 

Мнимая научность, имеющая характер одно­
стороннего сужения системы принципов и мето­
дов исследования, возникает чаще всего под влия­
нием сознательного или даже безотчетного усвое­
ния каузальной теории восприятия. Отсюда мно­
гие ученые приходят к убеждению в том, что со­
став опыта весьма беден: содержание опыта, по их 
мнению, состоит только из чувственных данных, 
из ощущений, понятых ими как субъективные пси­
хические состояния наблюдателя, нечувственный 
опыт они отвергают; поэтому они полагают, что 
в опыте даны только психические состояния субъ­
екта и чувственные представления его о мате­
риальных, т. е. пространственно оформленных 
предметах. Согласно такому учению, Бог и связи 
Его с миром в опыте не даны; сверхвременные 
и сверхпространственные субстанциальные деяте­
ли (говоря популярным языком — душа) и вооб­
ще идеальное бытие в опыте не даны; все процес­
сы даже и в живой природе должны быть пони-

* См. мою статью «Критика теории знания Р. Карнапа 
с точки зрения идеала знания», Filosoficky Sbornik, 1944, 
с. 3 (по-словацки). 

197 



маемы не как целестремительные акты, направ­
ленные на осуществление ценностей (телеологиче­
ское миропонимание), а как события, обусловлен­
ные слепою бесцельною причинностью. Таким 
образом, эта научность характеризуется обезбо-
жением, обездушением, обезжизнением и обез-
смыслением мира. Эта научность выдвигает, обы­
кновенно, на первый план материальные процес­
сы и в то же время должна признать, что материя 
в опыте не дана, так как, согласно своей гносеоло­
гии, эти ученые полагают, будто в сознании на­
блюдателя имеются только собственные его пси­
хические состояния. 

Иное понятие научности отстаивает интуити­
визм. Согласно интуитивизму, субъект способен 
непосредственно созерцать в подлиннике любые 
виды и стороны бытия, существующие в мире. 
Следовательно, есть много видов опыта. В чув­
ственном опыте даны материальные процессы как 
нечто глубоко отличное от душевных процессов, 
наблюдаемых путем нечувственного опыта. Субъ­
ект способен наблюдать не только свою, но 
и чужую душевную жизнь. Далее, субъект спосо­
бен наблюдать не только реальное бытие, но 
и бытие идеальное посредством интеллектуаль­
ной интуиции. Металогические принципы, нахо­
дящиеся в мире, и даже сверхмировое начало, Бог, 
познаются посредством мистической интуиции. 
Не только бытие, но и ценность его непосред­
ственно дана в опыте, который можно назвать ак­
сиологическим. Особенно утонченные аксиологи­
ческие данные имеются в этическом, эстетическом 
и религиозном опыте. 

Так как в опыте даны Бог и субстанциальные 
деятели с их целестремительною и целесообраз-

198 



ною активностью, т.е. жизнью, так как в опыте 
даны не только всевозможные виды бытия, но 
и ценность их, то интуитивист, опираясь на опыт, 
понимает мир как живое, целесообразное и осмы­
сленное целое, тесно связанное с Богом, и с горе­
стью наблюдает старания представителей мни­
мой научности насильственно истолковать мир 
в духе обезбожения, обездушения, обезжизнения 
и обезсмысления. 

Рассмотрим теперь несколько более частных 
различий подлинной и мнимой научности. Под­
линная научность есть только там, где все досто­
верное знание основано на опыте, именно на са­
мосвидетельстве предмета, возведенного в созна­
ние познающим субъектом. Все это знание со­
стоит из синтетических суждений, но эта синтетич­
ность принадлежит самому предмету суждения, 
именно состоит в том, что в бытии предмета сто­
рона S необходимо связана с отличною от нее сто­
роною Р; что же касается наблюдателя этих 
связей, он находит их и вообще устанавливает 
весь состав суждения только посредством анализа 
предмета. В самом деле, хотя суждение «S есть Р», 
например, «число шесть делится на два без остат­
ка», «эта роза желтая», есть синтетическая систе­
ма, но открывает ее наблюдатель путем различе­
ния, ведущего к анализу, выделяющему из состава 
мира предмет S, предикат его Ρ и необходимость 
перехода от S к Р. Итак, в достоверном знании не­
допустим синтез, производимый самим познаю­
щим субъектом: такой синтез всегда есть субъек­
тивная конструкция, возникающая как результат 
субъективной ассоциации представлений или дея­
тельности воображения и т.п. Такой синтез не 
есть достоверное знание о предмете. 

199 



О великих ученых нередко говорят, что после 
многих лет анализа они выработали всеохваты­
вающий синтез. Такая характеристика есть неточ­
ное описание их труда. В действительности это 
значит, что такой ученый довел анализ до такой 
глубины, на которой открыл принцип, имеющий 
весьма многообъемлющее значение, например, 
подобный принципу сохранения энергии, из кото­
рого вытекает бесчисленное количество выводов 
и он служит для них общим всеохватывающим ос­
нованием. 

Умозаключения, согласно интуитивизму, 
с своей объективной стороны, если взять отноше­
ние между посылками и выводом, суть синтетиче­
ские системы; поэтому они расширяют наше зна­
ние*. Но деятельность познающего субъекта 
и тут состоит лишь в анализе предмета и его 
связей с миром, анализе, открывающем на осно­
вании самосвидетельства предмета необходи­
мость перехода от посылок к выводу. Таким обра­
зом, и умозаключение есть вид интуиции, т. е. не­
посредственного созерцания субъектом строения 
самого бытия в подлиннике. 

Мир построен иерархически: над низшими 
простейшими царствами природы надстраивают­
ся более высокие, более сложные и более ценные 
ступени бытия. Таковы, например, ступени — 
неорганическая природа, организмы животных 
и растений, социальное бытие. Высшие ступени 
используют низшие, опираясь на них, но они не 
представляют собою только более сложную ком­
бинацию процессов низшей ступени; в них всегда 

* См. об этом строении умозаключений мою «Логику», 
ч. II, гл. V 

200 



есть творение нового бытия. Подлинная науч­
ность состоит в том, чтобы не стараться насиль­
ственно свести высшую ступень на уровень низ­
шей, т. е. понять ее только из законов низшей сту­
пени; научность состоит именно в том, чтобы, 
опираясь на самосвидетельство предмета, т. е. на 
опыт, усмотреть оригинальные стороны высшей 
ступени и выразить их в новых понятиях. Кант 
правильно указал, что следует избегать обеих 
крайностей: entia praeter necessitatem non esse mul-
tiplicanda (не следует без нужды умножать число 
принципов), но также entium varietates non temere 
esse minuendas (не следует необдуманно умень­
шать многообразие принципов) *. 

Поскольку высшие ступени бытия опираются 
на низшие, они зависят от этих низших ступеней. 
Но есть и обратная зависимость низшего от выс­
шего; так, существенно важно то, что в основе 
всех материальных процессов находятся душев­
ные процессы и духовные начала, от которых за­
висят материальные события, а во главе всего ми­
ра стоит Бог; поэтому ничто в мире не может 
быть объяснено без ссылки на одушевленность 
мира, а самые основные вопросы, касающиеся 
строения мира и развития его, могут быть разре­
шены не иначе, как в направлении сверху вниз. 

Мнимая научность, господствующая в наше 
время, характеризуется чертами, прямо противо­
положными перечисленным. Она стремится объ­
яснить мир, идя снизу вверх. Сторонник мнимой 
научности полагает в основу своих теорий про­
стейшие факты, относящиеся к низшей ступени 

* Критика чистого разума, Приложение к трансценден­
тальной диалектике. 

201 



бытия и потому широко распространенные в при­
роде. К тому же и эти факты он, обыкновенно, 
подвергает большему упрощению, чем как они 
в действительности существуют в природе. Хоро­
шим примером упрощения может служить убе­
ждение многих ученых, будто опытами экстрипа-
ции тех или иных участков мозга доказано, что ма­
териальный физиологический процесс есть причи­
на тех или других психических явлений. Так, напри­
мер, вырезывание височной области коры боль­
шого мозга у млекопитающих влечет за собою 
потерю слуховых восприятий. Отсюда некоторые 
лица делают вывод, будто материальные процес­
сы в височной области коры большого мозга со­
ставляют причину психического процесса, именно 
возникновения слуховых ощущений. Этот вывод 
не вытекает из посылок. В самом деле, он получен 
путем индуктивного умозаключения по методу 
единственного различия. Причины явлений обы­
кновенно бывают сложны, и удаление части при­
чины уже ведет за собой невозникновение дей­
ствия. Значит, при исследовании по методу един­
ственного различия можно поручиться лишь за 
то, что найдена, по крайней мере, часть причины 
явления, но нельзя утверждать с достоверностью, 
что найдена полная причина. В приведенном при­
мере материалистического толкования восприя­
тия звука содержится две ошибки. Во-первых, со­
гласно интуитивизму, звук есть не психическое со­
стояние наблюдателя, а транссубъективный про­
цесс, сопутствующий, например, колебанию стру­
ны; следовательно, к области психического здесь 
принадлежит только интенциональный акт вос-
принимания, направленный на звук. Но и причина 
этого психического акта сложна: воспринимание 

202 



звука возникает тогда, когда физиологический 
процесс в мозгу послужит для моего я стимулом 
совершить акт внимания, направленный на звук. 
Если я очень увлечен, например, писанием фило­
софской статьи, звуковые волны могут сотрясать 
барабанную перепонку уха, физиологический про­
цесс в мозгу, без сомнения, совершается, но своего 
внимания я не направлю на звук и он останется 
невоспринятым *. Если физиологический процесс 
есть только повод, подстрекающий мое я совер­
шить акт внимания, то в деятельности восприятия 
душевный акт внимания к звуку есть более значи­
тельный фактор, чем материальный процесс 
в мозгу. 

Можно найти доказательство того, что строе­
ние природы прямо противоположно представле­
ниям о ней материалистов: не психические процес­
сы зависят от материальных, а наоборот, мате­
риальные процессы совершаются всегда как пси-
хо-материальные или, по крайней мере, как пси-
хоидно-материальные, причем руководящая роль 
принадлежит психическому или психоидному 
аспекту их**. Неудивительно поэтому, что мате­
риалисты всегда терпят крушение на вопросе об 
условиях возникновения психических процессов. 

Стараясь понять и объяснить высшие, более 
значительные стороны бытия из низших, предста­
вители мнимой научности говорят, что они стоят 
на прочной почве опыта. В действительности, од­
нако, они на каждом шагу обнаруживают недове­
рие к опыту, именно к самосвидетельству предме-

* См. о восприятии как волевом акте мою книгу «Основ­
ные учения психологии с точки зрения волюнтаризма», 
гл. I, II, I. 

** См. мое «Общедоступное введение в философию». 

203 



тов, данных в утонченных формах опыта: они не 
доверяют опыту духовной и душевной жизни, ин­
теллектуальной интуиции, аксиологической ин­
туиции и, в особенности, мистической интуиции. 
Поэтому зачастую вместо анализа, открывающе­
го первичные стороны мира, не разложимые на 
элементы, сторонник мнимой научности старает­
ся объяснить их путем синтеза их из каких-либо 
других элементов. Но всюду, где знание получает­
ся не как следствие анализа предмета, данного 
в опыте, а как следствие синтеза, т.е. конструк­
ции, произведенной ученым, мы имеем дело не 
с истиною, а с фантастическими измышлениями. 
Вспомним, например, старания Спенсера и вслед 
за ним многих других ученых понять представле­
ние пространства как синтез непространственных 
ощущений и представление времени как синтез не­
временных психических элементов. Вспомним 
старания множества ученых обойтись в биологии 
без понятия органической целости и без понятия 
целестремительной активности. Боясь метафизи­
ки, сторонники мнимой научности отвергают 
идеальное бытие и для объяснения такого факта, 
как общие понятия и общие суждения, строят сло­
жные теории номинализма или концептуализма, 
стараясь выколдовать из единичных данных опы­
та суррогат идеального бытия. Душевные акты 
такой ученый не наблюдает в их первичном, ни на 
что другое не сводимом своеобразии и старается 
свести их к телесным процессам. Такова, напри­
мер, теория внимания Рибо, согласно которой 
внимание есть только усиление представлений, 
обусловленное мускульными приспособлениями; 
это значит, что Рибо совсем не наблюдает духов­
ный акт усилия, направленного на предмет, след-

204 



ствием чего являются мускульные приспособле­
ния. Встречаясь с проявлениями альтруизма, к ко­
торому способны не только люди, но и животные, 
сторонник мнимой научности старается вывести 
их из инстинкта самосохранения; нужны фанта­
стические синтезы для того, чтобы из инстинкта 
самосохранения получить нечто прямо противо­
положное ему, именно пожертвование своею жи­
знью в борьбе за чужую жизнь или за ценности 
истины, свободы и т. п. 

Невнимание сторонников мнимой научности 
к высшим формам опыта особенно ярко обнару­
живается в их отношении к религиозным пережи­
ваниям, доказывающим существование Бога. 
Факты религиозного опыта, имеющие характер 
«встречи» человека с Богом, они стараются истол­
ковать как только совокупность субъективных 
чувств, которые, следовательно, не свидетель­
ствуют о действительном бытии Бога. Чувства, 
конечно, имеются в религиозном опыте, но вни­
мательное наблюдение и анализ открывают, что 
эти чувства направлены на объективное содержа­
ние сознания, именно на восприятие Высшего су­
щества, несравнимого ни с чем земным по своей 
ценности. Превосходное описание этого религио­
зного опыта дано в книге Р. OTTO «Das Heilige». 
Много ценного можно найти также в книге 
В. Джемса «Многообразие религиозного опыта». 
Опыт этот не менее убедителен, чем восприятие 
солнечного света, заливающего поля и луга ле­
том; поэтому лица, пережившие его и не стараю­
щиеся под влиянием своих страстей или ложных 
предпосылок закрыть глаза на него, знают с абсо­
лютною достоверностью, что Бог есть. 

Бытие Бога и зависимость мира от него есть 

205 



актор, обусловливающий возникновение мира, 
целесообразность его и иерархию ценностей 
в нем. Отсюда ясно, что обезбожение, обездуше-
ние и обезсмысление мира есть дело мнимой науч­
ности. Подлинное научное мировоззрение ставит 
во главе всей системы знаний учение о Боге и тво­
рении Им мира, в основе которого лежат духовные 
начала. В таком мире есть абсолютные ценности, 
есть целестремительность, целесообразность и ос­
мысленный процесс развития. 



СОДЕРЖАНИЕ 

В. П. Филатов. Предисловие 3 

УЧЕНИЕ О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 

Введение 10 
Глава первая. Иерархический персонализм 13 

1. Персонализм 13 
2. Субстанциальный деятель 17 
3. Абстрактное и конкретно-идеальное бытие 20 
4. Целестремительность. Панвитализм 23 
5. Единосущие субстанциальных деятелей 25 
6. Бог 26 
7. Знание как интуиция 30 
8. Царство Божие 34 
9. Свобода воли 37 

10. Эгоистическое царство бытия 43 
Глава вторая. Происхождение человека из низших сту- 47 

пеней природы 
Глава третья. Восхождение человека на высшие ступени 58 

бытия 
Глава четвертая. Достоинства учения о перевоплощении 71 
Глава пятая. Возражения против учения о перевоплоще- 86 

НИИ 

Глава шестая. Философы, признающие перевоплощение 101 
Глава седьмая. Учение Лейбница о перевоплощении 109 
Глава восьмая. Мысль о перевоплощении в поэзии 128 
Глава девятая. Отношение Церкви к учению о перево- 130 

площении 

ИНТУИТИВИЗМ 

1. Очевидность как самосвидетельство предмета 136 
2. Субъект сознания . . . 140 

207 



3. Познание внешнего мира 145 
4. Возражения против субстанциальности я 160 
5. Трудности пользования абсолютным крите- 166 

рием истины 
6. Защита учения о субстанциальности я 176 
7. Интуитивизм и англо-американский неореа- 187 

лизм 
8. Интуитивизм и критицизм Канта 190 
9. Мнимая и подлинная научность 196 

Н. О. Лосский 
УЧЕНИЕ О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ 

ИНТУИТИВИЗМ 

Редактор И. И. Блауберг. Художник В. А. Пузанков. Художе­
ственный редактор В. К. Кузнецов. Технические редакторы 

Т. И. Юрова, A.M. Токер 

ИБ № 19492 
Сдано в набор 5.02.92. Подписано в печать 7.09.92. Формат 
70 χ 100 7з2· Бумага офсетная. Гарнитура Тайме. Печать офсет­
ная. Усл.печ.л. 8,38. Усл.кр.отт. 8,7. Уч.изд.л. 7,89. Тираж 

25000 экз. Заказ № 1701. С 164. Изд. № 48725. 
А/О Издательская группа «Прогресс» 
119847, Москва, Зубовский бульвар, 17 

Московская типография №7. 
Министерство печати и информации Российской Федерации. 

121019» г. Москва, пер. Аксакова, д. 13 




	УЧЕНИЕ О ПЕРЕВОПЛОЩЕНИИ
	Введение
	Глава первая. Иерархический персонализм
	1. Персонализм
	2. Субстанциальный деятель
	3. Абстрактное и конкретно-идеальное бытие
	4. Целестремительность. Панвитализм
	5. Единосущие субстанциальных деятелей
	6. Бог
	7. Знание как интуиция
	8. Царство Божие
	9. Свобода воли
	10. Эгоистическое царство бытия

	Глава вторая. Происхождение человека из низших ступеней природы
	Глава третья. Восхождение человека на высшие ступени бытия
	Глава четвертая. Достоинства учения о перевоплощении
	Глава пятая. Возражения против учения о перевоплощении
	Глава шестая. Философы, признающие перевоплощение
	Глава седьмая. Учение Лейбница о перевоплощении
	Глава восьмая. Мысль о перевоплощении в поэзии
	Глава девятая. Отношение Церкви к учению о перевоплощении

	ИНТУИТИВИЗМ
	1. Очевидность как самосвидетельство предмета
	2. Субъект сознания
	3. Познание внешнего мира
	4. Возражения против субстанциальности я
	5. Трудности пользования абсолютным критерием истины
	6. Защита учения о субстанциальности я
	7. Интуитивизм и англо-американский неореализм
	8. Интуитивизм и критицизм Канта
	9. Мнимая и подлинная научность

	Содержание

