


 
 
 

Александр Васильевич Пашин
Главное христологическое

произведение преподобного
Анастасия Синаита

«Путеводитель»
Серия «Патрология»

 
 

Текст предоставлен правообладателем
http://www.litres.ru/pages/biblio_book/?art=65640781

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия
Синаита «Путеводитель» : монография / Игумен Адриан (Пашин);

Санкт-Петербургская духовная академия: СПбПДА; Санкт-Петербург;
2018

ISBN 978-5-906627-48-3
 

Аннотация
Монография посвящена жизни и творениям преп. Анастасия

Синаита (VII в.) – яркого полемиста с несторианством,
монофизитством и монофелитством. Особое внимание уделяется
«Путеводителю»  – главному догматическому произведению
преп. Анастасия. Этот труд является одной из первых
попыток полного систематического описания святоотеческой



 
 
 

христологии, предшественником «Источника знания» преп.
Иоанна Дамаскина.

Публикуется первый полный русский перевод
«Путеводителя», выполненный игуменом Адрианом (до этого
были переведены только первые четыре главы А. И. Сидоровым).

Издание рекомендуется преподавателям и студентам
богословских учебных заведений, богословских факультетов
светских вузов, а также всем интересующимся богословием,
патристикой и историей Церкви.

В формате PDF A4 сохранен издательский макет.



 
 
 

Содержание
Главное христологическое произведение
преподобного Анастасия Синаита
«Путеводитель»

9

Предисловие 9
I. Жизнь и труды преподобного Анастасия
Синаита

15

1.1. Жизнеописание преподобного
Анастасия Синаита

15

1.2. Творения прп. Анастасия Синаита
(кроме «Путеводителя»)

22

1.3. Атрибуция и датировка
«Путеводителя»

33

1.4. Структура «Путеводителя» 51
II. Христологическая терминология прп.
Анастасия Синаита

61

2.1. Основы полемики с монофизитами 61
2.2. Сборники богословско-философских
определений

74

2.3. Метод построения определений 78
2.4. Различные высказывания 81
2.5. Природа как истинная реальность 83
2.6. Природа и сущность. Природа и
ипостась

86



 
 
 

2.7. Природные и ипостасные свойства.
Привходящие свойства (акциденции)

95

2.8. Действие и воля 102
2.9. Термин «воипостасное» 107

III. Христология прп. Анастасия Синаита 114
3.1. Христос – совершенный Бог и
совершенный человек

114

3.2. Учение дохалкидонских Отцов о
природах Христа

121

3.3. Ипостасное соединение двух природ
Христа

135

3.4. Антропологическая парадигма.
Сложная Ипостась Христа

142

3.5. Общение свойств 166
3.6. Безукоризненные страсти. Обожение
человеческой природы Христа

180

3.7. Учение о действиях и волях во Христе 199
Заключение 218

Преподобный Анастасий Синаит.
«Путеводитель»

220

Глава первая 223
Глава вторая 237
Глава третья 285
Глава четвертая 291
Глава пятая 303
Глава шестая 309



 
 
 

Глава седьмая 319
Глава восьмая 331
Глава девятая 352
Глава десятая 361
Глава одиннадцатая 410
Глава двенадцатая 413
Глава тринадцатая 422
Глава четырнадцатая 468
Глава пятнадцатая 478
Глава шестнадцатая 482
Глава семнадцатая 485
Глава восемнадцатая 488
Глава девятнадцатая 491
Глава двадцатая 494
Глава двадцать первая 498
Глава двадцать вторая 507
Глава двадцать третья 521
Глава двадцать четвертая 531

Библиография 537



 
 
 

Игумен Адриан (Пашин)
Главное христологическое

произведение
преподобного Анастасия
Синаита «Путеводитель».

Монография
Санкт-Петербургская духовная академия

Рекомендовано к публикации Издательским советом Рус-
ской Православной Церкви

ИС Р18-805-0187

Рекомендовано к публикации Ученым советом Санкт-
Петербургской Духовной Академии Русской Православной
Церкви Выписка из Журнала № 4 (966) п. 3 от 28.12.2017 г.

Рекомендовано к публикации кафедрой богословия
Санкт-Петербургской Духовной Академии Русской Право-
славной Церкви

Выписка из Протокола № 9 от 21.03.2018 г.



 
 
 

Рецензенты:
Валерий Яковлевич Саврей – доктор философских наук,

профессор кафедры философии религии и религиоведения
философского факультета МГУ им. М. В. Ломоносова, про-
фессор кафедры Библеистики МДА.

Александр Вадимович Левко – кандидат философских на-
ук, заведующий кафедрой Древних языков и филологии Ки-
евской духовной академии.

© Адриан (Пашин А. В.), игум., монография, 2018
© Адриан (Пашин А. В.), игум., перевод, 2018
© Издательство Санкт-Петербургской Православной Ду-

ховной Академии, 2018



 
 
 

 
Главное христологическое

произведение преподобного
Анастасия Синаита

«Путеводитель»
 
 

Предисловие
 

До определенного времени преподобный Анастасий Си-
наит был одним из малоизученных византийских богосло-
вов. Начиная же со второй половины XX века, стали одно за
другим выходить критические издания трудов этого святого
отца, так что сейчас мы имеем возможность ознакомиться с
наиболее важными его текстами. Поэтому призыв Ханса-Ге-
орга Бека критически издавать произведения прп. Анаста-
сия – без чего невозможно решить не только проблему их
атрибуции и датировки, но и точно очертить сроки жизни
святого,1 – сейчас фактически реализован. Таким образом,
открыт путь к более аргументированной полемике по поводу
принадлежности перу прп. Анастасия тех или иных трудов,
приписываемых ему, и по поводу определения его места в

1  Beck H.-G. Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich
(Byzantinisches Handbuch, Zweiter Teil, Bd. I). München, 1959. S. 442.



 
 
 

византийском богословии.
Преподобный Анастасий жил во время борьбы Церкви

против несторианства, против различных течений монофи-
зитства и монофелитства, во время начавшегося арабского
нашествия на окраины Византийской империи и, соответ-
ственно, во время столкновения Церкви с новой религией
– исламом. Все эти события повлияли на жизнь прп. Ана-
стасия и на его труды, являющиеся и историческими источ-
никами, и полемическо-богословским ответом на вызовы со
стороны ересей и иных религий, и положительной форму-
лировкой различных разделов догматического учения Церк-
ви. Будучи ярким полемистом, тонким богословом и ориги-
нальным экзегетом, прп. Анастасий оставил нам и аскети-
ческие творения, и прекрасные проповеди. Какие-то из его
творений уже переведены на русский язык (либо заново, с
новых критических изданий, либо впервые). Надеемся, что в
скором времени выйдет русский перевод всех произведений
прп. Анастасия Синаита. Публикация в данном издании рус-
ского перевода полного текста главного труда святого отца –
богословско-полемического трактата «Путеводитель» – ста-
нет нашим вкладом в дело изучение наследия прп. Анаста-
сия русскоязычным исследователем святоотеческого Преда-
ния.



 
 
 

Прп. Анастасий Синаит. Рисунок. Греция. До 1998 г.



 
 
 

Несмотря на явный интерес в последнее время патроло-
гов к личности прп. Анастасия Синаита, тему, заявленную в
названии монографии, можно смело назвать малоизученной.
Работ, посвященных систематическому описанию христоло-
гии святого отца – как, впрочем, и других сторон его бого-
словия (например, антропологии), – фактически нет. Вплоть
до выхода критических изданий, и даже до сих пор в патро-
логической науке не прекращается полемика вокруг иденти-
фикации самой личности прп. Анастасия и атрибуции его
творений, в том числе «Путеводителя». Кто-то из исследо-
вателей приписывал этот трактат другим отцам, кто-то дати-
ровал его началом VII в. – когда еще не было монофелитства
и Византия не знала ислама, – кто-то считал «Путеводитель»
более поздней компиляцией IX века.

Довольно хорошо изучена терминология прп. Анастасия,
отраженная в патрологических словарях.2 Однако, несмотря
на важность терминологии в богословии, церковное учение
к одной терминологии не сводится.

Часто исследователи используют исторические сведения
из трудов прп. Анастасия. Это касается истории монофизит-
ства, монофелитства, ислама3 и др.

2 См., напр., статью, посвященную термину φύσις в словаре под ред. Lampe: A
Patristic Greek Lexicon / Ed. by G. W. H. Lampe. Oxford, 1968. P. 1497–1502.

3 См., напр.: Darling R., Griffith S. H. Anastasius of Sinai, the Monophysites and
the Qur’an // Eighth Annual Byzantine Studies Conference. Chicago, 1982. P. 13–
14; Griffith S. H. Anastasius of Sinai, the Hodegos and the Muslims // The Greek
Orthodox Theological Review 32 (1987). P.  348–349; Sahas D. J. Anastasius of



 
 
 

В исследованиях, касающихся частных тем богословия
или антиеретической полемики, если прп. Анастасий и упо-
минается, то, зачастую, его цитат не приводится. 4

Конечно, в критических изданиях трудов прп. Анастасия
и при публикациях русских переводов есть большие вводные
статьи, но они посвящены лишь биографическим сведени-
ям, описанию рукописной традиции, проблемам идентифи-
кации и датировки, а комментарии к самому тексту очень
кратки и по своей сути не могут претендовать на системати-
ческое описание учения святого отца.

До последнего момента единственной работой, посвящен-
ной систематическому исследованию богословия прп. Ана-
стасия Синаита, был небольшой и поверхностный труд на
итальянском языке чешского патролога T. Spačil’я, вышед-
ший почти сто лет назад.5

В 2015 году вышел очередной труд K.-H.Uthemann’а, по-
священный прп. Анастасию.6 Исследователь подробно опи-
сывает проблему атрибуции трудов Синаита, а также струк-

Sinai on Islam // Contacts between Cultures. V. I, 1990. P.  332–338; Лурье В.
М. Богословие «египетствующих умом» // URL: http://hgr.narod.ru/dami.htm (да-
та обращения: 14.05.18); Максимов Ю. Прп. Анастасий Синаит об исламе //
URL: http://www.pravoslavie.ru/put/apologetika/anastasijsinait-islam.htm (дата об-
ращения: 14.05.18).

4 См., напр.: Lebon J. La christologie du monophysisme syrien. Wurzburg, 1951;
Говорун С. Н. Единый сложный Христос // Богословский вестник. № 4. Сергиев
Посад, 2004. С. 150–176.

5 Spačil T. La teologia di santo Anastasio il Sinaita. Roma, 1923.
6 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015.



 
 
 

туру, терминологию и само учение, изложенное в «Путево-
дителе».

Более детально вклад разных исследователей в изучение
трудов прп. Анастасия Синаита – особенно «Путеводите-
ля» – будет изложен далее.

Не можем не отметить наличия интернет-форума, посвя-
щенного изучению наследия прп. Анастасия.7

Благодарю за помощь в подготовке перевода «Путеводи-
теля» иеромонаха Тихона (Зимина), иеромонаха Феодора
(Юлаева) и диакона Николая Шаблевского.

7 URL: http://www.anastasiosofsinai.org (дата обращения: 14.05.18).



 
 
 

 
I. Жизнь и труды преподобного

Анастасия Синаита
 
 

1.1. Жизнеописание
преподобного Анастасия Синаита

 
О жизни прп. Анастасия Синаита известно очень мало.

Большую путаницу в проблему составления достоверного
жизнеописания и правильной идентификации трудов свя-
того отца внес патриарх Константинопольский (1350–1353,
1355–1364) Никифор Каллист Ксанфопул8. Этот патриарх
является автором «Церковной истории от Рождества Хри-
стова до 610 г.» в 23 книгах, «Каталога императоров и пат-
риархов», множества церковных песнопений, толкований на
псалмы, на тридцать Слов свт. Григория Богослова и др.9

Именно он утвердил свт. Алексия в 1355  г. главой Все-
российской Киевской митрополии, чем подтвердил грамоту
патриарха Филофея (1353–1354, 1364–1376), датированную
1354 г. Инока же Романа, который тоже претендовал на Ки-
евский престол и незаконно был возведен в Киевские митро-

8 Νικηφόρος Κάλλιστος Ξανθόπουλος.
9 См.: Никифор Каллист Ксанфопул. Синаксари Постной и Цветной Триоди /

Пер. с греч. свящ. М. Покровского. Сергиев Посад, 2008. С. 131.



 
 
 

политы Болгарским патриархом Феодосием в Тырново, Ни-
кифор Каллист Ксанфопул поставил главой Литовской мит-
рополии (с кафедрой в Новогрудске).10 Его память праздну-
ется 20 июня и в Соборе Афонских преподобных (2-я неделя
по Пятидесятнице). Итак, патриарх Никифор отождествил
трех лиц – прп. Анастасия Синаита, Анастасия I патриарха
Антиохийского (559–598) и его преемника на антиохийской
кафедре сщмч. Анастасия II (599–609)11. Мы подробно отра-
зим полемику, порожденную ошибкой Никифора, в парагра-
фе, посвященном атрибуции и датировке «Путеводителя».

Память прп. Анастасия Синаита указывается в разных ви-
зантийских литургических памятниках 20 и 21 апреля. Под
20 апреля она зафиксирована в Минологии императора Ва-
силия II12 и в Типиконе Великой Церкви X в., под 21 апре-
ля в Больших греческих Минеях, в Синаксаре Константино-
польской Церкви и в других синаксарях. Два варианта крат-

10 Седова Р. А. Алексий, святитель, митрополит всея Руси // Православная эн-
циклопедия. Т. I. М., 2000. С. 639.

11  См.: Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ.
23; Acta Sanctorum Database. Apr. II. Main volume text. XXI Aprilis. De
s. Anastasio Presbytero monacho Sinaita in Arabia et s. Anastasio Patriarcha
Antiociae in Syria [Commentarius] // URL: http://acta.chadwyck.co.uk/all/fulltext?
ALL=Y&ACTION=byid&warn=N&div=4&id=Z400052880&FILE=../
session/1223812373_2246&SOURCE=config.cfg&CURDB=acta (дата обраще-
ния: 14.05.18).

12 Menologii Graecorum // Patrologiae cursus completus. Series Graeca (далее –
PG) / Ed. par J.-P. Migne. Patrologiae cursus completus (series Graeca). En 161 t.
Paris, 1847–1866. T. 117. Col. 413.



 
 
 

кого жития святого идентичны друг другу, и лишь в начале
жития, приведенного в Минеях, добавлено: «Ἀναστάσιος ἐν
Σινὰ Μώσης νέος» (Анастасий Синаит новый Моисей).13

Перевод на Руси краткого жития прп. Анастасия Синаи-
та из Минологии Василия II был осуществлен в первой по-
ловине XII века. Этот перевод был включен в Славянский
нестишной Пролог, как и в греческом первоисточнике, под
20 апреля: «Анастасий богоносец преподобный отец наш,
оставив мир и яже в мире, и крест свой на рамо взем, по за-
поведи святаго Евангелия воследова радостно Христу. И от-
шед в монастырь, и бысть монах, и желаше больших подвиг
поучения, и многия добродетели сотвори. Посем прииде во
Иерусалим поклонитися святым и честным местом. Посем
иде на Синайскую гору, и обрете святыя монахи, и пребысть
у них повинуяся им, и работая усердно. Смиренныя же муд-
рости его ради прият от Бога дар исцеления, и разума и муд-
рости многи научи; отнюдуже и жития святых отец списав, и
бысть игумен горы Синайския, и душеполезна словеса многа
списа. И паче всех Богови угодив, и в глубоце старости ко
Господу отиде».14

В первой половине XIV века житие вновь было переведе-
но (по-видимому, сербами на Афоне) уже из Больших грече-
ских Миней и включено в состав Стишного Пролога. В Вели-
ких Минеях Четиях митрополита Макария приводятся оба

13 См.: Acta Sanctorum Database.
14 Пролог. Книга вторая. Месяцы март – август. СПб., 1896. Лист 112 об.



 
 
 

кратких жития: под 20 апреля – из нестишного Пролога и
под 21 апреля – из Стишного Пролога: «В тойже день пре-
подобнаго отца нашего Анастасия Синайского. Святый Ана-
стасий Синай Моисий новый, и преже кончины Бога зрети
имея. Сей святый отец наш, оставль мир и яже в мире и крест
свой взем, по Господни заповеди и постригся, вежеленно по-
следова Христу. Болшим же подвигом добродетели быв, иде
в Иерусалим и честным местом поклонися и целовав, на Си-
найскую гору взиде и тамо мнихи обрете, крепко постниче-
ское житие проходя, пребысть с ними, повинуяся и слугуя.
Смиреномудрием велми быв, восприят дары разума премуд-
рости мнози и Жития святых отец составив и душеполезная
словеса сложив, в глубоцей старости к Господу отиде». 15

Родился прп. Анастасий Синаит в начале VII в. По про-
исхождению он был, предположительно, киприотом, родом
из Амафунта, как показывает одно место из сборника его ас-
кетических рассказов «Душеполезные повествования»: «На
моей родине, в Амафунте»16. Вероятно, на Кипре же он на-
чал иноческий путь, о чем косвенно свидетельствуют оба
кратких жития, приведенных выше. Преподобный отец по-
лучил достаточно основательное школьно-богословское об-
разование, как он сам об этом свидетельствует в «Путево-

15 Макарий, митр. Всероссийский. Великие Минеи Четии. 637 столбец.
16 Ἐν τῆ ἐμῆ πατρίδι Ἀμαθοῦντι. Цит. по: Сидоров А. И. Преподобный Анаста-

сий Синаит и его творения // Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М.,
2003. С. 6.



 
 
 

дителе»: «Мы же, при содействии Христовом, с младых лет
воспринимали по частям из Отеческого Предания наставле-
ние в определениях» (I, 3, 34–36; 156)17.

Затем, как повествуют источники, прп. Анастасий был на-
сельником монастыря вмч. Екатерины на Синае, где одно
время находился под духовным руководством прп. Иоанна
Лествичника, бывшего в то время настоятелем этой обите-
ли. Свт. Димитрий Ростовский говорит, что «после свята-
го Иоанна Лествичника и брата его Георгия святый Ана-
стасий был игуменом Синайской горы»18. Архиепископ Фи-
ларет (Гумилевский) поддерживает версию о его игумен-
стве в Синайском монастыре19 так же, как и авторы но-
вой энциклопедической статьи о прп. Анастасии20. В поль-
зу игуменства прп. Анастасия говорит наличие в Синай-
ском монастыре иконы Божией Матери XII века, где сле-
ва от Богородицы изображен святой с надписью «Ὁ Ἃγιος
Ἀναστάσιος ὃ Σιναήτις ἠγούμενος» (хотя на иконе прп. Ана-

17 Здесь и далее ссылка на слова из «Путеводителя» дается по критическому
изданию (Anastasius Sinaita. Viae dux. Turnhout, Leuven, 1981), а после точки с
запятой – ссылка на страницу данного издания.

18 Димитрий Ростовский, свт. Жития святых на русском языке, изложенныя
по руководству Четиих-Миней. Кн. 8. Апрель. М., 1906. С. 301.

19 Филарет (Гумилевский), архиеп.  Историческое учение об отцах Церкви. Т.
3. Сергиев Посад, 1996. С. 232; Филарет (Гумилевский), архиеп.  Жития святых,
чтимых Православной Церковью со сведениями о праздниках Господских и Бо-
городичных и о явленных чудотворных иконах. Апрель. СПб., 1885. С. 135.

20 См.: Бибиков М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная энцик-
лопедия. Т. II. М., 2001. С. 250.



 
 
 

стасия VIII века того же монастыря надпись более краткая:
«Ἃγιος Ἀναστάσιος», здесь святой изображен с омофором
и с книгой («Путеводитель»?) в руках).21 Также игуменом
прп. Анастасий назван в некоторых рукописях его творений,
в частности в арабских переводах его «Душеполезных по-
вествований».22

Однако некоторые исследователи сомневаются в игумен-
стве прп. Анастасия на Синае, например, А. Бинггели.23 А.
И. Сидоров также сомневается в том, что прп. Анастасий на-
стоятельствовал в монастыре вмч. Екатерины, так как «точ-
ных сведений о его настоятельстве не сохранилось» 24.

Все источники о жизни прп. Анастасия согласно говорят,
что бурные события VII в. – нашествия персов и арабов, а
также горячие догматические споры – заставили его поки-
дать монастырь. Для участия в диспутах с монофизитами
и монофелитами Синаит выезжал в соседние с Синайским
полуостровом Египет, Палестину и Аравию, а также, воз-
можно, и в Сирию. Сам Синаит в X главе «Путеводителя»
свидетельствует о четырех таких диспутах, бывших в Алек-
сандрии. Из «Душеполезных повествований» преподобно-

21 См.: Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 12.
22  Levi della Vida G. Sulla versione araba di Giovanni Mosco e di Pseudo-

Anastasio Sinaita secondo alcuni codici vaticani, in: Miscellanea Giovanni Mercati,
III. Letteratura e storia bizantina (ST 123). Vatikan, 1946. S. 109–110.

23 Binggeli A. Anastase le Sinaïte. Récits sur le Sinaï et Récits utiles а l’âme, Édition,
traduction, commentaire. Paris, 2001. P. 356.

24 Сидоров А. И. Преподобный Анастасий Синаит и его творения. С. 5.



 
 
 

го отца также можно почерпнуть ряд автобиографических
подробностей: в частности, он описывает пленение в 649–
650 гг. «сарацинами» многих тысяч своих земляков-киприо-
тов, которым прп. Анастасий оказывал посильную помощь.25

Дата кончины преподобного указывается в различных ис-
точниках различная. Явно ошибочно утверждение из Жи-
тия, составленного свт. Димитрием Ростовским, что «кончи-
на его последовала в царствование императора Ираклия»26,
ибо Ираклий правил Византийской империей с 610 года до
своей смерти в 641 году27, а современные исследования да-
тируют некоторые творения прп. Анастасия концом VII и
даже началом VIII века. Вероятно, свт. Димитрий мог пере-
путать прп. Анастасия Синаита с прмч. Анастасием Перся-
нином (628) или другими монахами Анастасиями, двое из
которых упомянуты в «Луге духовном» Иоанна Мосха28. О
широком распространении в это время среди египетских и
палестинских монахов имени Анастасий говорится в Acta
Sanctorum Database, где также сказано о некоем префекте
горы Антония по имени Анастасий, который, по упомина-

25 См.: там же, с. 13–14.
26 Димитрий Ростовский, свт. Жития святых на русском языке, изложенныя

по руководству Четиих-Миней. Кн. 8. Апрель. С. 302.
27 См.: Успенский Ф. И. История Византийской империи. VI–IX вв. М., 1999.

С. 402, 444.
28 Иоанн Мосх, блаженный. Луг Духовный. Сергиев Посад, 1915. С. 63–68. В

48 и 49 главах упоминается пресвитер Анастасий, ризничий храма Воскресения
Христова в Иерусалиме, а в 50 – авва Анастасий Скифопольский.



 
 
 

нию свт. Иоанна Милостивого, патриарха Александрийского
(620), спас его из плена.29 Архиепископ Филарет (Гумилев-
ский) относит кончину Синаита к 686 году30 и никак не позд-
нее, с чем согласен и архиепископ Сергий (Спасский)31. Од-
нако редактор критического издания «Трех слов об устрое-
нии человека по образу и по подобию Божию» прп. Анаста-
сия Синаита Карл-Хайнц Утеманн показал, что третье «Сло-
во» датируется не ранее 701-м годом, 32 тем самым отодвинув
дату смерти святого отца на начало VIII века.

Память святого ныне празднуется Русской Церковью 20
апреля, Греческими Церквами – 21 апреля.

 
1.2. Творения прп. Анастасия

Синаита (кроме «Путеводителя»)
 

Преподобный Анастасий Синаит оставил достаточно об-
ширное наследие, однако вопрос о выявлении подлинных
творений святого отца долгое время осложнялся из-за ошиб-
ки Константинопольского патриарха Никифора Каллиста
Ксанфопула, который, как мы уже говорили, отождествил

29 Acta Sanctorum Database. Apr. II.
30 Филарет (Гумилевский), архиеп.  Историческое учение об отцах Церкви. Т.

3. С. 233–234; Филарет (Гумилевский), архиеп.  Жития святых… Апрель. С. 136.
31 Сергий (Спасский), архиеп. Полный Месяцеслов Востока. Т. III. М., 1997. С

149.
32 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem

Dei, necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout, Leuven, 1985.



 
 
 

прп. Анастасия Синаита с Анастасием I патриархом Антио-
хийским, и его преемником на антиохийской кафедре – сщ-
мч. Анастасием II. Тот факт, что – как мы знаем сейчас –
первые двое сосредотачивали свое внимание на борьбе с мо-
нофизитством в различных его формах, создал исследова-
телям дополнительные трудности для решения задачи со-
ответственной идентификации их трудов. Только в послед-
ние годы, благодаря публикации различными исследователя-
ми критических изданий, вопрос об идентификации трудов
прп. Анастасия Синаита близок к окончательному разреше-
нию.

Самым объемным творением, сохранившимся под име-
нем прп. Анастасия Синаита, является труд «Ἐρωτήσεις καὶ
ἀποκρίσεις περὶ διαφόρον κεφαλαίων» («Вопросы и ответы
на разные темы»). Жанр святоотеческой литературы, извест-
ный как «вопросо-ответы», получил широкое распростране-
ние в Византии и странах христианского Востока.33 Для от-
ветов на догматические, экзегетические и нравственные во-
просы приводятся обычно цитаты из Священного Писания и
Святых Отцов. Сочинение самого прп. Анастасия восстанав-
ливается на основании сборника из 102–103 вопросо-отве-
тов (две рукописи IX–X вв.) без ссылок, комментариев и схо-
лий. В более поздних редакциях, отличающихся по компози-

33 Отметим, к примеру, аскетические творения свт. Василия Великого: «Пра-
вила, пространно изложенные в вопросах и ответах» и «Правила, кратко изло-
женные в вопросах и ответах», а также «Вопросоответы к Фалассию» прп. Мак-
сима Исповедника.



 
 
 

ции и объему (от 88 до 154 глав-вопросов), творение свято-
го отца подверглось переработке, и было дополнено библей-
скими и святоотеческими текстами. К сожалению, Jacobus
Gretser издал в 1617 г. не первоначальный текст прп. Ана-
стасия, а позднейшую компиляцию XI в. Это издание вос-
произведено в Patrologia Graeca.34 Недавно под редакцией M.
Richard’а и J. A. Munitiz’а вышло в свет критическое издание
«Вопросов и ответов».35 А. И. Сидоров опубликовал перевод
этого труда на русский язык отдельным изданием. 36 Приме-
чательно, что это сочинение преподобного, пройдя весьма
сложную эволюцию в рукописной традиции, было переведе-
но на славянский язык, видимо, в Болгарии начала X в. при
царе Симеоне и составило сердцевину выдающегося памят-
ника древнерусской книжности – «Изборника Святослава
1073 г.».37 «Вопросы и ответы» охватывают широкий спектр
проблем: догматических, экзегетических, аскетических, эс-
хатологических и т. д., ставя, однако, наиболее сильные ак-
центы на проблемах нравственного богословия (грех и пока-
яние, возможность спасения для благочестивых иудеев или
неверующих, милосердие и т. п.).

Экзегетико-догматическим творением прп. Анастасия яв-
34 Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Interrogationes et responsiones // PG

89. Col. 311–824.
35 Anastasius Sinaita. Quastiones et responses. Turnhout. Leuven, 2006.
36 Анастасий Синаит, прп. Вопросы и ответы. М., 2015.
37 Бибиков М. В. Византийский прототип древнейшей славянской книги (Из-

борник Святослава 1073 г.). М. Памятники исторической мысли, 1996. 403 с.



 
 
 

ляются «Три слова об устроении человека по образу и по по-
добию Божию». В этом произведении святой отец ярко и чет-
ко излагает свои антропологические воззрения, неразрывно
связанные с христологией и сотериологией. «Слова» посвя-
щены полемике против последней христологической ереси –
монофелитства. До конца XX века полностью было опубли-
ковано только третье «Слово».38 От двух других «Слов» бы-
ли известны лишь отрывки39, причем первое «Слово» при-
писывалось еще и свт. Григорию Нисскому40. Вследствие
этого многие исследователи ошибочно утверждали о заим-
ствовании, даже дословном, ряда идей прп. Анастасием у
Нисского святителя.41 Именно в таком неполном виде труд
прп. Анастасия был переведен до революции на русский
язык.42 Karl-Heinz Uthemann в издании 1985 г. привел кри-
тический текст «Слов».43 Uthemann доказал принадлежность

38 Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG 89. Col. 1151–1180.
39  Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem,

fragmentum // PG 89/ Col. 1143–1148.
40 Gregorii Nysseni. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG 44. Col. 1327–1346.
41 См., напр.: Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. М.,

1996. С. 157–159, 208.
42 Анастасий Синаит, прп. Из Слова об образе Божием (Отрывок). Анаста-

сия пресвитера на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера Слово о творе-
нии Божием по образу и подобию (Отрывок) / Пер. с греч. студента Валентина
Металлова // Труды студентов Императорской Московской Духовной Академии.
Вып. II. Сергиев посад, 1915.

43 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem
Dei, necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985. P. 1–83.



 
 
 

всех трех «Слов» прп. Анастасию Синаиту и показал, что
третье «Слово» датируется не ранее 701-м годом, тем са-
мым отодвинув дату смерти святого отца на начало VIII ве-
ка. Недавно А. И. Сидоровым осуществлен русский перевод
«Слов» с подробными комментариями, который опублико-
ван сначала в журнале «Альфа и Омега»44, а затем отдельным
изданием в серии «Библиотека отцов и учителей Церкви» 45.

Исследованию антропологических воззрений прп. Ана-
стасия Синаита посвящены наша дипломная работа46 и ин-
тернет-публикации47.

К «Трем словам об устроении человека по образу и
по подобию Божию» по смыслу примыкают еще два ан-

44 Анастасий Синаит, прп. Три слова об устроении человека по образу и по
подобию Божиему // Альфа и Омега. М. № 4 (18), 1998. С. 89–118; № 1 (19),
1999. С. 72–91; № 2 (20), 1999. С. 108–146.

45 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 25–189.
46 Адриан (Пашин), иером. Антропология преподобного Анастасия Синаита:

Дипломная работа / Машинопись. М., 2005.
47 Адриан (Пашин), иером. Образ Троицы в разделении человечества на ипо-

стаси. Ч. 1 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070221172013 (дата обраще-
ния: 14.05.18); Образ Троицы в разделении человечества на ипостаси. Ч. 2 //
URL: http://www.pravoslavie.ru/ put/070222144718 (дата обращения: 14.05.18);
Антропологическая аналогия в христологии прп. Анастасия Синаита // URL:
http://www.pravoslavie.ru/put/070223153428 (дата обращения: 14.05.18); Творе-
ние Адама // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070226113432 (дата обраще-
ния: 14.05.18); Сон Адама, творение Евы // URL: http://www.pravoslavie.ru/
put/070227121157 (дата обращения: 14.05.18); Грехопадение, кожаные ри-
зы. Ч. 1 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070228145835 (дата обращения:
14.05.18); Грехопадение, кожаные ризы. Ч. 2 // URL: http://www.pravoslavie.ru/
put/070301105445 (дата обращения: 14.05.18).



 
 
 

тимонофелитских догматических сочинения прп. Анаста-
сия: «Флорилегий против монофелитов» и «Главы против
монофелитов», впервые опубликованные в том же изда-
нии Uthemann’а.48 Перевод на русский язык этих произве-
дений прп. Анастасия планируется нами в научно-богослов-
ском журнале Московской духовной академии «Богослов-
ский вестник».

Из остальных догматических произведений Синаита до
сих пор неопубликованными остаются «Главы против моно-
физитов».49

К аскетическим творениям прп. Анастасия Синаита при-
надлежат «Душеполезные повествования», которые сохра-
нились в трех рукописных сборниках.50 Опубликованными
являются лишь небольшие отрывки51. Судя по ним, препо-
добный отец суммирует духовный опыт синайских, египет-
ских и прочих подвижников. Полное критическое издание
«Повествований» готовит Pual Canart. Другой исследователь
– Andre Binggeli, изучая в последние годы манускрипты «По-
вествований», показал, что сирийские рукописи Синайско-

48 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem
Dei, necnon Opuscula adversus monotheletas. P. 84–96 и P. 97–157.

49 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. A Cyrillo Alexandrino ad Iohannem
Damascenum. Cura et studio Mauritii Geerarrd. Brepols, 1979. P. 458.

50 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 458–462.
51 Nau F. Le texte grec des recits du moine Anastase sur les saints peres du Sinai //

Oriens Christianus 2 (1902). P. 58–89; Nau F. Le texte grec des recit utils a l’ame
d’Anastase (le Sinaite) // Oriens Christianus 3 (1903). P. 56–88.



 
 
 

го монастыря являются более ранними и ближе к оригина-
лу, чем имеющиеся греческие манускрипты. 52 Используемая
прп. Анастасием форма «монашеских историй» легко до-
ступна для любого читателя, подобно таким лучшим образ-
цам этого вида монашеской письменности, как «Лавсаик»,
«Луг духовный» Иоанна Мосха и др.

Сохранился целый ряд проповедей прп. Анастасия, одна-
ко их критических изданий еще нет, как нет и детального
научного исследования, посвященного прп. Анастасию как
проповеднику.53 Поэтому вопрос об атрибуции тех или иных
проповедей Синаиту еще требует своего разрешения.

Несомненно, особое место среди проповедей прп. Анаста-
сия занимает «Λόγος εἰς τὸν ἕκτον ψαλμόν» («Беседа на ше-
стой псалом»). Она дошла до нас в двух редакциях, отлича-
ющихся друг от друга рядом деталей. Обе они приведены в
Patrologia Graeca.54 Но более ранняя редакция сохранилась в
сирийском и коптском переводах.55 Эту проповедь на начало
Великого поста, являющуюся гимном покаянию, можно счи-
тать одной из наиболее ценных жемчужин в сокровищнице
святоотеческой аскетики.56 Она является одним из немногих

52 Binggeli A. Anastase le Sinaite: Recits sur le Sinai et Recits utiles a l’ame. Edition,
traduction, commentaire. These. Paris. 2001.

53 См.: Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 333.
54  Anastasius Sinaita. Oratio in Sextum psalmum // PG 89. Col. 1077–1116;

Anastasius Sinaita. Homilia dicta in Sextum psalmum PG 89, 1115–1144.
55 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 456.
56 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 364–372; Бибиков



 
 
 

произведений Синаита, переведенных до революции на рус-
ский язык.57

«Слово на праздник Преображения Христа» посвящено
опытному богопознанию и произнесено прп. Анастасием в
храме на самой горе Фавор.58 Эта гора является, по мысли
синайского игумена, «вторым Синаем», однако намного пре-
восходит Синай в богословском и духовном смысле, как Но-
вый Завет выше Ветхого. Моисей, получивший ветхозавет-
ный закон на Синае от невидимого Бога,59 лица Которого он
не видел, а видел лишь Бога «сзади»,60 на Фаворе созерцает
лицо Бога воплотившегося и преобразившегося.6162

Проповедь прп. Анастасия: «Λόγος περὶ τῆς ἃγιας
συναξέως καὶ περὶ τοῦ μὴ κρινεὶν καὶ μνησικακείν» («Слово
о Святом Собрании и о том, что не следует судить и памято-
злобствовать») посвящена таинству Евхаристии и является
важным источником по истории богослужения.63 Также про-
М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная энциклопедия. Т. II. С.
250; Сидоров А. И. Преподобный Анастасий Синаит и его творения. С. 11–13.

57 Русский перевод М. В. Никифорова с комментариями приведен в издании:
Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. С. 273–300.

58 Опубликовано в: Guillou A. Le monastère de la Théotokos au Sínaï. Homélíe
inedited d’Anastase le Sinaïte sur la Transfiguration // Mélanges d’archéologie et
d’histore 67 (1955), p. 216–258 (textus, p. 237–257).

59 Ср. Быт. 31:34.
60 Ср. Быт. 33.
61 Ср. Мф. 17:1–4; Мк. 9:1–5.
62 См.: Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 358–364.
63 Anastasius Sinaita. Oratio di Sacra Synaxi // PG 89. Col. 825–849.



 
 
 

поведник подробно рассуждает о духовном устроении участ-
вующих в Таинстве Евхаристии. Характерен в этом смысле
пример, который прп. Анастасий приводит в конце пропо-
веди. Он иллюстрирует слушателям «короткий путь ко спа-
сению» на примере блаженной кончины нерадивого монаха.
Проповедник опирается на рассказы еще живых свидетелей
этой истории. Присутствующие при кончине собрата мона-
хи были удивлены его мирной и блаженной кончиной, хо-
тя умирающий явно нерадиво выполнял монашеские обеты
при жизни. Умирающий сказал одному из монахов, сидев-
ших вокруг него, что ангел представил ему список грехов,
которые тот имел уже после монашеского пострига. Но ангел
тут же разрывает список грехов и призывает умирающего без
страха и с духовной радостью готовиться к встрече Христа.
Несмотря на нерадивый образ жизни монаха, его грехи бы-
ли прощены, потому что умирающий после пострига ни сло-
вом, ни делом, ни даже мыслию никого не осудил. 64 Русский
перевод проповеди с комментариями также осуществил М.
В. Никифоров65.

«Слово на Великую пятницу» сохранилось лишь в араб-
ском переводе, «Слово на схождение Христа во ад» – только
в сирийском переводе.66

По смыслу к «Слову на Великую пятницу» примыкает

64 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 372–378.
65 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. С. 301–319.
66 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 456–457.



 
 
 

«Διάλεξις κατὰ ἰουδαίων» («Беседа против иудеев»)6768. Ис-
следователь Στέργιος Σάκκος настаивает, что текст не при-
надлежит прп. Анастасию, так как написан не ранее IX в.69

Одна проповедь прп. Анастасия – «Λόγος εἰς
κοιμηθέντας πάνυ ὠφέλιμος» («Слово о почивших»)70 –
ошибочно включена в греческий корпус прп. Ефрема Сири-
на.71

Тексты многих творений святого отца, упоминаемые в ис-
точниках, не сохранились.72

В Славянском Прологе содержатся четыре проповеди прп.
Анастасия, взятые, по-видимому, из «Душеполезных по-
вествований» и из других источников: за 19 марта «О еже не
имети гнева»73, за 30 марта «О некоем отце преставльшемся,
иже не осуди никогоже»74 (видимо, вариант перевода «Слова
о Святом Собрании и о том, что не следует судить и памято-
злобствовать»). На день памяти святого (20 апреля) кроме

67 Anastasius Abbas. Adversus Judaeos disputatio // PG 89. Col. 1203–1282.
68 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 378–390.
69 Σάκκος Σ. Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. S. 194–199.
70 Anastasius Sinaita. Sermo in defunctos perutilis // PG 89. Col. 1191–1202.
71 Ефрем Сирин, прп. Творения. Т. 3. М.: Издательский отдел МП, 1994. С.

236–250.
72 Бибиков М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная энциклопе-

дия. Т. II. С. 250–251; Сидоров А. И. Преподобный Анастасий Синаит и его тво-
рения. С. 14.

73 Пролог. Книга вторая. Месяцы март – август. Лист 46–46 об.
74 Пролог. Книга вторая. Месяцы март – август. Лист 72 об.–73.



 
 
 

краткого его жития (приведенного выше) есть еще два слова
– «О ангеле хранителе»75 и «О исповедании грехов к духов-
ным отцем и прозорливым, а не к невежам»76.

Под именем «Анастасиана» условно объединяют ряд при-
писываемых прп. Анастасию Синаиту творений, либо ему
не принадлежащих, либо чья атрибуция не выяснена.77 Важ-
нейшим из «Анастасианы» является «Учение отцов о Вопло-
щении Слова» (Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi), опуб-
ликованное в 1907  г. Franz’ом Diekamp’ом.78 Это важней-
ший сборник дифизитских и дифелитских цитат Святых От-
цов, прежде всего Каппадокийцев и свт. Кирилла Алексан-
дрийского, в котором содержится систематическое изложе-
ние триадологии и христологии. Сборник составлен в кон.
VII – нач. VIII в. и кроме прп. Анастасия Синаита приписы-
вается также ученику прп. Максима Исповедника св. Ана-
стасию Апоксиарию († 666). Из остальных произведений,
входящих в «Анастасиану», отметим следующие. «Толкова-
ние на Шестоднев» в 12 книгах (первые 11 книг только в
латинском переводе)79, которое, как показал J. D. Baggarly,

75 Пролог. Книга вторая. Месяцы март – август. Лист 112 об.–113.
76 Пролог. Книга вторая. Месяцы март – август. Лист 113–113 об.
77 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 462–465.
78 Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium

aus der Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907.
79 Anastasius Sinaita. Libri duodecim // PG 89. Col. 851-1078.



 
 
 

датируется X веком,80 поэтому не может принадлежать прп.
Анастасию. Однако при совместной с C. A. Kuehn’ом под-
готовке критического издания «Толкования на Шестоднев»
Baggarly J. D. уже уверен в авторстве данного трактата Ана-
стасия Синаита.81 Утеманн, подробно разбирая старые аргу-
менты Baggarly J. D. против атрибуции «Толкований» прп.
Анастасию и его же новые, совместные с Kuehn’ом, аргумен-
ты в пользу авторства Синаита, тем не менее уверен, что
«Толкование на Шестоднев» не принадлежит прп. Анаста-
сию82.

Добавим, что в «Толковании на Шестоднев» рисуется
крайне символическая картина Евхаристии, а в «Путеводи-
теле» прп. Антастасий использует крайне реалистичную ев-
харистическую концепцию.83

 
1.3. Атрибуция и

датировка «Путеводителя»
 

Главным догматическим произведением прп. Анастасия

80  Baggarly J. D. The Conjugates Christ-Church in the Hexaemeron of Ps.-
Anastasius of Sinai: Textual Foundation and Theological Context. Roma, 1974.

81 Kuehn C. A, Baggarly J. D. Anastasius of Sinai. HEXAEMERON, OCA 278.
Rom, 2007.

82 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 738–769.
83 Адриан (Пашин), игум. «Евхаристический» аргумент в полемике преподоб-

ного Анастасия Синаита с афтартодокетами // Богословский вестник. № 16–17.
Сергиев Посад, 2015. С. 56–68.



 
 
 

Синаита является «Ὁδηγός» («Путеводитель»). Как мы уже
сказали, Никифор Каллист Ксанфопул на несколько веков
внес смятение в патрологическую науку и породил проблему
Анастасиев, в том числе проблему идентификации и дати-
ровки «Путеводителя». Под влиянием идентификации Ни-
кифора Jacobus Gretser приписал «Путеводитель» патриар-
ху Антиохийскому Анастасию I, озаглавив первое печат-
ное издание «Путеводителя» 1606 года: «Anastasii Sinaitae
Patriarchae Antiocheni «Ὁδηγός, seu Dux Viae, adversus
Acephalos». Кроме неправильной атрибуции «Путеводите-
ля», это дало и ошибочное прозвище для Антиохийского
патриарха – Анастасий I Синаит, – которому до сих пор оши-
бочно приписывают пребывание на Синае.84

Более позднее издание 1740  г., вместе со вступитель-
ной статьей Gretser’а являющееся повторением первого из-
дания 1606 г. с некоторыми исправлениями, воспроизвел J.-
P. Migne в своей Patrologia Graeca, повторив неправильную
атрибуцию труда Антиохийскому патриарху Анастасию I. 85

Первым, кто в середине XVII века обнаружил ошибку Ни-
кифора и попытался провести различие между Анастасиями
и их трудами, был Henschenius86. К концу XIX в. большин-

84 См., напр.: Грацианский М. В. Анастасий I Синаит // Православная энцикло-
педия. Т. II. М., 2001. С. 243.

85 Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Viae dux adversus acephalos // PG 89.
Col. 35-310.

86 См.: Pauline A. Reviews // Vigiliae Christianae, Vol. 36, No. 3. (Sep., 1982), E.
J. Brill, Leiden. P. 294.



 
 
 

ство исследователей уже не сомневались в принадлежности
«Путеводителя» прп. Анастасию Синаиту. Однако дата со-
ставления труда еще оставалась невыясненной.

Guilielmus Cave в XVIII в. впервые высказал сомнения в
цельности «Путеводителя».87 После него утверждения о ком-
пилятивном характере труда снова и снова высказывались в
патрологической науке. Упорнее всех эту точку зрения от-
стаивал Casimirus Oudinus, который утверждал, что «Путе-
водителю» не хватает четкости в построении и что он являет-
ся беспорядочным собранием небольших, зачастую небреж-
ных трактатов.88 Впоследствии Joannes Fabricius суммировал
различные аргументы, подтверждающие компилятивный ха-
рактер «Путеводителя».89 Его краткие замечания о жизни
Анастасия I Антиохийского, который все еще считался то-
гда автором «Путеводителя», и о компилятивном характе-
ре окончательной версии «Путеводителя» были помещены в
Patrologia Graeca.90

Вопреки этим утверждениям Joannes Kumpfmüller попы-
тался доказать, что «Путеводителю» присущ внутренний по-
рядок, и предположил, что дальнейшее исследование руко-
писного материала даст возможность подтвердить внутрен-

87 Cave G. Scriptorum ecclesiasticorum historia literaria, Genevae, 1720.
88 Oudinus C. Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiques, I–II, Lipsiae, 1722.
89 Fabricius J. A. Biblioteca Graeca sive Notitia Scriptorum Veterum Graecorum,

Editio noua curante Gottlieb Christophoro Harles, X, Hamburgi, 1807.
90 S. Anastasius Sinaita, Antiochenus patriarha.Notitia // PG 89. Col. 9-18.



 
 
 

нее единство и стройность труда.91

Franz Diekamp в издании «Doctrina Patrum de Incarnatione
Verbi» показал, что секта армаситов (ἁρμασίτης) организо-
вана после VI Вселенского Собора (681 г.). Основатель сек-
ты Армасий и его приверженцы выступили против дифелит-
ских решений Собора. Они образовали в Александрии груп-
пу, отколовшуюся от Православной Церкви в отдельную сек-
ту монофелитского толка.92 Эта секта упоминается в двух
схолиях «Путеводителя» (XIII, 6, 20; 297 и XIII, 9, 91; 310),
поэтому открытие Дикампа позволило датировать данные
схолии временем после VI Вселенского Собора.

Не знавший об этот открытии Jean Maspero снова поднял
вопрос о датировке «Путеводителя». Maspero заявил, что
прп. Анастасий Синаит продемонстрировал в «Путеводите-
ле» незнание ислама, и сделал из этого вывод, что труд был
составлен до арабского вторжения в Египет в 641 г. Также
Maspero доказывал, что автор «Путеводителя» был незнаком
с монофелитством, которое было распространено в Египте
патриархом Киром (631–641). Итак, согласно Maspero, «Пу-
теводитель» датируется 622-м годом. 93

91 Kumpfmüller J. De Anastasio Sinaita. Dissertatio, Würzburg, 1865.
92 Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium

aus der Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907.
93 Maspero J. Histore des patriarches d’Alexandre depuits la mort de l’empereur

Anastase jusqu’à la réconciliation des églises jacobites (518–616). Ovrage revu et
publié après la mort de l’auteur par Adrian Fortescue et Gaston Wiet (Bibliothèque de
l’École des Hautes Études, 237), Paris, 1923, pp. 336–342.



 
 
 

Хотя большая часть заключений, достигнутых Maspero в
дискуссии о «Путеводителе», были неверны, они послужили
отправной точкой для других исследователей.

Так, сначала Adolf Jülicher, а затем и Marcel Richard, опро-
вергая Maspero и приводя аргумент со ссылкой на армаси-
тов, вышли на более достоверную дату. Jülicher предполо-
жил, что «Путеводитель» составлен после 681 г.94

Richard, основываясь на наличии в труде непоследова-
тельностей и схолий, определил, что «Путеводитель» в ос-
новном был составлен в первые годы после Александрийско-
го патриарха Кира (631–641). Так, богословские диспуты,
состоявшиеся в Александрии и отраженные в X главе «Путе-
водителя», а также XII глава передают религиозно-полити-
ческую ситуацию в Александрии времен патриаршества Ки-
ра, и еще не затрагивают полемику по поводу энергий и воль
во Христе. Другие главы уже отражают полемику с зарож-
дающимся моноэнергизмом и монофелитством, а в трех ме-
стах есть ссылки на ислам и его отличия от христианства (I,
1, 46; 150. VII.2, 117–120; 221. Χ.2, 4, 1-16; 257). Однако ав-
тор «Путеводителя» пытается остаться в русле первоначаль-
ного замысла борьбы именно с монофизитством, не отвлека-
ясь на подробный разбор моноэнергизма, монофелитства и
ислама. Итак, Richard делает вывод о том, что после VI Все-

94 Jülicher A. Zur Geschicte der Monophysitenkirche // Zeitschbrift für die neutesta-
mentliche Wissenschbaft und die Kunde der älteren Kirche 24 (1925). Giessen-Berlin,
17–43.



 
 
 

ленского Собора, между 686 и 689 гг., в «Путеводитель» бы-
ли добавлены схолии и внесены некоторые исправления. Эта
вторая редакция «Путеводителя» и стала окончательной. 95

В 1959 г. Hans-Georg Beck уверенно защищает принад-
лежность «Путеводителя» перу прп. Анастасия Синаита, как
и других трудов, традиционно атрибутируемых этому свято-
му отцу.96

В 1965 году Günter Weiss опубликовал ценное исследова-
ние о жизни и трудах свт. Анастасия I патриарха Антиохий-
ского.97 Исследование Weiss’ом рукописного наследия, отно-
сящегося к Анастасию I, позволило ученому определить ка-
нон трудов святителя, который не включает «Путеводитель».
Поскольку Weiss также показал, что Анастасий I никогда не
был на Синае, патриарх раз и навсегда был исключен из кан-
дидатов на авторство «Путеводителя». В значительной сте-
пени заключения Weiss’а содействовали составлению спис-
ка Анастасиев и, соответственно, трудов каждого из них в
Clavius Patrum Graecorum.98

95 Richard M. Anastase le Sinaïte, l’Hodegos et le Monothélisme // Revue des Études
Byzantines 16 (1958). Paris, 29–42.

96  Beck H.-G. Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich
(Byzantinisches Handbuch im Rahmen des Handbuchs der Altertumswissenschalft,
Zweiter Teil, Erster Band), München, 1959. S. 442–446.

97 Weiss G. Studien zum Leben, zu den Schriften und zur Theologie des Patriarchen
Anastasius I von Antiochien (559–598), in: Studia Anastasiana, I. (Miscellanea
Byzantina Mjnacensia, 4), München, 1965. S. 74–84.

98  Clavius Patrum Graecorum. V. III. A Cyrillo Alexandrino ad Iohannem
Damascenum. Cura et studio Mauritii Geerarrd. Brepols – Turnhout, 1979. P. 313–



 
 
 

В 1960-е годы Στέργιος Σάκκος и Ἐυαγγελος Χρύσος раз-
личными способами снова начали отстаивать мнение, что
«Путеводитель» является компиляцией трудов различных
авторов. Последний обосновывает это утверждение, исходя
из наблюдения, что кодекс «Путеводителя», находящийся в
Парижской национальной библиотеке (кодекс X по описа-
нию редактора последнего критического издания «Путево-
дителя» K.-H. Utemann’а99), разделен на две отличающиеся
друг от друга текстовые группы, а «компилятор» соединил
их воедино, придав таким образом работе ее сегодняшний
вид.100

Στέργιος Σάκκος, не обладая подробными знаниями о ру-
кописной традиции «Путеводителя», априори настаивает на
его компилятивном характере. Он фактически бездоказа-
тельно утверждает, что ядро труда, т.  е. главы III–XV (по
его определению, «подлинная работа Анастасия Синаита»),
начинающиеся со слов «Анастасия, ничтожнейшего монаха,
произведение о православной вере, собранное из Священ-
ных Писаний и учителей [Церкви]» (ΙΙΙ, 1, 9-11; 191), напи-
сано Синайским монахом, позднее патриархом Антиохий-
ским Анастасием II (599–609).101 Начало и конец «Путево-

319, 453–465.
99 См.: Anastasius Sinaita. Viae dux. P. XXXIII.
100 Χρύσος Ε.Κ. Νεώτεραι ἔρευναι περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν, Κληρονομία 1

(1969). S. 121–144.
101 Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 108.



 
 
 

дителя», по мнению Σάκκος’а, написаны одним или несколь-
кими авторами.102 Сегодняшняя структура текста, особен-
но расположение вступительной и заключительной глав, а
также схолий, восходит к работе компилятора. 103

Более серьезные аргументы Σάκκος приводит, доказывая,
что вторая глава «Путеводителя», так называемая «Книга
определений», имеет другого автора и написана в другое вре-
мя по сравнению с «подлинной работой Анастасия Синаи-
та». Исследователь приводит пять аргументов в пользу сво-
ей гипотезы.104 Во-первых, «Книга определений» происхо-
дит из Liber de definitionibus, приписываемой свт. Афанасию
Великому.105 То, что в рукописях, которые содержат только
«Книгу определений» (с 30 по 67 в описании Uthemann’а)106,
она приписывается Анастасию, Σάκκος объясняет опиской,
возникшей, возможно, при переписывании со слуха. Во-вто-
рых, в заголовке этого собрания сказано, что это набор опре-
делений, почерпнутых у Отцов Церкви, в особенности у
Климента (II, 1, 1–6; 158). В-третьих, составитель «Книги
определений» ссылается на Прем. 13:1 (II, 3, 22; 163). В
«подлинной работе Анастасия Синаита» есть также ссылка
на Прем. 13:1 (VIII, 2, 1-15; 223–224). На основании того,

102 Ibid., σ. 107.
103 Ibid., σ. 107, 111.
104 Ibid., σ. 113–115.
105 Athanasius. Liber de definitionibus // PG 28. Col. 533–554.
106 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. XL–XLIX.



 
 
 

что в VIII главе нет отсылки на то толкование, которое да-
но во II главе, но есть ссылка на некий Τόμος ἀπολογητικός,
о котором не упомянуто во II главе, Σάκκος делает вывод
о разных авторах этих двух мест. В-четвертых, Анастасий в
своей «настоящей работе» никогда не обращается к этимо-
логии слов, в то время как для составителя «Книги опреде-
лений» это имеет большое значение для догматических спо-
ров. Наконец, по мнению греческого исследователя, с точки
зрения истории языка часть второй главы, как раз посвящен-
ная этимологии различных слов (II, 8, 1-100; 182–189), не
могла быть создана ранее IX века, когда в Византии стал раз-
виваться «итацизм». Так, Σάκκος указывает, что при объяс-
нении этимологии четырех слов, представленной в «Путево-
дителе»: ᾅδης – от ἄδηλος δύλος (II, 8, 17; 183), λύπη – от
λείψει (II, 8, 36; 185), ἀγκύλη – от ἄνω αὐτῆς κοῖλον (II, 8, 50;
186) и κοιλία – от κύειν τὰ λεῖα (II, 8, 53; 187), предполагает-
ся полная идентичность произношения следующих гласных
и дифтонгов: η, υ, ει, οι. Σάκκος указывает, что до IX века
«итацизм» еще не получил распространения в Византии.

Итак, по мнению Σάκκος’а, «Путеводитель» в его насто-
ящей форме есть компиляция, датируемая второй полови-
ной IX века. Автором основной части труда (так называемой
«подлинной работы», составляющей III–XV главы), являет-
ся сщмч. Анастасий II патриарх Антиохийский. Компилято-
ра, который жил в IX веке и, по мнению Σάκκος’а, соста-
вил окончательный вариант «Путеводителя», греческий па-



 
 
 

тролог назвал «пресвитером Анастасием Аллегористом». 107

Хотя работа Σάκκος’а не лишена отдельных достоинств,
она скорее омрачила, чем прояснила проблему Анастасиев и
«Путеводителя». Редактор критического издания «Путево-
дителя» Karl-Heinz Uthemann опроверг аргументы Σάκκος’а,
атрибутирующие основную часть «Путеводителя» сщмч.
Анастасию II патриарху Антиохийскому.108 Этот святой отец
известен своими полемическими сочинениями против иуде-
ев, и ему никогда не приписывались труды против монофи-
зитов. Чтобы закрепить за ним авторство так называемой
«подлинной работы», Σάκκος вынужден совершить некото-
рое насилие над исходным текстом. Так, в X главе (X.2, 7,
174–182; 268) говорится о смерти патриарха Александрий-
ского Евлогия, которая последовала в 607 г.109 Так как сщмч.
Анастасий II Антиохийский, который, по мысли Σάκκος’а,
составил «подлинную работу» до патриаршества, стал пат-
риархом в 599 г., то это место Σάκκος совершенно необос-
нованно отнес к схолии110, которые он приписывал исключи-
тельно компилятору111.

Пять аргументов Σάκκος’а в пользу «неподлинности»

107 Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 187–221.
108 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCX.
109 См., напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов:

История богословской мысли. М., 2007. С. 522.
110 Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 125.
111 Ibid., σ. 107, 111.



 
 
 

«Книги определений», Uthemann также считает неубеди-
тельными. Самым важным является последний, пятый ар-
гумент, который, если он соответствует действительности,
может свидетельствовать лишь о том, что этимологии пе-
речисленных выше четырех слов – более поздние интерпо-
ляции в цельную работу, созданную примерно в конце VII
века. Однако Eduard Schwyzer показал, что в Египте «ита-
цизм» получил распространение гораздо ранее, чем в цен-
тральной части Византийской империи. Так, он приводит на
этот счет документальные свидетельства, датируемые VIII
веком.112 Uthemann замечает, что нельзя исключать того, что
«итацизм» на окраинах Византии – в частности в Египте, где
был написан «Путеводитель» – мог иметь распространение и
ранее VIII века. Кроме того, не исключено, что прп. Анаста-
сий строил этимологию не на точном совпадении, а на сход-
стве произношения.113

Второй аргумент Σάκκος’а в пользу того, что «Книга
определений» не может принадлежать автору основной ча-
сти «Путеводителя», по мнению Uthemann’а, сформулиро-
ван неоднозначно. Вполне вероятно, что прп. Анастасий пи-
сал вторую главу, имея собрание избранных цитат Святых
Отцов, в том числе и Климента Александрийского, а не сами

112  Schwyzer E. Griechische Grammatik, I–II (Handbuch der
Altertumswissenschaft, Zweite Abteilung. Erster Teil. Erster und Zweiter Band),
München, 1968.

113 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCVIII.



 
 
 

рукописи их творений. Вполне вероятно, что такое собрание
могли приписывать одному Клименту, как первому из цити-
руемых Отцов. Во всяком случае, вопрос о принадлежности
Клименту Александрийскому определения природы как ис-
тинной реальности существующих вещей требует дальней-
шего изучения. Однако, как мы укажем далее, это опреде-
ление природы проходит через весь текст «Путеводителя».
Итак, ссылка на Климента Александрийского в начале «Кни-
ги определений» не может быть аргументом против автор-
ства этой части «Путеводителя» прп. Анастасия Синаита.114

Третье возражение против изначальной принадлежности
«Книги определений» к «подлинной работе» также не вы-
держивает серьезной критики. Действительно, при толкова-
ния Прем. 13:1 в восьмой главе «Путеводителя» автор мог
бы сослаться на схолию во второй главе, но он и не обязан
был этого делать. Хотя ход толкования в этих двух местах
сильно отличается друг от друга, но смысл одинаков: приро-
да понимается как истинная реальность.115 Обращаясь здесь
к Священному Писанию, святой отец ставит целью не про-
сто толкование данного стиха Книги Премудрость, а именно
обоснование своего определения природы. Рассуждая в раз-
ных частях «Путеводителя» о природе, об отличии ее от ипо-
стаси, о свойствах человечества во Христе и о других догма-
тических вопросах, прп. Анастасий часто повторяет одни и

114 Ibid., p. CCVIII–CCIX.
115 Ibid., p. CCIX.



 
 
 

те же аргументы, но не менее часто приводит все новые и
новые доказательства того или иного тезиса. Это обычный
стиль полемики: приводить новые аргументы своей правоты,
рассматривать вопрос с разных точек зрения. Итак, различие
в толковании Прем. 13:1 во II и VIII главах не может быть
серьезным аргументом против цельности «Путеводителя».

Касаясь четвертого аргумента Σάκκος’а, Uthemann за-
мечает, что, действительно, автор «Путеводителя» помимо
«Книги определений» нигде больше не ссылается на эти-
мологию слов. Но происхождение богословских терминов в
эпоху христологических споров было не так важно, как в
эпоху споров триадологических. Ни православные, ни моно-
физиты не сомневались в терминологии, разработанной от-
цами Каппадокийцами для триадологии. Споры шли о при-
менимости этой терминологии в сфере христологии. Прп.
Анастасий Синаит включает в свой труд собрание этимоло-
гии «природа», «сущность», «ипостась» и других терминов
один раз – в «Книге определений», чтобы провести связую-
щую нить с эпохой Отцов I и II Вселенских Соборов.116

Первый аргумент Σάκκος’а, касающийся связи II главы
«Путеводителя» с  Liber de definitionibus, приписываемой
свт. Афанасию Великому117, и с другими манускриптами
подобного вида потребовал от Uthemann’а дополнительно-
го исследования, результаты которого он поместил в I–III

116 Ibid., p. CCIX–CCX.
117 Athanasius. Liber de definitionibus // PG 28. Col. 533–554.



 
 
 

Приложениях.118 «Книга определений», содержащая значе-
ние важнейших богословских терминов «природа», «сущ-
ность», «лицо», «ипостась», «воля», «действие», «свойство»
и др., настолько важна, что имеет в некотором смысле само-
стоятельное значение. Значимость для послехалкидонской
полемики такого сборника философско-богословских дефи-
ниций стала причиной «независимой» от остального текста
«Путеводителя» судьбы «Книги определений», то есть II гла-
вы этого трактата. Если во многих манускриптах «Книга
определений» является неотъемлемой частью «Путеводите-
ля» (рукописи 1-29 в описании Uthemann’а119), то в других
содержится отдельно. Так, 38 рукописей (с 30 по 67) 120 яв-
ляются воспроизведением (полным или с небольшими ла-
кунами) «Книги определений» как самостоятельного произ-
ведения. Зачастую некоторые манускрипты, находящиеся в
сильно испорченной форме, приписываются свт. Анастасию
I Антиохийскому.

Начиная с Иоанна Грамматика Кесарийского, о котором
упомянуто и в «Путеводителе» (VI, 1, 21; 208), многие апо-
логеты Халкидонского Собора стали составлять подобные
сборники догматически-философских определений, желая
перенести терминологию, разработанную Каппадокийскими
Отцами, на христологию. Свт. Анастасий I Антиохийский

118 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCXXI–CCXLIII.
119 Ibid., p. XXXI–XL
120 Ibid., p. XL–XLIX.



 
 
 

писал богословские трактаты, в том числе три против моно-
физитов: «О Божественном Домостроительстве, или о Бого-
воплощении», «О страсти и бесстрастности Христа» и «О
Воскресении Христовом». Было ли среди несохранивших-
ся работ свт. Анастасия  I Антиохийского некое собрание
догматических определений, на которое мог опираться прп.
Анастасий Синаит при написании II главы «Путеводителя»,
или же те рукописи, которые приписываются Антиохийско-
му патриарху, есть, напротив, лишь перифраз «Книги опре-
делений», неправильно атрибутируемый свт. Анастасию I
Антиохийскому, остается вопросом.

Что касается якобы заимствования компилятором «Пу-
теводителя» «Анастасием Аллегористом» II главы из Liber
de definitionibus, приписываемой свт. Афанасию Великому,
то заметим, что уже в патрологии Миня эта работа поме-
щается в разряд spuria (подложных сочинений). Как заме-
чает переводчик этой работы на русский язык В. В. Баска-
кова, не сомневающаяся в принадлежности ее прп. Анаста-
сию Синаиту или его окружению, «В кратком предисловии к
нему (изданию в PG. – и. А.) издатели отмечали, что его под-
ложность видна как из отсылки к святителю Григорию Нис-
скому, так и из стиля и особенностей употребления слов и
выражений»121. Важность III Приложения Uthemann’а122 за-

121 <Преподобный Анастасий Синаит>. Об определениях / Пер. В. В. Баска-
ковой // Альфа и Омега. № 4 (38). М., 2003. С. 63.

122 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCIX–CCXLIII.



 
 
 

ключается в том, что он, безусловно, опроверг утвержде-
ния Σάκκος’а, что Liber de definitionibus, приписываемая
свт. Афанасию Великому, есть источник для «Книги опреде-
лений». Исследуя манускрипты, Uthemann доказывает, что
труд псевдо-Афанасия – это значительно сокращенный пе-
рифраз II главы «Путеводителя». Подлинным автором Liber
de definitionibus является, по мнению Weiss’а, сам прп. Ана-
стасий Синаит123 или же кто-то из его ближайшего окруже-
ния124.

Редакторский и исследовательский труд Uthemann’а поз-
воляет поставить точку в многовековом споре о датиров-
ке «Путеводителя». Несмотря на возражения Σάκκος’а,
Uthemann признал правоту версии Richard’а, который гово-
рит о двух редакциях «Путеводителя». Основная часть тру-
да была составлена в первые годы после Александрийского
патриарха Кира (631–641). Вторую редакцию, в которой по-
явились исправления, добавления и схолии, можно отнести
ко времени после VI Вселенского Собора. Об этом говорит
ссылка на секту армаситов. Более точную датировку окон-
чательной редакции можно установить, исходя из полемики
автора «Путеводителя» с феодосианским Александрийским

123 Weiss G. Studien zum Leben, zu den Schriften und zur Theologie des Patriarchen
Anastasius I von Antiochien (559–598) // Studia Anastasiana, I. (Miscellanea
Byzantina Mjnacensia, 4), München, 1965. S. 74–84.

124 <Преподобный Анастасий Синаит>. Об определениях / Пер. В. В. Баска-
ковой // Альфа и Омега. № 4 (38). М., 2003. С. 64.



 
 
 

патриархом Иоанном III (680–689)125, отраженной в XV гла-
ве. В схолии говорится о послании Иоанна пятилетней дав-
ности (XV, 16–21; 321). Из смысла схолии видно, что Иоанн
еще был жив, поэтому схолия могла быть вставлена между
686 и 689 гг., и тогда «Путеводитель» приобрел окончатель-
ный вид.

В «Путеводителе» представлены различные литератур-
ные жанры: духовно-нравственные основы для занятия бо-
гословием, правила ведения богословских диспутов, сбор-
ники библейских и отеческих цитат и основные принципы
их герменевтики, вопросо-ответы, апории, диалоги (иногда
вымышленные или составленные из цитат), этимология бо-
гословско-философских понятий, конспективное изложение
Соборов и историй ересей и даже сатирический «набросок
трагедии» против теопасхизма монофизитской секты дами-
анитов.

Как раз такое разнообразие стилей и сложная структура
«Путеводителя» заставляли исследователей говорить о том,
что «Путеводитель» может быть некоей компиляцией тру-
дов различных авторов. Но рукописная традиция, которую
подробно исследует Uthemann, пытаясь восстановить гипо-

125 Chaîne M. La chronologie des temps chrétiens de l’Égypte et de l’Éthiopie, Paris,
1925. Феодосий поставлен на Александрийскую кафедру Севиром в 535 г. в про-
тивовес Гайану, которого поставил Юлиан Галикарнасский. Таким образом, Фе-
одосий вместе с Севиром стал иерархическим основателем Яковитской церкви
(Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История бого-
словской мысли. М., 2007. С. 396).



 
 
 

тетический архетип,126 склоняет его к выводу, что этот труд
является собранием малых работ одного и того же автора,
который попытался придать некий упорядоченный вид – при
составлении второй редакции – с помощью добавления схо-
лий. Таким же логически единым произведением является
«Источник знания» прп. Иоанна Дамаскина, состоящий из
трех сравнительно самостоятельных трактатов – «Философ-
ских глав», «О ста ересях» и «Точного изложения православ-
ной веры».

Итак, автором «Путеводителя», даже только его части (так
называемой, «подлинной работы»), не могут быть ни свт.
Анастасий Ι Антиохийский, ни сщмч. Анастасий ΙΙ Антио-
хийский. Что мы можем почерпнуть о личности автора из са-
мого текста «Путеводителя»? Автобиографические детали в
труде редки. Мы делаем выводы: автор был дифизитом, мо-
нахом и пресвитером на Синае (III, 1, 9; 191. IV, 3; 195); он
провел некоторое время в Вавилоне (ныне Каир – VI, 1, 120;
211. X.1, 2, 36; 244). Автор свидетельствует о своих выездах
из монастыря для полемики с еретиками: он провел серию
диспутов в Александрии с монофизитами (X; 241–275. XII;
276–282. XIII; 283–314), в том числе с монахом Иоанном Зи-
гой и Григорием Нистазоном (X.2; 251–269), с монофизит-
скими епископами в присутствии августала – императорско-
го префекта Египта (X.3; 270–271), с пресвитером Георгием
Ключарем (X.4; 271–272), вступал в диалог с еврейским со-

126 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. LXV–CCV.



 
 
 

фистом Коллутом в Антинополисе в Фиваиде (XIV, 1, 37–
39; 315). Автор говорит нам, что составил «Путеводитель»
в пустыне (X.1, 2, 197–204; 250). Он также демонстрирует
знание монофелитства (I, 2; 150–155. XIV, 2, 96-133; 319–
320. XV, 4-15; 321) и ислама (I, 1, 46; 150. VII.2, 117–120;
221. Χ.2, 4, 1-16; 257).

Эти автобиографические данные и дата составления тру-
да позволяют нам вслед за Uthemann’ом отождествить авто-
ра «Путеводителя» с прп. Анастасием Синаитом, которому
принадлежат описанные в параграфе 1.2 труды, критические
издания которых появились в последнее время.

 
1.4. Структура «Путеводителя»

 
«Путеводитель» состоит из 24 глав разного объема, неко-

торые главы делятся на части. Сам текст трактата предваря-
ется авторским Оглавлением.

Первые три главы «Путеводителя» (Согласно авторскому
Оглавлению, имеющие названия: «1. Краткое предваритель-
ное размышление, которое нужно привести, чтобы желаю-
щий правильно выражал веру в Бога. 2. Догматические опре-
деления согласно церковному Преданию. 3. Введение пе-
ред разделами») являются общеметодологическим введени-
ем для всей книги, разъясняющим логические правила и ос-
новы изучения христологии и богословской полемики с ере-
тиками, в частности с монофизитами. Первая часть первой



 
 
 

главы (70 строк в критическом издании K.-H. Uthemann’а127)
объясняет православному «трудолюбцу» (φιλόπονος – I, 1,
2; 148) духовные основы и общие методы проведения бого-
словских диспутов.

Во второй части I главы (144 строки) – «Кратком изложе-
нии веры» (Ἔκθεσις ἐν ἐπιτομῇ – I, 2, 1; 148), прп. Анаста-
сием формулируется православное учение о двух природах,
о двух природных волях (δύο φυσικά θελήματα – I, 2, 17;
151) и двух природных действиях (δύο φυσικαὶ ἐνεργείαι –
I, 2, 17; 151) как о двух природных свойствах (δύο φυσικαὶ
ἰδιότητες – I, 2, 7; 151) во Христе.

Третья часть I главы (89 строк) является предисловием к
одной из важнейших частей «Путеводителя» – «Книге опре-
делений», и показывает необходимость для раскрытия цер-
ковной веры четкого и однозначного определения основных
богословских понятий.

ΙΙ глава (886 строк) как раз и является «Книгой опреде-
лений». Эта часть труда прп. Анастасия содержит определе-
ния основных богословских понятий (природа, лицо, воля,
действие, свойство, соединение, тление и др.). Некоторые из
этих понятий раскрываются весьма подробно, а для некото-
рых даются только определения.

В первой части III главы (92 строки), являющейся оконча-
нием общеметодологического введения для всей книги, прп.
Анастасий формулирует духовно-нравственные требования

127 Anastasius Sinaita. Viae dux. Turnhout. Leuven, 1981.



 
 
 

к православному экзегету. Во второй части этой главы (32
строки) Синаит говорит об основах, которые могут быть оди-
наково приемлемы для обеих сторон православно-монофи-
зитских диспутов. Преподобный отец перечисляет нестори-
анские заблуждения, которые должен анафематствовать пра-
вославный перед началом полемики, и приводит список из-
бранных Святых Отцов, одинаково почитаемых и православ-
ными и их оппонентами-монофизитами.

IV глава (145 строк, согласно Оглавлению – «Краткое из-
ложение истоков ересей вплоть до Нестория и Севира»), в
которой приводится «Анастасия, смиреннейшего пресвите-
ра святой горы Синай, послание о вере в Домостроительство
Христа Сына Божия ко Святой Кафолической Церкви в Ва-
вилоне»128 (IV, 3–6; 195), описывает историю падения сатаны
и его роль в совращении человека на грехопадение, в убий-
стве Каином Авеля, в появлении идолопоклонства, в изоб-
ретении ересей от ереси Симона-волхва до несторианства,
одинаково осуждаемых и православными и монофизитами.

V глава (81 строка, согласно Оглавлению – «О святых
Соборах») есть краткое изложение истории Вселенских Со-
боров (вплоть до V) с описанием ересей, анафематствован-
ных ими. Рассказывая о возникновении монофизитства, ав-
тор «Путеводителя» кратко упоминает Собор 448 г. в Кон-
стантинополе при свт. Флавиане, осудивший Евтихия, и ΙΙ
Ефесский «разбойничий» собор, низложивший свт. Флави-

128 Современный Каир.



 
 
 

ана. При этом прп. Анастасий свидетельствует, что свт. Фла-
виан скончался от ударов, полученных от участников «раз-
бойничьего» собора (V, 56–57; 207).

VI глава, названная в авторском оглавлении «Откуда про-
исходит учение Евтихия и Севира» (200 строк) излагает ис-
торию возникновения и развития монофизитства вплоть до
его севирианского варианта, причем во второй части главы
прп. Анастасий указывает на аристотелевские истоки данной
ереси, также как арианства, ересей Савеллия и Павла Само-
сатского.

В VII главе «Доказательство, что Севир отверг святых
отцов и узаконил, что их цитаты упразднены» (258 строк)
прп. Анастасий высмеивает и опровергает Севира, кото-
рый утверждает, что после осуждения несторианства ди-
физитские выражения Святых Отцов стали «бесполезными,
непригодными и богохульными» (ἄπρακτοι καὶ ἀργαὶ καὶ
βλάσφημοι – VII, 1, 107; 217) и что вообще следует изменять
христологические догматы.

В VIII главе «Доказательство из Ветхого и Нового Завета
и от самого Моисея и Соломона, что природа и лицо не одно
и то же» (381 строка) преподобный отец приводит многочис-
ленные доказательства из Священного Писания, что «приро-
да» (φύσις) и «лицо» (πρόσωπον) не являются тождествен-
ными понятиями.

Продолжая тему, IX глава «Также выдержки из святого
Собора в Никее, что природа, или сущность, и ипостась не



 
 
 

одно и то же, как считает Севир» показывает различие между
понятиями «природа» и «ипостась» (ὑπόστασις), основыва-
ясь на Никейском Cимволе веры (первая часть – 120 строк)
и святоотеческой традиции (вторая часть главы – 95 строк).

Первые четыре части X главы (согласно Оглавлению –
«Изложение четырех бесед, которые мы провели в Алексан-
дрии с феодосианами и гайанитами, в которых мы их изоб-
личили, что если природа и ипостась – одно и то же, то всех
святых отцов они определяют несторианами, и самого свя-
того Кирилла. В ней и об “Одной природе Бога Слова во-
плотившейся”») приводят запись четырех диспутов, состо-
явшихся между прп. Анастасием и монофизитами в Алек-
сандрии (X.1 – 286 строк, X.2 – 600 строк, X.3 – 62 строки,
X.4 – 49 строк).

Пятая часть X главы (69 строк) толкует выражение свт.
Кирилла Александрийского «одна воплотившаяся природа
Бога Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου σεσαρκωμένη).

XI глава «Замечание о выражении, называющем природу
ипостасью. Откуда оно?» (46 строк) толкует те выражения
свт. Кирилла, где он называет природы ипостасями.

XII глава «О спасительной страсти Христа и о “Святой,
Бессмертный распятый…”» (224 строки) посвящена поле-
мике с монофизитским пониманием теопасхизма (Θεός –
Бог, πάσχω – страдаю). На примере вставки «распятый за
нас» (ὁ σταυρωθείς ὑπέρ ἡμῶν) в Трисвятое монофизита-
ми прп. Анастасий обвиняет оппонентов в усваивании Боже-



 
 
 

ственной природе Христа страданий, распятия и смерти. В
полемике с теопасхизмом еретиков святой отец формулиру-
ет учение об общении свойств Божественной и человеческой
природ Христа.

В XIII «Совместное обсуждение цитат отцов, которые
приводят нам севириане против Халкидонского Собора, и
благочестивое опровержение их» (1117 строк) и XIV «Ам-
мония Александрийского против монофизитов» (212 строк)
главах прп. Анастасий приводит обширную полемику про-
тив ереси афтартодокетов (ἀφθαρτοδοκῆτοι).

В XV «Другая глава против их нового праздничного [по-
слания]» (96 строк), XVI «На слова во Христе обитает вся
полнота Божества129, благочестивое толкование» (52 стро-
ки) и XVII «Доказательство, что не совоплотился с Сыном
Отец или Святой Дух» (59 строк) главах автор «Путеводи-
теля» полемизирует с дамианизмом. Эта ересь фактически
повторяет внутри монофизитства ересь Савеллия, сливаю-
щую Три Ипостаси Троицы в одну. Вследствие этого дамиа-
ниты учили, что все свойства, исповедуемые во Едином от
Святой Троицы Христе должны одинаково усваиваться и От-
цу и Святому Духу. Синаит показывает, что не только хри-
стология, но и триадология монофизитов является еретиче-
ской. Прп. Анастасий православно разъясняет, как воплоще-
ние Слова сочетается с неизменностью Божественной при-
роды.

129 Ср.: Кол. 2:9.



 
 
 

В XVIII «Против неправильного понимания антропологи-
ческого образа для Христа» (66 строк) и XIX «Глава нече-
стивого павлианиста» (45 строк) главах затрагивается про-
блема употребления так называемой «антропологической
парадигмы» в христологии.

В XX главе «Основные умозаключения против безумных
севириан» (94 строки) преподобный отец в виде кратких во-
просов-апорий, направленных к монофизитам, опровергает
их утверждение, что после соединения во Христе Божества
и человечества можно говорить только об одной природе в
Нем.

XXI глава «Другая краткая глава, в которой доказа-
тельство, что нельзя изменять догматы на противополож-
ные» (201 строка) резюмирует аргументацию VI–X глав, сви-
детельствуя, что Святые Отцы, жившие как во время Несто-
рия, так и до него, благочестиво (так как исповедовали со-
единение по ипостаси) употребляли дифизитские выраже-
ния, несмотря на то, что такие еретики, как Артемон, Ори-
ген, Павел Самосатский, Феодор Мопсуэстийский и Диодор
Тарсийский, основывая свое учение на разделении природ
и лиц во Христе, активно использовали в христологии язык
«двух природ». Для лучшей убедительности прп. Анастасий
показывает единодушие Нестория Павлу Самосатскому па-
раллельным цитированием. В конце главы Синаит кратко
формулирует православное исповедание двух совершенных
природ Христа: чистого Божества и безгрешного человече-



 
 
 

ства, нераздельно ипостасно соединенных.
В XXII главе «Запись основных апорий к нам от неверую-

щих. И глава Андрея несторианина» (328 строк) своего тру-
да прп. Анастасий обсуждает проблемы истолкования Свя-
щенного Писания и Святых Отцов, возникшие в ходе диспу-
тов с монофизитами.

В первой и второй частях XXIII главы «Сжатое изложение
против гайанитов» (251 строка) Синаит возвращается к по-
лемике с афтартодокетами, в том числе и приводит запись
богословского диспута, состоявшегося в Александрии.

В схолии, заканчивающей XXIII главу, прп. Анастасий
возвращается к полемике с монофизитами, которая отраже-
на в пятой части X и XI главах, по поводу Кириллова выра-
жения «одна воплотившаяся природа Бога Слова».

В последней, XXIV главе (140 строк, согласно Оглавле-
нию – «Отрицание из святого Дионисия, говорящее, что
«Отец или Святой Дух никак не соучаствовали Воплощению
Слова, разве только благоволением». Это касательно фразы
Севира, что Отец и Святой Дух совоплотились с Сыном»)
преподобный отец вновь возвращается к теме, освещенной в
XV–XVII главах. С помощью слов Дионисия Ареопагита из
главы «О соединенном и раздельном богословии» труда «О
божественных именах» и комментариев к нему прп. Макси-
ма Исповедника Синаит раскрывает православное учение о
влиянии Воплощения Бога Слова на внутритроичные отно-
шения.



 
 
 

В заключение главы и всего труда (XXIV, 93-140; 359)
автор просит читателей простить его за возможные погреш-
ности – «ведь только Бог безошибочен» (XXIV, 133–134;
359),  – и вновь ссылается на авторитет отцов I и II Все-
ленских Соборов, утвердивших различие между понятиями
«природа» и «ипостась», а также предостерегает от измене-
ний и вставок, которые могут быть внесены в его труд при
переписывании и могут исказить догматический смысл «Пу-
теводителя».

Итак, хотя структура «Путеводителя» довольно сложна,
но нельзя отказать ей в хорошей продуманности. Первые три
главы формулируют философско-богословский аппарат и
духовно-нравственные основы христологического богослов-
ствования, а также антиеретической полемики. В следующих
главах терминология обильно иллюстрируется ссылками на
Священное Писание и святоотеческое Предание. Дано исто-
рическое описание возникновения ересей вплоть до несто-
рианства и монофизитства во всем его многообразии, указа-
ны их философские и богословские корни. Подробно разби-
раются выражения Святых Отцов, опираясь на которые мо-
нофизиты формулировали свою христологию, дано их пра-
вославное толкование. В основной же части труда дана поле-
мика со всеми основными течениями монофизитства, в хо-
де которой подробно разбираются и опровергаются их аргу-
менты. Большая часть этой полемики – описание реально со-
стоявшихся диспутов между прп. Анастасием и монофизит-



 
 
 

скими богословами.



 
 
 

 
II. Христологическая терминология

прп. Анастасия Синаита
 
 

2.1. Основы полемики с монофизитами
 

Уже в I главе «Путеводителя», в первой ее части, назван-
ной автором «Краткое предуготовление, проясняющее тру-
долюбцу то, что следует прежде изучать и знать» (I, 1, 1–3;
148), прп. Анастасий Синаит формулирует основы полемики
с монофизитами и тем самым определяет задачу всего сво-
его труда: дать православным методологический богослов-
ско-философский аппарат, сформулировать духовно-нрав-
ственные основы для познания веры и для полемики с ере-
тиками, передать православным свой опыт антимонофизит-
ской борьбы.

Но в основе подготовки к такой полемике лежит не только
и не столько знание основ философии, книжного богословия
и полемических методов, но необходимость «предваритель-
но жить свято и иметь в себе вселившегося Духа Божиего» (I,
1, 4–5; 148), ведь причина ересей – страсти тщеславия, среб-
ролюбия, человекоугодничества и высокомерия (III, 1, 56–
79; 193). В этих словах автор кратко сформулировал свято-
отеческое учение о ступенях Богопознания, наиболее полно
представленное в трудах свт. Григория Нисского «О жизни



 
 
 

Моисея законодателя» и «Точное изъяснение Песни песней
Соломона». В словах о познании православных догматов не
интеллектом, а душой или сердцем (у прп. Анастасия бук-
вально «грудью» – ἐκ στήθους – I, 1, 7; 148), автор «Путево-
дителя» кратко ссылается на роль сердца как «гносеологиче-
ского принципа», на которой особенно акцентировали вни-
мание церковные писатели аскетического направления 130, а
также говорит о роли догматов в Богопознании и духовной
жизни, пророчески отвергая адогматизм131.

Само название труда, которое прп. Анастасий дает и объ-
ясняет в третьей части I главы, «Ὁδηγός» («Путеводитель»)
взято из слов Спасителя: Когда же приидет Он, Дух истины,
то наставит (ὁδηγήσει) вас на всякую истину (Ин. 16:13).
Автор объясняет своим читателям, желающим противосто-
ять многим формам монофизитства, особенно в Алексан-
дрии (I, 3, 29; 156), что ни учение Священного Писания и
Святых Отцов, ни знание философско-богословских дефи-
ниций и полемической методики нисколько не помогут им
ни в борьбе с монофизитами, ни в духовной жизни, если Свя-
той Дух не пребывает в них как путеводитель (ὁδηγός).

Богословской основой для собеседований с оппонентами

130 См., напр.: Зарин С. Аскетизм по православно-христианскому учению. М.,
1996. С. 392–394, 577–582.

131 О значении догматов и догматических систем в духовно-мистической жиз-
ни человека рассуждает Владимир Лосский в своей работе «Очерк мистического
богословия Восточной Церкви»: Лосский В. Н. Боговидение. М., 2003. С. 113–
115.



 
 
 

может быть лишь базис, который является непререкаемым
авторитетом для обеих сторон. Это, в первую очередь, Свя-
щенное Писание. Прп. Анастасий кратко формулирует ос-
новы библейской экзегетики. Во-первых, изучение Священ-
ного Писания требуется совершать «со страхом» и «в про-
стоте сердца» (I, 1, 13–14; 149). Во-вторых, не следует ис-
следовать того, что в Писании обойдено молчанием (I, 1,
15–17; 149). Правда, тут же в схолии Синаит оговаривает-
ся, что «некоторые предания Церковь восприняла также в
неписанном виде» (I, 1, 22–24; 149). Наконец, следует сре-
ди высказываний (как Писания, так и Святых Отцов) разли-
чать «слова, которые говорятся определенно, и в другой раз
как-то промежуточно, и снова неточно и простодушно» (I, 1,
18–20; 149). Например, слова Псалмопевца всякий человек
ложь (Пс. 115:2) говорят о нравственном падении человека,
а не об изначальной греховности человеческой природы, из-
за чего якобы, по словам афтартодокетов, безгрешный Хри-
стос не может иметь свойств человеческой природы.

Призывая здесь православных изучать Писание «со стра-
хом» и «в простоте сердца», прп. Анастасий далее обвиня-
ет еретиков в том, что они как раз делают это «со злым
умыслом» (κακούργως – I, 1, 14; 149). Так, Синаит свиде-
тельствует, что Севир использует в своей полемике с защит-
ником Халкидонского Собора Иоанном Грамматиком Кеса-
рийским (начало VI в.)132 перевод Ветхого Завета, сделан-

132  Об этом богослове мы знаем в основном лишь из книги Севира «Про-



 
 
 

ный для иудеев Акилой, который удалил из него множество
так называемых «мессианских» мест133 (VI, 1, 31–36; 208–
209. VI, 1, 81–85; 210), и вообще превратно толкует все Свя-
щенное Писание, подражая еретическому толкованию Ари-
ем слов Иоанна Богослова В начале было Слово (Ин. 1:1)
(XXII, 1, 3-23; 340. XXII, 2; 340–343). Примеры толкования

тив Грамматика», опубликованной в 519  г. уже после низвержения Севира с
кафедры Антиохийского патриарха (512–518). Сама «Апология Халкидонского
Собора» пресвитера Иоанна Грамматика не сохранилась и может быть частич-
но реконструирована как раз по полемике против нее Севира. Иоанн Грамма-
тик был одним из первых православных богословов, которые стали применять
в христологии триадологическую терминологию, разработанную Каппадокийца-
ми. (Grillmeier A. Christ in Christian Tradition. V.2: From the Council of Chalkedon
(451) to Gregory the Great (590–604). Part 2: The Church of Constantinople in the
sixth century. London, Louisville (Kentucky): Mowbray, WJK, 1995. P. 24–25). Наи-
более подробно на русском языке об этом апологете Халкидонского Собора мож-
но ознакомиться в кандидатской диссертации, подготовленной в Московской ду-
ховной академии и защищенной в Общецерковной аспирантуре и докторанту-
ре, – Кожухов С. А. Терминология Иоанна Кесарийского Грамматика. М., 2013.
В ближайшее время ожидается публикация монографии, составленной на осно-
вании данной диссертации.

133 По свидетельству свт. Епифания Кипрского (О мерах и весах, гл. 14–15. О
семидесяти толковниках и о тех, которые ложно истолковали Святое Писание)
Акила происходил из язычников и был тестем римского императора Адриана
(117–138). Став христианином, он не отказывался от прежних своих занятий
астрологией. Обличения и увещевания христианских учителей привели его не к
покаянию, а к отречению от христианства и переходу в иудейство. Именно тогда
(около 125 г.) он и составил свой перевод Ветхого Завета на греческий язык. О
тенденциозном, антихристианском переводе Акилой мессианских мест Ветхого
Завета свидетельствует и сщмч. Ириней Лионский (Против ересей. III 21. 1).
Этот перевод поместил в третью колонку своих Гекзаплов Ориген (См.: Тов Э.
Текстология Ветхого Завета. М., 2003. С. 140–141).



 
 
 

Священного Писания самим прп. Анастасием мы рассмотре-
ли в нашей дипломной работе134, посвященной «Трем Сло-
вам об устроении человека по образу и по подобию Божие-
му».

Кроме Писания, общепринятым базисом для богослов-
ского диспута с монофизитами являются творения Святых
Отцов, живших до Халкидонского Собора (I, 1, 53–56; 150).
Цель православного – опровергнуть главный аргумент мо-
нофизитов, состоящий в том, что вероопределение данного
Собора противоречит предшествующей святоотеческой тра-
диции. В конце третьей главы «Путеводителя» прп. Анаста-
сий приводит имена тех Святых Отцов, чьи творения и со-
ставляют эту дохалкидонскую традицию (III, 2, 18–32; 194–
195), и на мнения которых Синаит ссылается на протяжении
всего текста «Путеводителя». Это не означает, что препо-
добный отец ограничивается древними Отцами. Он активно
использует достижения послехалкидонского православного
богословия: уже упомянутого Иоанна Грамматика Кесарий-
ского, Леонтия Византийского, прп. Максима Исповедника.
Дабы самим именем этих защитников православного учения
не спровоцировать монофизитов сразу же отвергнуть их ар-
гументацию, прп. Анастасий приводит их терминологию и
богословские доводы без ссылки на авторство.

Прп. Анастасий говорит, что перед началом диспута необ-

134 Адриан (Пашин), иером. Антропология преподобного Анастасия Синаита:
Дипломная работа / Машинопись. М. Сретенская Духовная Семинария, 2005.



 
 
 

ходимо анафематствовать ереси и заблуждения, ложно при-
писываемые монофизитами православным, и прежде всего
несторианство (I, 1, 44–52; 150. III, 2; 194–195). Необхо-
димость анафематствования несторианства перед общени-
ем с монофизитами вытекает из того, что последние обви-
няли православных последователей Халкидонского Собора
в несторианстве. Действительно, история Церкви свидетель-
ствует, что орос этого Собора толковался и в несторианском
смысле, будто бы в нем говорится о некой новой ипостаси
Христа, в которую вошла Ипостась Бога Слова и человече-
ская ипостась. Об опасности несторианства и несторианско-
го понимания Халкидонского Собора прп. Анастасий гово-
рит, не жалея эмоций:

Тогда-то, не имея силы сражаться против
Божественной природы, он (диавол – и. А.) повернул
войска против плоти Христовой, после арианского
хора выкопав Харибду разделения, отделив плоть
Христа от Божества рассечением надвое единого
Христа. Основоположниками же такового разделения
явились Феодор Антиохийский и Диодор Тарсийский.
От них, словно некая корень чемерицы, произросла
халдейская свинья – ассириец Несторий, и до ныне
испускающий свои [еретические] нечистоты через
своих последователей. Изгнанный из Константинополя
в ссылку в Месопотамию, он и там продолжал
распространять яд и нечистоты [своей ереси], так
что, разливаемые из этого губительного [источника],



 
 
 

они оскверняли почти весь Восток. Против него мы
составили книгу, пригвоздив к позорному столбу его
хитрость и коварство, и направляем туда трудолюбивых
братьев. И все-таки следует признать, что сегодня
нет ничего зловреднее ереси Нестория, и выявить ее
яд. Ибо часто ради постыдной корысти и славы они
лицемерно называют Христа Богом, а Святую Деву
Богородицей, анафематствуют Нестория и отвергаются
выражения «два лица во Христе». При этом желающий
обличить их коварство, пусть напомнит им Собор
блаженного Кирилла против Нестория: принимают
ли они его от всего сердца, ведь там все ясно
сказано. Так обстоит дело в отношении Нестория –
иудействующего нечестивца и халдейской ассирийской
свиньи. Ведь Святая Церковь отвергает его по причине
разделения [им] природ во Христе, как и Севира с его
[последователями] из-за слияния природ (IV, 114–145;
200–203).

Перед собеседованием необходимо также четко опреде-
лить важнейшие богословские понятия на основании Преда-
ния и Писания, а не философии (I, 3; 155–158). Данную за-
дачу автор «Путеводителя» решает во II главе своего труда,
так называемой «Книге определений».

Далее прп. Анастасий перечисляет методы ведения бо-
гословских диспутов. Эти методы проверены Синаитом на
многочисленных православно-монофизитских дискуссиях,
часть которых описаны и дословно воспроизведены в «Пу-
теводителе». Во-первых, приступая к диспуту с инославны-



 
 
 

ми оппонентами, необходимо тщательно изучить их сочине-
ния и образ мыслей. Сам прп. Анастасий призывает «знать
с точностью мудрования противников и погружаться в их
писания, так как мы часто можем, исходя из них, посрам-
лять их» (I, 1, 8-10; 148), ибо «не повредит иметь знание
из [творений] этих еретиков, [написанных к другим] ерети-
кам, и, сообразуясь с ними, вышибать клином клин нечести-
вых» (XIX, 43–45; 331). Синаит, таким образом, часто сво-
дит их аргументы к старым ересям – манихейству, докетиз-
му, савеллианству и аполлинарианству, осуждение которых
не отрицали и монофизиты. Зачастую Синаит приводит ар-
гументы несториан и иудеев, дабы опровергнуть учение мо-
нофизитов, не чураясь использовать оружие одних еретиков
против других.

Во-вторых, православному полемисту следует знать исто-
рию Церкви и хронологию возникновения ересей (Ι, 1, 34–
36; 149). Для этого автор «Путеводителя» помещает в IV–VI
главах историю возникновения ересей и историю борьбы с
ними Церкви. Знание исторического контекста позволяет са-
мому прп. Анастасию опровергать утверждение Севира, что
после возникновения несторианства необходимо отвергнуть
дифизитские выражения как неточные, даже если они и при-
надлежат Святым Отцам.135

В-третьих, прп. Анастасий призывает встречаться для бе-
сед только со знающими еретиками, дабы они и слушающий

135 Более подробно об этом мы скажем в параграфе 3.2.



 
 
 

диспут народ после победы православной стороны не смогли
бы оправдаться тем, что другие их представители, более ком-
петентные в богословии, нашли бы более сильные аргумен-
ты в защиту своего учения. При этом у оппонентов должна
быть потребность в познании нашей веры (I, 1, 11–12; 149),
а не пустое стремление любой ценой доказать свою правоту.
Для этого «необходимо до собеседования потребовать клят-
вы от противника, что он не попирает совесть ни в одном
произнесенном им слове» (I, 1, 41–43; 150), и не позволять
оппоненту в случае затруднения переменять тему разговора
(I, 1, 38–40; 149).

Наконец, прп. Анастасий призывает православных поле-
мистов не чураться и некоей хитрости. Примеры такой «гре-
ческой» хитрости мы видим в описанных в X главе «Путе-
водителя» диспутах прп. Анастасия с монофизитами.

Так, в ходе первого диспута (X.1; 241–250) прп. Анаста-
сий якобы под давлением монофизитских аргументов при-
творно пошел им на уступку и подписал с ними компромисс-
ное определение о том, что везде, где есть природа, суще-
ствует и лицо, «ибо нет безличной природы» (X.1, 1, 36;
242). На самом деле Синаит сделал это не ради икономии для
объединения церквей, а действуя согласно словам пророка с
лукавым – по лукавству его (Пс. 17:27) и «с неким притвор-
ством и благочестивым лукавством» (X.1, 1, 26–27; 242). За-
тем преподобный отец привел многочисленные дифизитские
цитаты дохалкидонских Святых Отцов, в том числе свтт.



 
 
 

Иринея Лионского, Афанасия Великого, Григория Богосло-
ва, Григория Нисского, Амфилохия Иконийского, Амвро-
сия Медиоланского, Иоанна Златоуста, Прокла Константи-
нопольского, Ефрема Антиохийского, прп. Исидора Пелуси-
ота и самого свт. Кирилла Александрийского (X.1, 2; 243–
250). После этого в среде монофизитов возникла скандаль-
ная ситуация – лидеры «онемели, умолкли, зажали рот, при-
шли в замешательство, испугались, смутились» (X.1, 3, 7–8;
250), а простой народ из монофизитских церквей кричал и
шумел, негодуя, что их лидеры обвиняют столь уважаемых
Святых Отцов – в том числе и самого свт. Кирилла – в несто-
рианстве. Толпа уже сама, без участия своих посрамленных
и молчащих, но не желающих раскаяться лидеров стала кри-
чать, что определение Халкидонского Собора о двух совер-
шенных природах Христа, соединенных по ипостаси, совер-
шенно верно и соответствует учению Святых Отцов (X.1, 3;
250).

Во время второго диспута (X.2; 251–269) прп. Анаста-
сий предложил своим оппонентам-монофизитам – монаху
Иоанну по прозвищу Зига136 и Григорию по прозвищу Ни-
стазон137 – вероопределение, составленное Синаитом из ци-
тат тех же дохалкидонских Святых Отцов, но представлен-
ное им как «догматический томос Флавиана епископа Кон-
стантинопольского, который написан ко Льву папе Римско-

136 Ζυγᾶ – шест.
137 Νυστάζων – ленивый, дремлющий.



 
 
 

му о Воплощении Христа истинного Бога нашего» (Χ.2, 7,
80–82; 265). Лидеры монофизитов сразу же отвергли это ве-
роопределение, не столько из-за самого содержания, сколь-
ко из-за имен ненавистных им борца с Евтихием и Диоско-
ром свт. Флавиана и свт. Льва, чей Томос лег в основу Хал-
кидонского ороса. После этого повторилась ситуация перво-
го диспута. Когда оказалось, что Иоанн и Григорий анафе-
матствовали не Флавиана, а Святых Отцов – в том числе и
свт. Кирилла Александрийского, – чьи цитаты вошли в со-
ставленное Синаитом вероопределение, то «с последнего ме-
ста встал простой гражданин, покрывая их позором и гро-
зя побить их камнями» (Χ.2, 7, 170–171; 268). Таким обра-
зом, и это собеседование закончилось «всенародным триум-
фом» (Χ.2, 7, 172; 268) прп. Анастасия и «всенародный по-
зором» (Χ.2, 7, 173; 268) монофизитов – оппонентов Сина-
ита.

Во время третьего диспута, состоявшегося в присутствии
представителя государственной власти августала 138, в кото-
ром со стороны монофизитов на этот раз участвовали уже и
некоторые епископы, прп. Анастасий еще раз обманул сво-
их оппонентов. «Желая при всех обнаружить и обнародовать
яд, скрытый в их сердце и во всей их церкви» (X.3, 32–34;
270), он написал на папирусе: «Я, Анастасий монах святой
горы Синай, исповедую, что Сам Бог Слово, рожденный от
Бога Отца прежде всех веков, Сам распят, был избиваем,

138 Αὐγουστάλιος – императорский префект Египта.



 
 
 

страдал и воскрес» (X.3, 36–40; 270). Подав монофизитам
этот папирус и видя их одобрение написанного, Синаит обе-
щал служить с ними, как только они подпишут это исповеда-
ние. Каково же было их замешательство, когда прп. Анаста-
сий заявил им: «Христос пострадал за нас плотию (1 Пет.
4:1), теопасхиты, а не Божеством; плотию пострадал, как бо-
гословствует апостол Петр, а не Божеством, как кощунствует
Севир и как вы ныне подписали. Ибо, желая обнажить все
злословие в вашей душе, я написал, указав в папирусе голое
Божество Бога Слова, не вспомнив ни плоть, ни вочеловече-
ние, ни Рождество от Святой Девы» (X.3, 50–57; 271). Папи-
рус с подписями монофизитов под сомнительным исповеда-
нием Синаит оставил у себя, и обещал свидетельствовать с
помощью него против еретиков на Страшном суде.

Для современного человека подобные методы «благоче-
стивой хитрости» (X.1, 1, 27; 242) борьбы с оппонентами ка-
жутся весьма сомнительными обманами, подлогами и про-
вокациями. Однако прп. Анастасий по собственному опыту
понимал, что лидеров еретиков почти ничто не может заста-
вить отказаться от своих ложных убеждений, тогда как про-
стые люди, видя неправоту своих вождей, способны к пока-
янию и соединению с Православной Церковью.

К таким «благочестивым хитростям» можно отнести и ис-
пользование аргументов одних еретиков и даже противни-
ков христианства против других еретиков, «ибо уничтожить
врагов можно и с помощью вражеского оружия» (XIV, 1,



 
 
 

70–72; 316). Так, он использует против монофизитов доводы
несторианина Марона Эдесского, который спорил с Синаи-
том (XIII, 10, 101–111; 314). Аналогично прп. Анастасий на-
правляет против монофизитов аргументацию некоего иудея
Коллута, которую тот использовал против самого Синаита
в беседе в Антинополисе (XIV, 1, 37–67; 315–316). Святой
отец приводит две несторианские цитаты, свидетельствую-
щие о том, что эти две противоположные ереси сходятся в
понимании терминов «природа» и «ипостась» (XXII, 4, 18–
69; 346–347. XXII, 5, 2-25; 348–349). А с помощью аргумен-
тов иудея Филона Александрийского (XIII, 10, 23–79; 311–
312)139 и неоплатоника Порфирия (XIII, 8, 14–22; 304)140, ко-
торые пытались доказать, что Христос не является Богом,
прп. Анастасий в полемике с афтартодокетами доказывает
тленность плоти Христа до Его Воскресения.

139 Прп. Анастасий использует вторичный источник: берет цитату Филона из
полемики ныне малоизвестного защитника Халкидонского Собора Аммония
Александрийского (V или VI в.) против основателя афтартодокетизма Юлиана
Галикарнакского. Произведения св. Аммония сохранились лишь во фрагментах.
См.: Э. П. Г. Аммоний Александрийский // Православная энциклопедия. Т. II.
М., 2001. С. 174.

140  Антихристианские произведения Порфирия не сохранились. Отдельные
фразы из этих произведений сохранились у Святых Отцов, полемизирующих с
Порфирием.



 
 
 

 
2.2. Сборники богословско-
философских определений

 
II глава «Путеводителя», которую редактор со-

временного издания Karl-Heinz Uthemann назвал
Definitionensammlung141 («Книга определений»), представ-
ляет собой набор философских дефиниций с богословским
комментарием. Прежде чем рассуждать и спорить с еретика-
ми о таинстве Домостроительства, прп. Анастасий предла-
гает определиться с основными богословскими понятиями,
ибо «приступающий к изложению догматических вопросов
без знания определений уподобляется слепцу…» (II, 1, 22–
24; 159).

История догматических споров богата примерами, иллю-
стрирующими, как одни и те же термины, одни и те же дог-
матические формулы могут пониматься по-разному. Ярчай-
ший пример – многолетние триадологические споры, в кото-
рых важную часть занимала филологическая составляющая:
споры о термине единосущный (ὁμοούσιος), принятом на I
Вселенском Соборе, но ранее скомпрометированном ереси-
архом Павлом Самосатским и осужденном Антиохийским
Собором в 268 г., различное понимание значения терминов
сущность (οὐσία), ипостась (ὑπόστασις) и лицо (πρόσωπον).
Только благодаря великим Каппадокийским Отцам Церковь

141 Anastasius Sinaita. Viae dux. Turnhout. Leuven, 1981.



 
 
 

получила ясное и общепринятое понимание этих определе-
ний.

В эпоху христологических споров ситуация во многом по-
вторилась. Однозначного понимания этих и других осно-
вополагающих богословских терминов в уже христологиче-
ском применении не было и тогда. Особенно ярко это про-
явилось в связи с интерпретацией наследия признанного и
православными и монофизитами непререкаемого церковно-
го авторитета свт. Кирилла Александрийского, допускавше-
го в своих трудах некоторую терминологическую неаккурат-
ность.

Многие богословы – как православные, так и их оппонен-
ты – сознавали, что традиционная терминология не позво-
ляет изложить христологическое учение с достаточной глу-
биной и точностью. Поэтому нарастала необходимость упо-
рядочить богословский язык. Египетский монах Нефалий со
своей «Апологией» был, по всей видимости, первым, кто
попытался в диалектическом синтезе соединить дифизит-
скую христологию Халкидона и богословский язык «еди-
ной природы» свт. Кирилла Александрийского.142 «Аполо-
гия» Нефалия не сохранилась, но некоторое представление
о ней дают фрагменты, сохранившиеся в двух полемических
«Словах к Нефалию» Севира Антиохийского.143

142 См., напр.: Давыденков Олег, свящ. Христологическая система Севира Ан-
тиохийского: Догматический анализ. М., 2007. С. 18.

143  Severi Antiocheni orationes ad Nephalium, ed. et trad. J. Lebon. Corpus



 
 
 

В начале VI века на Востоке появилась простран-
ная «Апология», принадлежавшая перу пресвитера Иоанна
Грамматика Кесарийского, которая также не сохранилась, но
может быть частично реконструирована по ответу на нее то-
го же Севира.144 Иоанн Грамматик, стремившийся вслед за
монахом Нефалием защитить халкидонское учение о двух
природах во Христе, предпринял серьезную работу по уточ-
нению богословских понятий и упорядочению христологи-
ческой терминологии. Его главной заслугой было предложе-
ние применять в христологии язык, разработанный велики-
ми Каппадокийцами для триадологии. Прп. Анастасий Си-
наит свидетельствует в «Путеводителе», что – кроме Нефа-
лия и Иоанна Грамматика Кесарийского – были и другие,
не названные им по имени, сторонники Халкидонского Со-
бора, составлявшие свои сборники философско-богослов-
ских определений, применимых для христологии (VI, 1, 21–
23; 208). Например, еще одним таким произведением было
«Преуготовление» пресвитера Феодора Раифского, 145 напи-
санное в 580–620 гг.146

Севир Антиохийский ответил Иоанну Грамматику своим

Scriptorum Christianorum Orientalium 119, 120; Scryptores Syri 4, 7. Louvain, 1949.
144 Richard M. Iohannis Caesariensis presbyteri et grammatici opera qui supersunt.

Turnhout, 1977. P. 6–58.
145 Феодор Раифский. Преуготовление // Анастасий Синаит, прп. Избранные

творения. М., 2003. С. 375–458.
146 Сидоров А. И. Пресвитер Феодор Раифский и его сочинение // Анастасий

Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 371–374.



 
 
 

фундаментальным трудом «Против нечестивого Граммати-
ка», в котором он сформулировал свою христологическую
терминологию.147 Это догматическое произведение сдела-
лось в глазах монофизитов своего рода «богословской сум-
мой», по которой учились богословию многие последующие
поколения последователей Севира. 148

Итак, как православные, так и неправославные авторы, на-
чиная с VI века, стали предварять свои богословские трак-
таты сборниками основных терминов и понятий. Впослед-
ствии по такому же принципу прп. Иоанн Дамаскин постро-
ил свой труд «Источник знаний», начинающийся «Философ-
скими главами». В этом он был не оригинален. Одним из
его предшественников, предварявших изложение церковно-
го вероучения философско-логическими введениями, был
прп. Анастасий Синаит. Важность такого сборника фило-
софско-богословских определений подтверждается также и
тем, что «Книга определений» – то есть вторая глава «Пу-
теводителя»,  – как мы сказали выше, имеет в некотором
смысле «независимую» от остального текста «Путеводите-
ля» судьбу.149

147  Severi Antiocheni liber contra impium Grammaticum, ed. et trad. J. Lebon.
CSCO 93, 94; 101, 102; 111, 112; Scryptores Syri 45, 46; 50, 51; 58, 59. Paris,
Louvain, 1929–1938.

148 Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антиохийского:
Догматический анализ. М.: ПСТГУ, 2007. С. 19–20.

149 См. параграф 1.3.



 
 
 

 
2.3. Метод построения определений

 
Приступая к рассуждению об основных богословских по-

нятиях, автор «Путеводителя» формулирует метод, который
принят и в современных богословских (и не только бого-
словских) словарях150: сначала дать определение термина,
затем его этимологию и, наконец, с помощью примеров по-
яснить, как этот термин необходимо понимать и как он со-
относится с другими понятиями.

Всякий серьезный предмет или вопрос исследования
предполагают некоторые три испытания и вопроса,
которые мы задаем противникам, например: «Что есть
Бог?», «Почему Он называется Богом?» и «Сколькими
способами можно мыслить понятие «Бог»?»́ И когда
мы спрашиваем: «Что есть Бог?», то ясно, что
ищем определение вещи; когда задаем «Почему Он
называется Богом?»  – требуем этимологии имени;
а когда говорим «Сколькими способами можно мыслить
понятие «Бог»?»  – требуем от наших противников
ответа на вопрос о том, сколькими способами можно
нам говорить о Боге. (II, 1, 8-18; 158).

Этой методики прп. Анастасий будет неукоснительно дер-
жаться, формулируя в «Книге определений» все важнейшие
философско-богословские и даже совершенно далекие от

150 См., напр.: A Patristic Greek Lexicon / Ed. by G. W. H. Lampe. Oxford: The
Clarendon Press, 1968. xlix, 1586 p.



 
 
 

богословия понятия.
Прежде, чем давать определения тем или иным поняти-

ям, Синаит определяет само понятие «определение», то есть
формулирует требование к определению той или иной вещи.
В качестве примера прп. Анастасий использует определение
понятия «человек»:

Определение есть краткое высказывание,
обнаруживающее в вещи подлежащую сущность (Ὅρος
ἐστι λόγος σύντομος δηλωτικός τῆς ὑποκειμένης οὐσίας
τῷ πράγματι). Называют же определениями151, так
как они являются словно глазами152, очами вещей
и как бы определяют153, то есть замыкают кратко
силу мысли. Например, вместо того чтобы говорить:
«Человек есть сущность из плоти, души, разума, крови,
стихий и многого другого», мы даем такое определение:
«Человек есть живое существо разумное, смертное,
могущее вместить ум и знание»154. (ἄνθρωπός ἐστι
ζῷον λογικόν θνητόν νοῦ καὶ ἐπιστήμης δεκτικόν) (II,

151 ὅρος
152 ὅρασις (в тексте ὁράσεις)
153  ὁρίζω – дословно: ограничивать, определять (то есть ставить пределы).

Отсюда слово «горизонт».
154  Классическое античное определение человека, воспринятое и

христианскими авторами. См., напр.: Порфирий. Введение в категории
Аристотеля, гл. 7: «Род для каждого вида – один, например, для человека
– живое существо, а различающих признаков – несколько, например –
разумность, смертность, способность обладать мыслью и знанием, чем
(каковыми свойствами) он (человек) отличается от других живых существ».



 
 
 

1, 27–36; 159).

Эта дефиниция определения восходит к формуле, дан-
ной еще Аристотелем в его «Топике»: «Определение есть
речь, обозначающая суть бытия [вещи]»155. О том, что опре-
деление должно обнаруживать сущность вещи, говорит и
неоплатоник Порфирий во «Введении в Категории Аристо-
теля»: «…определительное высказывание и высказывание,
выражающее сущность, которое есть определение».156 Прп.
Иоанн Дамаскин повторяет мысль прп. Анастасия Синаи-
та, при этом дословно воспроизводя определение челове-
ка: «Определение есть краткое высказывание, выражающее
природу подлежащей вещи, то есть высказывание, обознача-
ющее эту природу немногими словами.157 Например: чело-
век есть смертное и разумное живое существо, могущее вме-
стить ум и знание».158

155 ἔστι δ᾿ ὅρος μέν λόγος ὁ τὸ τί ἦν εἶναι σημαίνων (Thesaurus linguae graecae
on-line (далее – TLG): Top 101b.38). Это перевод из академического издания
Аристотеля (Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 2. М., 1978. С. 352–
353). А. Ф. Лосев переводил Аристотелевский термин «τὸ τί ἦν εἶναι» (букваль-
но, «то, что стало быть») словом «чтойность», которое тоже указывает на суть
вещи (см.: Лосев А. Ф. История античной эстетики. Аристотель и поздняя клас-
сика. М., 1975. С. 94–95).

156 Ὁριστικός λόγος καὶ ὁ τῆς οὐσίας δηλωτικός λόγος, ὅστις ἐστὶν ὀρισμός
(TLG: In Aristotelis categorias expositio per interrogationem et 4,1.65.10)

157  Ὁρισμός ἐστι λόγος σύντομος δηλωτικός τῆς φύσεως τοῦ ὑποκειμένου
πράγματος τουτέστιν ὁ λόγος ὁ δι᾿ ὀλίγου σημαίνων τὴν φύσιν τοῦ ὑποκειμένου
πράγματος.

158 TLG: Dialectica 8.2–6.



 
 
 

Таким образом, на человека, который пытается дать опре-
деление той или иной вещи, налагается задача немногими
словами обозначить сущность этой вещи. Согласуясь с об-
щецерковным учением о Богопознании, выработанным ве-
ликими Каппадокийцами в полемике с Евномием, прп. Ана-
стасий утверждает, что Бог является непознаваемым по сущ-
ности и потому не поддающимся определению (II, 1, 52–
59; 160). Бог Сам как Творец всего является «Определени-
ем определений (Ὅρος τῶν ὅρων)», Он «определяет все», то
есть только Он в полноте знает сущность каждой вещи, а Сам
«ничем не определяется» (II, 1, 47–48; 160). Трудно позна-
ваемыми и потому трудно определяемыми являются сущно-
сти нематериальных тварей: ангелов, душ и бесов (II, 1, 59–
60; 160).

 
2.4. Различные высказывания

 
Никакое богословие невозможно без использования суж-

дений, которые прп. Анастасий вслед за Аристотелем, сфор-
мулировавшим учение о суждениях в трактате «Об истол-
ковании»159, разделяет на следующие типы: утверждения и
отрицания. Утверждение (κατάφασις) есть положительное
суждение о чем-либо; каждому такому утверждению проти-
востоит его отрицание (ἀπόφασις): «Утверждение есть мне-

159 «Утверждение есть высказывание чего-то о чем-то. Отрицание есть выска-
зывание, [отнимающее] что-то от чего-то» (Аристотель. Категории 17a. 25–27).



 
 
 

ние или суждение, высказываемое о чем-либо; например, ко-
гда мы говорим: “река берет начало» или «правитель вхо-
дит”. Отрицание же есть опровержение утверждения; напри-
мер, “река не берет начало” или “правитель не входит”» (II,
7, 73–77; 182).

Прп. Иоанн Дамаскин в своих «Философских гла-
вах» (глава LXIV)160 вслед за прп. Анастасием воспроизво-
дит учение Аристотеля о двух противоположных типах суж-
дения.

В богословии часто приходится иметь дело с употребле-
нием слов в несобственном смысле слова (κατάχρησις). Свя-
щенное Писание, для которого характерен образный язык,
далекий от терминологической точности и определенности,
необходимых для философских трактатов, особенно насы-
щено такими высказываниями. Использование образов Свя-
щенного Писания в качестве точных богословских опреде-
лений зачастую может привести к еретическим заблуждени-
ям. Поэтому прп. Анастасий и вводит еще один тип сужде-
ния – неточные высказывания (κατάχρηστικόν): «Выраже-
ние в несобственном смысле есть все сказанное кем-либо не
в качестве определения, но по простоте и беззлобно; оно не
может быть возведено в закон или в определение. Например,
«тогда плевали в лицо Христа»161– на основании такого вы-
сказывания мы не можем называть святое тело Христо-

160 Иоанн Дамаскин, прп. Источник знания. М., 2002. С. 113.
161 Мф. 26:67.



 
 
 

во «особым лицом», но естеством» (II, 7, 81–86; 182). Здесь
слово лицо (τὸ πρόσωπον) евангелист Матфей употребил в
обычном понимании – лицевая часть головы, а не в собствен-
но богословском понимании как синонима ипостаси, то есть
того, что у Аристотеля называется первой (частной) сущ-
ностью.162Отождествление слова «лицо» в  этом месте с
термином «ипостась» означало бы несторианство, то есть
наличие у Христа двух ипостасей: человеческой, подвергае-
мой оплеванию, и Божественной, не подверженной ни опле-
ванию, ни какому-либо иному человеческому воздействию.

 
2.5. Природа как истинная реальность

 
Важнейшее в христологии понятие природы, естества

(φύσις) прп. Анастасий Синаит определяет следующим об-
разом:

Φύσις λέγει ἡ ἐκκλησία τήν τῶν ὑπαρχόντων
ἀλήθειαν ἤγουν τὸ τούτων ἐνούσιον. (Церковь называет
природой реальность существующих, то есть их
восуществленность) (II, 3, 9-10; 163).

Определяя таким образом природу, прп. Анастасий – как
он сам свидетельствует в заголовке II главы (II, 1, 3; 158) –
почти дословно повторяет дефиницию Климента Алексан-
дрийского: Φύσις ἐστίν ἡ τῶν πραγμάτων ἀλήθεια ἢ τούτων

162 Аристотель. Категории 2a.11–14.



 
 
 

ἐνούσιον163. Обычно принадлежность этого фрагмента Кли-
менту Александрийскому подвергается сомнению, но свиде-
тельство прп. Анастасия может быть дополнительным аргу-
ментом в пользу его подлинности.

Отвечая на вопрос «Почему она называется приро-
дой?» (II, 3, 1–2; 162), преподобный отец раскрывает этимо-
логию слова φύσις: «Φύσις δὲ εἴρηται διὰ τὸ πεφυκέναι καὶ
εἶναι. (Она называется природой, потому что произошла и
есть)» (II, 3, 10–11; 163).

И здесь прп. Анастасий следует Клименту Александрий-
скому, производящему слово φύσις от перфекта πεφυκέναι
глагола φύω – рождаться, расти: Φύσις λέγεται παρὰ τὸ
πεφυκέναι164. О таком происхождении слова φύσις говорят
и другие церковные писатели, например Леонтий Византий-
ский165 и прп. Иоанн Дамаскин166.

В других главах «Путеводителя» неоднократно и часто
дословно повторяется определение природы как истинной
реальности вещей (ἡ τῶν πραγμάτων ἀλήθεια)167. Такое

163  TLG: Fragmenta 37.6–7 (ex. Maximus Confessor Opp. ed. Combefis. Paris
1675. II p. Τοῦ ἁγιωτάτου Κλήμεντος πρεσβυτέρου Ἀλεξανδρείας ἐκ τοῦ Περὶ
προνοίας).

164 TLG: Fragmenta 38.1.
165 См.: Соколов В., свящ. Леонтий Византийский: его жизнь и литературные

труды // Леонтий Византийский: Сборник исследований. М., 2006. С. 291.
166 Иоанн Дамаскин, прп. Философские главы. Гл. XLI.
167 I, 2, 22–23; 151. VIII, 2, 9-10; 224. VIII, 2, 69–70; 226. VIII, 5, 22; 232. VIII,

5, 27; 232. VIII, 5, 33; 232. VIII, 5, 49; 232. VIII, 5, 68–69; 233. VIII, 5, 77; 233.



 
 
 

терминологическое постоянство, несмотря на кажущийся
внешне компилятивным характер «Путеводителя», свиде-
тельствует о его внутреннем единстве, что предполагает и
единого автора.

В находящейся тут же во II главе большой схолии (II, 3,
18–49; 163–164) и в VIII главе свое определение прп. Ана-
стасий подтверждает многочисленными ссылками на авто-
ритет Священного Писания. Для иллюстрации мысли автора
«Путеводителя» приведем лишь три библейские цитаты из
тех, на которые он опирается: И мы были некогда по природе
(φύσει) чадами гнева (Еф. 2:3) (II, 3, 26; 163. VIII, 5, 23–24;
232); И необрезанный по природе (ἐκ φύσεως), исполняющий
закон (Рим. 2:27) (VIII, 2, 45–46; 225); Подлинно суетны по
природе (φύσει) все люди, которые не имеют ведения о Боге
(Прем. 13:1) (II, 3, 23–24; 163. VIII, 2, 7–8; 224).

Прп. Анастасий понимает выражения из Священного Пи-
сания «по природе» (φύσει, ἐκ φύσεως или φυσικῶς) соглас-
но александрийской традиции как «по истине», «натураль-
но», «естественно», «действительно», «несомненно»: «Что
есть [чада] гнева по природе, как не [чада] гнева поистине (ἐν
ἀληθείᾳ)?» (VIII, 5, 24–25; 232), – комментирует прп. Ана-
стасий слова апостола Павла из Послания к Ефесянам.

На таком толковании слов Священного Писания Синаит
основывает понимание природы как реального существова-

VIII, 5, 80–82; 233. VIII, 5, 85–86; 234. VIII, 5, 90; 234. X.2, 4, 21–22; 257. X.2,
4, 27; 257. XIII, 6, 118; 299. XIV, 1, 11; 315. XX, 45; 332.



 
 
 

ния: «По божественному апостолу, природа есть все то, что
существует поистине (τὸ ἐν ἀληθείᾳ ὄν), а не то, что изрека-
ется как плод воображения (ἐν φαντασιᾴ λεγόμενον)» (II, 3,
6–8; 163).

Такое понимание слова «природа» коренится в местном
александрийском диалекте греческого языка:

Притом и обычное употребление у египтян и
александрийцев слова «естественно» (φυσικά) означает
именно истину вещей; поэтому один к другому в беседе
для подтверждения говорит: «Естественно (φυσικά)
тебе говорю», то есть истинно (ἀληθινά) (VIII, 5, 40–44;
232–233).

И опираясь именно на это понимание природы как истин-
но существующей реальности, прп. Анастасий основывает
свои обвинения против севириан в докетизме. Ибо, призна-
вая во Христе только одну – Божественную – природу, они
отдают Его человечеству лишь роль «плода воображения».

 
2.6. Природа и сущность.

Природа и ипостась
 

Определение природы как истинно существующей реаль-
ности могло бы дать повод отождествить это понятие с тер-
мином ипостась, то есть с конкретной существующей вещью.
Но прп. Анастасий, активно используя в своих целях фи-
лософский аппарат, разработанным Аристотелем, разделяет



 
 
 

эти два понятия. Важнейшая мысль Синаита – отождеств-
ление понятий природа (φύσις) и сущность (οὐσία): «Для
обозначения природы используются четыре понятия: «сущ-
ность», «природа», «род» (γένος) и «вид» (μορφή)» (II, 3,
16–17; 163). Именно Аристотель, критикуя учение Платона
об идеях как о самобытных сущностях, отделенных от ми-
ра чувственных вещей, мыслил сущности вещей не в отвле-
чении от действительности, а как понятия, реализованные в
самой действительности.168 Поэтому, определяя природу как
истинную реальность существующих вещей, прп. Анастасий
опосредованно через Климента Александрийского, прекрас-
но знакомого с наследием древних философов, основывает-
ся именно на Аристотеле.

Кроме того, отождествлением природы и сущности пре-
подобный отец переносит на понятие «природа» понимание
«общего» в противовес к «частному», которое определяет-
ся понятием «ипостась» (ὑπόστασις): «Согласно Святым От-
цам, лицо, или ипостась есть особенное (τὸ ἰδικόν) по срав-
нению с общим (τὸ κοινόν), ибо природа есть общее каждой
вещи, а ипостаси – особое» (II, 3, 58–61; 164).

В своих «Категориях» Аристотель определил отличие
между первой и второй, или вторичной, сущностями как
между частным и общим. Первичная сущность есть указа-
ние средствами языка на отдельно существующий предмет:
«Сущность, называемая так в самом основном, первичном

168 См.: Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998. С. 195–203.



 
 
 

и безусловном смысле, – это та, которая не говорится ни о
каком подлежащем и не находится ни в каком подлежащем,
как, например, отдельный человек или отдельная лошадь» 169.
Вторыми сущностями Аристотель называет понятия, кото-
рые по отношению к отдельным предметам являются видо-
выми или родовыми понятиями о них: «А вторыми сущно-
стями называются те, к которым как к видам принадлежат
сущности, называемые так в первичном смысле, – и эти ви-
ды, и их роды; например, отдельный человек принадлежит
к виду “человек”, а род для этого вида – “живое существо”.
Поэтому о них говорят как о вторых сущностях, например
“человек” и “живое существо”»170.

Эти категории Аристотеля взяли на вооружение Святые
Отцы Каппадокийцы во время триадологических споров, по-
ставив в соответствие первой Аристотелевой сущности тер-
мин «ипостась», одновременно отождествив его с термином
«лицо» (πρόσωπον), а второй – собственно термин «сущ-
ность». Свт. Василий Великий в своем послании (236) к свт.
Амфилохию Иконийскому пишет: «Сущность и ипостась
имеют между собой такое же различие, какое есть между об-
щим и отдельно взятым»171. Данная терминология была вос-
принята Церковью, что способствовало преодолению триа-

169 Аристотель. Категории 2a.11–14.
170 Аристотель. Категории 2a.14–18.
171  TLG: Epistulae 236.6.1–2: Οὐσία δὲ καὶ ὑπόστασις ταύτην ἔχει τὴν

διαφορὰν ἣν ἔχει τὸ κοινὸν πρὸς τὸ καθ᾿ ἕκαστον.



 
 
 

дологических ересей. Правда, сами Каппадокийцы не при-
меняли различие между ипостасью и сущностью как между
частным и общим к человеческой природе Христа.

Только в VI  в. православные богословы, защищающие
Халкидонское вероопределение, стали активно применять
по отношению к таинству Воплощения Христа триадологи-
ческую терминологию Каппадокийцев, четко и ясно отожде-
ствив при этом понятия «сущность» и «природа» и проти-
вопоставив им понятия «ипостась» и «лицо». При этом при-
рода-сущность соответствует Аристотелевской общей сущ-
ности, а ипостась-лицо – частной сущности. В этом заслуга
пресвитера Иоанна Грамматика Кесарийского172 и других ав-
торов, о чем свидетельствует прп. Анастасий в VI главе «Пу-
теводителя» (VI, 1, 21–23; 208. VI, 1, 117–120; 211). Сре-
ди неназванных Синаитом по имени православных авторов,
защищавших Халкидонский Собор с помощью Каппадокий-
ской терминологии, следует отметить Леонтия Византийско-
го, чьими наработками прп. Анастасий также пользуется.

Заметим, что прп. Анастасий, который, как уже сказа-
но, активно использовал воспринятый через Каппадокийцев
Аристотелевский понятийный аппарат, на протяжении всего
текста «Путеводителя» не перестает обвинять тех или иных
еретиков в увлечении эллинской философией, настаивая на
отречении от наследия Аристотеля:

172 Ἡ γὰρ φύσις, ὅ ἐστιν οὐσία, ἐν πολλοῖς ἐξ ἴσου θεωρεῖται, ὡς ἀποδέδεικται
(Apologia concilii Chalcedonensis. TLG: Work #001 10–11).



 
 
 

Соборная Божия Церковь учит о Христе не по-
аристотелевски и не по-эллински, а, как я многократно
говорил, согласно евангелистам и апостолам, не в
убедительных словах Пифагорейской мудрости (ср.:
1 Кор. 2:4), чтобы не упразднить креста Христова (1
Кор. 1:17). Ведь Аристотель говорит, что природа есть
начало движения и покоя, а благочестивое апостольское
Предание признает, что в Божественной природе нет
ни начала движения, ни покоя, то есть завершения
[движения] (VIII, 5, 113–120; 234–235).

Здесь прп. Анастасий Синаит ссылается на Аристотелев-
ское определение природы из трактата «Физика»: «Из суще-
ствующих предметов одни существуют по природе, другие –
в силу иных причин. По природе, мы говорим, существуют
животные и части их, как-то: земля, огонь, вода, воздух. Все
упомянутые тела, очевидно, отличаются от того, что образо-
вано не природой: ведь каждое из них носит в самом себе на-
чало движения и покоя, будь то по отношению к месту, уве-
личению и уменьшению, или качественному изменению…
Природа есть известное начало и причина движения и покоя
для того, чему она присуща первично»173.

Здесь Аристотель, исходя из этимологии слова «приро-
да» (φύσις), относит его только к изменяющимся естествен-
ным предметам. Даже такие предметы как ложе и плащ су-
ществуют, согласно Аристотелю, не по природе, так как «об-

173 Аристотель. Физика 192b.10–24.



 
 
 

разованы искусственно и не имеют в себе никакого врожден-
ного стремления к изменению»174. Тем более Аристотель не
мог относить слово «природа» к нематериальным, духовным
сущностям.

Заметим, что во время триадологических споров термин
φύσις употреблялся нерегулярно. 175 Хотя прп. Анастасий,
отождествляя термины «природа» и «сущность», и ссыла-
ется на авторитет свт. Василия Великого: «Богомудрый Ва-
силий говорит, обращаясь к Амфилохию: “Природа и сущ-
ность, в соответствии с церковными догматами, есть нечто
одно”» (I, 3, 69–71; 157), данное высказывание не обретает-
ся в подлинных творениях архиепископа Кесарии Каппадо-
кийской. Из-за своего происхождения слово φύσις, подра-
зумевающее изменение и рост, редко мыслилось как сино-
ним слова οὐσία в применении к неизменяемой Божествен-
ной субстанции. «“Οὐσία” обозначает собой постоянный и
неизменный субстрат бытия (τὸ εἶναι). “Φύσις” же, скорее,
совокупность его существенных свойств, выражающихся во
внешнем проявлении».176

Однако, как уже сказано, начиная с VI века слово «при-
рода» стало применяться и к Божественной сущности. При-

174 Аристотель. Физика 192b.15–19.
175  См., напр.: Спасский А. История догматических движений в эпоху Все-

ленских Соборов (в связи с философскими учениями того времени). М., 1995.
С. 496–497.

176 Спасский А. История догматических движений в эпоху Вселенских Собо-
ров. С. 497.



 
 
 

чем, монофизиты не признавали полноценной совершенной
природой человечество Христа, применяя этот термин к Его
Божеству. Обвинения прп. Анастасием, прекрасно знающим
этимологию слова φύσις (см. II, 3, 10–11; 163), оппонентов
в приверженности Аристотелю можно понять и как некор-
ректный полемический прием – чего он, как мы показали вы-
ше, отнюдь не чурается, – и как упрек в том, что они не хотят
перенести триадологическую терминологию святых Каппа-
докийцев на христологию. Кроме того, в этих словах можно
увидеть намек на учение о соотношении философии и бого-
словия. Церковь воспринимает терминологию древних фи-
лософов в той мере, в какой это необходимо для выражения
церковного учения. Само же учение языческих философов
не является вероучением Церкви. Но, даже воспринимая их
терминологические построения, Церковь адаптирует их для
своих нужд. Таким образом, философия (вернее, термино-
логия) того же Аристотеля является лишь «служанкой» бо-
гословия Святых Отцов, в том числе и прп. Анастасия.

Итак, автор «Путеводителя» настаивает на отличии при-
роды-сущности от ипостаси-лица как общего от частного.

Ангельство называется природой, а ипостасями
– наименования каждого Ангела: Гавриил, Михаил,
Уриил, Рафаил. И опять же природой является единое
и общее человечество, а ипостаси суть Петр, Павел,
Фома и остальные лица и образы. Итак, природа
есть владычица, причина и родительница ипостасей,



 
 
 

входящих в нее; они называются ипостасями, так как
подчинены природе, источнику их (II, 3, 80–87; 165).

Здесь прп. Анастасий упомянул об этимологии слова
ὑπόστασις. Оно происходит от глагола ὑφίστημι (от ὑπό +
ἵστημι) – подставлять, класть в основу, и имеет основное зна-
чение – поддерживание, основа, подставка.

Чуть ниже прп. Анастасий допускает присущую ему ино-
гда неточность в формулировках, относя слова «птица» и
«скот» к  сущности, а «голубь», «павлин», «лебедь», «ло-
шадь», «лев», «собака» – к ипостасям (II, 3, 93–97; 165). Со-
гласно Аристотелю и святым Каппадокийцам ипостасью яв-
ляется конкретный голубь, конкретный павлин, конкретный
лебедь и т. д. Впрочем, эта неточность, скорее всего, явля-
ется случайной оговоркой, сделанной по торопливости и не
исправленной по недостатку времени и по немощи автора.
По поводу подобных неточностей прп. Анастасий испраши-
вает прощения в самом конце «Путеводителя» (XXIV, 122–
140; 359).

В VIII главе прп. Анастасий подтверждает различие меж-
ду природой и ипостасью авторитетом Священного Писания:

Итак, давайте снова при помощи перестановки
слов рассмотрим выражение блаженного апостола
Иакова: всякое естество (φύσις) зверей и птиц,
пресмыкающихся и морских животных укрощается
и укрощено естеством человеческим (Иак. 3;7). Не
сказал: «лицом человеческим», ведь человечество –



 
 
 

не одно лицо, а множество лиц, природа же одна. И
поэтому говорит: естеством человеческим (VIII, 2, 25–
31; 224).

Заменяя подобным образом во множестве цитат из Вет-
хого и Нового Завета слово «природа» словом «лицо», пре-
подобный отец показывает несуразность и логическую несо-
гласованность полученных выражений, чтобы доказать, что
«природа не одно и то же, что лицо и ипостась» (VIII, 2, 77–
78; 226). Подобные мысли он формулирует и в виде вопро-
со-ответов:

Вопрос: Бог, проклиная Каина, проклял всю
человеческую природу или одну ипостась, то есть лицо?

Ответ: Очевидно, что только лицо согрешившего
Каина, потому что природа и лицо – не одно и то же
(VIII, 3, 2–6; 226–227).

Итак, на протяжении всего текста своего труда прп. Ана-
стасий настаивает, во-первых, на том, что реально существу-
ющие вещи обязательно являются природой-сущностью, во-
вторых, на различии природы-сущности от ипостаси-лица
как общего от частного, воспринимая триадологическую
терминологию Каппадокийцев для описания таинства Во-
площения Бога Слова.



 
 
 

 
2.7. Природные и ипостасные свойства.

Привходящие свойства (акциденции)
 

Хотя несторианские споры были спровоцированы непра-
вильным пониманием общения свойств (из-за термина «Бо-
городица»), а в богословский язык проблематика природных
свойств была введена еще папой Львом Великим в Томосе
к Константинопольскому архиепископу Флавиану – что на-
шло отражение в Оросе Халкидонского Собора: «…соеди-
нением нисколько не упраздняется различие естеств, но ско-
рее сохраняется свойство (ἰδιότητος) каждого естества…», –
особую актуальность полемика о свойствах Божества и че-
ловечества во Христе приобрела в связи с богословием Се-
вира, который видел полноту человечества во Христе в на-
личии в Его единой природе частного человеческого свой-
ства, при наличии общего свойства, соответствующего этой
единой сложной природе Христа. Со времен Севира бого-
словская полемика между православными и монофизитами,
а также между различными течениями внутри монофизит-
ства переключилась с полемики о природах на полемику о
естественных свойствах. Поэтому прп. Анастасий, полеми-
зируя с богословием Севира и его последователей, а также
оппонентов из среды монофизитства в лице афтартодокетов
и дамианитов, не может обойти стороной учение о природ-
ных свойствах. Истоки этого учения сформулированы Ари-



 
 
 

стотелем в «Топике». Аристотель дает следующее определе-
ние собственному свойству, или просто «собственному» (τὸ
ἴδιον), без которого не мыслимо бытие вещи: «Собственное
– это то, что хотя и не выражает сути бытия [вещи], но что
присуще только ей и взаимосвязано с ней. Например, соб-
ственное для человека – это то, что он способен научиться
читать и писать. В самом деле, если [это существо] – чело-
век, то оно способно научиться читать и писать, и, наобо-
рот, если оно способно научиться читать и писать, оно чело-
век»177. Этому «собственному» Аристотель противопостав-
ляет привходящее, случайный признак, или акциденцию (τὸ
συμβεβηκός), которая может быть у данной вещи, а может
и не быть: «Привходящее – это то, что… одному и тому же
может быть присуще и не присуще, например, быть сидящим
может и быть и не быть присуще одному и тому же. Точно
также и бледность. Ибо ничто не мешает, чтобы одно и то же
иногда было бледным, а иногда не бледным»178.

Христианские богословы черпали идеи Аристотеля из
трактата неоплатоника Порфирия «Введение в Категории
Аристотеля», известного также под названием «О пяти зву-
чаниях». Трактат Порфирия многократно комментировал-
ся как философами, так и богословами, для которых ап-
парат Порфирия оказался очень востребован.179 Порфирий,

177 Аристотель. Топика 102a.18–23.
178 Аристотель. Топика 102b.4–9.
179 См., напр.: Майоров Г. Г. Философия как искание Абсолюта. Опыты теоре-



 
 
 

восприняв учение Аристотеля о собственном свойстве (τὸ
ἴδιον) и привходящем свойстве (τὸ συμβεβηκός)180, пере-
нес на эти свойства Аристотелевское различие между об-
щей и частной сущностью. Согласно Порфирию все вещи
имеют не только общие и частные сущности, но и свой-
ства, которые могут быть общими и могут быть частными:
ἢ οὐσία καθόλου ἢ οὐσία ἐπὶ μέρος ἢ συμβεβηκότα καθόλου
ἢ συμβεβηκότα ἐπὶ μέρος181.

Прп. Анастасий воспринимает основные идеи Порфирия,
внося некоторые коррективы в терминологию и чуть уточ-
няя учение философа. Так, Синаит дает следующее опреде-
ление своеобразных, или существенных свойств (τὸ ἴδιον, τὸ
ἰδίωμα или ἰδιότης). «Своеобразное свойство, то есть свой-
ство (ἰδιότης), есть то, что подлинно и особо распознает-
ся в некой природе, но не обнаруживается в другой» (II, 4,
26–28; 167–168). Так, для Божественной природы такими
существенными свойствами являются, в частности, «пред-
вечность, нетварность и неописуемость» (II, 4, 29–30; 168).
Эти свойства, указывает Синаит, отсутствуют в любой дру-
гой природе, в том числе и в теле Христовом, которое по
природе «не является ни предвечным, ни нетварным и нико-
гда не будет неописуемым» (II, 4, 32–33; 168). Своеобразны-

тические и исторические. М., 2004. С. 53–54, 281; Асмус В. Ф. Античная фило-
софия. М., 1998. С. 392.

180 Главы 4 и 5 «Введение в Категории Аристотеля».
181 TLG: In Aristotelis categorias expositio per interrogationem et 4,1.71.20–22.



 
 
 

ми же свойствами человека является «соединение из смерт-
ной и бессмертной природ,» (II, 4, 36; 168), то есть смертного
тела и бессмертной души, а также разумность, способность
дышать, ходить, трудиться и т. д. (II, 4, 45–48; 168).

От этих природных свойств (ἰδιώματα φυσικά), общих
для всех ипостасей данной природы, следует отличать ипо-
стасные, или характерные свойства (ἰδιώματα ὑποστατικά,
ἰδιώματα χαραστηριστική), характеризующие только кон-
кретную ипостась, а не всю природу (по терминологии Пор-
фирия это неотделимые случайные свойства, или неотдели-
мые акциденции (τὸ ἀχώριστον συμβεβηκός)182). Так, для
конкретного человека ипостасными свойствами будут его
цвет волос, глас, кожи, его черты лица, рост, вес, его черты
характера, способности, пристрастия и т. д. Для Лиц Пре-
святой Троицы такими «своеобразными свойствами ипоста-
си» являются «нерожденность Отца, рожденность Сына и
исхождение Святого Духа» (II, 3, 130–132; 166).

Исходя из этих характерных свойств, прп. Анастасий
определяет ипостась как «своеобразное сочетание характер-
ных свойств (συνδρομὴ ἰδιάζουσα τῶν χαρακτηριστικῶν
ἰδιωμάτων)» (II, 4, 43–44; 168). Данное определение вос-
ходит к 38-му посланию свт. Василия Великого, в котором
ипостась определяется как «συνδρομὴ τῶν περὶ ἕκαστον
ἰδιωμάτων»183.

182 TLG: Isagoge sive quinque voces 4,1.12.26.
183 TLG: Epistulae 38.6.5–6.



 
 
 

Синонимичным для выражения «природное свойство»
является, согласно прп. Анастасию, термин ἐνούσιον (во-
существленное), а для выражения «ипостасное свойство» –
термин ἐνυπόστατον (воипостасное) в его втором значе-
нии184 (II, 3, 126–130; 166). Кроме того, синонимами для тер-
минов ἴδιον, ἰδίωμα и ἰδιότης являются термины ποιότης
(качество) и διαφορά (различие): «Качество, свойство, раз-
личие и своеобразное свойство обозначают одно и то же» (II,
7, 50–51; 181).

Кроме природных и ипостасных свойств, прп. Анаста-
сий – вслед за Аристотелем и Порфирием – определяет
и случайные, привходящие свойства, или акциденции (τὸ
συμβεβηκός), как свойства изменяющиеся (по терминоло-
гии Порфирия это отделимые случайные свойства, или от-
делимые акциденции (τὸ χωριστὸν συμβεβηκός)185). Так, у
человека одним из случайных свойств является «младенче-
ство, которое возникает и исчезает по мере возмужания» (II,
4, 50; 168), наличие или отсутствие болезни (II, 4, 50; 168).

В случае с младенчеством Синаит не так точен, как в слу-
чае с болезнью. Понятно, что свойство быть младенцем –
свойство изменяющееся. Со временем у человека меняется
возраст и соответствующие ему свойства. Но с другой сторо-
ны, это изменение – неотъемлемая часть человеческой при-
роды. Вообще, только Божественная природа является неиз-

184 О значениях термина ἐνυπόστατον у прп. Анастасия мы скажем ниже.
185 TLG: Isagoge sive quinque voces 4,1.12.26.



 
 
 

менной. Согласно Порфирию, такие изменяющиеся свой-
ства являются природными; таким же природным свойством
для человека является «способность смеяться – ведь если
он и не смеется всегда, однако обозначается как существо,
способное смеяться, и не потому, что он всегда смеется, но
потому, что ему от природы свойственно смеяться; а  это
свойство всегда остается ему прирожденным»186. Впрочем,
в ходе полемики прп. Анастасий более точен, чем при тол-
ковании своих же определений. Так, доказывая полноту че-
ловеческой природы Христа, Синаит в числе собственных
свойств телесной природы, воспринятых Богочеловеком, на-
зывает Его возрастание от младенчества к зрелости. По сло-
вам прп. Анастасия, сомневаться в полноте человеческой
природы Христа – «это все равно, что не верить свидетель-
ству евангелистов о том, что Иисус преуспевал в премудро-
сти и возрасте (Лк. 2:52), оставляя возраст младенца и пе-
реходя в возраст ребенка, отрока, подростка, юноши, моло-
дого мужчины и в совершенный по Закону возраст» (XIII, 7,
153–157; 304).

Позже прп. Иоанн Дамаскин почти дословно повторит
терминологию Порфирия, формулируя в своих «Философ-
ских главах» учение о случайных свойствах, как и о других
философских категориях. Согласно Порфирию и прп. Иоан-
ну Дамаскину, акциденция противопоставляется природно-
му свойству. Поэтому то, что прп. Анастасий просто назвал

186 TLG: Isagoge sive quinque voces 4,1.12.17–21.



 
 
 

случайным свойством, у прп. Иоанна (как и у Порфирия),
названо отделимым случайным свойством, или отделимой
акциденцией (τὸ χωριστὸν συμβεβηκός)187. А неотделимы-
ми случайными свойствами, или неотделимыми акциденци-
ями (τὸ ἀχώριστον συμβεβηκός)188 Дамаскин вслед за Пор-
фирием называют то, что Синаит именует ипостасными, или
характерными свойствами. Интересно, что оба преподобных
отца в качестве одного из примеров такой неотделимой ак-
циденции (по Дамаскину) или ипостасного свойства (по Си-
наиту) приводят курносость человека. 189

В дальнейшем тексте «Путеводителя» прп. Анастасий
рассуждает только о природных свойствах, не затрагивая ни
ипостасные, ни привходящие свойства. Вопрос об ипостас-
ных свойствах был актуален в эпоху триадологических спо-
ров, а спор об акциденциях начнется лишь в эпоху Рефор-
мации на Западе в связи с лютеровским учением о Евхари-
стии.190 Лишь в определении понятия «воля» Синаит упомя-
нул гномическую волю, которая является атрибутом лица, а
не природы. Подробнее этот вопрос мы осветим в параграфе

187 TLG: Dialectica 13.13–14.
188 TLG: Dialectica 13.19–20.
189 У прп. Анастасия – II, 4, 39–42; 168; у прп. Иоанна – Философские главы.

Гл. 13.
190 Прп. Анастасий использует «евхаристический» аргумент в диспуте с афтар-

тодокетами, который был в Александрии и описан в двадцать третьей главе «Пу-
теводителя». При этом Синаит не говорит об акциденциях. Подробнее полемики
прп. Анастасия с афтартодокетизмом мы коснемся в параграфе 3.6.



 
 
 

3.7.
 

2.8. Действие и воля
 

Важнейшими свойствами любой природы является дей-
ствие, а природы личной – еще и воля. На первый план по-
лемика об энергиях и волях Христа вышла как раз во время
жизни прп. Анастасия. И хотя в основном тексте «Путеводи-
теля» он старается не отходить от полемики именно с моно-
физитством, но время второй редакции этого труда совпало
уже со временем противодействия Церкви моноэнергизму
и монофелитству. Поэтому Синаит во второй главе («Книге
определений») «Путеводителя», сильно переработанной во
время второго редактирования прп. Анастасием этого труда
между 686 и 689 годами, тщательно изучает эти категории –
действия и воли. Таким образом, прп. Анастасий строит тео-
ретический богословско-философский базис не только для
опровержения монофизитства, но и монофелитства – этой
новой синтетической ереси, на словах соглашающейся при-
знать человечество Христа природой, но отрицающей в ней
природные действие и волю. Заметим, что и в богословии
того же Севира категории «действие» и «воля» играют важ-
ную роль.

Согласно Аристотелю действие – девятая из десяти кате-
горий.191 Однако, в дошедших до нас логических трактатах

191 Аристотель. Категории 1b.25-2a-10.



 
 
 

Аристотеля эта категория лишь упоминается, тогда как бо-
лее или менее обстоятельно рассматриваются только первые
четыре категории: сущность, количество, качество и отно-
шение. Есть сообщения, что философ написал специальный
трактат о категориях действия и страдания, но он до нас не
дошел. Правда, действие предметов друг на друга рассмат-
ривается Аристотелем в трактате «Физика», но это происхо-
дит именно в разрезе физики, а не логики и учения о кате-
гориях.192

Прп. Анастасий Синаит, определяя естественное (при-
родное) действие как движение, естественную силу, прису-
щую природе, естеству, основывается на словах свт. Григо-
рия Нисского из «Слова к грамматику Ксенодору», на дан-
ный момент сохранившегося только во фрагментах: «энер-
гия есть естественная сила и движение всякой сущности, ко-
торой лишено только небытие. То, что причастно какой-ли-
бо сущности, полностью относится и к энергии, являющей
ее. Ибо истинное учение определяет границы сущностей по
неложным их энергиям» (II, 4, 77–81; 169). Этот фрагмент
из «Слова к грамматику Ксенодору» опубликован в Doctrina
Patrum.193

Этимология слова «действие» (ἐνέργια) доволь-
но прозрачна. Оно происходит от слов «действую-

192 См.: Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998. С. 268.
193 Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium

aus der Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907. S. 14–15.



 
 
 

щий» (ἐνεργητικόν), «результат действия» (ἐνέργημα) и
«действовать» (ἐνεργεῖν), то есть «совершать» (πράττειν) (II,
4, 176–186; 173): «Действие же называется так из-за того, что
оно в делах (ἐν ἔργος) существует, то есть проявляется» (II,
4, 176–181; 173)

Действие свойственно всякой природе – как материаль-
ным вещам, так и природе разумной: «Действие же мыслит-
ся двояко: имею в виду разумно и чувственно. Чувственное
есть то, которое видимо, ощущаемо, слышимо и подвержено
тлению; а умопостигаемое есть нетленное и вечное, ведь ра-
зумное есть то, которое созерцает невидимые умопостиже-
ния» (II, 4, 181–185; 173).

Действие выражает собой природу. Природа, не имеющая
своего действия, не существует: «естествознание установи-
ло, что обозначение и определение всякой природы – это ее
энергия, и с ее прекращением полностью уничтожается, гиб-
нет и природа; ведь с прекращением жара тухнет огонь; ко-
гда живое существо лишается движения, оно гибнет; а когда
[человек] перестает мыслить, то гибнет мыслящее и рассуж-
дающее [свойство] его души» (II, 4, 86–92; 170).

Прп. Анастасий Синаит, согласуясь со святоотеческим
Преданием – которое особенно ярко выражено в учении о
богопознании великих Каппадокийцев и, позднее, свт. Гри-
гория Паламы, – доказывает, что все, что приобщается при-
роде, приобщается на самом деле к природному действию.
И само название той или иной природы определяется по



 
 
 

естественному действию: «Большинство наименований лю-
бой существующей вещи соотносятся с действием, а не с
естеством, ибо они имеют имена, производимые от их соб-
ственных действий» (II, 4, 113–115; 170).

Так, имя «Бог» (Θεός) «представляет нам не саму
непостижимую и безымянную сущность Создателя» (II,
4, 117–119; 170), но выражает Его созерцательное дей-
ствие (θεωρητικὰ ἐνεργεία – II, 4, 119; 170), имя «ан-
гел» (ἄγγελος) «обнаруживает не саму сущность и бытие
природы ангелов, но они имеют наименования Ангела от
их возвещающей (ἀναγγελτικά) энергии и служения» (II, 4,
120–123; 170–171), то есть служения вестников, посланцев
(тоже ἄγγελος от от глагола ἀναγγέλλω – возвещать, сооб-
щать).

Имя «человек» (ἄνθρωπος) прп. Анастасий также произ-
водит от характерного для людей и этим отличающего их
от животных действия – «вверх глядящий» (ἄνω-θρώπος –
II, 4, 128–129; 171 – от ἄνω – вверх и ἀθρέω – глядеть,
рассматривать), что связано и с отличительным от живот-
ных действием прямохождения (II, 4, 129–132; 171). То же
самое происхождение слова ἄνθρωπος приводит свт. Гри-
горий Нисский.194 Платон дает похожую этимологию слова

194 «Облик человека прямой и тянущийся к небу, и смотрит он вверх. И этим
обозначается его начальственность и царское достоинство. Ведь одно то, что из
всех сущих таков лишь человек, а у всех прочих тела поникли долу, ясно пока-
зывает различие в достоинстве тех, кто преклонился перед владычеством, и воз-
высившейся над ними власти» (Григорий Нисский, свт. Об устроении человека.



 
 
 

ἄνθρωπος, производя его от слова ἀναθρέω – тщательно
рассматривать.195

Кроме указанных нами трех, прп. Анастасий приводит
еще множество примеров, где связь названия вещи и ее дей-
ствия ясна, как правило, только в оригинале на греческом
языке. Приведем только пример с душой, который понятен и
в переводе на русский: «И душа называется «душой» (ψυχή)
от собственного действия, ибо «дышать» (ψύχειν) значит
«животворить» (ζωοποιεῖν); поэтому от животворящего дей-
ствия происходит название «душа», поскольку она животво-
рит тело» (II, 4, 169–172; 173).

В «Книге определений» прп. Анастасий Синаит также да-
ет дефиницию воли (θέλημα, θέλησις): «Воля есть устрем-
ленность мыслящей и разумной сущности к желаемому» (II,
4, 3–4; 167). Если каждой природе соответствует характер-
ное ей природное действие, то разумной природе – то есть
Богу, ангелам и человекам, – присуща еще и воля: «Ибо все
мыслящее, очевидно, является и волящим; ведь воля как
некое дыхание и жизнь сущностным образом присуща вся-
кой разумной природе… Воля рассматривается в трех видах:

СПб., 2000. С. 30).
195 «Имя «человек» означает, что, тогда как остальные животные не наблюда-

ют того, что видят, не производят сравнений, ничего не сопоставляют, человек,
как только увидит что-то, а можно сказать «уловит очами», начинает пригляды-
ваться и размышлять над тем, что уловил. Поэтому-то он один из всех живот-
ных правильно называется «человеком», ведь он как бы «очеловец» того, что
видит» (Платон. Кратил 399 c. 1–6).



 
 
 

Божественная, ангельская и душевная» (II, 4, 5-10; 167).
Этимология слова «воля» (τὸ θέλημα, ἡ θέλησις), как и

слова «действие», предельно ясна. По мнению прп. Анаста-
сия, оно происходит от отглагольного прилагательного «же-
лаемое» (τὸ θέλητον – от глагола ἐθέλω, θέλω – желать, хо-
теть, стремиться): «Она называется волей, поскольку приро-
да устремляется сильно к желаемому ею или к получению,
то есть обладанию желаемым» (II, 4, 6–8; 167).

 
2.9. Термин «воипостасное»

 
Так как человечество Христа не составляет ипостась, от-

дельную от Ипостаси Бога Слова – ибо иначе «оказалось бы,
что мы утверждаем, будто Христос воспринял и спас некое-
го одного человека» (II, 3, 115–117; 166), отрицать же реаль-
ность человеческой природы означает впадать в докетизм, –
то прп. Анастасий вслед за Леонтием Византийским называ-
ет человечество Христа «воипостасным».

Термин «воипостасное» (ἐνυπόστατον) прп. Анастасий
употребляет в двух смыслах. Первый – то, что истинно и
реально существует. В этом смысле ἐνυπόστατον противо-
положно «неипостасному» (ἀνυπόστατον): «воипостасное
есть существующее (τὸ ὑπάρχον), так же как неипостас-
ное есть то, что не обладает существованием, или сущ-
ностью; например, сновидение есть не сущее, неипостас-
ное и призрачное» (II, 3, 120–123; 166). Такое понима-



 
 
 

ние термина ἐνυπόστατον, не употребляемого в античности
и введенного христианскими авторами, встречается у сщ-
мч. Иринея Лионского, Оригена, свт. Григория Нисского,
свт. Епифания Кипрского, свт. Василия Великого, Дидима
Слепца, свт. Иоанна Златоустого.196 В таком значении этот
термин практически тождественен термину «восуществлен-
ное» (ἐνούσιον) и его лучше переводить на русский язык сло-
вом «ипостасное». Прп. Анастасий следует за свт. Василием
Великим, который также ставил термины ἐνούσιον, ὑπάρχον
и ἐνυπόστατον в один ряд.197

В значении «истинное, реально существующее» прп.
Анастасий употребляет термин «ипостасное» в  XII гла-
ве «Путеводителя», где Синаит описывает свою полеми-
ку с монофизитами против прибавления ими к Трисвя-
тому гимну слов «распятый и пострадавший». Прп. Ана-
стасий называет изображение Распятия «παραδείγμα καὶ
σχήμα ἐνυποστάτον», то есть «изображением и реальной
схемой» (XII, 3, 7–8; 279). Это выражение можно перевести
– «истинное изображение». В XIII главе термин «ипостас-
ное» прп. Анастасий относит к плоти Христа: «воипостасная
плоть Бога» (XIII, 7, 152; 304). Исходя из контекста, в кото-
ром Синаит настаивает на реальности человеческих свойств
во Христе, это выражение также можно перевести как «ис-

196 См.: Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипостас-
ное» // Леонтий Византийский: сборник исследований. М., 2006. С. 655–656.

197 TLG: Adversus Eunomium 29.713.30–31.



 
 
 

тинная плоть Бога».
Противопоставление ипостасное (т.  е. реально суще-

ствующее)  – неипостасное прп. Анастасий иллюстрирует
следующим определением: «неипостасное, несуществующее
(ἀνύπαρκτον) и не сущее (ἀνούσιον) есть то, о чем часто го-
ворится, но что не распознается ни в сущности, ни в ипоста-
си, как, например, ад, смерть и болезнь» (II, 3, 123–126; 166).
Такое понимание неипостасности зла встречается и у других
Святых Отцов, например, у свт. Епифания Кипрского, свт.
Иоанна Златоуста и прп. Макария Египетского.198

Выражение «ипостасное Слово» (ἐνυπόστατον Λόγος), в
смысле «Слово, существующее как Ипостась», употребляет-
ся многими Святыми Отцами эпохи триадологических спо-
ров. Это слово ἐνυπόστατον как синоним слова «ипостась»
тогда применялось и к Отцу, и к Святому Духу, а также к
человеку.199

В эпоху христологических споров в значении термина
ἐνυπόστατον появились новые акценты. Одним из первых их
расставил в начале VI века пресвитер Иоанн Грамматик Ке-
сарийский. Применяя к христологии триадологические тер-
мины, разработанные Святыми Каппадокийцами, он пони-
мал, что термин ἐνυπόστατον в отношении человеческой
сущности Христа требует разъяснения. С одной стороны, че-

198 См.: Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипостас-
ное». С. 656.

199 Там же, с. 655–656.



 
 
 

ловеческая природа во Христе реально и истинно существу-
ет, и поэтому может быть названа ипостасной. С другой сто-
роны, отождествление – как это было применительно к Ли-
цам Троицы – термина ἐνυπόστατον с термином «ипостась»
в христологии приводит к несторианству. Поэтому в «Апо-
логии Халкидонского Собора» Иоанн Грамматик разъясня-
ет: «Если кто-нибудь… охарактеризует сущности как вои-
постасные, то есть как существующие, тогда никто не будет
этого отрицать. Потому что ипостась отличается от сущно-
сти не просто по бытию, но по бытию вообще, под чем я под-
разумеваю сущность. Напротив, ипостась – это частное бы-
тие, когда вместе с общим оно имеет также свое собствен-
ное бытие. Таким образом, мы не характеризуем нашу сущ-
ность во Христе, что она есть воипостасное, в смысле ипо-
стаси, существующей самостоятельно в своих характеристи-
ках и являющейся лицом, но в том смысле, что она есть и
существует»200.

Такое понимание термина ἐνυπόστατον как синоним сущ-
ности, противопоставляемое понятию ипостаси, воспринял
и другой богослов VI века Леонтий Византийский в своем
трактате «Против несториан и евтихиан»: «Ипостась и во-
ипостасное – это не одно и то же, точно так же, как иное
– сущность и иное – восуществленное (ἐνούσιον). Ибо ипо-
стась обозначает кого-то конкретно, а воипостасное – сущ-

200 Цит. по: Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипостас-
ное». С. 657–658.



 
 
 

ность».201

Наиболее четко учение Иоанна Грамматика Кесарийско-
го и Леонтия Византийского о воипостасности человеческой
природы Христа как о сущности, получившей частное и кон-
кретное существование в другой ипостаси (Ипостаси Слова),
выражено прп. Иоанном Дамаскиным: «Кроме того, воипо-
стасной называется природа, воспринятая другой ипостасью
и в ней получившая свое бытие. Отсюда и плоть Господа, не
существовавшая самостоятельно ни в один момент времени,
не есть ипостась, а скорее нечто воипостасное; ибо, будучи
воспринята Ипостасью Бога Слова, она в ней существует и
имела, и имеет ее своей ипостасью»202.

Итак, Леонтий Византийский воспринял уточнение пре-
свитером Иоанном Грамматиком Кесарийским термина
ἐνυπόστατον и, кроме того, уточнил термин ἐνούσιον, кото-
рый он понимает как синоним ипостаси. Следуя этому уточ-
нению, прп. Анастасий Синаит пишет: «О слове говорит-
ся в трех смыслах: Бог Слово есть Слово восуществленное
(ἐνούσιον); есть внутреннее слово Ангелов и произносимое
в нашем мышлении; есть слово, произносимое языком» (II,
6, 15–18; 179), и в другом месте: «Пророки, возвещают при-
шествие отдельного Божественного Лица, то есть Единого

201 Леонтий Византийский. Против Нестория и Евтихия. Обличение и опро-
вержение противоположных учений Нестория и Евтихия о божестве и человече-
стве Христа // Церковь и время. № 2 (15). М., 2001. С. 232.

202 TLG: Dialectica 45.17–22.



 
 
 

от Святой Троицы, то есть Бога Слова, а не общей приро-
ды; и если нужно сказать яснее, они возвещают пришествие
восуществленного Лица Бога, а не общее воплощение Трех
Лиц Триипостасной Троицы» (VIII, 4, 98-103; 231). Итак,
если в эпоху триадологических споров Святые Отцы упо-
требляли выражение «ипостасное Слово», то в эпоху спо-
ров христологических более точным становится выражение
«восуществленное Слово». Однако в другом месте прп. Ана-
стасий называет Слово «ипостасным Богом (ἐνυπόστατος
Θεός)» (XXII, 2, 95; 343), не отказываясь от понимания тер-
мина ἐνυπόστατον как синонима ипостаси.

Заметим, что Синаит употребляет и термин ἐνούσιον в
старом значении, повторяя вслед за Климентом Алексан-
дрийским определение понятия «природа»: «Церковь назы-
вает природой реальность существующих, то есть их восу-
ществленность» (II, 3, 9-10; 163).

Второе значение термина ἐνυπόστατον для прп. Анаста-
сия совпадает с термином ἰδίωμα (своеобразное свойство).
Но если второе значение термина ἐνούσιον (восуществлен-
ное)  – природное свойство, то второе значение термина
ἐνυπόστατον – ипостасное свойство: «восуществленным мы
называем либо само сущее, либо своеобразное свойство,
распознаваемое в сущности: например, разумность и тлен-
ность есть восуществленное человека. Равным образом и
слово «воипостасное» употребляется двумя способами: ли-
бо [оно обозначает] поистине существующее, либо своеоб-



 
 
 

разное свойство в ипостаси, как, например, нерожденность в
Боге Отце, рожденность в Сыне и исхождение во Святом Ду-
хе» (II, 3, 126–132; 166). Как сказано выше, прп. Анастасий
приводит еще несколько синонимов для термина ἐνούσιον
(восуществленное): качество, свойство, различие и своеоб-
разное свойство (II, 7, 48–51; 181).

Итак, прп. Анастасий различает вторые смыслы терминов
ἐνούσιον и ἐνυπόστατον, тогда как, например, свт. Григо-
рий Нисский их отождествляет. Так, в третьей книге «Про-
тив Евномия» свт. Григорий говорит, что благая и превечная
воля Бога всегда присуща (ἐνούσιον καὶ ἐνυπόστατον) Его
превечной природе203.

203  Πάντοτε γάρ ἐνεργὸν καὶ ἐνούσιον καὶ ἐνυπόστατον τῇ ἀϊδίῳ φύσις
τὸ ἀγαθόν τε καὶ τὸ ἀΐδιον ἐνθεωρεῖται θέλημα (TLG: Contra Eunomium
3.6.17.8-10).



 
 
 

 
III. Христология прп.
Анастасия Синаита

 
 

3.1. Христос – совершенный
Бог и совершенный человек

 
Церковь изначала верила, что Христос является совер-

шенным Богом и совершенным человеком. На это учение
указывают мессианские места Ветхого Завета, что так не
нравилось иудеям и заставляло их при переводе Писания на
греческий язык искажать смысл оригинального текста, как
это делал, например, Акила, о котором упоминает прп. Ана-
стасий (VI, 1, 31–36; 208–209. VI, 1, 81–85; 210). Учение о
равенстве Христа Богу Отцу (Я и Отец одно – Ин. 10:30) и
о том, что Он подобно [нам], искушен во всем, кроме греха
(Евр. 4:15), то есть о совершенстве (в смысле полноты) Его
человечества ясно выражено и в Новом Завете.

Однако сатана, восставший на своего Создателя и увлек-
ший с собой в падение целый чин ангелов (IV, 19–23; 195–
196), обманувший по зависти (IV, 23–29; 196) Адама «по-
средством Евы и древа» (IV, 29–30; 196), убивший «посред-
ством Каина Авеля» (IV, 38–39; 196), отклонивший сыно-
вей Сифа к дочерям Каина (IV, 39–40; 196) и «к поклоне-



 
 
 

нию вместо Бога рукотворным идолам как богам» (IV, 40–
41; 196), даже после пришествия в мир Сына Божия – «рож-
денного без семени от Жены Приснодевы Человека» (IV, 58–
59; 197)  – возжелал опровергнуть истину о совершенстве
Христа как Бога и одновременно как человека. «Вселившись
в некоторых людей как в свои сосуды и орудия» (IV, 62;
197), лукавый возводит многоразличные ереси, историю ко-
торых прп. Анастасий кратко описывает в IV и V главах «Пу-
теводителя». Церкви пришлось отвечать на эти козни диа-
вола, формулируя свое изначальное учение о совершенстве
Божества и человечества Христа с помощью четких и одно-
значных богословских положений. В этом описании истории
ересей преподобный отец говорит, что вдохновителем и ис-
тинным деятелем всей этой борьбы против Церкви является
враг рода человеческого. Это согласуется и с учением прп.
Анастасия о трех состояниях человеческой воли, о чем мы
скажем в параграфе 3.7. Воля в противоестественном, гре-
ховном состоянии не зря святым отцом названа диавольской.
Греша, человек фактически становится орудием в руках диа-
вола, творя его волю. Эту мысль прп. Анастасий передает
с помощью выражений типа: диавол «убивает посредством
Каина (διὰ τοῦ Κάϊν – через Каина, с помощью Каина, Каи-
ном) Авеля» (IV, 38–39; 196). Таким же орудием в руках са-
таны явилась Ева, посредством которой (διὰ τῆς Ἐυας) был
обманут Адам (IV, 29–30; 196).

Итак, лукавый желает, «во-первых, сразу же опровергнуть



 
 
 

пришествие Христово» (IV, 109–110; 200). Прп. Анастасий
этими словами намекает на свойственный многим гности-
кам докетизм. Родоначальником гностицизма, по свидетель-
ству Синаита, является «Симон, волхв Самаритянин из се-
ления Гитон» (IV, 64–65; 197), который «первым стал утвер-
ждать в Риме при первоверховном [апостоле] Петре» (IV,
64–66; 197) свое еретическое учение о призрачности плоти
Христа. Последователями Симона были гностики, первые из
которых – Керинф, Николай и Маркион (IV, 68–69; 197), а
также Валентин. Хотя последний и не считал, что тело Хри-
ста было призрачным, но полностью отрицал его единосу-
щие нашим телам, утверждая, «что Христос не принял нашу
плоть» (XIV, 2, 38–39; 317). Он и его единомышленники на-
зывали тело Христа небесным, космическим и т. п.

Не сумев «посредством гонений уничтожить [христи-
анскую] проповедь» (IV, 110–111; 200), лукавый, возже-
лав, «чтобы люди вместо Духа Святого поклонялись колду-
нам» (IV, 111–112; 200), воздвигает уже «в среде родивших-
ся силою Христовой» (IV, 73–74; 198) множество псевдо-
церковных гностических сообществ, главами которых были
«Мани, родоначальник манихеев, и Монтан, родом из Ар-
даба, и некоторые другие» (IV, 80–82; 198). Для этих ереси-
архов характерной чертой – наряду с докетизмом («Нечести-
вый Мани… полагал, что тело Христа, которое видели [Его
современники], являлось тенью и видимостью, но не было
природой» – XIV, 2, 40–41; 317) – было провозглашение се-



 
 
 

бя тем самым Утешителем, «которого обещал Христос по-
слать миру» (IV, 79–80; 198).

Следующим этапом борьбы диавола против Церкви ста-
ло то, что он «начал поносить Божество Христа» (IV, 113–
114; 198). Ересь Александрийского пресвитера Ария, утвер-
ждавшего, что «Сын и Слово Божие есть тварь и не рожден
от Отца прежде веков» (V, 15–16; 204), была отвергнута на
I Вселенском Соборе, который состоялся «в Никее при свя-
том императоре Константине» (V, 9-10; 203). «Святой Собор
определил, что Сын единосущен и собезначален Отцу, рож-
ден, не сотворен» (V, 17–18; 204), как это и было записано
в принятом на Соборе Символе веры. Без единосущия Сына
Отцу, по мысли свт. Афанасия Великого, невозможно наше
спасение. Аксиомой для Церкви было то, что для спасения
человека необходимо его обожение. Но обожение человека
возможно только в том случае, если Слово, ставшее плотью
– то есть принявшее во Христе человечество, – Само явля-
ется совершенным Богом, равным Отцу. Это совершенство
Христа как Бога и утвердил I Вселенский Собор с помощью
учения о Его единосущии Отцу.

Некоей новой, более тонкой разновидностью докетизма
стало учение Аполлинария Лаодикийского. Яркий и непри-
миримый полемист с арианством, он первым попытался дать
богословский ответ на вопрос: каким образом возможно со-
существование Божества и человечества в едином Христе?
Отвечая на этот вопрос, Аполлинарий основывался на одном



 
 
 

из постулатов философии Аристотеля, который утверждал:
«не представляется возможным, чтобы сущность состояла из
сущностей, которые находились бы в ней в [состоянии] пол-
ной осуществленности: то, что в этом состоянии осуществ-
ленности образует две вещи, никогда не может представлять
собою в том же состоянии одну вещь»204. В эпоху христоло-
гических споров это положение будет формулироваться бо-
гословами так: «нет неипостасной природы». Прп. Анаста-
сий многократно будет касаться этой формулировки в своей
полемике с монофизитами, о чем мы будем говорить ниже.

Итак, Аполлинарий не мог допустить сосуществования в
едином Христе полноты Бога и полноты человека. По его
мнению, одновременное совершенство Божества и человече-
ства Христа означало бы, что Он должен быть двумя разны-
ми существами, что совершенно недопустимо. Так как для
Аполлинария как антиарианина совершенство Божества во
Христе не подвергалось сомнению, то Лаодикийский епи-
скоп пришел к выводу, что во Христе частично существует
человечество. Аполлинарий представил воплощение как со-
единение Слова и человеческой плоти, лишенной собствен-
ного ума (νοῦς), или духа (πνεῦμα), то есть что «Христос
воспринял человека без души, без ума и без воли» (IV, 93–
94; 199–200). При этом у плоти осталась, согласно антич-
ной философии, лишь неразумная и животная душа, то есть
«жизненное, согревающее и движущее действие крови по-

204 Аристотель. Метафизика 1039. а.9-10.



 
 
 

средством материального духа» (II, 5, 62–63; 176) и «си-
ла материальная, действующая, ощущающая и находящая-
ся в теле» (II, 5, 63–65; 176). Благодаря такому соедине-
нию, по мысли Аполлинария, были соблюдены единство и
целостность Христа. Плоть и Слово составили единую при-
роду Христа, которую Аполлинарий определил как «единая
воплотившаяся природа Бога Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ
Λόγου σεσαρκωμένη). Божество во Христе является главен-
ствующим началом, плоть же – лишь орудием Божества, пас-
сивно ему подчиняющимся. Данную формулу, воспринятую
свт. Кириллом Александрийским, прп. Анастасий коммен-
тирует в пятой части X и в XI главах, а также в схолии, за-
канчивающей XXIII главу «Путеводителя». Этих коммента-
риев мы коснемся ниже.

Усилиями свт. Григория Богослова и других Каппадокий-
ских Отцов ересь Аполлинария была опровергнута. В Пер-
вом послании к Кледонию свт. Григорий предлагает против
учения Аполлинария о неполноте человечества во Христе
сотериологический аргумент, который в дальнейшем будет
играть важную роль в становлении христологической док-
трины Церкви: «Если кто понадеялся на человека, не име-
ющего ума205, то он действительно не имеет ума и не досто-
ин быть всецело спасенным, ибо не воспринятое не увраче-
вано, но что соединилось с Богом, то спасается»206. Данное

205 То есть Христа, лишенного своего человеческого ума.
206 Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. Т. 2. Минск, М.,



 
 
 

выражение стало ключевым при решении всех вопросов, от-
носившихся к полноте воспринятого Христом человечества.

Итак, ересь Аполлинария, как и ее автор, была осуждена
на II Вселенском Соборе в Константинополе. Православная
Церковь исповедует, что Бог Слово, воплотившись, воспри-
няло плоть, наделенную разумной душой (XII, 4, 4-38; 281–
282. XIII, 6, 42–91; 297–298), то есть учит о совершенстве
Христа как человека. Это четко было заявлено Церковью во
время осуждения Константинопольского архимандрита Ев-
тихия, который в ответ на несторианство в каком-то смысле
воскресил аргументацию Аполлинария, и стал родоначаль-
ником монофизитства. Евтихий, настаивающий на монофи-
зитской формуле «одна природа», утверждал также, «что те-
ло Христа ниспослано с неба и оно иной сущности с нашим
и что Христос весь является единой природой» (V, 46–49;
206). Церковь на Константинопольском Соборе 448 г. при
патриархе Флавиане осудила ересь Евтихия и определило,
«что тело Христа единосущно нашему» (V, 52; 206–207).

По определению прп. Анастасия, «единосущное есть то,
что неизменно существует от той же сущности и энер-
гии» (II, 5, 21–22; 174). Так как, согласно Синаиту, синони-
мичны понятия «сущность», «природа», «род» и «вид» (II, 3,
15–17; 163), то синонимами слова «единосущное» являются
также понятия «однородное», «сродное», «одноприродное»
и «одноплеменное» (II, 5, 26–27; 175).

2000. С. 12.



 
 
 

Итак, Православная Церковь учит, что без двойного еди-
носущия Христа – Отцу по Божеству и нам по человечеству
– невозможно наше спасение. Будучи совершенным Богом,
Слово становится совершенным человеком, не переставая
быть совершенным Богом. Как и сказано в оросе Халкидон-
ского Собора: «совершенный в Божестве и так же совершен-
ный в человечестве» (τέλειος ἐν θεότητι καὶ τέλειος ὁμοίως
ἐν ἀνθρωπότητι – V, 61–62; 207).

Совершенство Христа по Божеству и Его совершенство
по человечеству, Его единосущие Отцу по Божеству и еди-
носущие нам по человечеству исповедовал и Севир Антио-
хийский, и даже Юлиан Галикарнакский. Учение Аполлина-
рия и Евтихия одинаково отвергалось и православными, и
антихалкидонитами. Однако, Севир, Юлиан и их последова-
тели отказывались называть человечество Христа природой
и не принимали дифизитских формул Халкидонского Собо-
ра, обвиняя его в реанимации несторианства и в отходе от
учения свт. Кирилла Александрийского.

 
3.2. Учение дохалкидонских
Отцов о природах Христа

 
Монофизиты, начиная с их истинного отца-основателя

Евтихия, от которого они усиленно открещивались за отри-
цание им единосущия нам Христа по человечеству, настаи-
вали на том, что после Воплощения можно говорить толь-



 
 
 

ко об одной природе во Христе. Если и можно говорить о
двух природах, то только до Воплощения Бога Слова. Фор-
мула Евтихия «из двух природ до соединения, одна природа
после соединения» (ἐκ δύο φύσεων πρὸ τῆς ἑνώσεως, μία
φύσις μετὰ τήν ἕνωσιν) была воспринята всеми течениями
монофизитства.

Синаит утверждает, что дифизитские формулы не есть
изобретение несториан и тем более Халкидонского Собора.
Прп. Анастасий приводит в первой и во второй частях X гла-
вы, в XXI и других главах «Путеводителя» многочисленные
цитаты дохалкидонских Святых Отцов, где четко и ясно вы-
ражено учение о двух природах во Христе после Воплоще-
ния. Перечислим яркие цитаты только четырех Святых От-
цов, представляющих различные богословские школы.

Вот прп. Анастасий цитирует западного отца – свт. Ам-
вросия Медиоланского, почившего в 397  г.,  – задолго до
несторианских споров, из его второй книги трактата «О ве-
ре» (De fide): «Мы будем сохранять различие Божества и
плоти. Ибо в каждом из них говорит один Христос, посколь-
ку в Нем есть та и другая природа» (X.1, 2, 64–66; 245).

Один из великих Каппадокийцев, свт. Григорий Нисский
(† после 394 г.), в третьей книге своего творения «Против
Евномия» ясно говорит о различии двух природ, что яв-
но проявляется в их действиях: «Какая природа Христа во
время страсти ударяема, а какая от вечности прославляе-
ма?» (X.1, 2, 77–78; 246).



 
 
 

Свт. Иоанн Златоуст († 407 г.), яркий представитель ан-
тиохийского богословия, в «Слове на Вознесение» называет
человечество Христа природой: «К какой природе обраща-
ется Бог: седи одесную Меня (Пс. 109:1; Мф. 22:44)? К той,
которая слышала: ибо прах ты и в прах возвратишься (Быт.
3:19)» (X.1, 2, 96–98; 246).

Вот, наконец, слова прп. Исидора Пелусиота, который
призывает свт. Кирилла держаться учения отца-основате-
ля александрийской богословской школы свт. Афанасия Ве-
ликого: «Со всей предосторожностью оберегай свое серд-
це, чтобы не принимать во Христе после Воплощения одну
природу, ибо признание только одной есть отрицание дру-
гой» (X.1, 2, 123–125; 247).

Прп. Анастасий свидетельствует, что Севир, хорошо знав-
ший все эти дифизитские цитаты Святых Отцов, сознательно
идет на подлог. Синаит приводит слова из первого Послания
Севира Нефалию, где тот объясняет свой подход к святооте-
ческому Преданию. Согласно Севиру, слова древних Святых
Отцов, в которых они ясно называют две природы во Христе,
в устах этих Отцов были истинны и безупречны. Но «мно-
гие из называемых безупречными выражений древних От-
цов после Нестория стали считаться не безопасными», даже
если это слова самого свт. Кирилла Александрийского. За-
прещение дифизитских выражений необходимо как лекар-
ство от язвы, то есть от поразившей Церковь «язвы пусто-
словия Нестория» (VII, 1, 3-23; 214).



 
 
 

Процитировав эту фразу из Севира, прп. Анастасий не
жалеет сарказма и иронии, опровергая ересиарха. Синаит
готов рукоплескать этому ниспровергнутому Церковью ора-
тору, который «непреднамеренно облагодетельствовал Цер-
ковь и Халкидонский Собор, как и распявшие Христа на
древе» (VII, 1, 26–27; 214–215). Преподобный отец извле-
кает «три выгоды» из этих слов монофизитского богослова.
Во-первых, Севир сам засвидетельствовал, что Святые Отцы
говорят о двух природах во Христе (VII, 1, 27–30; 215). Во-
вторых, согласно Севиру, среди этих Отцов сам свт. Кирилл
Александрийский (VII, 1, 31–35; 215).

Наконец, «третью выгоду нам доставляет этот громкий
оратор, утверждающий, что против болезней и против об-
наруженных ересей необходимо готовить лекарства, то есть
менять догматы» (VII, 1, 37–39; 215). Согласно Севиру, Свя-
тые Отцы стали применять дифизитские выражения против
ереси Ария (VII, 1, 39–42; 215). Этими словами Севир сам
дал прп. Анастасию довод для опровержения своих христо-
логических заблуждений, ибо «посредством слов уст своих
грешник уловился» (VII, 1, 43–44; 215).

Ибо если из-за болезни Ария, проповедовавшего
одну природу во Христе Боге нашем, Святые
Отцы, ниспровергнувшие этот догмат как нечестивый,
возвестили две природы, тем более ныне из-
за Евтихия, Диоскора, Петра [Кнафея], Тимофея,
Феодосия, Юлиана, Гайана, Варсонофия, Иакова,



 
 
 

величавого начальника этого десятирогого хора Севира
и остальных ересиархов, учащих по-ариански об одной
природе во Христе, благоразумно, своевременно и
справедливо провозглашать две природы, нераздельно
соединенные по ипостаси в едином лице Христа (VII, 1,
44–55; 215).

Выведя «три выгоды» из слов Севира, прп. Анастасий
продолжает оспаривать его учение об изменении, в случае
необходимости, важнейших христологических положений,
к которым, несомненно, принадлежит вопрос о количестве
природ Христа.

Само исправление и искажение цитат Святых От-
цов, отбор приемлемых выражений и отвержение неугод-
ных, которое совершил Севир в своем труде «Фила-
лет» (Φιλαλήθης)207 (VI, 1, 36–48; 209. VI, 1, 88–89; 210), для
прп. Анастасия является совершенно недопустимым. Этим
Севир «сам избрал себя в качестве судьи живых и мерт-
вых» (VI, 1, 87–88; 210), то есть забрал у Сына Божия суд,
который Ему отдал Отец (ср.: Ин. 5:22 – VI, 1, 39–41; 209),
и всю власть на небе и на земле (ср.: Мф. 28:18 – VII, 2,
136–137; 221), и, тем самым, стал не кем иным, как подра-
жателем антихриста (VI, 1, 41–42; 209) и «неким новым со-
временным антихристом» (VII, 2, 137; 221). Прп. Анастасий
неоднократно использует по отношению к Севиру ирониче-

207 То есть «Любитель истины», «Правдолюбец» – так Севир называет свт. Ки-
рилла. Прп. Анастасий говорит, что содержанию книги более соответствует на-
звание «Φιλόμυθος» (любитель басен, болтун – VI, 1, 87; 210).



 
 
 

ские эпитеты «законодатель» (VI, 1, 54; 209. VII, 2, 65; 219.
X.2, 6, 27; 261. X.2, 7, 2; 263) и «судья», а его деятельность
также иронически называет «законотворчеством». Ученики
и последователи Севира, по свидетельству прп. Анастасия,
не принимают цитаты Святых Отцов, если их нет в книге
«Филалет» (VI, 1, 100–110; 211).

Еще один эпитет из уст прп. Анастасия – «луна-
тик» (σεληνιαζόμενος) – Севир «заслужил» именно тем, что
допускает изменять христологическое учение: «с периодич-
ностью лунных фаз и по жребию лунатик Севир, предавая
Христа, то уподобляет Его ущербной, то полной луне, то Он
оказывается двуприродным, то Он оказывается единопри-
родным; ни с того, ни с сего Он изменяется и становится дру-
гим» (VII, 1, 109–113; 217). Такое непостоянство в догматах
приводит к ниспровержению всей нашей веры. Если в свя-
зи с ересью Нестория, разделявшего Христа на две ипоста-
си, необходимо отвергнуть выражения Святых Отцов о двух
природах, то в связи с ересью Евтихия, отрицавшего едино-
сущие Христа нам по человечеству, необходимо отвергнуть
выражение свт. Кирилла «единая воплотившаяся природа
Бога Слова» (VII, 2, 120–133; 221). Тогда невозможно ника-
кое богословие: «и проповедь станет пустой, и вера тщетной
(Ср: 1 Кор. 15:14–17), и пропадет благочестие, став продаж-
ным» (VII, 2, 133–135; 221), – восклицает прп. Анастасий.

Никто из Святых Отцов не высказывал подобного жела-
ния изменять догматические определения в зависимости от



 
 
 

новых ересей. Более того, прп. Анастасий говорит, что ере-
си, разделявшие Христа надвое – на простого человека и
силу Божию (Логос, Святой Дух), которая в этом человеке
обитает, – появились задолго до Нестория. Это триадологи-
ческая ересь монархиан-динамистов, основателем которой
был Артемон208, а самым ярким представителем и выразите-
лем епископ Павел Самосатский, осужденный на двух Ан-
тиохийских Соборах 264–265 и 269 гг.209 Ориген, живший
до Павла Самосатского, также «учил о Христе как о простом
человеке» (ΧΧΙ, 1, 73–74; 335–336). Святители Афанасий
Великий, Василий Великий, Григорий Богослов и Григорий
Нисский, как замечает прп. Анастасий Синаит, жили во вре-
мя и после Артемона, Оригена, Павла Самосатского и родо-
начальников несторианства Диодора Тарсийского и Феодора
Мопсуэстийского, но не боялись использовать дифизитские
выражения.

Как известно, одним из аргументов для осуждения Несто-
рия на III Вселенском Соборе в Ефесе было то, что его уче-
ние было созвучно учению Павла Самосатского. В доказа-
тельство идентичности учения Нестория и Павла Самосат-
ского – касательно разделения Христа на два лица – прп.
Анастасий во второй части XXI главы приводит параллель-

208 Прп. Анастасий ссылается на «Церковную историю» Евсевия Памфила (VII,
2, 6–9; 217) – Книга V, глава XXVIII.

209  Давыденков О., свящ. Догматическое богословие: учебное пособие. М.,
2005. С. 106.



 
 
 

ное цитирование этих еретиков, единомысленно говорящих
о Христе лишь как о храме, в котором обитает Бог Слово
(согласно Несторию) или неипостасная сила Божия (соглас-
но Павлу Самосатскому), и о том, что Дева Мария не явля-
ется Матерью Слова, и т. п.

Итак, Севир говорит: «Против возникших язв, то есть ере-
сей, необходимо приготовить лекарства догматов, ведь ес-
ли некий врач во время чумы… запрещает питие воды, то
некто может на это сказать: “Вот прежние врачи не запреща-
ли нам пить воду”. Ведь тогда, – говорит Севир, – он сразу
же услышал бы от врача: “Безумный! Смотри – распростра-
няется болезнь. Ты что, желаешь определить отношение к
болезни, основываясь на здоровой жизни?”» (XXI, 3, 4-11;
338). Это мнение Севира совсем не основано на святоотече-
ском Предании. Более того, Святые Отцы на опыте полемики
с еретиками уже сталкивались с их практикой изменять ве-
роучительные формулировки, и резко осудили ее. Прп. Ана-
стасий приводит слова свт. Василия Великого из его «Посла-
ния к Олимпию». Кесарийский святитель пишет об арианах:
«Однако у них есть некое хитрое правило об изменении слов
веры, подобно как некогда врачи меняли [лекарства] против
имеющейся болезни. Порочность этого софизма следует не
мне изобличать, но вам самим понимать. Да даст вам Гос-
подь разумение (ср.: 2 Тим. 2:7) понять, какое слово правое,
а какое – ложное и искаженное. Ведь если необходимо в за-
висимости от обстоятельств времени изменять правила веры



 
 
 

и записывать новые, то лживо утверждение: Один Господь,
одна вера (Еф. 4:5)» (XXI, 3, 17–25; 338).

Да и сам ниспровергатель Нестория свт. Кирилл Алексан-
дрийский, последователем которого считал себя Севир, упо-
треблял дифизитские выражения. Прп. Анастасий их приво-
дит в X главе «Путеводителя» при описании первого диспута
с монофизитами. Особенно показательно здесь знаменитое
примирительное «Послание Кирилла, архиепископа Алек-
сандрийского, к Иоанну, епископу Антиохийскому, отправ-
ленное с Павлом, епископом Эмесским» («К Восточным»,
Послание 39). Прп. Анастасий описывает события, произо-
шедшие в 432 году, когда в Александрию для личных пере-
говоров со свт. Кириллом прибыл посланник Антиохийской
Церкви и ее главы Иоанна епископ Эмесский Павел.210 Прп.
Анастасий вкладывает в уста Александрийского святителя
слова о святом источнике живой воды – веры, от которой за-
прещает пить Севир:

Сам блаженный Кирилл одобрял Святых Отцов,
называвших две природы во Христе, как я говорил
чуть раньше, и особенно – Павла Эмесского:
когда тот прибыл в Александрию от лица всех
епископов восточных Церквей, поднялся на амвон
в Александрийской Церкви и провозгласил, что во
Христе две природы соединены в одной ипостаси,
то блаженный Кирилл, весьма возрадованный, сказал:

210 См. подробнее, напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских
Соборов: История богословской мысли. М., 2007. С. 273–278.



 
 
 

«Да возвеселятся небеса, да радуется земля! Вот,
послушайте! Мы почерпали воду жизни из святого
источника благочестивого отца Павла, который
растолковал нам великое таинство истины»211. Вот,
божественный Кирилл называет слова о двух природах
водой жизни, от которой нам запрещает пить софист-
врач Севир (VII, 2, 91-104; 220).

Результатом переговоров стало примирение Алексан-
дрийской и Антиохийской Церквей, что зафиксировано в
Послании, начало которого и привел прп. Анастасий. В этом
Послании свт. Кирилл соглашается с дифизитскими выра-
жениями восточных епископов, для которых эти выражения
были более органичными и приемлемыми, и текстуально по-
вторяет их.212 Прп. Анастасий приводит выражение как раз
из этой части Послания: «Известно, что знаменитые бого-
словы одни из евангельских и апостольских изречений о Гос-
поде обыкновенно делают общими как принадлежащие од-
ному лицу, другие же, по причине различия двух естеств,
принимают раздельно» (X.1, 2, 2–5; 243).

Итак, даже свт. Кирилл не допускал возможности редак-
211  Кирилла епископа Александрийского о Павле, говорившем прежде, и о

Воплощении Господа. Acta Conciliorum Oecumenicorum (далее – ACO) / Ed. par
E. Schwartz. Series prima. En 4 t. (28 partes). Berolini, 1914–1974. Series secunda.
Berolini, 1984 —. S I, t 1, v. 4, p. 15; Деяния Вселенских Соборов (далее – ДВС).
В 4 т. Казань, 1908–1913. Т. 1. С. 540.

212 См. русский перевод Послания: Восточные отцы и учители Церкви V века:
Антология. Кирилл Александрийский, Феодорит Кирский, «Корпус Ареопаги-
тикум». М., 2000. С. 110–113.



 
 
 

тирования Святых Отцов, как это делает Севир. Причем, он
обвиняет в подлоге своих православных оппонентов, в част-
ности пресвитера Иоанна Грамматика Кесарийского, напи-
савшего «Апологию» в защиту Халкидонского Собора (VI,
1, 116–121; 211). Показательно, что последователи Севира
ничего не знали об исправлении им святоотеческих цитат,
что якобы необходимо в целях ниспровержения несториан-
ства. Об этом свидетельствует реакция простого народа мо-
нофизитских церквей, присутствовавшего на диспутах, на
то, что прп. Анастасий показывает подлинно святоотеческие
дифизитские выражения. О скандальном для монофизитов
окончании первого и второго диспута, описанных в X главе
«Путеводителя», мы упомянули в параграфе 2.1.

Уже в III главе «Путеводителя» прп. Анастасий говорит
о том, что перед полемикой с монофизитами православные,
наряду с отвержением несторианских мнений, должны ана-
фематствовать и всякого, «не признающего выражения «еди-
ная воплотившаяся природа Бога Слова» (μία φύσις τοῦ
Θεοῦ Λόγου σεσαρκωμένη), как толковал его святой Ки-
рилл» (III, 2, 9-13; 194). В таковом признании – наряду с ди-
физитскими выражениями – и выражений Святых Отцов, го-
ворящих об одной природе Христа, но с православным их ис-
толкованием, и есть суть неохалкидонизма. Подобную мысль
высказывает и прп. Иоанн Дамаскин в седьмой главе третьей
книги «Точного изложения православной веры»: «Испове-
дуем мы и «одну воплотившуюся природу Бога Слова», вы-



 
 
 

ражением «воплотившаяся» обозначая сущность плоти, со-
гласно блаженному Кириллу»213.

С помощью этого выражения, которое все богословы той
эпохи приписывали свт. Афанасию Великому, свт. Кирилл
выражал иную христологию, чем его автор – Аполлинарий
Лаодикийский. Во-первых, Аполлинарий мыслил человече-
ство Христа неполным (без разумной души) и не единосущ-
ным нам. После опровержения Аполлинария полноту чело-
вечества Христа признавали все богословы. Во-вторых, для
свт. Кирилла – в отличие от Аполлинария и монофизитов,
считавших себя его последователями – человечество Христа
является активным динамическим началом, то есть приро-
дой (в уже халкидонском смысле этого термина). Прп. Ана-
стасий приводит выражение свт. Кирилла из второго По-
слания к Суккенсу, где Александрийский архиепископ гово-
рит об этой активности: «Справедливо же и вполне здраво
твое совершенство излагает слово о спасительных страдани-
ях, утверждая, что не Само единородное Слово Божие, на-
сколько Оно мыслится и есть Бог, пострадало в Собствен-
ной, превосходящей телесное природе, но что пострадало
Оно бренной природой» (X.1, 2, 19–23; 244). Именно в кон-
тексте страданий Христа свт. Кирилл обычно и называет Его
человечество природой: Христос страдает по человеческой
природе, или человеческой природой.

Для свт. Кирилла формула «единая воплотившаяся при-
213 Expositio fidei 51.45–47.



 
 
 

рода Бога Слова» – это способ в противовес несторианству
подчеркнуть единство Христа. По толкованию прп. Анаста-
сия, словом «воплотившаяся» в  этом выражении свт. Ки-
рилл уже указал на человеческую природу Христа: «Между
тем, как сам блаженный Кирилл учит нас в послании к Сук-
кенсу, ни на что другое он не указывает, сказав «воплотив-
шаяся», как только на нашу человеческую природу» (X.5, 4–
9; 272–273).

Здесь прп. Анастасий, как и позже прп. Иоанн Дамаскин
в седьмой главе третьей книги «Точного изложения право-
славной веры», ссылается на слова свт. Кирилла, комменти-
рующего эту формулу в своем втором Послании к Суккенсу.
Александрийский святитель говорит, что все учение о Домо-
строительстве вложено в слово «воплотившееся»: и полнота
человеческого естества (Слово восприняло плоть, одушев-
ленную разумной душой), и совершенство Христа не только
по Божеству, но и по человечеству, и Его двойное единосу-
щие (Отцу по Божеству и нам по человечеству), и наличие
безукоризненных страстей, и отрицание теопасхизма (стра-
дает Сын не по Своей Божественной природе, а плотью, то
есть человеческим естеством), и то, что человечество стало
собственным для Слова.214

Мысль свт. Кирилла, называвшего Христа «единой вопло-
214 См.: Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и

святейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Дио-
кесарии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад,
2010. С. 17–24.



 
 
 

тившейся природой Бога Слова», прп. Анастасий комменти-
рует с помощью следующего образа:

Когда, например, в небесной тверди есть некие
три единосущные и неограниченные светила, никто
из здравомыслящих не станет именовать эти три
света природами, но назовет три света единосущными
ипостасями, имеющие соприродный, одноприродный,
однородный, сродный и нераздельный свет, так и
в Троице не называют Бога Слова природой, но
Ипостасью Слова, подобно и Отца и Духа Святого.
Опять же, если оказалось, что один из этих светов
соединен и неограниченно окутан неким облаком, то
это светило в облаке называется ипостасью как одна из
существующих трех ипостасей света, также называется
и природой из-за присоединения соединенного со
светом инородного и иной сущности облака (XXIII, 3,
20–34; 354–355).

Ну и, кроме того, для александрийского наречия грече-
ского языка, согласно прп. Анастасию, свойственно не от-
личать термины «природа» и «сущность» от термина «ипо-
стась». Синаит ссылается на полемику вокруг этих терминов
в эпоху триадологических споров как раз в Александрий-
ской Церкви при свт. Афанасии Великом (XI, 7-35; 275–
276). Александрийский Собор 362 г. во главе со свт. Афа-
насием постановил, что и та партия, во главе с Евстафием,
которая говорит об одной Ипостаси, но Трех Лицах в Боге,
и та – во главе с Мелетием, – которая называла в Троице



 
 
 

Три Ипостаси, мыслят православно, а различаются лишь в
понимании терминологии.215 В этом контексте понятно упо-
требление свт. Кириллом, для которого вообще свойственна
неточность в терминологии, выражений типа «неслитными
остались природы, или ипостаси Христа». Поэтому, согласно
прп. Анастасию, и выражение «одна воплотившаяся приро-
да Бога Слова» в употреблении свт. Кирилла означает «одно
воплотившееся Лицо Святой Троицы» (X.5, 17–18; 273).

Такое толкование выражения свт. Кирилла одним из пер-
вых предложил свт. Прокл Константинопольский, говоря в
Томосе к армянам о «единой ипостаси воплотившегося Бо-
га Слова» (μίαν ὁμολογῶ τήν τοῦ σαρκωθέντος Θεοῦ Λόγου
ὑπόστασιν).216

 
3.3. Ипостасное соединение

двух природ Христа
 

По мнению прп. Анастасия, не нужно, как это делают мо-
нофизиты, опасаться исчислять природы. Число обозначает
количество вещей, а не их разделение, оно указывает на раз-
личение исчисляемого, а не на его разделение. Монофизиты
же, даже допуская множественное число в неопределенных
выражениях «природы» и «ипостаси», не употребляют числа

215 См., напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов:
История богословской мысли. М., 2007. С. 118–120.

216 АСО 4, 2, 191, 20–21.



 
 
 

по отношению к ним. Такие неопределенные выражения, по
ироническому замечанию прп. Анастасия, могут означать и
большее, чем два число природ во Христе, что есть явный
абсурд (X.2, 3, 68–79; 255).

Учение Святых Отцов, говоривших о двух природах Хри-
ста, коренным образом отличается от несторианства:

Итак, Святые Отцы, жившие при Артемоне, Павле,
Диодоре и Феодоре, благочестиво назвали (как и мы)
две соединенные природы Христа, а Артемон, Павел,
Феодор и Несторий – разделенные, так как зло не в
том, чтобы называть две [природы], но в том, чтобы
разделять их на части и не ставить на первое место
ипостасное соединение (XXI, 2, 44–50; 337).

Православные же не признают человечество Христа ипо-
стасью, отдельной от предвечной Ипостаси Логоса:

Святую плоть Христа мы называем не лицом, а
сущностью, дабы обозначить, что Он воспринял и спас
все целиком естество наше. Ибо если мы назвали бы ее
ипостасью, то оказалось бы, что мы утверждаем, будто
Христос воспринял и спас некоего одного человека.
Невозможно называть ее ипостасью, поскольку эта
плоть неотделима от Бога Слова; ибо ипостасью
называется отдельное лицо (II, 3, 113–119; 166).

Еще свт. Григорий Богослов в полемике с Аполлинари-
ем четко сформулировал именно такое понимание дифизит-
ских выражений. Прп. Анастасий приводит мысль свт. Гри-



 
 
 

гория из его письма пресвитеру Кледонию. Осуждая тех, кто
вводит двух Сынов – одного от Отца, другого от Девы Ма-
рии, – Назианзин говорит: «во Христе не существует Иной
и Иной (ἄλλος καὶ ἄλλος), но есть иное и иное (ἄλλο καὶ
ἄλλο)» (XV, 35–36; 322). Итак, Святые Отцы, настаивая на
наличии во Христе двух совершенных природ (иное и иное),
в отличие от несториан не допускали в Нем наличия двух
действующих субъектов (Иной и Иной).

Истинным отцом-основателем несторианства был не
Несторий, а епископ Мопсуэстийский Феодор. Главным для
него было показать полноту человечества во Христе, что от-
рицал Аполлинарий Лаодикийский. Для Феодора эта полно-
та означает, прежде всего, активное проявление человече-
ства во Христе. Поэтому он не принимает Аполлинариевой
концепции пассивного и подчиненного Божеству человече-
ства Христа. Оно, согласно Феодору, является полноценной
природой, обладающей своими действием и волей. Но Фе-
одор не остановился на этом вполне православном учении.
Обе природы во Христе мыслились Мопсуэстийским епи-
скопом имеющими свое конкретное частное бытие, то есть
свои ипостаси, то есть лица (IV, 136–137; 202).

Согласно Феодору, природы Христа объединены меж-
ду собой с помощью относительного соединения (ἓνωσις
σχετική), или соединения по благоволению (ἓνωσις κατ᾿
εὐδοκίαν), в общее лицо соединения (πρόσωπον ἑνώσεως),
обладающее общим действием и общей волей. По мысли Фе-



 
 
 

одора понятие «лицо» имеет два значения. Одно – это ипо-
стась, а лицо соединения Христа означает общую честь, ве-
личие и поклонение, то есть единый способ откровения Бога
через человеческую ипостась Христа. Наличие общего лица
соединения, общего действия и общей воли Христа не отме-
няет наличие у двух природ собственных лиц, воль и дей-
ствий: без них природы утратили бы свою полноту.

Учение Феодора Мопсуэстийского, воспринятое и пропо-
ведуемое Несторием в столице империи, приводит к тому,
что Христос предстает перед нами в Евангелии как единое
Лицо лишь субъективно: по отношению к внешнему наблю-
дателю Он есть единое Существо, единое Лицо, но в Самом
Себе Он заключает два лица – Божественное и человеческое.
Таким образом, получалось, что Сын Божий и Сын Девы Ма-
рии разделены, между ними существует только нравствен-
ная связь, подобная той, которая существовала между Богом
и ветхозаветными праведниками. При таком соединении Бо-
га и конкретного человека обожение для всех людей невоз-
можно.

Для пояснения образа соединения двух природ во Христе
Феодор Мопсуэстийский использует образ, согласно которо-
му Божество и человечество во Христе соединяется подобно
соединению мужа и жены в плоть едину. У Нестория основ-
ной образ – это образ дома или храма, при этом имеется в
виду человек, в котором обитает Бог. Этот образ, употребля-
емый и Святыми Отцами, в сочетании с несторианским уче-



 
 
 

нием показывает скорее единство внешнее – единство вла-
сти, чести, силы или благоволения, чем внутреннее единство
– единство действующего субъекта, что выражено словами
свт. Григория Богослова: «во Христе не существует Иной и
Иной» (XV, 35–36; 322).

Наиболее адекватно богословским языком эту мысль свт.
Григория Богослова удалось выразить свт. Кириллу Алек-
сандрийскому. Согласно ему, Божество и человечество Хри-
ста соединены по ипостаси (καθ᾿ ὑπόστασιν), то есть гораз-
до более тесно, чем при относительном соединении, мысли-
мом несторианами.

Это ипостасное соединение природ Христа есть исключи-
тельный случай соединения двух вещей. Определение, да-
ваемое этому соединению прп. Анастасием, на самом деле
является не определением, а как раз указанием на уникаль-
ность в природе такого теснейшего соединения: «Ипостас-
ное соединение есть реальное сочетание двух природ в утро-
бе святой Богородицы» (II, 5, 9-11; 174). При этом Церковь
учит, что при нераздельном ипостасном соединении приро-
ды сохранились в своем совершенном и неизменном состоя-
нии, не слились, не смешались, не образовали новую приро-
ду. Каждая природа осталась именно природой, то есть ре-
ально существующей истинной вещью. Итак, прп. Анаста-
сий говорит, что мы исповедуем «две соединенные по ипо-
стаси истинные вещи, то есть совершенное Божество и со-
вершенное человечество, неслитно, неизменно, нераздельно



 
 
 

в едином Лице Христа; ведь одно Лицо Христос, одна Ипо-
стась» (I, 2, 22–28; 151).

Никакие пять существующих в природе видов соедине-
ния, перечисленных прп. Анастасием (II, 5, 5–8; 174), не мо-
гут сравниться с этим ипостасным соединением. Так, смеши-
вающее (συγχυτική) соединение изменяет соединяемые при-
роды, как, например, разбавление вина водой. Против тако-
го понимания соединения природ в Халкидонском верооп-
ределении стоят наречия «неслитно» (ἀσυγχύτως) и «неиз-
менно» (ἀτρέπτως), которые и приводит прп. Анастасий. Но
именно так мыслили соединение Божества и человечества
во Христе монофизиты, приводя как аргумент образ капли
уксуса и морской бездны, который использует свт. Григорий
Нисский. Интересно, что свт. Кирилл Александрийский –
непререкаемый авторитет для монофизитов (впрочем, как
и для православных) – в выражении «неслитными остались
природы, или ипостаси Христа» настаивает именно на нес-
литном соединении Божества и человечества во Христе.

Другие два вида соединений, которые перечисляет Сина-
ит – раздельное (διαιρετή), как, например, соединение лю-
дей, и относительное (σχετική), как, например, единство ве-
ры, – оставляют людей в состоянии раздельных ипостасей.
Относительное соединение (ἓνωσις σχετική) – это термин,
введенный, как мы уже сказали, Феодором Мопсуэстийским
для обозначения соединения природ во Христе. Этот тер-
мин, согласно Синаиту, более подходит для иллюстрации ор-



 
 
 

ганизации людей, объединенных общими идеями, интереса-
ми или верой. Тогда лидер организации может представлять
во внешнем мире интересы всех людей, входящих в органи-
зацию, то есть являться «лицом» этой организации, все чле-
ны организации в той или иной степени соработничают ра-
ди общей цели. Однако каждый человек не утрачивает свое-
го частного бытия (лица, ипостаси), каждый член организа-
ции может внутри нее работать против нее или ее покинуть.
Ясно, что такое относительное соединение никак не может
адекватно выражать теснейшее единство Божественной и че-
ловеческой природ в единой ипостаси Христа. Против та-
кого несторианского понимания соединения природ, раз-
деляющего их по своим частным существованиям, направ-
лены Халкидонские наречия «нераздельно» (ἀδιαρέτως) и
«неразлучно» (ἀχωρίστως).

Последний, пятый вид соединения – определенное
(θετική), как, например, слияние двух слитков золота в
один, – также не подходит для описания соединения разно-
сущных природ Христа, так как соединяет одноприродные
ипостаси в одну.

Именно учение об ипостасном соединении природ поз-
воляет говорить о взаимном общении свойств этих природ,
в том числе и правильно понимать теопасхитские выраже-
ния. В отличие от ипостасного соединения природ, когда
они остаются неизменными и неслитными, природное со-
единение, которое исповедовали монофизиты, неадекватно



 
 
 

выражает и общение свойств. Термин «природное соедине-
ние» использовал и свт. Кирилл, но в его употреблении он
был синонимом формулы «ипостасное соединение». Моно-
физитское же понимание природного соединения привело к
возникновению внутри монофизитства афтартодокетизма и
триадологических ересей.

В качестве прообраза ипостасного соединения природ во
Христе прп. Анастасий вслед за свт. Кириллом Алексан-
дрийским приводит сочетание в человеке души и тела (II, 5,
14–18; 174. XXI, 4, 6-10; 338–339).

 
3.4. Антропологическая парадигма.

Сложная Ипостась Христа
 

Использование антропологической парадигмы (τὸ τοῦ
ἀνθρώπου παράδειγμα – XVIII, 5; 327) для пояснения таин-
ства соединения во Христе Божества и человечества ко вре-
мени прп. Анастасия имело уже достаточно долгую историю.
У свт. Григория Богослова в Послании к Кледонию есть об-
раз «души-тела»: «Итак, две природы, Бог и человек, также
как душа и тело, но не два сына, не два Бога»217. Для объяс-
нения соединения во Христе двух природ к аналогии соеди-
нения в человеке души и тела прибегал и один из основате-
лей несторианства Диодор Тарсийский: «Как один человек

217 Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. Т. 2. Минск, М.,
2000. С. 11.



 
 
 

бессмертен в том, что касается его души, и смертен в том,
что касается тела, так во Христе, Один и Тот же и сущий
прежде век и также от семени Давидова»218.

Но если до свт. Кирилла антропологическая парадигма
использовалась, скорее, как риторический прием, то Алек-
сандрийский архиепископ наполнил ее богословским содер-
жанием, иллюстрируя ипостасное соединение природ, по-
добно тому, как ипостасно соединяются в человеке душа и
тело. В своей христологической полемике против Нестория
свт. Кирилл чаще всего использует именно антропологиче-
ский образ. «Мы содержим и определяем, – пишет он в сво-
ем Послании к Несторию об отлучении, – что Слово, став
плотью, обитало во Христе отнюдь не так же, как говорит-
ся, обитало Оно во святых, но, став едино с человеческим
естеством в ипостасном бытии и не превратившись в плоть,
Слово устроило такое обитание, какое, можно сказать, имеет
душа человека с собственным своим телом».219 Этот образ,
по мысли свт. Кирилла, более адекватно отображает особое
единство Божества и человечества во Христе, их взаимное
общение и взаимное проникновение внутри единой Ипоста-
си Бога Слова, чем Несториев образ храма, в котором оби-
тает Бог (как Бог обитает во святых людях), или, тем более,

218 Цит. по: Селезнев Н. Христология Ассирийской Церкви Востока. Анализ
основных материалов в контексте истории формирования вероучения. М., 2002.
С. 44.

219 Восточные Отцы и учители Церкви V века. Антология. Кирилл Алексан-
дрийский, Феодорит Кирский, «Корпус Ареопагитикум». М., 2000. С. 43.



 
 
 

образ соединения мужа и жены в плоть едину, используемый
Феодором Мопсуэстийским.

Для свт. Кирилла с помощью антропологической парадиг-
мы, как и с помощью выражения «μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου
σεσαρκωμένη» важно было показать, что Слово и плоть,
также как душа и тело, образуют существенное единство, то
есть единое живое существо. Таким образом, единство ду-
ши и тела в человеке может помочь отчасти понять характер
единства Божества и человечества во Христе. Александрий-
ский святитель понимал разницу между ипостасным соеди-
нением в человеке души и тела, и ипостасным соединени-
ем во Христе Божества и человечества. Действительно, ис-
пользуя антропологическую парадигму и называя человече-
ство Христа природой (см. вышеприведенную цитату), свт.
Кирилл не называет Христа единой сложной природой, ка-
ковой является человек.

Понятие «сложной природы» Христа было распростране-
но среди противников Халкидонского Собора. Оно, как им
казалось, позволяло, с одной стороны, говорить о полноте
человечества во Христе, о Его единосущии нам и тем самым
избежать ереси Аполлинария и Евтихия, а с другой стороны
– избежать признания во Христе двух природ, что привело
бы, как им казалось, к несторианскому разделению Христа
на две ипостаси. Для подтверждения своего понимания еди-
ной сложной природы Христа Севир Антиохийский как раз
и приводил антропологическую парадигму: «Мы состоим из



 
 
 

тела и души и созерцаем две природы: тела и души. Одна-
ко человеческое существо, благодаря соединению, одно из
двух. То, что оно состоит из двух природ, вовсе не дает нам
возможности заключить, что тот, кто один, является двумя.
Он остается одним единственным человеком, как я уже ска-
зал, будучи сложен из тела и души. И человек, такой же, как
мы, может служить нам примером. Ибо в нем мы уразумеем
две природы: души и тела. Тем не менее, хотя мы слабым ра-
зумением различаем или же воображением ума усматриваем
различие [тела и души], мы по-прежнему не противополага-
ем друг другу две природы и не позволяем, чтобы в них пол-
ностью проявилась сила разделения. Напротив, мы понима-
ем, что они принадлежат единому существу таким образом,
что отныне две уже не две, но из двух образовалось единое
живое существо»220.

Итак, по мысли Севира, как в человеке душа и тело, пред-
ставляющие до соединения две различные природы, соеди-
нившись, образуют одну сложную природу человека – при
этом каждая сохраняет свои природные свойства,  – так и
в Богочеловеке после воплощения Божественная природа
осталась единой, но стала сложной, вместившей полное че-
ловечество.

О границах применимости в христологии антропологиче-
ской парадигмы прп. Анастасий Синаит рассуждает в XVIII

220 Цит. по: Говорун С. Н. Единый сложный Христос // Богословский вестник.
№ 4. Сергиев Посад, 2004. С. 154.



 
 
 

и XIX главах «Путеводителя». Он говорит о том, что Святые
Отцы использовали антропологическую модель для поясне-
ния тайны Воплощения Христа, «желая, как в неком эски-
зе (дословно – тенеписи, σκιογραφία. – и. А.), показать ви-
димое Его и невидимое, смертное и бессмертное, осязаемое
и неосязаемое» (XVIII, 7-10; 327). Далее он называет соот-
ветствие человека и Христа в антропологической парадигме
«образным» (τυπικὸς εἰκών – XVIII, 12; 327). Словами «эс-
киз» (тенепись) и «образно» Синаит хочет показать, что все
применяемые нами в христологии образы, в том числе и ан-
тропологический, можно уподобить довольно тщетной по-
пытке познать реальные предметы по отображению их теней
(XVIII, 8; 327). Здесь уместно вспомнить образ пещеры из
седьмой книги «Государства» Платона 221. В эпоху триадоло-
гических споров Святые Отцы также очень осторожно отно-
сились к различным аналогиям Пресвятой Троицы, взятым
из тварного мира.222

221 Платон. Государство. 514a – 517d.
222 «Чего я не рассматривал сам с собой в любоведущем уме своем, чем не обо-

гащал разума, где не искал подобия для сего, но не нашел, к чему бы дольнему
можно было применить Божие естество. Если и отыскивается малое некое сход-
ство, то гораздо большее ускользает… По примеру других, представлял я себе
родник, ключ и поток и рассуждал: не имеют ли сходства с одним Отец, с другим
Сын, с третьим Дух Святой? Ибо родник, ключ и поток не разделены временем и
сопребываемость их непрерывна, хотя и кажется, что они разделены тремя свой-
ствами. Но убоялся, во-первых, чтоб не допустить в Божестве какого-то течения,
никогда не останавливающегося, во-вторых, чтоб таким подобием не ввести и
численного единства. Ибо родник, ключ и поток в отношении к числу составля-



 
 
 

Смиренному святоотеческому пониманию неравенства
образа (душа-тело в человеке) и Прообраза (Божество-чело-
вечество во Христе) Синаит противопоставляет буквальное
– «сообразно природному равенству» (XVIII, 12; 327) – по-
нимание антропологической парадигмы Севиром и его по-
следователями: «Севир говорит, что как в единой природе
человека часть ее есть душа, часть же – тело, так и во Христе
Божество является частью, а тело – частью Его единой при-
роды» (XVIII, 14–17; 328).

Для православных последователей Халкидонского Собо-
ра понятие о единой сложной природе Христа было недо-
пустимым. Но по отношению к человеку понятие «единая
сложная природа» вполне приемлемо. Иначе, если считать,
что в человеке две природы, а не одна сложная природа, то
ют одно, различны же только в образе представления. Брал опять в рассмотрение
солнце, луч и свет. Но и здесь опасение, чтобы в несложном естестве Божием не
представить какой-либо сложности, примечаемой в солнце и в том, что от солн-
ца, во-вторых, чтобы, приписав сущность Отцу, не лишить самостоятельности
прочие Лица и не сделать Их силами Божиими, которые в Отце существуют, но
несамостоятельны. Потому что и луч, и свет суть не солнце, а некоторые солнеч-
ные излияния… В-третьих, чтоб не приписать Богу вместе бытия и небытия (к
какому заключению может привести сей пример), а сие еще нелепее сказанного
прежде… Наконец, заключил я, что лучше всего отступиться от всех образов и
теней, как обманчивых и не достигающих до истины, и держаться более благоче-
стивого образа мыслей, остановившись на немногих речениях (Писания), иметь
руководителем Духа, и какое озарение получено от Него, то, сохраняя до конца,
с Ним, как с искренним сообщником и собеседником, проходить настоящий век,
а по мере сил и других убеждать, чтобы поклонялись Отцу и Сыну и Святому
Духу – единому Божеству и единой Силе». (Григорий Богослов, свт. Собрание
творений в двух томах. Т. 1. Минск, М., 2000. С. 560–561. Из Слова 45).



 
 
 

нужно считать, что во Христе уже три природы. Это обви-
нение слышали православные как раз со стороны монофи-
зитов.223 Прп. Анастасий обращает этот аргумент против са-
мих монофизитов. Доказывая, что к антропологической па-
радигме нужно относиться как к образу, а не как к точно-
му соответствию (душа + тело = Божество + человечество),
он иронично замечает, что, следуя Севировой логике, с не
меньшим основанием можно считать, что Христос «состоит
не из двух, а из множества природ. Ведь тело состоит из че-
тырех простых сущностей, то есть стихий, душа есть другая
сущность, иная же – сущность Бога Слова» (XVIII, 61–65;
329). В каком-то смысле сложными природами является не
только человек, но и все тела, состоящие из четырех элемен-
тов: земли, воды, огня и воздуха (II, 8, 120–137; 190). Позд-
нее прп. Иоанн Дамаскин в трактате «О сложной природе,
или Против акефалов», посвященном опровержению учения
монофизитов о сложной природе Христа, определяя слож-
ную природу как возникшую из соединения других природ,
но при этом не являющуюся и не носящую название ни од-
ной из своих составных частей, вслед за Синаитом говорит о
телах, состоящих из четырех стихий, как примере сложных
природ.224

Послехалкидонские православные богословы приводили
различные аргументы против учения о сложной природе

223 См., напр.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 155.
224 См.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 157–158.



 
 
 

Христа. Леонтий Византийский исходил из различия меж-
ду Аристотелевыми понятиями первой, или частной сущно-
сти (ипостась, лицо) и второй, или общей сущности (сущ-
ность, природа). Каждый конкретный человек, хотя и состо-
ит из души и тела, имеет одну природу, так как участвует
в общем для всех людей виде. Но Христос не обладает еди-
ной природой, поскольку Он не принадлежит никакому ви-
ду «христов», являясь единственным и уникальным Суще-
ством.225 Аристотель в «Категориях» как раз говорил, что
частные сущности, существующие в единственном числе, не
принадлежат какой-либо общей сущности.226

Интересно, что прп. Анастасий, в Книге определений
(II глава «Путеводителя») очень четко и подробно определя-
ющий различия между природой и ипостасью227, не приво-
дит данный аргумент в полемике с монофизитами, хотя тер-
мин Леонтия «воипостасное» приводит (II, 3, 113–133; 166).
Видимо для Синаита этот аргумент слишком философский
и его нельзя обосновать, опираясь на Писание.

Именно учение о человеческой природе как о воипостас-
ной, то есть, во-первых, реально существующей (в отличие
от неипостасного), а во-вторых, имеющей частное бытие не

225 Леонтий Византийский. Против Нестория и Евтихия. Обличение и опро-
вержение противоположных учений Нестория и Евтихия о божестве и человече-
стве Христа // Церковь и время. № 2 (15). М., 2001. С. 234.

226 Аристотель. Категории 1b:6–7.
227 См. параграф 2.6.



 
 
 

в своей, а в чужой ипостаси – Ипостаси Бога Слова, – позво-
ляет говорить одновременно о двух совершенных природах
и об одной Ипостаси Христа.

Прп. Максим Исповедник добавляет к аргументам Леон-
тия Византийского несколько своих доводов против учения
монофизитов о сложной природе Христа. Один из таких
доводов прп. Максима состоит в том, что все части слож-
ной природы должны начинать свое бытие одновременно. В
сложной природе человека именно так и происходит, учи-
тывая практически единодушное учение Святых Отцов об
одновременном возникновении тела и души человека. Од-
нако в этом соединение души с телом в человеке совсем не
совпадает с соединением Божества и человечества во Хри-
сте. Вечно существующее Божество несоизмеримо с появив-
шимся во времени человечеством.228 Прп. Анастасий Сина-
ит повторяет этот аргумент прп. Максима в числе других,
доказывающих,

что антропологическая парадигма [оказывается]
неподобной по отношению ко Христу. Ибо человек
состоит из двух тварных вещей (говорю о душе и
теле), а Христос – из нетварного Божества и тварного
человечества; человек – из двух ограниченных, а
Христос – из ограниченного тела и неограниченного
Божества; человек – из сочетания вещественного и
умного, а Христос – из Бога Слова и разумного

228 См.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 157. Здесь же и другие
аргументы прп. Максима против учения о сложной природе Христа.



 
 
 

человека, изначала обладающего умом, так как ни тело
раньше души не образовалось, ни душа раньше тела, Бог
же Слово был раньше всех веков и душ и тел (XVIII, 39–
50; 328–329).

Здесь прп. Анастасий говорит об онтологической пропа-
сти между Божеством и человечеством, которые никак нель-
зя мыслить в рамках единой природы, в отличие от челове-
ка, имеющего единую сложную природу.

Несколько оригинальных положений против учения о
единой сложной природе Христа, выраженных в виде апо-
рий, прп. Анастасий приводит в XX главе «Путеводителя».
Во-первых, если Христос, в Котором Божество ипостасно со-
единено с человечеством, есть одна природа, то тогда и Бо-
городица во время ношения Христа в Своей утробе состав-
ляла вместе с Ним, а значит и со всей полнотой Божества
(ср.: Кол. 2:9) одну природу, что является абсурдом. Но так
как во время беременности Богородица с Богомладенцем не
составляли одну природу (иначе бы Христос не отделился от
Марии), то и во Христе после ипостасного соединения могут
сохраняться две природы (XX, 5-42; 56–63; 331–332).

Во-вторых, если Святой Дух сошел во время Крещения
на Христа сущностно и ипостасно, то почему Слово, челове-
чество Христа и Святой Дух не стали одной природой (XX,
43–55; 332).

В-третьих, если нераздельность Слова и человечества вле-
чет за собой признание одной природы, то такой же одной



 
 
 

природой должны быть Божество и престол Херувимов, на
котором Бог восседает (XX, 64–68; 332).

В-четвертых, если мы признаем одной природой соедине-
ние двух вещей – Божества и человечества, разделенных он-
тологической пропастью, то почему мы не признаем одной
ипостасью три единосущных и нераздельных Ипостаси Тро-
ицы? (XX, 69–85; 333).

Наконец, если у Христа одна Божественная природа, вос-
принявшая лишь свойства человечества, то Он должен быть
вездесущим по всей Своей единой природе, Он не может где-
то не присутствовать. Но Сам Христос говорит о Лазаре: Он
умер, и радуюсь, что Меня не было там (Ин. 11:15). (XX,
86–93; 333).

Прп. Анастасий еще замечает, что формула монофизитов
«Христос из двух природ до соединения, но одна природа
после соединения», которую впервые озвучил Евтихий, мо-
жет толковаться и в смысле предсуществования плоти Хри-
ста во утробе Марии отдельно от Бога Слова. А это, если
еще и некритически относиться к некоторым терминологи-
чески неточным выражениям свт. Кирилла Александрийско-
го, вполне согласуется с несторианским учением. В подтвер-
ждение Синаит в четвертой части XXII главы «Путеводи-
теля» приводит слова некоего несторианина по имени Ан-
дрей, который, основываясь на двух фразах свт. Кирилла
– «неслитными остались природы, или ипостаси» и «Хри-
стос из двух природ», – доказывает, что Александрийский



 
 
 

архиепископ разделял несторианское учение, «что тело Хри-
ста предсуществовало и предварительно сформировалось в
утробе Девы и сразу же Лицо Бога Слова было соединено с
ним» (XXII, 4, 50–52; 347).

Действительно, согласно монофизитам, человечество
Христа, не будучи общей человеческой природой, должно
быть тогда частной человеческой природой, то есть челове-
чеством человеческого индивидуума (ипостаси); иными сло-
вами, говоря о человеческой природе «до соединения», мо-
нофизиты всегда имели в виду природу частную, то есть
ипостась. В этом, наиболее фундаментальном отличии мо-
нофизитской христологии от православной, монофизитство
и несторианство сходятся, ибо в несторианстве человечество
Христа – также ипостась, то есть человечество индивиду-
ума. В той же XXII главе «Путеводителя» прп. Анастасий
приводит слова еще одного несторианина, епископа Марона
Эдесского, подтверждающие сходство в этом вопросе севи-
рианства с несторианством. Ссылаясь на слова свт. Кирил-
ла, что «неслитными остались природы, или ипостаси Хри-
ста», он пишет: «Мы, неся свет благочестия с Востока, не на-
столько отвращаемся от Диоскора, Севира и Феодосия, сколь
заслуженно ненавидим богохульный Халкидонский Собор.
Ибо он совсем не назвал во Христе ипостаси, а Севир, сам
отец Кирилл, Диоскор и Феодосий полностью согласны с на-
ми, что во Христе есть ипостаси, исповедуя Его из двух ипо-
стасей, или лиц, но и говорят, что ипостаси Христа неслит-



 
 
 

ны» (XXII, 5, 2-11; 348).
Получается, что обе христологии (и несторианская, и мо-

нофизитская) приводят к невозможности спасения каждого
человека. Хотя монофизитство говорит о теснейшем (ипо-
стасном и даже природном) соединении во Христе Боже-
ственной и человеческой природ и ипостасей, а несториан-
ство лишь об их подлеположении, но все равно оказывает-
ся, «будто Христос воспринял и спас некоего одного челове-
ка» (II, 3, 115–117; 166).

Кроме того, прп. Анастасий говорит, что из монофизит-
ского учения о единой сложной природе Христа, подтвер-
ждаемого буквалистским пониманием антропологической
парадигмы, логически вытекает «утверждение, что Христос
из двух несовершенных вещей: из несовершенного Божества
и из неполного человечества, и Он не есть совершенный
по Божеству и совершенный по человечеству, но наполови-
ну Бог и наполовину человек» (XVIII, 18–22; 328). Синаит
здесь опирается на слова свт. Ефрема, патриарха Антиохий-
ского († 545) из его «Гомилии о жемчужине (μαργαρίτης)»:
«И богоносный Ефрем в книге “Маргарит” говорит: “Двум
природам причастен неоцененный Маргарит”, то есть Хри-
стос. И снова говорит: “Он имеет двойственную природу, да
не утратит две, ибо не полубог спустился на землю, и не по-
лучеловек вознесся на небеса”» (X.1, 2, 111–115; 247).

Эти слова прп. Анастасия Синаита и свт. Ефрема Ан-
тиохийского надо понимать следующим образом. Ни тело,



 
 
 

ни душа человека по отдельности не являются совершенны-
ми природами. Тело без души мертво, и претерпевает пол-
ное истление (в смысле, распада сущности)229. Душа после
смерти человека существует отдельно, но это существование
неестественное, так как является следствием греха. Это со-
стояние смерти, и состояние временное. Души праведных
«чают воскресения мертвых», ждут вечной жизни, которой
они будут жить во всей полноте своей человеческой приро-
ды. В отличие от души и тела Божество и человечество яв-
ляются совершенными природами, каждая из которых имеет
свое частное бытие: первая – в трех Лицах Троицы, послед-
няя – в человеках.

Итак, для православных – как и для Севира – важным яв-
ляется понятие о сложном Христе: «Ибо если бы был про-
стой, как мог страдать и умереть? Как был ударяем, бит
и распинаем, если не телом, подверженным страданиям, и
земнородной природой?» (X.2, 7, 101–103; 266). Но если мо-
нофизиты говорили о сложной природе Христа, то право-
славные, категорически отвергая учение о единой сложной
природе Христа, говорили о Его единой сложной Ипостаси
(как, по мысли прп. Анастасия, учит III Вселенский Собор
в Ефесе – V, 37–45; 206), состоящей из двух совершенных
природ. Причем «собственные свойства этих природ неслит-
но, неизменно, нераздельно сохранились в едином сложном
Лице» (XXI, 4, 33–34; 339).

229 О понятии «тление» мы будем рассуждать в параграфе 3.6.



 
 
 

Прп. Максим Исповедник говорит, что при Воплощении
не образовалась некая новая ипостась, состоящая из Ипоста-
си Слова и человеческой природы (или ипостаси). Именно
Божественная Ипостась Бога Слова стала собственной и для
нашей природы во Христе, и поэтому стала сложной: «Ибо
мы говорим, что одна Ипостась Христа, состоящая из пло-
ти и Божества через природное соединение, то есть через
истинное и подлинное соединение, стала посредством этого
невыразимого соединения общей Ипостасью для плоти и Бо-
жества. Я говорю «общей», потому что одна и та же Ипостась
возникла из соединения; или, было бы лучше сказать, она,
как сейчас, так и прежде, является одной и той же Ипоста-
сью Слова. Однако ранее она существовала беспричинно и
была простой и несложной, а позже причинно она стала ис-
тинно составной без изменения, восприняв плоть, имеющую
разумную душу»230.

Эта мысль выражает христологию свт. Кирилла, на кото-
рую и ссылается прп. Анастасий словами «Один и Тот же».
Именно на Кириллово понимание сложной Ипостаси Синаит
указывает, говоря, что о сложной Ипостаси учит III Вселен-
ский Собор в Ефесе (V, 37–45; 206), вдохновителем и авто-
ром всех решений которого и был Александрийский святи-
тель. Наконец, об этом свидетельствуют и слова прп. Анаста-
сия о том, что перед полемикой с монофизитами православ-

230 Max. Conf. Ep. XV, PG 91, 556CD. Перев. по: Говорун С. Н. Единый сложный
Христос. С. 162–163.



 
 
 

ные, наряду с отвержением несторианских мнений, должны
анафематствовать и всякого, «не признающего выражения
«единая воплотившаяся природа Бога Слова», как толковал
его святой Кирилл» (III, 2, 9-13; 194) в Посланиях к Сук-
кенсу (X.5, 4–9; 272–273). В конце второго Послания к Сук-
кенсу свт. Кирилл говорит, что он с осторожностью относит-
ся к дифизитским выражениям из-за возможности их тол-
кования в несторианском смысле: «Поэтому, даже если ска-
жут, что у Еммануила есть природа человечества и [природа]
Божества, однако это человечество стало собственным для
Слова, и мы понимаем, что и вместе с ним Сын – один. Од-
нако раз богодухновенное Писание говорит, что Он постра-
дал плотью (1 Пет. 4:1), то и нам лучше говорить так, неже-
ли говорить, что Он пострадал «человеческим естеством»,
хотя нет никакого сомнения, что если бы на этом так упря-
мо не настаивали некоторые, (последнее выражение) ничуть
не повредило бы учению о таинстве. Ведь чем другим может
быть природа человечества, как не плотью, разумно одушев-
ленной? Вот мы и говорим, что Господь пострадал плотью.
Стало быть, когда они с непомерным усердием утверждают,
что Он пострадал «человеческим естеством», словно бы со-
всем отделяя его от Слова и располагая вне Его, отдельно,
цель их при этом та, чтобы усматривать два [существа], а
уже не одно воплотившееся и вочеловечившееся Слово от
Бога Отца. А прибавленное «нераздельно» хотя и выглядит
как наше указание на истинное воззрение, но мыслят они не



 
 
 

так. Ведь это нераздельное, в соответствии с пустословием
Нестория, понимается у них иным образом, ибо они говорят,
что человек, в которого вселилось Божие Слово, неразделен
с Ним по равенству чести, тождеству произволения и власти,
так что они не просто так произносят эти выражения, но с
неким лукавством и злонамеренностью»231.

Основная полемика «Путеводителя» направлена против
различных течений монофизитов, к полемике именно с ни-
ми своих читателей и готовит прп. Анастасий. Для монофи-
зитов слова свт. Кирилла Александрийского, что «человече-
ство стало собственным для Слова» были хорошо известны,
поэтому Синаит лишь указывает на них. Эти слова одинако-
во принимаются и монофизитами, и православными. Толь-
ко монофизиты отказывались мыслить человечество Христа
полной и совершенной природой. О том, как прп. Анаста-
сий относится к несторианскому толкованию Халкидонско-
го Собора, мы показали в параграфе 2.1.

Аналогично прп. Максиму Исповеднику о сложной Ипо-
стаси Христа учит и прп. Иоанн Дамаскин в седьмой гла-
ве третьей книги «Точного изложения православной веры»:
«Итак, мы утверждаем, что Божественная Ипостась Бога
Слова существовала прежде вневременно и вечно, простая и
несложная, несотворенная и бестелесная, невидимая, неося-

231 Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ
на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10.
Сергиев Посад, 2010. С. 30–31.



 
 
 

заемая, неописуемая, имеющая все, что имеет Отец, как еди-
носущная с Ним, различающаяся от Отеческой Ипостаси; в
последние же дни (Евр. 1:2) Слово, не выходя из Отчего ло-
на, неописуемо вселилось в утробе Святой Девы, бессемен-
но и непостижимым образом, как знает Оно Само, и в са-
мой предвечной Ипостаси осуществило Себе плоть от Свя-
той Девы. И даже находясь во чреве Святой Богородицы, Он
был во всем и превыше всего, но действием Воплощения –
именно в Ней. Итак, Он воплотился, восприняв Себе от Нее
начаток смешения, плоть, одушевленную разумной и мысля-
щей душой, так что Ипостась Бога Слова сама стала ипоста-
сью для плоти, и прежде бывшая простой Ипостась Слова
сделалась сложной; сложной же – из двух совершенных при-
род, Божества и человечества…»232.

Об этой же сложности Христа говорит и прп. Анастасий,
опираясь на свтт. Григория Богослова, Кирилла Иерусалим-
ского и Кирилла Александрийского: «Ведь все евангельское
и апостольское [Писание] учит и свидетельствует об Емма-
нуиле двумя различными образами, где-то показывая Его
единое лицо, а где-то ясно свидетельствуя о двух Его приро-
дах. Ибо и был и есть двойственный – Один и Тот же Сын и
Христос, и двойственна речь о Нем (не до соединения, но по-
сле непостижимого соединения), Тот же Самый совершен-
ный как в Божестве, так и в человечестве» (X.2, 7, 90–96;
266).

232 Expositio fidei 51.2-18.



 
 
 

На первый взгляд, споры между православными и севири-
анами могут показаться лишь спорами о терминологии. Се-
вир говорит о двух сущностях во Христе, о полноте Его Бо-
жества и человечества, о двойном Его единосущии – Отцу по
Божеству и нам по человечеству, – о сохранении свойств Бо-
жества и человечества. Казалось бы, это вполне соответству-
ет сути православной христологии, выраженной в формуле
«две неслитно, нераздельно, неизменно, неразлучно соеди-
ненные по ипостаси природы».

Обвинения прп. Анастасием Севира в докетизме, которые
построены на его определении природы как «истинной ре-
альности существующих вещей» (II, 3, 9-10; 163) и которые
бесчисленно повторяются в «Путеводителе», кажутся натя-
нутыми. Однако то, что может показаться слишком боль-
шим преувеличением, на самом деле является лишь ритори-
ческим приемом доказательства истины. Риторический при-
ем состоит в сведении мнения оппонента к абсурду – к уже
опровергнутой Церковью ереси. Этот метод всегда приме-
нялся Святыми Отцами при осуждении нового еретического
учения: Евтихий был осужден за аполлинаризм, хотя, стро-
го говоря, аполлинаристом он не был, среди обвинений про-
тив Нестория было и обвинение в том, что его учение со-
гласуется с учением Павла Самосатского. Истина же заклю-
чается в том, что Севир и все монофизиты не признают че-
ловечество Христа природой не только потому, что счита-
ют термины «природа» и «ипостась» синонимами и видят



 
 
 

в формуле «две природы» несторианское разделение. От-
казываясь называть Христово человечество природой, они
вполне сознательно лишают его своей собственной динами-
ки, превращают его лишь в пассивное орудие в руках Боже-
ства. Это проявилось в учении Севира о едином, хотя и слож-
ном, богомужнем действии Христа и о Его единой (только
Божественной) воле. Еретизм монофизитов проявляется и в
неправильном понимании теопасхитских выражений.

Возвратимся к рассуждениям прп. Анастасия Синаита о
применении человеческого образа в христологии. Следуя за
Святыми Отцами, преподобный отец подтверждает свои бо-
гословские рассуждения об осторожном отношении к ан-
тропологической парадигме в христологии авторитетом Свя-
щенного Писания. Правда, это доказательство у Синаита по-
лучается «доказательством от противного». Синаит говорит,
что даже в Писании «прообразы не вполне уподобляются об-
разам» (XVIII, 25; 328). Он приводит ссылки на мессианские
места Ветхого Завета и параллельные места Нового Завета,
где Христос прообразуется примерами червя (Аз же есмь
червь, а не человек (Пс. 21:7)), льва (ср.: Быт. 49:9; Откр.
5:5), овцы и агнца (ср.: Ис. 53:7; Деян. 8:32; Иер. 11:19; Откр.
5:6-12), финикса (финиковой пальмы – Праведник яко фи-
никс процветет (Пс. 91:13)), лилии и яблони (ср.: Песн. 2).
«Но никто же из них не похож [на Христа] по природной
сущности» (XVIII, 28–29; 328), – говорит автор «Путеводи-
теля». Заключает же прп. Анастасий свой аргумент «от про-



 
 
 

тивного», приводя в XIX главе цитату из одного несториан-
ского автора, который отвергает применение антропологиче-
ской парадигмы в христологии из-за ее небиблейского про-
исхождения (XIX, 4-10; 329–330). В противовес антрополо-
гической модели сей несторианин приводит образы из Писа-
ния, которые, по его мнению, доказывают наличие во Христе
двух «разнородных лиц» (XIX, 15; 330), двух «разносущных
природ, или ипостасей» (XIX, 24–25; 330). Среди таковых
образов еретиком упомянуты Исаак и принесенный вместо
него в жертву овен (ср.: Быт. 22:1-13), Моисей и корзина,
в которую он был положен матерью после рождения и отне-
сен в воды Нила (ср.: Исх. 2:3), ковчег Завета, состоящий от
древ негниющих и золота (ср.: Исх. 25:10–12), золотой сосуд
с манной небесной (ср.: Исх. 16:33; Евр. 9:4), две горлицы
(для всесожжения и в жертву за грех – ср.: Лев. 12:8; Лк.
2:24), два козла (для отпущения и в жертву за грех – ср.: Лев.
16:8-10).

Итак, антропологическая парадигма позволяет наглядно
проиллюстрировать учение свт. Кирилла Александрийского
об ипостасном соединении во Христе Божества и человече-
ства: «Исповедую пренепорочное из души и тела человече-
ство Христа, по ипостаси соединенное чистому Его Боже-
ству, подобно как и всецело совершенная наша душа 233 со-
единена нашему телу» (XXI, 4, 6-10; 338–339).

В этой парадигме онтологической пропасти, разделяющей
233 То есть, целая – против Аполлинария.



 
 
 

нетварную Божественную и тварную человеческую природу
(XVIII, 39–50; 328–329), соответствует самое большое раз-
личие, существующее в тварном мире – различие между ду-
шой и телом, духовным и материальным. 234

Однако прп. Анастасий замечает, «что антропологиче-
ская парадигма [оказывается] неподобной по отношению ко
Христу» (XVIII, 39–40; 328). Из «множества других обра-
зов», лучше показывающих соединение во Христе двух при-
род, Синаит использует следующие. Это образ соединения
одного из трех одноприродных светов с облаком, окутываю-
щим его (XXIII, 3, 20–43; 354–355). Второй образ – часто
используемый Святыми Отцами образ раскаленного желе-
за (XIII, 1, 34–36; 283). Еще один образ – образ Сына Бо-
жия, находящегося среди трех отроков в печи Вавилонской
и охваченного огнем (XXI, 4, 12–35; 339).

Прп. Анастасий Синаит, говоря об ограниченности антро-
пологической парадигмы, не призывает в христологии пол-
ностью от нее отказаться. Наоборот, с помощью правиль-
ного понимания антропологической парадигмы святой отец
призывает последователей Севира признать две природы во
Христе:

если образ Христа состоял, как вы нам говорите, из
некоего одного и некоего другого [т. е. из души и тела],

234 Более подробно положительные и отрицательные стороны антропологиче-
ской парадигмы см.: Чурсанов С. А. Антропологическая аналогия в православ-
ной христологии // Церковь и время. № 1 (38). М., 2007. С. 208–220.



 
 
 

и Явившийся в мир воспринял на Себя именно его,
то немедленно исправьте [свое нелепое исповедание],
взяв нечто разумное в этом [образе]. Поскольку же сама
парадигма (говорю, конечно, об антропологической)
соединила собой в ипостаси две наши частичные, как
вы говорите, сущности, то тем самым вы свободны от
порицания, как исповедующие во Христе две природы:
одну – совершенную Бога Слова, а другую – из двух
половин – из нашей души и тела (XVIII, 30–38; 328).

Из «Трех слов об устроении человека по образу и по подо-
бию Божиему» Второе слово прп. Анастасий Синаит посвя-
тил христологическому толкованию слов Священного Писа-
ния Сотворим человека по образу Нашему и по подобию На-
шему (Быт. 1:26). Удивляясь «от моего устроения души и
тела, от двойственного смешения и сочетания моего, от мо-
его человеческого соединения незримого и зримого, от мо-
его ипостасного единения вещественного и невещественно-
го, [происшедшего] в утробе материнской»235, преподобный
отец видит в человеке образа Христа, «ибо человек – смер-
тен и бессмертен, отпечатлевая мыслящей и бессмертной ду-
шой Твое, Христе, Божество, а в страстном теле [своем] нося
истинный образ Твоего человечества, единосущного ему»236.
В «Вопросах и ответах» (вопрос 5) Синаит также использу-
ет антропологическую парадигму: «Бог расположен к чело-

235 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 82.
236 Там же, с. 83.



 
 
 

вечеству паче всякой твари в двух отношениях: во-первых
потому, что [человек] есть произведение Его собственных
рук и предызображение Его Домостроительства, будучи, как
Христос, незримым и зримым, смертным и бессмертным жи-
вым существом; а во-вторых, потому что [Христос] стал че-
ловеком, сродным и единосущным, единоплеменным и еди-
новидным с нами»237.

Таким образом, прп. Анастасий использует не только ан-
тропологическую парадигму в христологии, но и христоло-
гическую в антропологии. Это тоже положительные стороны
антропологической парадигмы. В силу своей одновременной
обращенности как к христологии, так и к антропологии она
позволяет проиллюстрировать органическое единство этих
сторон православного богословия. Однако, по мысли прп.
Анастасия, используя ее, как и все другие христологические
образы, необходимо быть осторожным, ибо таинство соеди-
нения во единой Ипостаси Бога Слова двух природ – уни-
кальнейший случай, не могущий быть раскрытым во всей
своей полноте с помощью никаких аналогий и философ-
ских построений. Как мы показали в параграфе 3.3, опреде-
ление, даваемое прп. Анастасием ипостасному соединению,
на самом деле есть не определение, а указание на уникаль-
ность такого теснейшего соединения: «Ипостасное соедине-
ние есть результат объединения двух природ в утробе святой
Богородицы» (II, 5, 9-11; 174).

237 Анастасий Синаит, прп. Вопросы и ответы. М., 2015. С. 50.



 
 
 

Отметим, что параллели соответствующих мест «Путево-
дителя», Второго слова из «Трех слов об устроении человека
по образу и по подобию Божиему» и «Вопросов и ответов» –
это еще одно свидетельство в пользу того, что автором «Пу-
теводителя» является именно прп. Анастасий Синаит.

 
3.5. Общение свойств

 
Непосредственно христологическая эпоха началась со

споров про общение свойств (communicatio idiomatum), а
именно со споров о термине «Богородица». Согласно Несто-
рию, такие имена нашего Спасителя как «Христос», «Сын»,
«Господь» означают обе Его природы. Имена «Бог», «Сло-
во» означают только Его Божественное естество, а «чело-
век», «младенец»  – только человеческое. К первым име-
нам относятся все факты из жизни Христа, а ко вторым
и третьим – только одна часть (для каждого своя) фактов
и наименований. Поэтому можно сказать, что Христос ве-
чен, что Христос умер, но нельзя сказать: «Предвечный
младенец», «Бог распят». Таким же богословски недопусти-
мым, с точки зрения Нестория, был и термин «Богороди-
ца» (Θεοτόκος), так как «Мария не родила Божество» (XXI,
2, 16–17; 336). По мысли Нестория, термин «человекороди-
ца» (ἀνθρωποτόκος), предложенный пресвитером Анаста-
сием, конечно же, был точен, однако сам Несторий предло-
жил термины «Христородица» (Χριστοτόκος) и «Богопри-



 
 
 

емница» (Θεοδόχος).
Итак, несторианство в принципе отвергает общение

свойств, допуская лишь, что, поскольку Христос есть Бого-
человек, между Его Божественной и человеческой природа-
ми, ипостасями и лицами установилось общение внутри ли-
ца единения.238

В богословский язык проблематика природных свойств
была введена свт. Львом Великим, папой Римским в Томо-
се, направленном свт. Флавиану, архиепископу Константи-
нопольскому. Акценты в Томосе сделаны не столько на един-
стве, сколько на различии во Христе. Поэтому свт. Лев гово-
рит о сохранении неизменными свойств обеих природ Хри-
ста. Кроме того – и именно свт. Лев впервые ясно говорит об
этом, – обе природы сохраняют свои действия. Свт. Лев го-
ворит это так, что его слова можно понять и в несторианском
смысле: «Каждая природа действует (forma agit) в общении
с другой, совершая то, что свойственно каждой»239. Подоб-
ные выражения воспринимались монофизитами в штыки –
не зря Томос свт. Льва Великого и само имя Римского свя-
тителя до сих пор воспринимается ими резко отрицательно.
Однако, для свт. Льва наличие у Христа природных действий
не нарушает Его единства: «Тот, кто является истинным Бо-
гом, тот же является истинным человеком, и в этом единстве

238 См.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История
богословской мысли. М., 2007. С. 230–231.

239 ACO 2, 2, 1, 28, 12–14.



 
 
 

нет никакой лживости»240.
Благодаря этому единству свойства природ – при всей сво-

ей неизменности – могут быть отнесены к другой природе.
Так свт. Лев закрепляет в христологическом обиходе поня-
тие общения природных свойств.

В оросе Халкидонского Собора, подчеркивающем учение
свт. Кирилла о единстве Христа, нашло отражение и учение
свт. Льва о сохранении природных свойств: «…соединением
нисколько не упраздняется различие естеств, но скорее со-
храняется свойство (ἰδιότητος) каждого естества…».

Севир категорически не принимал наличие во Христе че-
ловеческой природы – как ему казалось, двойство природ
вносило в единого Христа двойственность ипостасей, – но
говорил, что Богочеловек вмещал в Себе полное человече-
ство (что выражалось в наличии у Него всех естественных
свойств человеческой природы) и, тем самым, был единосу-
щен нам. В учении Севира о свойствах отсутствует жесткая
связь между свойством и природой, что обязательно мысли-
лось его оппонентами (как православными последователями
Халкидона, так и оппонентами внутри монофизитства – на-
пример, афтартодокетами). Единому Субъекту Христу, Его
единой природе-ипостаси, согласно Севиру, соответствует
и единое свойство. Но оно не является монолитным. Оно
включает в себя свойства Божественные и человеческие во
всей их полноте. Хотя часть свойств имеет Божественный

240 ACO 2, 2, 1, 28, 9-10.



 
 
 

характер, а часть – человеческий, но различение между ни-
ми условное, и они не объединяются в две природы. Более
того, по причине единства Христа они не могут быть оха-
рактеризованы ни как чисто Божественные, ни как чисто че-
ловеческие. Божественные могут быть названы человечески-
ми, а человеческие – Божественными. Так, то есть как непо-
средственное перенесение свойств одной природы на дру-
гую, Севир и его последователи весьма специфически пони-
мали «общение свойств». Таким образом, согласно Севиру,
во Христе Божественная природа, ставшая сложной при во-
площении, восприняла свойства человеческой природы. 241

Такое понимание общения Божественных и человеческих
свойств Христа как восприятие Его Божественной природой
свойств плоти выявилось в период теопасхитских споров в
Константинополе в первые годы VI века при патриархе Ма-
кедонии (495–511). Текст Трисвятой песни, который испол-
нялся и на Халкидонском Соборе, изменил Антиохийский
патриарх-монофизит Петр Гнафей, или Кнафей (Γναφεύς,
или Κναφεύς (у прп. Анастасия) – валяльщик, сукновал –
VI, 2, 13; 212. XII, 3, 53; 280). Он добавил к Трисвятому

241 Более подробно см.: Grillmeier A. Christ in Christian Tradition. V. 2: From
the Council of Chakedon (451) to Gregory the Great (590–604). Part 2: The Church
of Constantinople in the sixth century / In collaboration with Theresia Hainthaler,
translated by John Cawte & Pauline Allen. London, Louisville (Kentucky), 1995.
P. 83–87; Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антиохийско-
го: Догматический анализ. М., 2007. С. 209–218; Давыденков О., иерей. Велия
благочестия тайна: Бог явися во плоти. М., 2002. С. 74–78.



 
 
 

гимну перед словами «помилуй нас» слова «распятый за
нас» (σταυρωθείς ὑπὲρ ἡμῶν – XII, 2, 28; 278), чем вызвал
смуту в народе. Поскольку эта песнь всегда воспринималась
как обращенная ко Святой Троице, то православные подо-
зревали монофизитов в том, что они исповедуют страдания
Трех Лиц Троицы или Божественного естества, то есть явля-
ются теопасхитами.242

Прп. Анастасий так их и называет: «теопасхиты». В част-
ности, в третьем диспуте, описанном в X главе «Путеводите-
ля» и происшедшем в Александрии «в присутствии августа-
ла и многочисленного народа» (X.3, 2–3; 270), Синаит подал
своим оппонентам исповедание: «Я, Анастасий монах свя-
той горы Синай, исповедую, что Сам Бог Слово, рожденный
от Бога Отца прежде всех веков, Сам распят, был избиваем,
страдал и воскрес» (X.3, 36–40; 270), и «с хитростью» по-
обещал присоединиться к их церкви и служить с ними, если
они подпишут этот папирус. Они, подписав его, тут же по-
лучили от прп. Анастасия обвинения в теопасхизме: «При-
няв папирус после подписания, подойдя к считающемуся из
них мудрейшему и чуть прикоснувшись рукой его бороды, я
сказал: “Христос пострадал за нас плотию (1 Пет. 4:1), тео-
пасхиты, а не Божеством; плотию пострадал, как богослов-
ствует апостол Петр, а не Божеством, как кощунствует Севир
и как вы ныне подписали. Ибо, желая обнажить все злосло-

242 См.: Мейендорф Иоанн, прот. Христос в восточном православном богосло-
вии. М., 2000. С. 38–39.



 
 
 

вие в вашей душе, я написал, указав в папирусе голое Боже-
ство Бога Слова, не вспомнив ни плоть, ни вочеловечение,
ни Рождество от Святой Девы”» (X.3, 47–57; 271).

Полемике с монофизитами по поводу их вставки в Три-
святое прп. Анастасий посвятил XII главу «Путеводителя».
Монофизиты оправдывали эту вставку тем, что относили
Трисвятой гимн к Богу Слову (XII, 2, 27–31; 278) и тем, что
подобные теопасхитские выражения прочно вошли в Свя-
щенное Предание Церкви. Это и слова апостола Павла: не
распяли бы Господа славы (1 Кор. 2:8), и сщмч. Игнатия
Богоносца: «Позвольте мне подражать страданиям Бога мо-
его», и свт. Мелитона Сардийского: «Бог пострадал от рук
израильских», и свт. Григория Богослова: «Малые капли Бо-
жией крови весь мир освятили», и выражения свт. Кирилла
Александрийского: «страсти Бога», «Крест Бога», «смерть
Бога», «Воскресение Бога» (XII, 2, 4-23; 278).

Во-первых, прп. Анастасий напоминает монофизитам,
что Трисвятое понимается во многих церквах как песнь, об-
ращенная к Троице, а не только к воплощенному Слову:
«и выражение «страсти Бога» нужно воспринимать со всей
осторожностью, так как может быть и некое худое понима-
ние, кощунственное по отношению к Богу и Отцу, подобно
и по отношению к Святому Духу, ведь и Святой Дух – Бог,
как Отец и Сын» (XII, 2, 31–36; 278–279).

Но даже если согласиться с тем, что Трисвятое обращено
только к воплощенному Слову, то и тогда монофизиты до-



 
 
 

стойны укорения. Прп. Анастасий говорит, что монофизиты
понимают теопасхитские выражения в том смысле, что Бо-
жественная природа, приняв человечество, приняла и свой-
ства человеческой природы, став страстной. Действительно,
из учения Севира о частных свойствах, включенных в еди-
ное свойство Христа как единой сложной природы, именно
такой вывод и проистекает.

Синаит использует полемический прием, названный им
«вещественным» (πραγματικός) доказательством, в отличие
от прямого цитирования Писания или Святых Отцов. Изоб-
разив на дощечке Честной Крест, он написал над ним: «Бог
Слово, разумная душа и тело» (XII, 3, 11–12; 279) и задал
вопрос монофизитам: «Что из этих трех погибло, умерло,
стало бездеятельным и неподвижным?» (XII, 3, 20–21; 279).
Когда же те ответили, что погибло тело, а Слово и душа оста-
лись бессмертными, то прп. Анастасий обвинил оппонентов
в том, что душу Христа они называют бессмертной, а Бога
Слова – то есть Божественную природу – делают страстной,
что вытекает из их Трисвятой песни.

Прот. Иоанн Мейендорф видит в подобных обвинениях
несторианский уклон разделения природ, непонимание ипо-
стасного соединения их и считает, что вставка, осуществлен-
ная Петром Гнафеем, «выражения, заимствованного из Ни-
кео-Цареградского Символа веры, имела целью явить суще-
ственный момент богословия св. Кирилла. Поскольку Сло-
во есть единственный «субъект» во Христе, Оно есть также



 
 
 

и субъект смерти «во плоти», которая была «Его собствен-
ной». Очевидно, что Трисвятое было осмыслено как гимн
воплощенному Слову, и дополненный вариант гимна фор-
мально был православным»243.

Однако к прп. Анастасию обвинения в непонимании су-
ти учения об ипостасном соединении природ и вытекающего
из него православного понимания теопасхитских выражений
отнести нельзя. Он тут же формулирует правильное понима-
ние этих выражений. Оно состоит в том, что Божественной
природе усваиваются, приписываются свойства природы че-
ловеческой, а человеческой – свойства природы Божествен-
ной, по домостроительству и в силу совместного бытия внут-
ри одной ипостаси:

Поэтому, как только ты слышишь: Господь славы
распят (ср.: 1  Кор. 2:8), или «Бог пострадал от
рук израильских», или «Позвольте мне подражать
страданиям Бога моего», или «Капли Божией крови»,
или «Божия смерть, гроб и Крест», никоим образом
не говори, что страсть и смерть Бога Слова были по
природе, но что они были по плоти Его, соединенной
по ипостаси. Ибо как плоти из-за неизреченного и
нераздельного соединения с Богом Словом усвояется
божественное, так часто и сущему в ней Богу Слову
усвояется человеческое, страстное и смертное; усвоив
Себе в известном отношении по домостроительству
и по совместному бытию страсти собственной Своей

243 Там же, с. 39.



 
 
 

плоти, Он как Бог по природе и по истине остается
бесстрастен и бессмертен (XII, 3, 65–77; 280–281).

Еще одно понимание теопасхитских выражений, в том
числе и термина «Богородица», в том, что человеческая при-
рода Христа, оставшись природой человеческой и сохранив
свои природные свойства, опять же, в силу ипостасного со-
единения с Божественной природой возвысилась в своих
свойствах до состояния обожения. Именно так надо пони-
мать некоторые святоотеческие выражения: «Святые Отцы в
этих выражениях сказали не «по природе» (οῦ τῇ φύσει), а
«по обожению» (τῇ θεώσει) и «по соединению» (τῇ ἑνώσει);
ведь божественный Григорий не сказал, что тело по природе
Бог, но говорит: «потому что и оно по обожению Бог», как и
железо после соединения с огнем излучает жар и называет-
ся огнем, конечно, не по природе, ведь железо не отсутству-
ет» (XIII, 1, 29–36; 283). Однако, родившееся в среде моно-
физитства течение афтартодокетизма рассматривало обоже-
ние человечества Христа как полное растворение человече-
ских свойств в Божественной природе. Подробнее о полеми-
ке по поводу ереси афтартодокетизма мы скажем в следую-
щем параграфе, а сейчас обратимся к еще одной ереси внут-
ри монофизитства, неправильно понимающей учение об об-
щении свойств.

Ересь севирианского Александрийского патриарха Дами-
ана была ответом на появившееся внутри монофизитства те-
чение тритеизма, которая, в свою очередь, есть следствие



 
 
 

терминологической противоречивости монофизитской хри-
стологии. Монофизиты, отождествляя в христологии терми-
ны «природа» и «ипостась», оставляли за ними различное
значение в триадологии, как это было четко отражено на II
Вселенском Соборе. С этим положением монофизитов прп.
Анастасий спорит в «Путеводителе», как мы показали во
второй главе нашей работы. С этим противоречием боль-
шинство монофизитов смирилось, но все же образовалась
немногочисленная секта тритеитов. Поводом для возникно-
вения этой секты Леонтий Византийский считает следую-
щий случай. В прении с православными монофизиты обви-
нили их в несторианстве, так как если во Христе две приро-
ды, то в Нем и две ипостаси, два лица, так как нет неипостас-
ной природы. Православные ответили – как это делает прп.
Анастасий в «Путеводителе», – что в Троице Три Лица, но
в Ней одна природа. Следовательно, природа и ипостась не
одно и то же. Монофизиты в интересах самозащиты вынуж-
дены были допустить, что в известном смысле можно гово-
рить о трех природах, о трех существах в Троице.244

Ересь тритеизма в лоне монофизитства есть совершенно
логическое следствие Севировой христологии. Если право-
славные говорили, что Бог Слово воспринял общую челове-
ческую природу, а не частную природу (то есть, ипостась),
и, соответственно, общая Божественная природа всецело, но

244 Более подробно см.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских
Соборов: История богословской мысли. С. 412–416.



 
 
 

лишь в Ипостаси Слова воплотилась во Христе, то Севир го-
ворит, что в обоих случаях надо говорить о частной природе
(ипостаси). Касательно христологии данное учение Севира
является идентификацией монофизитства. Но на триадоло-
гии допущение какого-то иного, а не всецелого, соединения
с человечеством Божественной сущности напрямую приво-
дит к тритеизму. Он стал закономерным следствием Севи-
рова воззрения на триадологический аспект христологии и
появился не более чем через сорок лет после Севира.

Около 585 г. Дамиан издал сочинение против тритеитов,
а севирианский же патриарх Антиохии Петр Каллиникский
выступил сначала с осторожной критикой и, в конце концов
(после Пасхи 588 г.), объявил о разрыве евхаристического
общения. Дамиан утверждал, что три Ипостаси Троицы раз-
личаются реально только как три ипостасные свойства. Для
этого он отождествил свойства нерожденности, рожденности
и исходности с Ипостасями Отца, Сына и Святого Духа со-
ответственно. Таким образом, Дамианом отрицалась реаль-
ность различения Ипостасей (того, что имеет самостоятель-
ное бытие – в отличие от свойств, имеющих бытие только «в
другом»). Петр пытался защищать традиционное богословие
Каппадокийцев, одновременно дистанцируясь от тритеизма,
в котором его обвинял Дамиан.

Хотя спор формально был разрешен в пользу Петра на
Александрийском Соборе севирианской церкви в 616  г.
(впрочем, без осуждения Дамиана), но ересь дамианизма



 
 
 

восторжествовала среди монофизитов – по крайней мере, в
Египте, после исламского завоевания в 641 г.245 Об этом как
раз свидетельствует полемика с ней прп. Анастасия Синаи-
та, описанная в XV–XVII и XXIV главах «Путеводителя».

Прп. Анастасий полемизирует с двумя Пасхальными
Посланиями севирианского Александрийского патриарха
Иоанна III (680–689), который явно исповедует учение Да-
миана. Эти «египетствующие умом» (οἱ αἰγυπτιάζοντες τὸν
νοῦν – XV, 37–38; 322) еретики говорят: «Все, что говорится
о Христе, говорится и об Отце и Святом Духе» (XV, 18–20;
321), вернее «только то, что во Христе касается сущности
(τὰ οὐσιωδῶς), относится одинаково ко всей Троице» (XV,
71–72; 323).

«Египетствующие умом» в подтверждение своего учения
о восприятии всей Троицей (являющейся, по их мысли, еди-
ной природой-ипостасью) природных свойств человечества
Христа ссылались на Его слова: Я не один, потому что Отец
со Мною (Ин. 16:32), Дух Господень на Мне; ибо Он помазал
Меня (Лк. 4:18) и особенно на слова апостола Павла о Спаси-
теле: в Нем обитает вся полнота Божества телесно  (Кол.
2:9): «Если у Святой Троицы одна природа, и эта самая при-
рода в созерцаемой Ипостаси Сына отдельно созерцается со-
вершенной и непорочной, и Сын воплощен, то оказывается,
что вся полнота Божества непременно воплощена согласно

245 Лурье В. М. Богословие «египетствующих умом» // URL: http://hgr.narod.ru/
dami.htm (дата обращения: 14.05.18).



 
 
 

сказанному: в Нем обитает вся полнота Божества телес-
но» (XVII, 3–8; 325–326).

Итак, мы видим, что в среде монофизитов в ответ на три-
теизм фактически воскресла старая ересь Савеллия, кото-
рый учил о едином воплотившемся Боге, меняющем лишь
лица-маски (Отец – на Синае, Сын – при Воплощении и Дух
– в день Пятидесятнице). Если Савеллий говорил о единой
природе, единой ипостаси и трех лицах (масках) Бога, то да-
мианиты, говоря о трех ипостасях, мыслили их лишь как
свойства. Поэтому прп. Анастасий справедливо называет их
учение «Савеллиевым слиянием» (XVII, 11; 326).

«Египетствующие умом» не познали таинство Святой
Троицы: «Ведь в Троице есть Иной и Иной, а во Христе не
существует Иной и Иной, но есть иное и иное, в Троице
же не существует иное и иное» (XV, 34–37; 322). В ответ
прп. Анастасий четко формулирует православную триадоло-
гию, сформулированную Каппадокийcкими Отцами, а также
следствия ипостасного соединения природ Христа по отно-
шению ко внутритроическим отношениям. Необходимо чет-
ко понимать различия природных и ипостасных свойств Лиц
Троицы:

В собственной Ипостаси Слова не созерцается
целостность Троичного бытия, как это утверждает
Савеллиево слияние. Ибо Слово не является ни
нерожденным, ни рождающим, ни беспричинным, не
имеет ни Сидящего одесную Себя (ср.: Пс. 109:1), ни



 
 
 

Сущего в недре Своем (ср.: Ин. 1:18), как Отец, не
имеет исхождения Духа и ничего иного из ипостасных
свойств Отца и Святого Духа, ибо Сын не является
нерожденным, как Отец, Сын не является Родителем,
как Отец; опять же, Сын не беспричинный, не
исходящий (XVII, 9-19; 326).

Поэтому и Воплощение, в котором полнота Божественной
природы – в Ипостаси только Слова, а не Отца и не Духа –
неслитно и неизменно соединилась с полнотой природы че-
ловеческой, не изменило отношений между Лицами Трои-
цы:

А поэтому воплощена Ипостась Сына, не
совоплощается с Ним ни нерожденность Отца,
ни исходящая Ипостась Святого Духа. Но
поскольку все природные свойства Троицы, то
есть безначальность, нетварность, неограниченность,
неизменяемость, благость, животворность и все
подобное, не изменившись и оставшись той же
природы, так же, как в Отце и в Святом Духе,
созерцаемы в Сыне, поэтому и сказано: в Нем обитает
вся полнота Божества телесно (Кол. 2:9) и поэтому
говорится, что Христос совершенный в Божестве (XVII,
20–30; 326).

Другие Лица Троицы участвовали в Воплощении «общей
волей, то есть благоволением и осенением» (XVI, 30–32;
324). Отец благоволит и посылает Сына в мир, а Святой Дух
содействует и осеняет Его (XVI, 21–24; 324). Сын становит-



 
 
 

ся Христом, то есть Помазанником, «помазание Которого
делает Отец, а Его помазание есть Святой Дух» (XVI, 37–
40; 325). В этом соработничестве проявляется единая воля
и единое действие Помазывающего (Отца), Помазываемого
(Сына) и Помазания (Духа) (XVI, 42–45; 325).

Итак, как показало логическое развитие христологии Се-
вира, подозрения сторонников Халкидона по отношению к
монофизитам в теопасхизме не были беспочвенны. Только
православное понимание теопасхитских выражений, осно-
ванное на учении об ипостасном (но не природном, то есть в
рамках одной природы) соединении природ, позволяет уйти
и от теопасхизма – от исповедания того, что Божественная
природа при воплощении стала страстной, – и от тритеизма.

 
3.6. Безукоризненные страсти. Обожение

человеческой природы Христа
 

Если к двум противоположным триадологическим ересям
христология Севира Антиохийского привела его последова-
телей уже после смерти самого Севира, то ересь афтартодо-
кетизма появилась еще при его жизни. Оппозиционное Се-
виру учение было сформулировано в полемике с ним мо-
нофизитским епископом Галикарнаса в Карии Юлианом во
время их совместного пребывания в Александрии, куда они
удалились из-за гонения на противников Халкидонского Со-



 
 
 

бора, воздвигнутого императором Юстином I.246 Годы прав-
ления Юстина I – 518–527, значит, богословский спор внут-
ри монофизитства возник не ранее 518 года. Прп. Анаста-
сий о ссылке Севира в Александрию говорит следующим об-
разом: «когда Севир Антиохийский подвергся обвинениям
из-за своего скверного учения, направленного против Хал-
кидонского Собора, то он является в Александрию, в нору
змей, врагов Вселенской Церкви» (VI, 1, 23–26; 208).

Согласно Юлиану, то, что Севир и его сторонники «хотя и
говорят, что Христос – именно одна природа, но исповедуют
в Нем два свойства, божественное и человеческое» (XXIII,
1, 14–18; 349), вводит во Христе несторианское разделение.
Юлиан формально признает единосущие по человечеству
Христа людям, но не считает возможным рассматривать че-
ловеческую составляющую во Христе не только как чело-
веческую природу, но и как человеческое свойство. Боже-
ственные и человеческие свойства в Богочеловеке настолько
перемешаны, что никакого разделения, различения и двой-
ства быть не может. Юлиан говорит о «неразличимом разли-
чии» (διαφορὰ ἀδιάφορος), так что во Христе нет ни дей-
ствий, ни свойств, которые можно было бы рассматривать
как только Божественные или только человеческие.

Отсюда и следует учение Юлиана о нетленности пло-
246 Троицкий И. Изложение веры Церкви Армянской, начертанное Нерсесом,

кафоликосом армянским, по требованию боголюбивого государя греков Мануи-
ла: Историко-догматическое изложение в связи с вопросом о воссоединении Ар-
мянской Церкви с Православною. СПб., 1875. С. 147–148.



 
 
 

ти Христа, получившее название афтартодокетизма (от
ἄφθαρτος – нетленный, δοκέω – казаться, представляться
правильным). Кстати, этот термин впервые встречается око-
ло 515 г. у Иоанна Грамматика Кесарийского, написавшего
против сторонников учения о нетленности тела Христа спе-
циальный полемический трактат.247 Таким образом, учение
афтартодокетизма – и даже сам термин – существовало еще
до полемики Юлиана с Севиром, но наши знания об этом
учении основаны, главным образом, на изучении сохранив-
шихся фрагментов сочинений Галикарнакского богослова.

Прп. Анастасий родоначальником новой ереси делает
Гайана (Γαιανός):

Севир и Гайан прежде были единомысленны и 18 лет
вместе пребывали в Александрии. И вот однажды Гайан
спросил Севира: «Как нужно исповедывать тело Христа,
тленным или нетленным?» Когда Севир сказал, что тело
тленно до Воскресения на третий день от смерти, Гайан
сразу прервал его: «Если ты говоришь, что тело тленно,
то со всей необходимостью ты называешь и две природы
во Христе». Это стало причиной разделения между
ними (XXIII, 1, 2-22; 349).

Гайан был монофизитским Александрийским патриархом
непродолжительное время в 535 г., будучи возведен на ка-
федру возмущенной толпой, которая изгнала только что ру-

247 Adversus Aphthartodocetas // Richard M. Iohannis Caesariensis presbyteri et
grammatici opera qui supersunt // Corpus Cristianorum. Series greaca. Turnhout, 1977
(trad. Latine). P. 69–78.



 
 
 

коположенного в патриархи Феодосия, сторонника жившего
в Александрии Севира и противника Юлиана. До этого Гай-
ан был архидиаконом, а через 103 дня после восшествия на
кафедру он был по жалобе Феодосия к императору Юстини-
ану I низложен и сослан в Карфаген.248

Итак, по мысли Юлиана, Христу как воплотившемуся Бо-
гу невозможно усвоить какое-либо свойство, заключающее в
себе элемент любого несовершенства. Свойство тления мо-
жет быть отнесено только к человечеству, но не к Божеству.
Усвоение же Христу некоего человеческого свойства, не от-
носимого к Его Божеству, Юлианом мыслилось как проти-
вопоставление плоти Божеству, что равнозначно для Гали-
карнакского епископа несторианскому разделению. 249 «Если
не признать тело Иисуса Христа нетленным, а тленным, –
пишет Юлиан, – то необходимо допустить различие между
телом Христовым и Словом Божиим; если же допустить это
различие, то необходимо признать во Христе два естества
(δύο φύσις), а в таком случае, где же основание сопротив-
ляться далее определению Халкидонского собора»250.

Богословский спор вылился в церковный раскол в сре-
де монофизитов. Юлиан стал родоначальником одной из

248  Грацианский М. В. Гайан // Православная энциклопедия. Т.Χ. М., 2005.
С. 276–277.

249 Давыденков О., свящ. Афтартодокетизм // Православная энциклопедия. Т.
IV. М., 2002. С. 193–194.

250 Цит. по: Троицкий И. Изложение веры Церкви Армянской… С. 148.



 
 
 

многочисленных – отдельных от Севировой – иерархий. 251

Юлиан дал своим богословским противникам название
фтартолатров (тленнопоклонников, от φθαρτός – тленный,
λατρεύω – служить, поклоняться).

Слова «тленное» и «нетленное» (ἄφθαρτον) можно по-
нимать различным образом. В собственном смысле слова
«нетленное есть то, что не может быть повреждено другой
сущностью, нетленное есть то, что совершенно не текучее, не
имеющее недостатка и неуязвимое» (II, 5, 117–120; 177). По-
этому нетленным (в этом богословско-философском смыс-
ле) может быть только нематериальная природа: «нетленное
в собственном смысле слова есть бесстрастное, нематериаль-
ное и неосязаемое» (II, 5, 116–117; 177).

Тление, по поводу которого и велась дискуссия, сле-
дует отличать от полного истления, уничтожения, гибели
(καταφθορά – II, 5, 131; 178), которому тело Христа не мог-
ло быть подвергнуто после смерти в силу соединения с са-
мой Жизнью – Богом Словом. Тело Христа не могло разру-
шиться, Он не мог остаться в состоянии смерти, Он должен
был воскреснуть. Это положение разделяли все стороны бо-
гословского спора – и Севир, и Юлиан, и православные.

Прп. Анастасий Синаит приводит мнение Юлиана Гали-
карнакского о том, что тело Христа могло испытывать стра-

251  Генеалогическое древо монофизитских сект см.: Болотов В. В. История
Церкви в период Вселенских Соборов: История богословской мысли. М., 2007.
С. 418–420.



 
 
 

дательные состояния только в том случае, если Он попус-
кал этому: «Некоторые говорят, что пресвятое тело Христо-
во было тленным в возможности, то есть принявшим тле-
ние, во гробе же оно сохранилось нетленным действием Бо-
жества Слова» (II, 5, 123–126; 177). В этих словах кратко вы-
ражено учение афтартодокетов о добровольности страданий
Христа. Согласно этому учению, Христос, в отличие от лю-
бого другого человека – грешника, страдающего (тленного)
вследствие греха по необходимости и помимо воли, – пре-
терпевает страдания и смерть добровольно. Он не порабо-
щен страстями, Он повелевает ими, иначе Его страдания не
имели бы искупительного значения. 252 Итак, согласно афтар-
тодокетам, Христос добровольно принимает страдания, хотя
мог бы и не испытывать голод после сорокадневного поста в
пустыне, как мог бы не претерпевать физических мук от би-
чевания и распятия на Кресте. Когда же тело Его находится
во гробе, то, по свидетельству прп. Анастасия, Юлиан счи-
тает его не претерпевающим тления. Здесь явно проявляется
моноэнергизм афтартодокетов (единая энергия есть главней-
шее единое свойство единой природы Христа). Именно Сло-
во как активное начало попускает (или не попускает) чело-
веческой составляющей Христа претерпевать страстные со-
стояния.

Прп. Анастасий показывает, что наличие во Христе чело-
веческой природы вместе с природными свойствами – в том

252 Давыденков О., свящ. Афтартодокетизм. С. 193–194.



 
 
 

числе и свойствами тления – не противоречит добровольно-
сти страстей Христа. Он воплотился добровольно, а, вопло-
тившись, вместе с человеческой природой воспринял и все
природные свойства. Вследствие добровольности Воплоще-
ния Слова и все Его страсти являются добровольными. Ес-
ли же страсти Христа вследствие их добровольности (а, зна-
чит, и искупительности) нельзя отнести к природе, как об
это учили афтартодокеты, то, исходя из определения приро-
ды как истинной реальности, «нельзя назвать Его тело при-
родой, Его Рождество – Рождеством, Его возраст – возрас-
том, Его род – родом, Его страсть – страстью, Его смерть
– смертью, Его Воскресение – Воскресением, Его Вознесе-
ние – Вознесением. Ведь все это Он, воплотившись на земле,
воспринял добровольно, а не вынужденно. А это есть изоб-
ретение манихейцев» (XXIII, 3, 7-15; 354).

О том, что учение афтартодокетов фактически означает,
что Христос не является нам единосущным, говорили не
только православные – как это делает прп. Анастасий, обви-
няя их в докетизме, – но и севириане.

Прп. Анастасий подробно и неоднократно описывает
страдательные состояния (т. н. «безукоризненные страсти»)
Христа. Самим ультранатуральным описанием этих страстей
он доказывает их истинность, а, значит, природность. Вот ха-
рактерный пассаж, а, вернее, часть весьма пространной ци-
таты Филона Александрийского.

И как не стыдятся христианские проповедники



 
 
 

называть Иисуса Богом? Ведь сказано: Господь…
есть огнь поядающий (Втор. 4:24). Скажи мне,
огненный Бог испытывает голод? Огненный Бог
томится жаждой? Огненный Бог плюет? Пылающий
Бог плачет? Огненный Бог обрезывается, истекает
кровью и отбрасывает на землю обрезанную плоть,
кровь и испражнения из живота? Все это, в то время
отброшенное Иисусом на землю, съедено и поглощено
собаками или дикими животными и птицами, все, что
от плоти Его обрезано, потоптано скотом; отделенное
и отброшенное, будь то слюна, будь то ногти, будь то
волосы, будь то кровь, будь то пот, будь то слезы,  –
все эти некие части сосущественны сущности тела, и
вследствие роста отрезаются и отбрасываются. Ведь вы
говорите, что Иисус в плоти Своей по всему уподобился
людям кроме греха, поэтому и проповедуете, что, три
дня будучи мертвым, Он есть Бог. И что это за Бог
– «огнь поядающий» – Который может умереть, когда
ни ангелы умереть не могут, ни злые демонские духи,
ни души людей? Что это, скажи мне, за Бог, имеющий
власть над жизнью и смертью, Который убегает, как
убежал Иисус от Ирода, чтобы не быть убитым, будучи
Младенцем? Что это за Бог, Который искушаем от
диавола 40 дней?.. Если же Он Бог, то почему молился,
чтобы миновала Его чаша смерти, и не был услышан?
Если Он Бог, то почему, оставленный Богом, сказал:
Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?
(Мф. 27:46). Бог Богом оставляется? Бог просит Бога:
Не оставь души Моей в аде (ср.: Пс.  15:10; Деян.



 
 
 

2:27)? Бога связывают, бьют по щекам, оплевывают и
убивают? Итак, если Он был Богом, то Ему нужно было
поразить хотящих Его арестовать, как во время Лота
Ангел поразил содомлян, однако бессилие Иисуса вы
называете терпением (XIII, 10, 45–79; 312–313)253.

С помощью этих примеров иудей Филон доказывает то,
что Христос не является Богом. Для Синаита же эти слова
– доказательства того, что человечество Христа есть полная
человеческая природа. Такие слова, весьма трудные для пе-
ревода (например, о физиологических выделениях Христа),
принадлежат не только хулителям христианства – которых
прп. Анастасий цитирует, – но и самому святому отцу.

Таким образом, согласно прп. Анастасию, граница между
православными и афтартодокетами проходит не по принци-
пу «добровольное – недобровольное», а по принципу «есте-
ственное – противоестественное». Если причина страдатель-
ных состояний Христа находится в Его человечестве, то эти
страсти являются природными, естественными, хотя бы они
и были совершенно добровольными. Если же страсти имеют
свою причину в Божественной воле, которая попускает или
не попускает испытывать их человечеству Спасителя, то та-
кие страсти являются противоестественными.

Прп. Анастасий, описывая в XXIII главе «Путеводителя»

253  Произведения св. Аммония Александрийского сохранились лишь во
фрагментах. Не сохранилось и произведение Филона Александрийского, которое
цитирует св. Аммоний.



 
 
 

свой диспут с афтартодокетом, приводит против их учения
«евхаристический» аргумент. Договорившись с оппонентом,
что они исповедуют Евхаристические Дары совершенно оди-
наково – не как простой хлеб и не как образ (ἀντίτυπος –
«вместообразное») Христова тела, а как «само Тело и Кровь
Христа Сына Божия, воплотившегося и рожденного от Свя-
той Богородицы и Приснодевы Марии» (XXIII, 1, 48–50;
350), Синаит предлагает афтартодокетам отложить их Свя-
тые Дары в некий сосуд и посмотреть, что с ними произой-
дет через несколько дней.

Если оно не истлеет, не измениться и не испортиться,
то станет очевидно, что вы справедливо проповедуете,
что Христос от самого момента соединения существуют
совершенно в нетленности, а если истлеет или
испортиться, то необходимо всем вам признать одно
из следующего: или то, что вы вкушаете, не есть
истинное Тело Христа, но только образ, или что из-за
вашего зловерия не сошел на него Святой Дух, или что
тело Христа до Воскресения тленно как приносимое в
жертву, подверженное смерти и ранам, раздробляемое
и вкушаемое (XXIII, 1, 66–76; 351).

С помощью «евхаристического» аргумента прп. Анаста-
сий доказывает не только тленность тела Христа до Воскре-
сения, но и настаивает на том, что Его человечество можно
и должно называть природой. И не только называть. Оно по-
истине природой является, что мы можем понять из опыта
причащения ей: «В природу же Его тела мы не только верим,



 
 
 

но и реальным опытом видим и осязаем ее и причащаемся
ей, ежедневно по природе и поистине вкушая ее» (XIV, 2,
6-10; 317).

Евхаристические Дары – это действительно не образ
(ἀντίτυπος) Тела и Крови Христа, а то самое Тело, в которое
воплотилось Слово. Прп. Анастасий приводит слова св. Ам-
мония Александрийского:

В самом деле, возможно среди тех, кто
порицает Халкидонский Собор и отрицает
природу плоти Христа, действительно появляется
смятения: ведь именно это видимое тело,
нуждающееся в заботе, растущее, пеленаемое,
обрезываемое, осязаемое, заключаемое в
оковы, ударяемое, прободаемое, умерщвляемое,
переносимое, погребаемо, умащиваемое благовониями,
оплакиваемое, раздробляемое, вкушаемое,
крошащееся, передаваемое [верующим для причастия]
они отказываются называть природой, то есть истинной
реальностью, а невидимое Слово, Которое они не
видели и не увидят, не осязали и не будут осязать, не
постигли умом и не постигнут, не описали, не подвергли
смерти, не раздробляли, не ели (совершенно ничего от
Него невозможно постичь умом: ни природу, ни форму,
ни вид, ни цвет, ни внешность, ни размер, ни движение,
ни изменение, ни сошествие, ни пришествие [на землю]
или отшествие [на небеса], ни что иное из сущего в Боге
Слове), – Его они исповедуют сущностью (XIV, 1, 3-18;
314–315).



 
 
 

Такое понимание Святых Даров вполне соответствует
определению природы как истинной реальности, которое
прп. Анастасий дает во II главе «Путеводителя». Если мы на-
зываем Дары истинным Телом и истинной Кровью Христо-
вой, то, значит, они являются ими по природе, а не по образу
(ἀντίτυπος). Иначе бы их нельзя было назвать истинными.

Слова прп. Анастасия о тленности Святых Даров могут
поставить вопрос о том, какому телу Христа они соответ-
ствуют – до Воскресения или после. То, что с помощью их
тленности Синаит доказывает тленность человеческой при-
роды Спасителя до Воскресения, подсказывает первый вари-
ант ответа.

Именно такое мнение, что мы причащаемся Тела Христо-
ва в состоянии тления, то есть в состоянии, в котором оно
пребывало до Воскресения, высказывал некто Михаил Си-
кидит254 в 1190-е годы. Противники Сикидита говорили, что
в Евхаристии мы причащаемся нетленного Тела Христа, то
есть в том состоянии, в котором оно пребывает после Вос-
кресения. Из хода рассуждений Сикидита вытекало учение
о многократном и ежедневном повторении Жертвы Христо-

254  Константинопольский монах, писатель. В молодости занимался магией,
но затем раскаялся и принял монашеский постриг. В правление Константи-
нопольского патриарха Георгия II Ксифилина (1191–1198) начал, не встречая
противодействия со стороны духовного начальства, развивать в сочинениях и
распространять свое лжеучение о тленности Евхаристического Тела Христова.
Имел немало приверженцев. Предан анафеме патриархом Константинопольским
Иоанном X Каматиром (1198–1206). Некоторыми историками отождествляется
с историком Михаилом Гликой (умер до 1204 г.).



 
 
 

вой. Это мнение было осуждено на Константинопольских
Соборах 1156–1157 гг., созванных против Сотириха, осуж-
дение подтвердил и Собор, созванный в Константинополе
при патриархе Иоанне Камарите (1198–1206) и императоре
Алексие III Ангеле Комнине (1195–1203). Жертва Христа
принесена однажды, а на каждой литургии хлеб и вино пре-
лагается в принесенную Жертву Тела Христа. И хотя по по-
воду тленности или нетленности Евхаристического Тела Со-
бор 1190-х гг. не достиг единства и не принял никакого ре-
шения, последующая традиция (например, св. Николай Ка-
васила) свидетельствует о том, что в причастии Святыми Да-
рами мы приобщаемся воскресшего Тела Христова. 255

Однако заметим, что прп. Анастасий в «Путеводителе» не
строит учения об Евхаристии, он лишь использует «евхари-
стический аргумент» в полемике с монофизитами. Если под-
ходить буквально, то тленными он называет только Дары аф-
тартодокетов. Используя же против остальных монофизитов
«евхаристический аргумент», в применении к Святым Да-
рам Православной Церкви, Синаит показывает то, что они
раздробляемы, вкушаемы и т.  д., то есть настаивает на их
тварной, а не Божественной природе, но не говорит о тлен-
ности. Ведь и после Воскресения человечество Христа оста-
лось тварной природой, о чем мы скажем ниже.

255 См.: Ермилов П. В. Догматические споры о Евхаристии в Византии в XII в.:
Доклад на V Международной богословской конференции Русской Православной
Церкви «Православное учение о церковных Таинствах». Москва, 13–16 ноября
2007. 6 с. [машинопись].



 
 
 

Отвечая афтартодокетам на то, что многие Святые От-
цы называли плоть Христа нетленной, прп. Анастасий утвер-
ждает, что эти слова надо понимать в смысле безгрешности
Спасителя: «В Божественном Писании о тлении говорится
в двух смыслах: телесном и душевном. Например, и увидел
Господь Бог, и вот, вся земля растленна грехом  (ср.: Быт.
6:12); опять же говорится о людях: Развратились они и омер-
зились в беззакониях (Пс. 52:2) и в нравах их. Наконец, ко-
гда ты слышишь учителя, что тело Христа было нетленным
до Креста, то понимай это так, что оно было нетленным и
чистым относительно тления греха (κατὰ τὴν φθοράν τῆς
ἁμαρτίας), но не в смысле некоей тонкости или чуждости
нашим телам» (II, 5, 107–116; 177). Этот аргумент повторен
и в XXIII главе (XXIII, 2, 3-21; 351–352).

В XIV главе «Путеводителя» прп. Анастасий Синаит по-
казывает, что афтартодокеты, отрицающие во Христе нали-
чие полной человеческой природы на основании ее грехов-
ности, делают это вследствие своей сугубой греховности:

Я полагаю, что все, кто отвергает и отрицает природу
и все, что относится к природе тела Христа, и все
природные свойства тела, начиная с того гнусного
Мани и до нынешних [еретиков], отклонились от
[исповедания природы тела во Христе] и избегают
[этого исповедания] только лишь потому, что жизнь
их всех всецело нечистая из-за блудного разжения,
беспутства, похоти и наслаждения, из-за раздражения
наслаждениями тела, разума и души их, из-за того,



 
 
 

что ночью и днем они оскверняются помышлениями и
делами похоти, порочности, мужеложства, женолюбия,
наслаждения и плотского разврата, из-за того, что
в самих себе они постоянно чувствуют разжение
плотского пламени, словно некоего пламени из
страшной печи, и разжения распутной похоти (XIV, 2,
10–23; 317).

Тем самым они становятся учениками Мани, который
«учил, что наша плоть не творение Бога, а творение диаво-
ла: “И по причине этого, – говорит он, – так сильно разжи-
гается и борима создавшим ее демоном, ибо не живет в нас,
то есть в плоти нашей доброе”» (XIV, 2, 41–45; 317–318).
Тем самым они также отрицают в человеке образ Божий:
«Итак, они явно изобличены как ненавидящие нашу приро-
ду, [созданную] по образу и подобию Божию, порицающие
и оскорбляющие наше тело, созданное и сформированное
руками Божиими и одушевленное Божиим дуновением; глу-
мясь над человеком как нечистым по учению манихеев, они
оскорбляют творение и подобие Его образа» (XIV, 2, 89–95;
319).

В качестве доказательства своего учения монофизиты
приводили и образ соединения во Христе двух природ, ко-
торый встречается у свт. Григория Нисского – образ кап-
ли уксуса и морской бездны. Особенно этот образ подхо-
дит как раз для афтартодокетов, отрицающих во Христе на-
личие не только человеческой природы, но даже человече-



 
 
 

ских свойств. Прп. Анастасий приводит их аргументацию:
«Посредством неких тонких рассуждений или же с помощью
воображения мы понимаем, что Христос – из двух природ
одна воплотившаяся природа. Ведь “после соединения” уже
нет двух природ, ибо “обоженная и обессмерченная плоть
подобна капле уксуса в море, и таковая [плоть] родилась, и
только одно [Божество] обожило ее”256» (X.5, 43–48; 274).
Итак, монофизиты понимали обожение в том смысле, что че-
ловечество во Христе стало частью Божественной природы,
перестав быть природой, и даже (для афтартодокетов) поте-
ряв свои природные свойства.

Прп. Анастасий призывает еретиков понимать слова Свя-
тых Отцов, исходя из общего контекста их учения. Тот же
свт. Григорий Нисский говорит следующие слова, которые
можно понимать и в несторианском смысле: «Какая природа
Христа во время страсти ударяема? И какая от вечности про-
славляема? И без объяснения ясно, говорит отец, что удары
относятся к рабу, в котором Господь, а честь – к Господу, с
Которым раб» (XIII, 3, 110–114; 290). Синаит истолковывает
образ капли уксуса и морской бездны следующим образом:
«божественный Григорий употребил название уксуса и моря
не для того, чтобы сказать об уничтожении свойств [приро-
ды тела], а для сравнения свойств, показывая жалкое состоя-

256 Образ соединения человечества и Божества во Христе по подобию раство-
рения капли уксуса в морской бездне принадлежит свт. Григорию Нисскому. Со-
хранился во фрагментах.



 
 
 

ние нашей природы по сравнению с беспредельным величи-
ем непостижимой бездны Божества» (XIII, 3, 105–108; 290).

Православное же понимание обожения человеческой при-
роды лучше поясняет образ Некоего четвертого среди трех
отроков Вавилонских, Которого видел Навуходоносор (ср.:
Дан. 3:92). Этот Некто

был в образе человека всецело совершенным и
воогненным, соогненным, всецело огненным и всецело
горящим, как и человечество Христа было всецело
совершенным и всецело обоженным (ὅλη δι᾿ ὅλου
ὁλόθεος), вобоженным (ἔνθεος) и собожественным
(σύνθεος). И как, если бы кто-нибудь, войдя в эту
печь, попытался бы усечь [мечом], ударить, связать,
ранить или убить Сущего в образе Сына Божия, то
никак бы не отделил бы от Него и не угасил бы
огонь вследствие всецело совершенного соединения
Его с огнем, так и во Христе Сыне Божием, как
сказал ангел: Радуйся, Благодатная! Господь с Тобою
(Лк. 1:28), не может быть никогда, никак и ни при
каких обстоятельствах отделен огонь Божества от Его
человечества, и не будет отделен во век века. Однако же
мы исповедуем, что это пресвятое тело и душа Христа
имеют отличие во славе и величии от наших душ и
тел, как и образ в печи имел отличие от остальных тел,
бывших вне огня и печи. Вследствие чего мы называем
Его пресвятое тело вобоженным и все свойства тела
вобоженными, и чистую Его душу собожественной
и все ее свойства вобоженными и единобожными



 
 
 

(ὁμόθεα), и говорим, что собственные свойства этих
природ неслитно, неизменно, нераздельно сохранились
в едином сложном Лице, как нам благочестиво передали
блаженные Отцы (XXI, 4, 12–35; 339).

Похожий образ обожения человеческой природы Христа
– часто используемый Святыми Отцами образ раскаленного
железа или меча (XIII, 1, 34–36; 283). Таким образом, чело-
вечество Христа, хотя и находилось до Его Воскресения в
уничиженном состоянии, претерпевая безгрешные страсти,
в силу ипостасного соединения с Божественной природой
пребывает таинственно обоженной. Оно восприняло столько
совершенств, сколько могло вместить. Природные свойства
человечества Христа, сохранившись неслитными со свой-
ствами Божественной природы и оставшись в рамках своей
природы, тем не менее, возвысились до наиболее возможных
вершин: «Обожение есть восхождение к более высшему, а не
умаление или изменение естества… Быть обоженым озна-
чает быть возведенным в большую славу, но не изменение
собственного естества» (II, 7, 8-13; 180).

После же Воскресения Христос оставил и безгрешные
страсти, которые являются следствиями грехопадения Ада-
ма, и из состояния уничижения Его человечество перешло в
прославленное состояние:

Из-за соединения с Божеством и тридневного
Воскресения пресвятое тело Его перешло в лучшее
состояние, и уже не имеет прежних свойств: уже не



 
 
 

является ни смертным, ни тленным, ни текучим, ни
подверженным усталости, ни лишающимся [обрезанной
плоти, отрезанных волос, ногтей, истекающей крови
и т.  д.], но изменилось из смертного в бессмертное,
из тленного в нетленное, и вещественное стало
невещественным, плотское – духовным, страстное –
бесстрастным, текучее – не текучим, нуждающееся
в пище и питие – не нуждающимся в них,
лишающееся [обрезанной плоти, отрезанных волос,
ногтей, истекающей крови и т.  д.] – не лишающимся
их, дебелое – тонким, временное – вечным; впрочем,
оно не стало ни неограниченным, ни бестелесным,
ни неизменным, ни неосязаемым, ни невидимым,
ни нетварным, ни безначальным; ибо это свойства
одного Божества. Итак, благочестивое православное
учение Отцов не признает, что пресвятое тело Христа
ныне имеет наши природные свойства, вкравшиеся
из-за непослушания, но имеет богозданные свойства,
которые были до греха у Адама по образу и подобию
Божию (ΧΙΙΙ, 3, 61–78; 289).

Итак, даже после Воскресения человеческая природа
Христа осталась природой человеческой. Она не преврати-
лась в Божественную природу, не приобрела Божественных
свойств. Но она пребывает в прославленном состоянии.



 
 
 

 
3.7. Учение о действиях

и волях во Христе
 

Полемика об энергиях и волях Христа вышла на первый
план богословской полемики как раз во время жизни прп.
Анастасия Синаита, когда появилось монофелитство – но-
вая синтетическая ересь, на словах соглашающаяся признать
человечество Христа природой, но отрицающая в ней при-
родные действие и волю. Непосредственной полемике с этой
ересью прп. Анастасий посвятил «Третье Слово, или Сло-
во против монофелитов», «Флорилегий против монофели-
тов» и «Главы против монофелитов», впервые опубликован-
ные в издании Uthemann’а.257 В основной текст «Путеводи-
теля» не попали диспуты и полемика с монофелитством, но
II глава труда («Книга определений») дает философско-бо-
гословские основы борьбы с этой ересью. Впрочем, эти ос-
новы важны и для опровержения монофизитства, ведь в бо-
гословии того же Севира категории действие и воля играют
важную роль.

Севир говорил о единой, но сложной «богомужной» энер-
гии Христа, то есть видел в ней наличие двух «частных»
составляющих компонент – Божественной и человеческой,
что свидетельствовало, как ему казалось, одновременно и о

257  Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum
imaginem Dei, necnon Opuscula adversus monotheletas. P. 84–157.



 
 
 

«двойном единосущии» Христа, и о Его единой природе.258

Для доказательства единственности энергии и воли Христа
монофизиты использовали антропологическую парадигму.
Если Христос – единая сложная природа, то и действие Его
должно быть единым сложным («богомужним»), как и дей-
ствие в человеке тела и души едино и нераздельно, хотя и
включает в себя душевную и телесную компоненты.

Термин «богомужнее действие» Христа имеет свое бого-
словское историческое развитие. Как противники, так и сто-
ронники Халкидонского Собора, говоря о сложном действии
Христа, ссылались на четвертое послание Дионисия Ареопа-
гита к Гаию служителю: «Он (Христос, – и. А.) не был ни
человеком, ни как если бы Он не был человеком, но Он стал
как один из людей, пребывая за человеческими пределами,
и стал воистину человеком, превышая человека. Что каса-
ется остального, то Он не творил божественных дел по Бо-
жеству и человеческих по человечеству, но, будучи вочело-
вечившимся Богом, производил ради нас некое новое бого-
мужнее действие»259.

Севир и его последователи понимали это выражение как
свидетельство о единственном действии Христа. В VII ве-
ке одним из первых, кто предложил православное истол-
кование выражения Дионисия, был свт. Софроний Иеруса-

258 См., наприм.: Давыденков Олег, свящ. Христологическая система Севира
Антиохийского: Догматический анализ. М., 2007. С. 139–142.

259 Перевод по: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 169.



 
 
 

лимский. Он провел различие между тремя действиями во
Христе: Божественным, человеческим и богомужним. Это
можно представить в виде двух пересекающихся кругов (см.
рис.), где пересечение и есть богомужнее действие, а «чи-
стые» части кругов – Божественное и человеческое действия
Христа. Согласно свт. Софронию, богомужнее действие не
было единым, но состояло из двух различных и несмешивае-
мых действий. Когда Господь исцелил слугу сотника на рас-
стоянии (ср.: Мф. 8:5-13), то Он действовал только как Бог,
только как человек действовал же, когда ел и страдал, и, на-
конец, совершал богомужнее действие, когда исцелял при-
косновением, помазанием и т. п. Для свт. Софрония гово-
рить, что во Христе есть только богомужнее действие, озна-
чает быть моноэнергитом.260

260 Там же, с. 171.



 
 
 

Рис.

Прп. Анастасий Синаит, рассуждая о выражении Диони-
сия Ареопагита о новом богомужнем действии в XIII главе
«Путеводителя», повторяет учение свт. Софрония, которое
воспроизвел и прп. Максим Исповедник в своих коммента-
риях на Дионисия Ареопагита: «Христос говорит или по Бо-
жественному, или по человечески, или обоими образами, то
есть богомужне; итак, все действия Он совершает непремен-
но или по Божеству, или по человечеству, или совместно, со-
гласно целостности Его лица, то есть [когда в действии] Бо-
жество [проявляется] нераздельно с плотью, а человечество
– нераздельно с Божеством» (XIII, 5, 112–113; 296).

Прп. Анастасий подробно разъясняет, что именно Хри-
стос совершает согласно человеческой природе, а что – вы-
ше ее, даже если это и касается Его плоти.

Итак, если Христос во всех человеческих свойствах, в том
числе и в человеческих действиях, «был не как человек, но
выше человека, то как, наконец, можно назвать Его едино-
сущным нам по человечеству? Ведь единосущие в собствен-
ном смысле слова – это неизменное тождество природных
свойств одноприродного. Итак, если Дионисий не отрица-
ет единосущие тела Христа нам, то почему он сказал: «Он
во всех наших природных свойствах выше природы (ὑπὲρ
φύσιν)»261, и: «не как человек совершает человеческое (οὑ

261 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.



 
 
 

κατὰ ἄνθρωπον ἐνεργεῖν τὰ ἀνθρώπινα)»262, – как вы, ере-
тики, считаете? А потому что не от семени, а от Бога Сло-
ва и ипостасно с Богом Словом в Материнской утробе суще-
ствовала совершенная человеческая закваска нашей души и
плоти» (XIII, 4, 39–51; 291–292).

Прп. Анастасий в качестве таких чисто человеческих дей-
ствий Христа называет Его безукоризненные страсти, без ко-
торых Он не был бы единосущен нам (вся тринадцатая глава
«Путеводителя»), а в качестве богомужнего действия («вы-
ше человеческой природы») называет Его сверхъестествен-
ное бессеменное зачатие, сохранение девства Богородицы в
момент и после Рождества, кормление Девой Богомладенца
грудью:

Например, без вещественного семени образовать
человека в утробе Пресвятой Девы – это действие выше
нашего, действие Божественное, поистине действие
Бога. А девятимесячное возрастание младенца в
утробе и увеличение живота Богородицы Марии –
это действие, согласное нашей природе, одинаковое
для всех беременных животов и для всех растущих
тел [младенцев в материнской утробе]. И опять,
сохранить целой печать девства после рождения –
дело Божественное и выше нашего. А проходить
через утробу и рождаться – это Христос совершил
по нашему подобию, истинно быв младенцем в
утробе, родившись и явившись воплотившимся Богом.

262 Ср.: Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.



 
 
 

Поэтому сразу показал, что Он Бог, так как был
вскормлен молоком от груди Девы, что выше природы,
но и вменил груди подобающее ей употребление –
для кормления младенца, но и плакал по закону
младенчества нашей природы, но и по нашему подобию
подвергся традиционному обрезанию и выбрасыванию
плоти (XIII, 5, 9-25; 293–294).

В «Третьем Слове, или Слове против монофелитов» прп.
Анастасий Синаит видит образ Христа в человеке и в об-
разе действия человеческой души. Богомужнему действию
Христа соответствует душевно-мужнее, или телесно-душев-
ное действие, а чисто божественному действию Христа – чи-
сто душевное действие, не нуждающееся в содействии тела.
Этим действием прп. Анастасий объясняет возможность ду-
ховного возрастания и спасения для немощных телом людей:
чисто душевное действие проявляется во сне, оно наличе-
ствует в момент смерти и после нее. Характерно, что тело без
души действовать не может, поскольку становится мертвым
при отшествии души, ибо у человека отсутствует аналог че-
ловеческого действия во Христе. В этом тоже видно непол-
ное соответствие антропологической парадигмы с христоло-
гией, о чем мы говорили в параграфе 3.4.

Корректировка мнения свт. Софрония о трех образах дей-
ствия Христа – чисто Божественном, чисто человеческом и
богомужнем – была совершена на Латеранском Соборе 649
года благодаря трудам прп. Максима Исповедника. После



 
 
 

Латеранского Собора уже не говорится о чистых Божествен-
ном и человеческом действиях во Христе. Все действия Хри-
ста являются богомужними, ибо действует единый Христос.
Однако эти действия сохраняют черты обеих природ. Ди-
онисиево «новое богомужнее действие» истолковывалось в
смысле единства двух природных действий. Образ проявле-
ния действий единый: действия проявляют себя одно в дру-
гом и посредством друг друга.263

Мы видим, что прп. Анастасий, хотя и редактировал «Пу-
теводитель» гораздо позднее Латеранского Собора, прини-
мает концепцию свт. Софрония, а не прп. Максима Испо-
ведника. Эта концепция отражена и в «Третьем Слове, или
Слове против монофелитов», написанном еще позднее – не
ранее 701 года.

Севир говорил о том, что сложность единой энергии Хри-
ста проявлялась лишь в результатах Его единого, а именно
Божественного действия. Во Христе можно различать Боже-
ственные и человеческие результаты, но и те, и другие совер-
шаются Его единой Божественной энергией. Божественная
энергия преломляется в человечестве, подобно проходяще-
му сквозь стеклянную призму свету, и порождает человече-
ские результаты, но совершаются они не человеческой энер-
гией Христа, а Божественной энергией Слова.

Для доказательства этой сложности в едином действии
Христа Севир обращается к терминологии из приписывае-

263 См.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 169–173.



 
 
 

мой свт. Василию Великому четвертой книги «Против Ев-
номия», которая, как установила современная патрологиче-
ская наука, не принадлежит свт. Василию. Прп. Анастасий
воспроизводит мысль из этого текста о различных аспектах
действия: «Не одно и то же действие (ἐνέργεια), действую-
щий (ἐνεργητικόν) и результат действия (ἐνέρηημα). Ведь
действующим называется само сущее или предмет сущно-
сти. Результат действия есть завершающий итог действия
действующего; например, результаты действия Бога суть
небо, человек, Ангел и все творение» (II, 4, 176–181; 173).

Итак, есть субъект действия, его источник, или «действу-
ющий» (ἐνεργητικόν) и есть действие, в котором святой отец
выделяет два аспекта: движение, само действие (ἐνέργεια) и
результат действия (ἐνέρηημα или πρᾶγμα). Таким образом,
получается триада:

1. субъект;
2. действие;
3. результат действия.
Надо понимать, что в этой триаде действующий субъект

– это любая вещь, так как действие присуще всякой, а не
только одушевленной природе.

Применяя антропологическую парадигму и эту термино-
логию из четвертой книги «Против Евномия», Севир объ-
ясняет одновременное единство и сложность действий Хри-
ста: «Един есть человек, состоящий из души и тела, и одна
есть энергия, ведь имеет место только одно деятельное дви-



 
 
 

жение… но дела различны, поскольку одни суть духовные,
тогда как другие чувственные и телесные… То же мы можем
видеть и в Еммануиле, потому что есть только один действу-
ющий, то есть воплощенное Слово Божие, и одна энергия,
но различны дела, то есть то, что произведено действием…
Тем не менее, мы не говорим о двойстве природ по причине
различия дел, потому что единое воплощенное Слово совер-
шает, как мы уже сказали, и те, и другие дела»264.

Итак, эта триада иллюстрирует отличие православия от
несторианства и от монофизитства (как и от монофелит-
ства). Для несторианства двойственность в действиях (и во-
лях) Христа начинается уже на самой вершине триады – на
уровне субъекта, – и простирается до низа. Несмотря на бо-
гословие «лица соединения» Феодора Мопсуэстийского, ко-
торое означает лишь единство чести, величия и поклонения
двух природ Христа, в Нем есть две ипостаси, два субъекта
со своими действиями и волями. Для монофизитства двой-
ственность проявляется лишь на самой низкой, третьей сту-
пени триады. Лишь результаты единого Божественного дей-
ствия Христа могут быть человеческими. Православное же
богословие мыслит Христа как единый Субъект, Которому
присущи два Его природных действия – Божественное и че-
ловеческое – со своими результатами.

Как и для атрибута действия, для воли также характерна

264 Цит. по: Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антио-
хийского: Догматический анализ. С. 146.



 
 
 

триада – субъект, воля и желаемый объект: «Не одно и то
же воля (τὸ θέλημα), волящее (τὸ θελητικόν) и желаемое (τὸ
θελητόν). Ибо воля есть разумное желание разумной сущ-
ности; волящее – само то, что обладает волей; а желаемое
есть объект любви» (II, 4, 187–190; 174). Для православно-
го мышления во Христе две воли. Для Севира же единая во-
ля Христа не содержит в себе никакой сложности. Это лишь
Божественная воля.

Положение, высказанное Синаитом, о том, что всякой
природе присуще свое природное действие, а природе разум-
ной – еще и воля, является одной из фундаментальных ос-
нов православного диофелитства. Это положение отстаивал
в беседе с Пирром прп. Максим Исповедник, опираясь на
понятийный аппарат, разработанный Каппадокийскими От-
цами для триадологии.

Монофелиты и, в частности, Пирр утверждают единство
воли у Христа на том основании, что существует один субъ-
ект воления: «Так, если Христос один, то Он, разумеется, и
желал как один, а если Он желал как один, то у Него, разу-
меется, и одна воля, а не две». На возражение прп. Макси-
ма, что Христос одновременно и Бог и человек, и что «Он
желал как Бог и человек… желал двойственным, а не един-
ственным образом… желал и действовал сообразно Своим
природам…», Пирр отвечает: «Невозможно, чтобы вместе с
волями не вводились и обладатели воль». Тем самым пра-
вославные обвиняются в несторианстве. В ответ прп. Мак-



 
 
 

сим ссылается на триадологию Каппадокийцев: «Если допу-
стить, что вместе с волями вводятся и обладатели воль, то
правомерно и обратное: вместе с обладателями воль будут
вводиться и воли. И окажется, по-вашему, что у пресуще-
ственного и преблагого, и блаженного Божества из-за того,
что у Него одна воля, – одна также и ипостась, согласно Са-
веллию; а из-за того, что у Него три Лица, то и воли тоже
три, а потому – три природы, согласно Арию…».265

На возражение Пирра: «Невозможно, чтобы в одном ли-
це две воли сосуществовали друг с другом без противобор-
ства» прп. Максим Исповедник возражает, что во Христе
две воли, но они не противоборствуют друг другу, так как
причиной подобной борьбы человеческой воли против воли
Божественной является грех, а Христос свободен от греха.
А человеческая воля, согласная с природой (κατὰ φύσιν) –
то есть в богозданном состоянии, – не может противоречить
Богу.266

Согласуясь с этими словами прп. Максима и опираясь
на терминологию апостола Павла, прп. Анастасий говорит о
трех состояниях душевной (т. е. человеческой) воли: «Опять
же, и в Писании мы находим высказывания и о трех ви-
дах воль: божественной (θεϊκόν), естественной (φυσικόν), то
есть средней (μέσον) и третей – плотской (σαρκικόν); кото-

265 Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христологические споры VII
столетия. М., 2004. С. 148–151.

266 Там же, с. 152–153.



 
 
 

рая обозначает диавольскую» (II, 4, 10–13; 167).
Природное, естественное, или среднее состояние челове-

ческой воли – это то состояние, в котором она была создана
Богом: «Природная боготварная (θεόκτιστον) воля человека
есть разумное движение желающей части души к тому, с чем
в соответствии с природой (κατὰ φύσιν) человек желает со-
единиться» (II, 4, 13–16; 167).

Состояние человеческой воли в сверхъестественном со-
стоянии – «поспешание естественного и разумного желания
от естественного к сверхъестественному (ὑπὲρ φύσιν)» (II,
4, 16–18; 167).

Третье состояние воли есть состояние греховное, проти-
воречащее самой природе: «А плотская страстная воля есть
отклонение естественного к противоестественному (παρὰ
φύσιν) для души» (II, 4, 18–20; 167). Название «плотская во-
ля» для греховного состояния воли человека имеет свое про-
исхождение от апостола Павла: Помышления плотские суть
смерть, а помышления духовные – жизнь и мир, потому что
плотские помышления суть вражда против Бога; ибо зако-
ну Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие
по плоти Богу угодить не могут. Но вы не по плоти живете,
а по духу, если только Дух Божий живет в вас. Если же кто
Духа Христова не имеет, тот [и] не Его. А если Христос в
вас, то тело мертво для греха, но дух жив для праведности
(Рим. 8:6-10).

Эти три состояния человеческой воли по-разному соотно-



 
 
 

сятся с волей, законом, повелениями Божиими: «Божествен-
ная воля есть повеления Божии. Естественная воля разум-
ной природы состоит в исполнении воли Божией. Воля плот-
ская есть непослушание закону Божиему» (II, 4, 71–73; 169).

Итак, прп. Анастасий видит человеческую волю в трех со-
стояниях:

1. Природная, естественная боготварная воля; воля, со-
гласованная с природой;

2. Сверхъестественное, Божественное состояние воли;
3.  Воля в греховном состоянии, противоестественная,

плотская, или диавольская.
Об этих же трех состояниях человеческой воли – а) есте-

ственном, когда она в согласии с Богом, б) противоесте-
ственном, когда воля в конфликте с Ним, и в) сверхъесте-
ственном, когда имеет место полное единение человеческой
воли с Божественной – говорит и прп. Максим Исповедник:
«Если она формируется и движется естественно, то пребы-
вает, если не в единении, то все же в схождении, а не в кон-
фликте с Богом. Ведь в природе нет никакого основания как
для сверхъестественного, так и для противоестественного и
восстающего».267

Из приведенных выше слов апостола Павла из Послания к
Римлянам видно, что, несмотря на грехопадение, плотское,
противоестественное состояние воли не является для чело-

267 Opuscula Theologica et Polemica 20. 236C. Перевод цит. по: Максим Испо-
ведник: полемика с оригенизмом и моноэнергизмом. СПб., 2007. С. 39.



 
 
 

века обязательным. На основании того, что естественное и
сверхъестественное состояния воли возможны для человека,
прп. Анастасий строит сотериологический аргумент в поле-
мике с монофелитами в «Третьем Слове, или Слове против
монофелитов» из «Трех Слов об устроении человека по об-
разу и подобию Божиему».268 Если Христос не имеет челове-
ческой воли вследствие ее греховности, то невозможно спа-
сение человека. Ведь в наличии естественной богодарован-
ной воли лежит способность человека делать добро, выпол-
нять заповеди Божии, творить Божественную волю. В нали-
чии естественной богодарованной воли человека основа его
способности в соработничестве с Богом соделовать свое спа-
сение. Без природных воли и действия невозможна аскетика.

В чем же суть природной воли человека, общей для всех
людей, если у всех нас общая природа, которой должна со-
ответствовать одинаковая воля: «Сущностная воля (θέλημα
οὐσιῶδες) есть общее, одинаково созерцаемое в приро-
де» (II, 4, 54–55; 168). Прп. Анастасий дает ответ и на этот
вопрос: «Естественная воля человека… ведь всякий человек
по природе любит жизнь и любит видеть свет – это общая
воля» (II, 4, 60–63; 169).

Это положение стало основой для прп. Анастасия при
толковании Гефсиманских страданий Господа в «Третьем
Слове, или Слове против монофелитов». Согласно Синаи-

268  Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum
imaginem Dei, necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985.



 
 
 

ту, Христос по Своей человеческой воле (природной и бо-
готварной) боялся смерти, так как человеческой воле даже
в естественном, безгрешном состоянии присуще желать бес-
смертия и бояться смерти. Когда же Христос соглашается на
добровольную смерть ради спасения человечества, то его че-
ловеческая воля находится уже в сверхъестественном состо-
янии, подчиняясь и сливаясь с волей Отца и Самого Хри-
ста как Бога.269 В этом толковании прп. Анастасий следует за
прп. Максимом Исповедником.270

Природная воля, основывающаяся на поиске бессмертия,
которое мы потеряли в грехопадении и вернем лишь в буду-
щем веке, является общей для всех людей. Но как она реа-
лизуется в каждом человеке, какую приобретает ипостасную
конкретизацию, зависит от самого человека:

269 Anastasius Sinaita. Sermones…
270 «И снова движение показал Тот, Кто плотию умертвил смерть, дабы Начав-

ший обладать естеством как человек явил в Себе то, что спасается, а как Бог –
неизреченный и великий совет Отца и Бога, исполняющийся телесно, ибо Он
стал прежде человеком не для того, чтобы пострадать, но – спасти. Потому-то
Он и говорит: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем
не как Я хочу, но как Ты (Мф. 26:39). Теснотой Он являет движение человече-
ской воли, которая запечетлевается и осуществляется совместно с Божественной
волей…» (К Марину, из сочинения о действиях и волях, гл. 51)). Этими слова-
ми прп. Максим Исповедник указывает «на направленность движения челове-
ческой воли Спасителя, которая из состояния естественного страха, преодолев
его, стремится к спасительным для нас страданиям» (Дионисий (Шленов), иером.
Гефсиманское моление в свете христологии прп. Максима Исповедника // Дис-
пут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христологические споры VII столетия.
М., 2004. С. 352).



 
 
 

Гномические воли (γνωμικὰ θελήματα) в нашей
природе множественны: один человек желает жить
особо, другой – строить дома, иной – заниматься
земледелием, следующий – плавать и так далее. Мы
обладаем многими гномическими волями, но одной
естественной волей – любовью к жизни. Человек любит
жизнь не наобум, но природа указывает, что она любит
и ищет то, чем она обладала с начала творения (то есть
свое бессмертие) (II, 4, 63–70; 169).

Гномическая воля (от γνώμη – мнение, склонность, во-
ля, желание), которую упоминает прп. Анастасий, «обозна-
чает момент принятия определенного решения после пред-
шествующей борьбы мотивов»271. Если человеческая воля
в естественном состоянии, согласно прп. Максиму Испо-
веднику и прп. Анастасию Синаиту, существует сообразно
природе (κατὰ φύσιν), то воля гномическая есть состояние
постоянного колебания между добром и злом, между есте-
ственным (природным) и противоестественным (противо-
природным) состояниями воли. В этом смысле она опреде-
ляет не природу, а лицо и ипостась. Поскольку гномическая
воля соответствует лицу, а лицо Христа – это Лицо Бога,
ставшего человеком, то ни о какой изменчивости в Нем и вы-
боре (γνώμη) не может быть и речи. Наличие во Христе гно-
мической воли предполагает гипотетическую возможность

271 Дионисий (Шленов), иером. Гефсиманское моление в свете христологии прп.
Максима Исповедника // Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христо-
логические споры VII столетия. М., 2004. С. 356.



 
 
 

для Него греха, что совершенно неприемлемо. Поэтому прп.
Максим и прп. Анастасий признали во Христе наряду с Бо-
жественной лишь природную человеческую волю – волю, на-
ходящуюся в естественном состоянии, – отвергая наличие в
Нем гномической воли.272

Как мы уже сказали, подробная полемика с монофелит-
ством содержится в «Третьем Слове, или Слове против мо-
нофелитов», в «Флорилегии против монофелитов» и в «Гла-
вах против монофелитов». В самом же «Путеводителе», для
прп. Анастасия, наличие двух природ во Христе является
обязательно взаимосвязанным с наличием в Нем соответ-
ствующих двух природных действий и двух природных воль.
Моноэнергитскую и монофелитскую формулы – «две при-
роды, одно действие», «две природы, одна воля» – Синаит в
этом своем трактате не комментирует, ограничиваясь опро-
вержением различных вариаций монофизитства. Но бого-
словско-философские основы полемики с новой ересью мо-
нофелитства даны именно в «Книге определений», то есть во
II главе «Путеводителя». Многочисленные параллели «Тре-
тьего Слова…», принадлежность которого прп. Анастасию
Синаиту доказал Karl-Heinz Uthemann в критическом изда-
нии 1985 г.273, и II главы «Путеводителя» являются еще од-
ним свидетельством в пользу принадлежности этого тракта-

272 Там же. С. 355–362.
273  Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum

imaginem Dei, necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985.



 
 
 

та перу Синаита.
Этимология слов «Бог» и «человек», которую прп. Ана-

стасию приводит во II главе «Путеводителя» 274, дает ему
еще один аргумент в полемике с монофизитством: «если
оба названия сущностей Христа, имею в виду “Бог” и “чело-
век”, имеют имена от своих естественных энергий, то почему
некоторые не стыдятся отрицать две энергии в Нем? Они без
всякой другой ссылки из Писания или Отцов посрамляются
самими названиями Христа, то есть “Бог” и “человек”» (II,
4, 133–139; 171).

Главный аргумент прп. Анастасия против моноэнергизма
и монофелитства – в пользу наличия во Христе человече-
ских действия и воли, если в Нем есть человеческая приро-
да, – мы подробно прокомментировали в соответствующем
параграфе второй главы нашей работы. Он состоит в том,
что без природных действий никакая природа не существует
и не может быть познана. Именно поэтому монофизиты, по
словам прп. Анастасия из «Третьего Слова, или Слова про-
тив монофелитов», кичились своей победой над православ-
ными после подписания униональных документов, основан-
ных на монофелитских формулах: «Не мы с Халкидоном, а
Халкидон с нами вступил в общение, исповедуя одно есте-
ство Христа посредством одного [Его] действия»275.

274 См. параграф 2.8.
275 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 127.



 
 
 

Впрочем, этот аргумент работает и против монофизит-
ства. Как мы сказали в параграфе 2.9, прп. Анастасий, опре-
деляя природное действие как движение, как естественную
силу, присущую природе, основывается на словах свт. Гри-
гория Нисского: «энергия есть естественная сила и движение
всякой сущности, которой лишено только небытие» (II, 4,
77–78; 169). Севир же, хотя и говорит о единосущии Христа
нам по человечеству (то есть, о человеческой сущности, но
не природе, Христа), о Его совершенстве по человечеству,
отрицает наличие в Нем человеческого действия. Но отсут-
ствие своего действия, по мысли свт. Григория, есть признак
небытия. Поэтому прп. Анастасий совсем не далек от исти-
ны, когда сводит христологию Севира к докетизму. 276

276 Более подробный разбор онтологического статуса человечества Христа в
христологии Севира см.: Давыденков О., свящ. Христологическая система Севи-
ра Антиохийского: Догматический анализ. С. 231–242.



 
 
 

 
Заключение

 
Несмотря на свою сложную структуру, «Путеводитель»

является не компиляцией трудов различных авторов, а це-
лостным авторским произведением. После критического из-
дания этого трактата все сомнения в принадлежности его
прп. Анастасию Синаиту можно считать опровергнутыми.
Наш анализ терминологии и учения, выраженного в «Путе-
водителе», также подтверждает целостность этого труда и
его атрибуцию прп. Анастасию.

Опровергая христологические учения несториан и моно-
физитов, прп. Анастасий Синаит проявляет строгую при-
верженность православной христологии, выраженной в Хал-
кидоне. При этом он старается показать, что Халкидонское
вероопределение основывается на учении предыдущих Все-
ленских Соборов и дохалкидонских Святых Отцов. Христо-
логия же еретиков, по мнению Синаита, противоречит это-
му святоотеческому Преданию, и потому они подпадают под
анафемы трех первых Вселенских Соборов. Это касается и
христологии самого близкого, казалось бы, к православию
монофизитского богослова Севира Антиохийского – прп.
Анастасий настаивает на том, что Севир является не продол-
жателем свт. Кирилла Александрийского, а несомненным
еретиком, христология которого противоречит христологии
великого Александрийского святителя.



 
 
 

Однако, прп. Анастасий не ограничивается простым пере-
числением дифизитских цитат дохалкидонских Отцов. До-
казывая правоту Халкидонского Собора, он активно исполь-
зует наработки так называемого неохалкидонского богосло-
вия, представленного, прежде всего, Иоанном Граммати-
ком Кесарийским, Леонтием Византийским, свт. Софрони-
ем Иерусалимским и прп. Максимом Исповедником.

Заслуга прп. Анастасия состоит в том, что он одним из
первых сделал попытку систематизации православной хри-
стологии. В этом смысле он является предшественником
прп. Иоанна Дамаскина с его «Источником знания». Одна-
ко прп. Анастасий не только использует достижения пред-
шествующих ему православных богословов и систематизи-
рует их, но и сам привносит в полемику с еретиками ориги-
нальные аргументы, что позволяет ему более полно освятить
христологическое учение Церкви.



 
 
 

 
Преподобный Анастасий
Синаит. «Путеводитель»

 
1. Краткое предварительное размышление, которое нуж-

но привести, чтобы желающий правильно выражал веру в
Бога.

2. Догматические определения согласно церковному Пре-
данию.

3. Введение перед разделами.
4. Краткое изложение истоков ересей вплоть до Нестория

и Севира.
5. О святых Соборах.
6. Откуда происходит учение Евтихия и Севира.
7. Доказательство, что Севир отверг святых отцов и уза-

конил, что их цитаты упразднены.
8. Доказательство из Ветхого и Нового Завета и от самого

Моисея и Соломона, что природа и лицо не одно и то же.
9. Также выдержки из святого Собора в Никее, что при-

рода, или сущность, и ипостась не одно и то же, как считает
Севир.

10.  Изложение четырех бесед, которые мы провели в
Александрии с феодосианами и гайанитами, в которых мы
их изобличили, что если природа и ипостась – одно и то же,
то всех святых отцов они определяют несторианами, и само-



 
 
 

го святого Кирилла. В ней и об «Одной природе Бога Слова
воплотившейся».

11. Замечание о выражении, называющем природу ипо-
стасью. Откуда оно?

12.  О спасительной страсти Христа и о «Святой, Бес-
смертный распятый…».

13. Совместное обсуждение цитат отцов, которые приво-
дят нам севириане против Халкидонского Собора, и благо-
честивое опровержение их.

14. Аммония Александрийского против монофизитов.
15. Другая глава против их нового праздничного [посла-

ния].
16.  На слова во Христе обитает вся полнота Боже-

ства277 благочестивое толкование.
17. Доказательство, что не совоплотился с Сыном Отец

или Святой Дух.
18. Против неправильного понимания антропологическо-

го образа для Христа.
19. Глава нечестивого павлианиста.
20. Основные умозаключения против безумных севириан.
21. Другая краткая глава, в которой доказательство, что

нельзя изменять догматы на противоположные.
22. Запись основных апорий к нам от неверующих. И гла-

ва Андрея несторианина.
23. Сжатое изложение против гайанитов.

277 Ср.: Кол. 2:9.



 
 
 

24.  Отрицание из святого Дионисия, говорящее, что
«Отец или Святой Дух никак не соучаствовали Воплощению
Слова, разве только благоволением». Это касательно фразы
Севира, что Отец и Святой Дух совоплотились с Сыном.



 
 
 

 
Глава первая

 
1. С Богом. Краткое предуготовление, проясняющее

трудолюбцу то, что следует прежде изучать и знать:
– что следует предварительно жить свято и иметь в себе

вселившегося Духа Божиего;278

– что следует знать определения, особенно нужнейшие, по
памяти;

– что следует знать с точностью мудрования противников
и погружаться в их писания, так как мы часто можем, исходя
из них, посрамлять их;

– что не следует никоим образом встречаться с непосвя-
щенными и неразумными, но с теми, с кем подобает и когда
подобает, и по тем вопросам, которые подобает обсуждать о
вере;

– что следует со страхом Божиим погружаться во все Пи-
сание, но не со злым умыслом, а в простоте сердца;

– что не следует касаться глубин нашего [естества], как и
278 Ср.: Мф. 5:8 (Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят); Афанасий

Великий, свт. Слово о Воплощении Бога Слова 57, 1–8 (Но для исследования и
верного понимания Священного Писания нужна добрая жизнь и чистая душа и
Христианское достоинство, чтобы провести разум через понимание, насколько
человеческая природа это позволяет, истины о Божием Слове. Невозможно по-
нимать учение святых, если человек не имеет чистый разум, но пробует подра-
жать их жизни. Всякий, кто хочет смотреть на солнечный свет естественно про-
трет свои глаза, очистив их сначала, чтобы чуть приблизиться к чистоте, на ко-
торую он смотрит).



 
 
 

того, что Божественное Писание обошло молчанием: ибо это
означает «не сокрушать кость»279, то есть не прикасаться к
твердому;

– что следует тщательно исследовать те слова, которые го-
ворятся определенно, и в другой раз как-то промежуточно,
и снова неточно и простодушно, как, например, такое рече-
ние: «Всякий человек ложь»280 и «нет делающего добро, нет
ни одного»281.

Схолия. Следует отметить, что некоторые предания
Церковь восприняла также в неписанном виде, как
например, приобщаться после поста, молиться лицом к
востоку, и о том, что Богородица осталась Девой после
родов, а также о том, что Она родила в вертепе, и многое
другое.

Целей бесед две, первая – посредством письменных изре-
чений, другая же – посредством приведенных фактов, кото-
рая более сильная и истинная, ибо изречения писаний воз-
можно и испорчены. Отсюда можно видеть, что если приво-
дишь противнику цитату, то тот тотчас приводит другую ци-
тату, и еретик, и иудей; вследствие чего укрепленный факти-
ческими доказательствами282 лучше вооружен против про-

279 Ср.: Исх. 12:46; Числ. 9:12; Притч. 23:15; Ис. 33:3; Ин. 19:36.
280 Пс. 115:2; Рим. 3:4.
281 Пс. 13:1; Рим. 3:12.
282  Пример таких фактических или вещественных (πραγματικός) доказа-

тельств прп. Анастасий приводит в главах XII и XXIII «Путеводителя».



 
 
 

тивников. Следует и летописцев знать, и в какое время этот
отец, и когда такая-то и такая-то ересь были.

Пусть не будет сокрытым от вас также и следующее:
– что если мы приводим вопросом противника в затруд-

нение, то он пытается на другой вопрос перенести разговор
– этого нельзя допускать;

– что необходимо до собеседования потребовать клятвы
от противника, что он не попирает совесть ни в одном про-
изнесенном им слове;

– что нам следует перед всякой беседой анафематствовать
многочисленные ложные мнения, которые имеет о нас про-
тивник, например, что мы собираемся беседовать с араба-
ми; предварительно анафематствуем говорящего о двух бо-
гах, или говорящего, что Бог плотским образом родил Сы-
на, или поклоняющегося как Богу какому-либо творению на
небе или на земле; подобным образом и прочие ереси нуж-
но предварительно анафематствовать, многочисленные о на-
шей вере ложные предположения они имеют; так как, выслу-
шав это, они более усердно и прочее воспринимают;

– что мы должны предварительно сказать любому моно-
физиту: «Не от Собора Халкидонского вам мы возражаем,
но от отцов до этого Собора, которые и вами, и нами при-
знаются православными»;

– что нам следует предварительно сковать монофизита и
твердо анафематствовать того, кто не исповедует Христа ис-
тинным Богом, как бы усвоить обличье иудея или Павла Са-



 
 
 

мосатского и потребовать от него: откуда ясно, что Христос
есть Бог Высочайший? Подобное сделал Аммоний в отноше-
нии [Юлиана] Галикарнасца, эти возражения ты найдешь в
двадцать первой тетради283.

Следует отметить, что монофизиты в потире не предла-
гают смешение, принося вино неразбавленное, без воды, и
этим ясно изобличают себя как исповедующих, что Христос
есть только одно голое Божество, лишенное, неприкасающе-
еся и несмешанное совсем с примесью плоти или души.

2. Краткое изложение веры.
Надо знать и не заблуждаться, что не следует нам без про-

верки и необдуманно произносить любое догматическое вы-
сказывание. Ведь можно благочестиво и нечестиво произ-
нести, что во Христе две природы284, точно так же и воли
и энергии285, как и всякое другое догматическое высказы-
вание. Точно так же и говорящие, что во Христе два есте-
ственных свойства, пусть объяснят, как они понимают слово
«естественный». Ведь его можно и благочестиво, и нечести-
во произнести. Ведь слово «естественный» произносится и в
общеупотребительном разговорном языке простых людей и
не содержит в себе ничего удивительного; в таком значении

283 Восьмая часть тринадцатой главы «Путеводителя».
284 Слово φύσις и производные от него мы будем переводить словами «приро-

да» и «естество» и производными от них.
285 Слово ἐνέργεια (действие) и производные от него мы будем в переводе ста-

раться передавать словом «энергия» и его дериватами.



 
 
 

оно не может применяться ни к природе, ни к свойству во
Христе.

Точно так же и желающий провозглашать, что одна у Бо-
жества и другая у человечества Христа воля и энергия, пусть
не кричит безумолчно, бесстыдно и не исследовав, как слу-
чилось из-за неких невежд, о двух естественных волях и двух
естественных энергиях. Ибо легко соблазниться (особенно
простодушным), от услышанного, что во Христе две есте-
ственные [воли и энергии], та и другая.

Впрочем, пусть со страхом Божиим и всем благоговени-
ем говорится, растолковывается и дается ответ тем, кто мо-
жет вместить286, что мыслится и каким образом мыслится во
Христе природа, то есть истинная вещь287, а не природа ипо-
стасная, то есть личная, не природная часть плоти, но две
соединенные по ипостаси истинные вещи, то есть совершен-
ное Божество и совершенное человечество, неслитно, неиз-
менно, нераздельно в едином Лице Христа; ведь одно Лицо
Христос, одна Ипостась.

Также прошу и о волях предостерегать слушателя и гово-
рить ему: «Я не говорю (да не будет!), что во Христе две во-
ли, как ты считаешь, воюющие друг с другом и противобор-
ствующие, ни вообще о воле плотской, страстной или лука-
вой, ведь даже бесы не осмеливаются изречь это в отноше-
нии Христа. Но поскольку Он воспринял совершенного че-

286 Ср.: Мф. 19:12.
287 πρᾶγμα



 
 
 

ловека, дабы всего его спасти, и Он совершенен в человече-
стве, как и в Божестве, то поэтому мы называем Божествен-
ную волю во Христе владычествующим от повелений Его и
заповедей попечением, а под волей человеческой в Нем мы
мыслим волящую силу умной души, которая по образу и по-
добию Божию ей дана и вдохнута Богом, когда сотворена288,
для того чтобы посредством этой самой волящей силы же-
лать, подчиняться и исполнять Божию волю, Божественные
повеления».

Если же лишена душа Христа разумной, волящей, разли-
чающей, творящей, деятельной и желающей силы, тогда она
на самом деле есть не по образу Божию, а является едино-
сущной не нашим душам, но безвольным, лишенным жела-
ния, немудрым, неразмышляющим неразумным душам. И,
стало быть, нельзя говорить, что Христос совершенен в че-
ловечестве.

Поэтому Христос, «будучи образом Божиим»289, имеет по
Божеству волю владычествующую, которая общая у Отца,
Его Сына и Святого Духа; есть же, так как Он «принявший
образ раба»290, и воля мыслящей и чистой Его души, по об-
разу и по подобию Божию наполняющая воля Владыки.

Если же уничтожается воля святой и мыслящей Его души,
то обнаружится, что [Им] по Божеству рабски исполняется

288 Ср.: Быт. 1:26; 2:7.
289 Флп. 2:6.
290 Флп. 2:7.



 
 
 

воля Отца. Ведь так Арий, Диодор и Феодор злословили, го-
воря о двух волях по Божеству у Отца и Сына – владычеству-
ющей у Отца и рабской у Сына. [Арий] говорит: «И потому
Сын говорит как раб к Владыке: «не Моя воля да будет, От-
че, но Твоя»291 и «не ищу Моей воли, но воли Отца» 292».

Стало быть, когда так еретики говорят, тогда Святые на-
ши Отцы скорее касательно человечества Господа это тол-
куют. Если же была лишена мыслящей воли душа Господа,
то ясно, что недобровольно закон бессловесного был пред-
писан Богу Слову. Да не будет! Ибо если Он совершенен в
Божестве, и равным образом совершенен и единосущен нам
по человечеству, то у Него совершенные как Божественные,
так и наши свойства.

Таким же образом следует мыслить и толковать относи-
тельно двух энергий Христа. Энергией Его Божественной мы
называем творение чудес и знамений, особенно в которых
не прикасалась, не дотрагивалась всесвятая Его плоть; таки-
ми были исцеление дочери Хананеянки, не подходившей ко
Христу293, и слуги сотника294, и разрыв завесы [в храме]295, и
затмение солнца296, и раскалывание камней297, и отверзание

291 Ср.: Лк. 22:42.
292 Ср.: Ин. 5:30.
293 Ср.: Мф. 15:21–28; Мк. 7:24–30.
294 Ср.: Мф. 8:5-13.
295 Ср.: Мф. 27:51.
296 Ср.: Лк. 23:45.



 
 
 

гробов и восстание мертвых298; ибо когда всесвятое тело бы-
ло мертвым и не прикасалось ничему из этого, то пребываю-
щая в нем Божественная энергия Бога Слова одна соверши-
ла и делала это.

Человеческой же во Христе энергией, чистой, святой, без-
упречной, богоданной, богосозданной и жизненной, мы на-
зываем животворящую энергию святой Его души, благодаря
которой животворилось всесвятое Его тело; когда во время
страстей душа отделилась и вышла из тела, тело сразу стало
мертвым, тогда Божественная энергия не отделилась от него.

О том, что посредством жизненной энергии мыслящей
души животворится тело, свидетельствует и Писание, че-
рез вдыхание Божие сотворенной и дарованной перстному
нашему телу жизненной души,299 о которой говорит Соло-
мон, обращаясь к неким беззаконникам и идолопоклонни-
кам: «Грязи презреннее жизнь их; ибо они не познали Сотво-
рившего их и вдунувшего в них душу деятельную и вдохнув-
шего в них дух жизненный»300. Вот мы ясно научаемы, что те-
ло животворится действием души, подобно тому, как и Гос-
подь говорит о плоти и душе следующие слова: «Дух живо-
творит; плоть не пользует нимало»301.

297 Ср.: Мф. 27:51.
298 Ср.: Мф. 27:52.
299 Ср.: Быт. 2:7.
300 Ср.: Прем. 15:10–11.
301 Ин. 6:63.



 
 
 

Если же противник говорит: «Бог Слово был животворя-
щим тело», то с необходимостью он считает, говоря: «Из-за
лишения и отделения Самого Бога Слова тело Его умерло».
Но если это так, то какая была нужда вообще воспринимать
и иметь саму жизненную разумную душу?

Некоторые же говорят: «Всякое возрастание, или убыва-
ние, или выделение, или потребность святой плоти Христа
по природе несозерцаемы, и в Божестве энергия Христа на-
зывается человеческой». Под богомужней же энергией мы
понимаем как совершаемое Христом и созерцаемое совмест-
но: это были прозрение слепого через плюновение302, вос-
крешение дочери начальника синагоги наложением святой
Его руки303, благословение хлебов304, исцеление глухонемого
через персты Его305, воскрешение Лазаря Своим голосом 306,
истечение из ребра крови из мертвого тела307, шествие по мо-
рю308, передача Духа через Божественные уста Его 309.

Еретики же, взирая на эту общую богомужнюю энергию
Христа, отвращаются от исповедания в Нем некоей Боже-

302 Ср.: Мк. 8:22–26; Ин. 9:1–7.
303 Ср.: Мк. 5:22–24, 35–42.
304 Ср.: Мф. 14:13–21; Мк. 6:31–44.
305 Ср.: Мк. 7:32–35.
306 Ср.: Ин. 11:43–45.
307 Ср.: Ин. 19:34.
308 Ср.: Мф. 14:25–34; Мк. 6:48–53; Ин. 6:19–21.
309 Ср.: Ин. 20:21–23.



 
 
 

ственной, а также душевной, жизненной человеческой энер-
гии. При этом нам нужно точно и недвусмысленно знать, что
противники, исходя из наблюдения над своей собственной
волей и над действием собственной души и тела, постоянно
и непрерывно боримые и оскверняемые разжжением и дей-
ствием диавола, и поэтому они и Несторий отказались гово-
рить о человеческой воле и энергии во Христе, но выдума-
ли единоприродное тождество воли и тождество действия [в
Нем]. Но об этом мы более пространно будем говорить в по-
следующих [главах] и в других [сочинениях].

Схолия. Пусть трудолюбцы не забывают того, что по-
скольку мы имеем обыкновение называть одержимыми беса-
ми тех, кто находится под их воздействием, то поэтому ере-
тики, когда слышат о действиях во Христе, тут же, считая их
за действия страдающих [от беснования], приходят в него-
дование и отвергают подобное выражение, словно сами во-
истину находятся под воздействием, то есть беснованием.

3.  С Богом. Предварительное рассмотрение осно-
вы книги определений, название которой – «Путево-
дитель».

Состав всей нашей смертной сущности из души разумной
и мыслящей и из скопления стихий, которое есть плоть, был
дан от всемудрого Создателя; укрепляется красота безупреч-
ных нравственных дел, основанных на благочестивой вере и
соблюдении Божественных заповедей, ведь ни лишенное ду-
ши тело не имеет само по себе жизни, ни соблюдение запове-



 
 
 

дей без правой веры не принесет пользы человеку. Ведь что
душа для тела, то правая вера для духа. Итак, прежде всего,
будем, если угодно, радеть, усваивать и беречь бесстрастную
мысль о Боге и божественном, дабы, как предварительно по-
ставленное чистое и незыблемое основание, Христос, благо-
честиво почитаемый нами краеугольным камнем,310 укрепил
все наше безупречное во всем здание, и соделал его непоко-
лебимым при всех ударах и натисках еретической ворожбы.
Поскольку прочным основанием и незыблемым краеуголь-
ным камнем всякой рассудительной мудрости стало предва-
рительное постижение и различение основанных на фактах
определений, то они должны предшествовать, как некие на-
дежные путеводители при раскрытии темы. Ибо у немногих
(особенно в нашем поколении) рождалось усердие и усилие
в постижении и различении определений.

Но многие из еретиков, с которыми мы встречались, пыта-
лись догматизировать о Христе, словно сражаться в ночной
битве, а лучше сказать в битве вслепую, так что действитель-
но мы с трудом удерживали смех, особенно, [в диспутах] в
городе Александрии. Ибо что может быть более смехотвор-
ным? Они догматизировали о природе, но не знали, каково
определение природы; страстно спорили об ипостаси, но не
ведали, что такое ипостась. И тому подобное.

Мы же, при содействии Христовом с младых лет вос-
принимая по частям из отеческого Предания наставление в

310 Ср.: Пс. 117:22–23; Мф. 21:42; Мк. 12:10; Лк. 10:17; Еф. 2:20; 1 Петр. 2:6–8.



 
 
 

определениях и, благодаря этому, видя всех противников по-
бежденными и обращенными к Богу, увещеваем прежде все-
го радеть о знании определений, особенно тех, которые отно-
сятся к учению о Христе, чтобы вы не были слепыми варва-
рами и чтобы говорящий с вами не был для вас варваром311.

Прежде всего должно знать, что Предание кафолической
Церкви отнюдь не идет, не следует во всем за определения-
ми эллинских философов, особенно когда это касается таин-
ства о Христе и триадологии, но богоподобно следует своему
Евангельскому и Апостольскому канону. Ибо таинство Бо-
жества превыше физических определений и законов; не по-
нимая этого различия, еретики, догматизируя о Боге в обще-
принятых и натурфилософских [понятиях], впали в заблуж-
дение. Вследствие чего [апостол] Павел и сказал, что он про-
поведует Христа «не в убедительных словах мудрости века
сего»312, потому что общепринятая философия есть «безумие
перед Богом»313.

Вот, заметь, что первое определение этой философии гла-
сит: «[Вещам], противоположным друг другу по естеству,
невозможно вступать в соединение314; например, огонь не

311 То есть, чтобы через знание христологических определений понимать оте-
ческое учение о Христе.

312 1 Кор. 2:4–6.
313 1 Кор. 3:19.
314  См., напр.: Аристотель. Физика 1, 9: «противоположности уничтожают

друг друга»; Физика 8, 8: «противоположности взаимно уничтожаются и препят-
ствуют друг другу». Еще один важный для истории богословия постулат фило-



 
 
 

может быть соединен с сеном, не повредив [его]». А первое
определение нашего спасения опровергает это философское
определение, провозглашая общение и единение [в Богоро-
дице] девства и рождения, а [в Господе] божественного огня
с противоположным естеством плоти.

Второе определение философии гласит: «Единичная ипо-
стась, объемлющая в себе все, неописуема: ведь невозмож-
но говорить, что двоица или троица неописуема, ибо двои-
ца познается через описание единицы»315. А Святая Церковь
исповедует неописуемого Бога в трех Ипостасях.

Опять же Платон говорит: «Отцовство есть прежде-бытие
сыновства»316. Церковь же говорит, что Сын прежде веков
сосуществовал и был безначальным вместе с Отцом.

Знающий это богомудрый Василий говорит, обращаясь к

софии Аристотеля: невозможно, «чтобы сущность состояла из сущностей, ко-
торые находились бы в ней в [состоянии] полной осуществленности: то, что в
этом состоянии осуществленности образует две вещи, никогда не может пред-
ставлять собою в том же состоянии одну вещь» (Метафизика 1039. а.9-10). В
эпоху христологических споров это положение формулировано богословами так:
«нет неипостасной природы».

315 Возможно прп. Анастасий ссылается на пятую гипотезу из диалога Платона
«Парменид», согласно которой единое не познаваемо и даже не существует (160b
– 163b). Или же прп. Анастасий указывает на положение Аристотеля, что общее
начало одноприродных вещей познается и существует в самой вещи. Поэтому
уникальная, «единичная ипостась, объемлющая в себе все (то есть всю природу,
которой больше нет в других вещах – иг. А.), неописуема». Вещи же познаются
через сравнение с одноприродными вещами («двоица познается через описание
единицы»).

316 Данное изречение не встречается в сохранившихся произведениях Платона.



 
 
 

Амфилохию: «Природа и сущность, в соответствии с цер-
ковными догматами, есть нечто одно».317 Отец, говоря «в со-
ответствии с церковными догматами», обозначил, что у эл-
линов сущность и природа не одно и то же. Поэтому и Кли-
мент [Александрийский], обильный мудростью и ведением,
создал особым образом определения церковных догматов,
будучи учеником и подлинным питомцем помощников свя-
тых апостолов Петра и Павла, более всемудрого; слыша, как
последний отвергает, отвращается и глумится над эллинской
мудростью.

Первый наш вопрос к еретикам, пытающимся возражать
против нас о Домостроительстве Христова Воплощения, та-
ков: откуда или от какого автора Священного Писания Свя-
тая Церковь восприняла, прежде всего, [понятие] «приро-
да»? Кто назвал саму энергию? Откуда [Церковь] узнала
о [понятии] «род»? Кто раньше всех начал говорить о во-
ле? Откуда [понятие] «ипостась»? Откуда [Церковь] впервые
услышала о сущности? Когда же противник будет в затруд-
нении от таковых вопросов, произойдет первое его пораже-
ние.

317 Прп. Анастасий и далее (вторая часть девятой главы) приписывает данные
слова свт. Василию Великому. Однако в подлинных творениях святителя данно-
го высказывания нет. В упомянутом прп. Анастасием Послании 236 «К тому же
Амфилохию» свт. Василий пишет: «И сущность, и ипостась имеют между собою
такое же различие, какое есть между общим и отдельно взятым, например, между
живым существом и таким-то человеком». Отождествление понятий «сущность»
и «природа» у православных богословов произошло лишь в эпоху христологи-
ческих споров (в VI в.).



 
 
 

 
Глава вторая

 
1. С Богом. Различные определения, изрекаемые в

соответствии с Преданием и верой святой соборной
Церкви, собранные из Климента и других благочести-
вых Отцов, которые следует до всякого другого науче-
ния выставить тому, кто желает с Божьей помощью
защитить учение благочестия.

Для более точной передачи Предания должно знать то,
что всякий серьезный предмет или вопрос исследования
предполагают некоторые три испытания и вопроса, кото-
рыми мы задаем противникам, например: «Что есть Бог?»,
«Почему Он называется Богом?» и «Сколькими способами
можно мыслить понятие «Бог»?» И когда мы спрашиваем:
«Что есть Бог?», то ясно, что ищем определение вещи; когда
задаем «Почему Он называется Богом?» – требуем этимоло-
гии имени; а когда говорим «Сколькими способами можно
мыслить понятие «Бог»?» – требуем от наших противников
ответа на вопрос о том, сколькими способами можно нам го-
ворить о Боге.

Схолия. Когда ставится первый вопрос, то
обнаруживается определение; когда второй –
становится ясной этимология, а когда третий –
обозначаются способы [постижения предмета].

Приступающий к изложению догматических вопросов без



 
 
 

знания определений уподобляется слепцу, намеревающему-
ся куда-то идти.

Итак, для начала следует вышеназванным образом про-
извести трояким способом исследование определений: «Что
есть определение?», «Почему оно называется определени-
ем?» и «Сколькими способами мыслится определение?»
Определение есть краткое высказывание, обнаруживающее
в вещи подлежащую сущность.318 Называют же определени-
ями319, так как они являются словно глазами320, очами вещей
и как бы определяют321, то есть замыкают кратко силу мыс-
ли. Например, вместо того чтобы говорить: «Человек есть
сущность из плоти, души, разума, крови, стихий и многого
другого», мы даем такое определение: «Человек есть живое
существо разумное, смертное, могущее вместить ум и зна-
ние»322.

Итак, имеется бесчисленное множество определений вся-

318 См.: Аристотель. Топика 7, 3: 153 a 15–16: «определение есть речь, выра-
жающая суть бытия вещи».

319 ὅρος
320 ὅρασις (в тексте ὁράσεις)
321 ὁρίζω – дословно: ограничивать, определять (то есть ставить пределы). От-

сюда слово «горизонт».
322 Классическое античное определение человека, воспринятое и христиански-

ми авторами. См., напр.: Порфирий. Введение в категории Аристотеля, гл. 7: «Род
для каждого вида – один, например, для человека – живое существо, а различа-
ющих признаков – несколько, например – разумность, смертность, способность
обладать мыслью и знанием, чем (каковыми свойствами) он (человек) отличает-
ся от других живых существ».



 
 
 

кой вещи, но вследствие нерадивости нынешних людей мы
приводим лишь некоторые из них, наиболее главные. Кроме
того, должно знать и верить, что усердно постигающий опре-
деления в диспутах легко сможет привести к молчанию ри-
торов и велеречивых болтунов. Ибо когда будут заданы во-
просы: «Что есть слово?», «Почему оно называется словом?»
и «Сколькими способами [мыслится] слово?», то противник
будет поставлен в тупик, поскольку не сможет дать опреде-
лений и, в конце концов, будет посрамлен как невежда.

Определение определений есть Тот, Кто определяет все,
Сам же ничем не определяется; таким единственным Опре-
делением определений является Бог. По сущности не обо-
значаемый есть не определяемый, Бог. Трудно же опреде-
ляемое есть то, что познается лишь отчасти, а не целиком,
как, например, Древо Жизни. Для людей существуют три
непознаваемые по сущности и не поддающиеся определе-
нию: Бог, Ангел и душа – только Богом знаемые по сущно-
сти.

Наконец, правильно задающий вопрос обращается к про-
тивнику так: «Что есть предел323?», «Что есть неопределя-
емое?», «Что есть трудно определяемое?» Легко определя-
емое есть осязаемое и подвергающееся тлению, как, напри-
мер, хлеб и тому подобное. Предел есть состояние, кото-
рое нельзя превзойти. Неопределенное есть единственное
нетварное, Бог. А трудно определяемое есть тварное и незри-

323 ὅριον



 
 
 

мое, то есть Ангел, душа, демон.
2. Что есть Бог? Почему Он Бог? В скольких смыс-

лах употребляется слово «Бог»?
Бог есть беспричинная Сущность, всесильная Причина,

некая сверхсущностная Причина всякой сущности. Бог есть
безымянное и невыразимое людьми Бытие, творящее вся-
кое бытие. Ибо Соломон сказал, что Бог есть «несообщимое
Имя»324; а «несообщимое Имя» есть то, которое не восприни-
мается слухом или мыслью ни людей, ни Ангелов. В сколь-
ких смыслах употребляется в Писании слово «Бог»? Ясно,
что в двух: по естеству и по причастию: по естеству есть Тво-
рец, а по причастию и по благодати и праведники называют-
ся «богами».325

Вопрос: Слово «Бог» относится в первую очередь к сущ-
ности, лицу, энергии, или же это образ или метафора? От-
вет: Ясно, что оно энергийное, ибо оно не обнаруживает для
нас сущность Божию (ведь познать ее невозможно), но сло-
во «Бог» являет нам лишь доступную для созерцания Его
энергию.

Что есть Отец? Почему называется Отцом? Сколь-
кими способами [мыслится] Отцовство в Боге?

Отцом в собственном смысле слова называется беспри-

324 Прем. 14:21.
325 Ср.: Пс. 81; Ин. 10:34.



 
 
 

чинная Ипостась, рождающая и нерожденная. Она называ-
ется Отцом, поскольку либо оберегает все, либо оберегает
собственных чад, что и значит слово «отец»326. Бог имену-
ется Отцом в двух смыслах: по природе и по благодати; по
природе Он [Отец] собственного и единосущного Бога Сло-
ва, а по благодати Он – [Отец] и нас, ибо [сказано]: «Я ска-
зал: вы – боги, и сыны Всевышнего – все вы»327.

Что есть Сын? Почему называется Сыном? И
сколькими способами мыслится Сын?

Сын в собственном смысле слова есть либо удвоение ипо-
стаси при тождестве природы, либо однородное приумно-
жение лиц, либо выход естества, познаваемый в сродстве.
Также в собственном смысле слова о сыне говорится слов-
но о «подобном», ибо каков отец по сущности, таков и еди-
нородный сын: от Нетварного – Нетварный, от смертного –
смертный и от человека – человек. Наконец, о сыновстве в
Боге говорится в двух смыслах: по природе и по благодати;
Бог Слово является Сыном по природе, а праведники – по
благодати.328

326 Πατήρ от παῖς – дитя, мальчик, ребенок и τηρέω – охранять, беречь.
327 Пс. 81:6.
328 Ср.: Афанасий Великий, свт. Послание на ариан, III, 19: «Один есть Сын по

естеству, истинный и единородный, но и мы делаемся сынами, не Ему подобно,
не по естеству и не в действительности, но по благодати Призвавшего, и будучи
земными людьми, именуемся богами, не такими, каков Бог и каково истинное
Слово Его, но как восхотел даровавший сие Бог, так подобно Богу делаемся ми-



 
 
 

Что есть дух? Почему называется духом? И в сколь-
ких смыслах говорится в Писании о духе?

Дух329 есть тонкое, невещественное, лишенное образа и
исходящее бытие. О духе говорится словно о «все манове-
нии»330, потому что как некое мановение подает он знак все-
му, и все приводится в движение. О нем говорится в Писа-
нии в четырех смыслах: Дух – Святой Дух, Ангел – дух, и
душа – дух, и ветер – дух; иногда же и ум называется духом.

Троица есть, согласно естественному умозаключению, со-
четание единиц, а согласно Божественной сущности – бытие,
превышающее число.

Вечность331 есть то, что «всегда продолжается»332, то есть,
что не имеет начала и никогда не прекращается: не всякое
совсем нескончаемое является и безначальным, ведь Ангелы
и души имеют начало бытия, но не имеют конца.

Своеобразным свойством333 называется то, что подлин-

лосердыми, не приходя через это в равенство с Богом, не делаясь по естеству и
истинными благодетелями, потому что благодетельствовать не наше, но Божие
изобретение, но поскольку совершаемое по благодати для нас Самим Богом де-
лаем мы общим и для других, не рассуждая, но просто на всех простирая благо-
творительность».

329 πνεῦμα
330 Πᾶν (все) νεῦμα (знак головой или глазами, кивок, мановение).
331 ἀΐδιον
332 ἀεὶ διόν
333 ἰδίωμα



 
 
 

но распознается в каком-либо естестве, но никоим образом
не присутствует в другой сущности. Например, способность
смеяться в человеке, которая отсутствует в любом другом
естестве.334

3. О природе. Что есть природа? В скольких смыс-
лах говорится о природе? Почему она называется
природой?

Природа, в соответствии с церковным образом мыслей,
есть истинное существование вещи, а согласно Аристотелю
и прочим эллинам, природа определяется многоразличным
образом, и в этих определениях заблудились севириане 335.
По божественному Апостолу, природа есть все то, что суще-
ствует поистине, а не то, что изрекается как плод воображе-
ния – об этом мы скажем впоследствии более пространно.
Церковь называет природой реальность существующих, то
есть их восуществленность.336 Она называется природой, по-

334 См.: Аристотель. О частях животных, 3, 10: 673 a 8.23: «А что щекотлив
один только человек, причиной этому служит, с одной стороны, тонкость его ко-
жи, а с другой – то обстоятельство, что из всех животных он один только спосо-
бен смеяться». Согласно Порфирию, способность смеяться является собствен-
ным, природным признаком человека, как способность ржать – природным при-
знаком лошади (см.: Порфирий. Введение в категории Аристотеля).

335 Севир Антиохийский (ок. 456–538) – монофизитский богослов, основатель
«севирианства», одного из двух главных (наряду с юлианством) течений в исто-
рии монофизитства.

336 Прп. Анастасий практически дословно приводит определение из произве-
дения «О Промысле» (Περὶ προνοίας), подписанное именем Климента Алексан-
дрийского, но, по мнению современных исследователей, ему не принадлежащее.



 
 
 

тому что произошла337 и есть, подобно тому как и сущность
познается как поистине существующая. По церковному уче-
нию природа, сущность, род и вид суть одно и то же, как од-
но и то же хлеб, кусок (хлеба) и лепешка338. Поэтому одним
и тем же является природное339 и восуществленное340. Как
было уже сказано, для обозначения природы используются
четыре понятия: «сущность», «природа», «род» и «вид».

Схолия. Что касается выражения «по природе»341,
то, исходя из Ветхого и Нового Завета, можно
сказать, что слова «Христос по природе Бог и по
природе человек» означают то же самое, что и слова
«Он, поистине будучи Богом, поистине становится
неизменно человеком». В самом деле, мудрый Соломон
говорит о нечестивых людях: «Суетны все люди, не
имеющие ведения Бога»342. А божественный Апостол
говорит о нас, [пришедших в Церковь] из язычников:
«мы некогда по природе чада гнева»343. Итак, если
бы нечестивые были суетными естественным образом,
то есть по самой природе своей, они были бы

337  Традиционное для богословия объяснение этимологии слова природа
(φύσις) – от слова происходить, рождаться (πεφυκέναι).

338 Прп. Анастасий приводит три синонима слова «хлеб» (ἄρτος, ψωμίον и
βουκίν).

339 ἔμφυτον
340 ἐνούσιον
341 φύσει
342 Ср.: Прем. 13:1.
343 Ср.: Еф. 2:3.



 
 
 

безукоризненны. Ведь то, что присуще нам от природы
и естественным образом, безупречно и безукоризненно,
поскольку естественным образом создано в нас Богом,
как, например, способность дышать, есть и спать. Тогда
обнаружится, что Бог естественным образом сотворил
в людях суетность. Опять же, если бы мы были по
природе чадами гнева, то причина этого восходила бы к
Богу, сотворившему нас по природе чадами гнева. Ведь
«по природе» означает то, что существует сущностным
образом, как, например, естеству света по природе
присуще светить, огонь по природе создан горящим,
а земля образована прозябающей [растения]. Итак,
еретикам предлагается сказать одно из двух: либо что
природу суетности и гнева сотворил Бог, либо что
выражение «по природе» означает не что иное, как
только «сущее поистине». Поэтому безукоризненны
наши слова: «Христос по природе Бог и по природе
человек», то есть «поистине Бог и поистине человек».
Таково это предание и определение о природе, которое
мы выводим из Ветхого и Нового Завета, и никакой
учитель, и никакой Ангел с неба не могут ни ввести
новшество [в это предание], ни разрушить [его]
вовек.344

Об ипостаси. Что есть ипостась? Почему она ипо-
стась? В скольких смыслах говорится об ипостаси?

Ипостась, согласно церковному и апостольскому Преда-

344 Ср.: Гал. 1:8.



 
 
 

нию, есть лицо, или образ345; об этом говорит Павел, изрекая,
что Сын есть «сияние славы Отца и образ ипостаси Его»346,
то есть единосущное Лицо образа и Ипостаси Отца. Мы на-
зываем Лица и образы в Боге нетелесными, неописуемыми
и не имеющими формы. Согласно Святым Отцам лицо, или
ипостась есть особенное по сравнению с общим, ибо приро-
да есть общее каждой вещи, а ипостаси – особое. Например,
природа, или сущность есть единое Божество, а Ипостасей
три: Отец, Сын и Святой Дух – три Лица, или Образа, еди-
ная же сущность и род.347 Когда ты сказал: «Божество сохра-
нит нас», то обозначил всю Святую Троицу; а если сказал:
«Сын Божий с нами», то назвал одну из Ипостасей и целое
Божество.

Еще раз послушай об этом: Божество – это общее и цело-
купность сущности, а Отцовство – одно Лицо, то есть Ипо-
стась; Сыновство есть другая Ипостась, а Дух Святой – иная
Ипостась. Три ипостасных свойства в Божестве: нерожден-
ность Отца, рожденность Сына и исхождение Святого Духа;
ни Отец не является рожденным, ни Сын – исходящим, ни
Дух Святой – рожденным.

Существует пять обозначений для ипостаси: «ипостась»,

345 χαρακτήρ
346 Евр. 1:3.
347 Ср., напр.: Василий Великий, свт. Письмо 236 (228), к тому же Амфилохию,

6.



 
 
 

«лицо», «образ»348, «особое»349 и «индивид»350.

Опять о природе. Ангельство называется природой, а
ипостасями – наименования каждого Ангела: Гавриил, Ми-
хаил, Уриил, Рафаил. И опять же природой является единое
и общее человечество, а ипостаси суть Петр, Павел, Фома
и остальные лица и образы. Итак, природа есть владычица,
причина и родительница ипостасей, входящих в нее; они на-
зываются ипостасями, так как подчинены природе, источни-
ку их.

Вновь говорим о том же. Если ты сказал: «Ангел – пре-
красная природа», то обозначил всю их сущность, а если ска-
зал: «Велик Гавриил», то сказал об одной ипостаси из всех.
Фраза «Человек жалок» обозначает целую сущность, а Ко-
нон, Симон и Филон суть ипостаси. Когда сказал: «Птица
легка», то говорил о всей сущности, а слова «голубь», «гор-
лица», «соловей», «павлин» и «лебедь» обозначают их ипо-
стаси.351 Слово «скот» подразумевает всю сущность скотов,
а слова «лошадь», «лев» и «собака» подразумевают их ипо-
стаси, образы и лица.

Этот канон определений приложим не только к мысля-

348 χαρακτήρ
349 ἴδιον
350 ἄτομον
351 В этих и дальнейших примерах прп. Анастасий ошибается, так как ипоста-

сью является конкретный голубь, конкретный соловей и т. д., а не весь вид.



 
 
 

щим, разумным и одушевленным, но и ко всякой неодушев-
ленной, бесчувственной и неподвижной природе. Например,
когда мы сказали: «Сотворил Бог свет»352, то обозначили всю
сущность светил. Сама данная сущность разделяется на свои
ипостаси, и эти ипостаси природы света суть следующие: лу-
на и звезды, Орион, вечерняя звезда353, Большая Медведи-
ца, утренняя звезда354, созвездие Рак и остальные. Равным
образом дело обстоит и с ветрами; когда сказал «ветер», то
обозначил все естество ветров, а сказал «Нот», «Борей» и
«Либ», то это есть их ипостаси. Также и огонь есть единая
сущность, которая разделяется на ипостаси, то есть светиль-
ники, свечи, лампады, духовые печи и камины. Равным об-
разом и все человечество, как было сказано ранее, есть еди-
ная сущность, много же лиц.

И вот святую плоть Христа мы называем не лицом, а сущ-
ностью, дабы обозначить, что Он воспринял и спас все це-
ликом естество наше. Ибо если мы назвали бы ее ипостасью,
то оказалось бы, что мы утверждаем, будто Христос воспри-
нял и спас некоего одного человека. Невозможно называть
ее ипостасью, поскольку эта плоть неотделима от Бога Слова;
ибо ипостасью называется отдельное лицо. Поэтому мы на-
зываем ее не ипостасью, а воипостасной, ибо воипостасное
есть существующее, так же как неипостасное есть то, что не

352 Ср.: Быт. 1:3 и 14.
353 Преимущественно Венера.
354 Т. е. Венера.



 
 
 

обладает существованием, или сущностью; например, сно-
видение есть не сущее, неипостасное и призрачное. И что бы
мы сказали определенно, то неипостасное, несуществующее
и не сущее есть то, о чем часто говорится, но что не распозна-
ется ни в сущности, ни в ипостаси, как, например, ад, смерть
и болезнь. В свою очередь восуществленным мы называем
либо само сущее, либо своеобразное свойство, распознавае-
мое в сущности: например, разумность и тленность есть во-
существленное человека. Равным образом и слово «воипо-
стасное» употребляется двумя способами: либо [оно обозна-
чает] поистине существующее, либо своеобразное свойство
в ипостаси, как, например, нерожденность в Боге Отце, рож-
денность в Сыне и исхождение во Святом Духе, как об этом
говорилось выше.

Свойство355 есть определенная сила каждой природы, ко-
торая отличает и отделяет ее от прочих сущностей, о чем и
говорит божественный Дионисий: «Ибо тление есть немощь
естества и нехватка природных свойств, энергий и сил»356.

4. О воле. Что есть воля? Почему она называется
волей? Сколькими способами мыслится воля?

Воля есть устремленность мыслящей и разумной сущно-
сти к желаемому; ибо все мыслящее, очевидно, является и
волящим; ведь воля как некое дыхание и жизнь сущностным
образом присуща всякой разумной природе. Она называется

355 ἕξις
356 Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 4, 25.



 
 
 

волей, поскольку природа устремляется сильно 357 к желаемо-
му ею или к получению, то есть обладанию желаемым. Воля
рассматривается в трех видах: Божественная, ангельская и
душевная; ведь только эти три естества являются волящими.
Опять же, и в Писании мы находим высказывания о трех ви-
дах воль: божественной, естественной, то есть средней и тре-
тей – плотской, которая обозначает диавольскую. Природная
боготварная воля человека есть разумное движение желаю-
щей части души к тому, с чем в соответствии с природой
человек желает соединиться. Божественная же воля у людей
есть поспешание естественного и разумного желания от есте-
ственного к сверхъестественному. А плотская страстная во-
ля есть отклонение естественного к противоестественному
для души.

О своеобразном свойстве358. Что есть своеобраз-
ное свойство? Сколькими способами мыслится свое-
образное свойство? Почему оно называется своеоб-
разным свойством?

Этимология своеобразного свойства. Оно называется
своеобразным свойством от «особо быть», как существую-
щее от собственной природы вне смеси с остальными сущ-
ностями; или же от «быть видимым вместе», ибо неотдели-

357 Слово θέλημα прп. Анастасий выводит из созвучного выражения θέειν λίαν
– «устремляться сильно».

358 ἰδίωμα



 
 
 

мы от природ и ипостасей их свойства. Своеобразное свой-
ство, то есть свойство359, есть то, что подлинно и особо рас-
познается в некой природе, но не обнаруживается в другой.
Например, в божественной природе – предвечность, нетвар-
ность и неописуемость, которые отсутствуют в любой дру-
гой сущности; их нет по сущности и в самом всесвятом теле
Христовом: ведь оно не является ни предвечным, ни нетвар-
ным и никогда не будет неописуемым. Своеобразным свой-
ством ангельского естества является бесстрастие сущности и
неумолчность славословия; бесстрастием же называют и бес-
смертие данного естества. Своеобразием же человека в соб-
ственном смысле этого слова является соединение из смерт-
ной и бессмертной природ, которое не наблюдается ни в од-
ной другой сущности.

Есть своеобразные свойства природные, о которых толь-
ко что было сказано, а есть ипостасные, например, белизна,
курносость, чернота, высота, увечность, светлоглазость, ре-
тивость, леность и тому подобное – они не обнаруживают-
ся равным образом во всех людях; ведь не все курносы, не
все ретивы и не все светлоглазы. Поэтому некоторые называ-
ют ипостасью своеобразное сочетание характерных свойств,
о которых говорилось. А природные своеобразные свойства
равным и подобным образом обретаются во всем роде; на-
пример, все смертные люди одинаково смертны, разумны,

359 ἰδιότης



 
 
 

все дышат, спят, ходят, обладают широкими ногтями 360 и
способны к земледелию.

Привходящим свойством361 называется возникающее и ис-
чезающее; например, младенчество, которое возникает и ис-
чезает по мере возмужания. Точно так же изменяются здо-
ровье, болезнь, жар и сухость; и вообще, все способное из-
меняться называется привходящим свойством.

Сущностная воля есть общее, одинаково созерцаемое в
природе. Итак, если плоть Христа, как говорят Святые От-
цы, добровольно не хотела умирать, и такая же воля обнару-
жилась бы и в Отце, и в Святом Духе, то разумеется, что есть
одна воля плоти и Божества.362

Естественная воля человека, как утверждают святой Ва-
силий и Кирилл, есть жизнелюбие; ведь всякий человек по
природе любит жизнь и любит видеть свет – это общая во-
ля. Гномические воли в нашей природе множественны: один
человек желает жить особо, другой – строить дома, иной
– заниматься земледелием, следующий – плавать и так да-
лее. Мы обладаем многими гномическими волями, но од-
ной естественной волей – любовью к жизни. Человек любит

360 Согласно легенде Диоген Синопский на определение Платона «Человек есть
живое существо о двух ногах, лишенное перьев» ощипал курицу и объявил: «Вот
Платоновский человек!» На что Платон к своему определению вынужден был
добавить «… и с широкими ногтями».

361 συμβεβηκός, по-латински – accidentia
362 Прп. Анастасий сводит монофелитское положение об одной воле во Христе

к абсурду – признанию в Троице плотской воли.



 
 
 

жизнь не наобум, но природа указывает, что она любит и
ищет то, чем она обладала с начала творения (то есть свое
бессмертие).

Божественная воля есть повеления Божии. Естественная
воля разумной природы состоит в исполнении воли Божией.
Воля плотская есть непослушание закону Божиему.

Об энергии363. Что есть энергия? Почему называет-
ся энергией? Сколькими способами мыслится энер-
гия?

Как говорит святой Григорий Нисский, «энергия есть
естественная сила и движение всякой сущности, которой ли-
шено только небытие. То, что причастно какой-либо сущно-
сти, полностью относится и к энергии, являющей ее. Ибо ис-
тинное учение определяет границы сущностей по неложным
их энергиям»364. Например, мышление есть действие мыс-
лящих, чувство – чувствующих, движение – движущихся,
полет – летающих365, плавание – плавающих366, рост – рас-
тений, пресмыкание – пресмыкающихся, свечение – светя-
щихся, горение – горящих, течение – текучих, зрение – зря-

363 Повторяем, что слово ἐνέργεια (действие) и производные от него мы будем
в переводе стараться передавать словом «энергия» и его дериватами.

364 Цитата из несохранившегося сочинения свт. Григория Нисского «Слово к
грамматику Ксенодору». Цитата сохранилась в произведениях прп. Анастасия и
прп. Максима Исповедника.

365 Т. е. птиц (πτηνός – птица, летающее – происходит от πέτομαι – лететь).
366 Т. е. рыб (νηκτός – рыба, плавающее – происходит от νήχω – плыть).



 
 
 

чих, рождение – рождающих; говоря вообще, естествознание
установило, что обозначение и определение всякой природы
– это ее энергия, и с ее прекращением полностью уничто-
жается, гибнет и природа; ведь с прекращением жара тух-
нет огонь; когда живое существо лишается движения, оно
гибнет; а когда [человек] перестает мыслить, то гибнет мыс-
лящее и рассуждающее [свойство] его души. Поэтому мы и
говорим о двух волях и энергиях во Христе, дабы нам не
сказать о неодушевленном теле и неразумной душе Его; ибо
энергия одушевленного тела является ходьба и труд, а энер-
гия разумной души – волящее, логическое и рассудительное
сознание ее.

Не только в одушевленных и движущихся, но и в неоду-
шевленных и неподвижных обнаруживаются естественные
энергии, как свидетельствует скаммония367 и очищающие
[растения], обладающие слабительным действием; ртуть,
производящая смертельное действие, и цикута, также губи-
тельная. Удивительно то, что некоторые самые различные
природы, часто лишаясь своих естественных энергий, по-
рождают другие энергии. Например, раскаленный камень
теряет свое охлаждающее действие, но приобретает (бу-
дучи неугасимым) способность жечь тела. Равным образом и
кедр, обжигаемый, лишается своего растительного, возрас-
тающего и порождающего действия, но [огонь] наделяет кедр

367 Convolvulus scammonea, разновидность вьюнка, сок которого употреблялся
в качестве слабительного.



 
 
 

неким целительным и уничтожающим червей действием.
Итак, для тех, кто со знанием дела и рассудительно подхо-

дит к рассмотрению и суждению о названиях сущих, не со-
ставляет труда обнаружить, что большинство наименований
любой существующей вещи соотносятся с энергией, а не с
естеством, ибо они имеют имена, производимые от их соб-
ственных энергий. Для доказательства этого следует начать
с самого Божия названия и имени. Ведь слово «Бог»368 пред-
ставляет нам не саму непостижимую и безымянную сущ-
ность Создателя, но Бог так именуется вследствие Своей со-
зерцающей энергии369. Равным образом слово «Ангел» об-
наруживает не саму сущность и бытие природы Ангелов,
но они имеют наименования Ангела от их возвещающей 370

энергии и служения. Точно так же и человек371 называется
человеком не от сущностного своего качества, но потому что
он, устремляющий взгляд вверх и именуемый «вверхглядя-
щим»372, единственный из всех живых существ, глядящих в
землю, возводит очи горе; по причине своего «вверхглядя-
щего» действия, он и называется человеком. Другие же го-
ворят, что он называется человеком, так как из всех живых
существ, ходящих согнутыми и с опущенной вниз головой,

368 Θεός
369 θεωρητικός
370 ἀναγγελτικός от ἀναγγέλλω – возвещать
371 ἄνθρωπος
372 ἄνω-θρώοπος



 
 
 

он один обладает действием прямохождения373.
Итак, если оба названия сущностей Христа, имею в ви-

ду «Бог» и «человек», имеют имена от своих естествен-
ных энергий, то почему некоторые не стыдятся отрицать
две энергии в Нем? Они без всякой другой ссылки из Пи-
сания или Отцов посрамляются самими названиями Хри-
ста, то есть «Бог» и «человек». Ибо, как мы только что
говорили, почти всякая природа именуется от сущностной
энергии своей. Например, «дева»374, то есть «умерщвляющая
огонь»375, происходит от «умерщвлять разжигание плоти»376.
И опять же, когда мы говорим «голубь»377, то обозначаем не
естество этого живого существа или качество плоти его, но
действие, которое им совершается – ведь название «голубь»
происходит от «летать устойчиво»378. И другие наименова-
ния соотносятся с энергией, а не с естеством. В частности,

«олень»379, «по-змей»380, [происходит] от «поражать
змей»381,

373 ἀνορθοπεριπατητικός
374 παρθένος
375 πυρθάνος
376 πύρωσιν θανατοῦν τῆς σαρκός
377 περιστερά
378 πέτασθαι στεῤῥά
379 ἔλαφος
380 ἔλ-οφος
381 ἑλεῖν τοὺς ὄφεις



 
 
 

«ласточка»382 – от «трясти клювом при щебетании»383,
«змей»384 – то есть «говоривший»385, или некогда обра-

щавшийся с речью к Еве,
«антилопа»386 – от «зорко смотреть и видеть»387,
«горлица»388, или «сохраняющая плод»389, [называется

так] потому, что она сохраняет свой род, никогда не вступая
[во второе] супружество,

«соловей»390 [происходит] от «всегда петь»391, то есть ле-
том и зимой,

«коршун»392 – от «кружить в высоте»393,
«лошадь»394 – от «повреждать копыто»395,
«чемерица»396 – от «поражающая или умерщвляющая пи-

382 χελιδών
383 χείλη δονεῖν ἐν τῷ λαλεῖν
384 ὄφις
385 ὁ φής
386 δορκάς
387 ὀξέως δέρκειν καὶ ὁρᾶν
388 τρυγών
389 τηριγών
390 ἀηδών
391 ἀεὶ ᾄδειν
392 γύψ
393 γυρεύειν τὰ ὕψη
394 ἵππος
395 ἵπτασθαι ποσίν
396 ἐλλέβορος



 
 
 

щу»397 (поскольку «пища» называется «едой»),
«орел»398 – «вечный год»399, так как часто обновляется и

много живет,
«пернатый»400 – «перья простирающий»401,
«река»402 как имеющая питьевое403 действие,
«бурный поток»404 – потому что зимой течет405,
«природа»406 – от «производить ипостаси»407,
«трава»408 – от «идти вверх»409, как и «цветок»410 – от

«вверх двигаться»411, то есть устремляться.
И душа412 называется «душой» от собственного действия,

397 ἐλοῦσα ἤγουν θανατοῦσα βρῶσις
398 ἀετός
399 ἀεὶ ἔτος
400 πετεινόν
401 πτέρυγα τεῖνον
402 ποταμός
403 πότιμον
404 χείμαῤῥος
405 χειμῶνι ῥεῖ
406 φύσις
407 φύειν τὰς ὑποστάσεις
408 βοτάνη
409 βαδίζειν ἄνω
410 ἄνθος
411 ἄνω θέειν
412 ψυχή



 
 
 

ибо дышать413 значит «животворить»; поэтому от животво-
рящего действия происходит название «душа», поскольку
она животворит тело.

И можно найти бесчисленное множество другого, если не
сказать всего, которое получает собственное наименование
по своим энергиям, ибо энергия есть сила природы.

Не одно и то же действие414, действующий415 и резуль-
тат действия416. Ведь действующим называется само сущее
или предмет сущности. Результат действия есть заверша-
ющий итог действия действующего; например, результаты
действия Бога суть небо, человек, Ангел и все творение. Дей-
ствие же называется так из-за того, что оно в делах417 суще-
ствует, то есть проявляется. Действие же мыслится двояко:
имею в виду разумно и чувственно. Чувственное есть то, ко-
торое видимо, ощущаемо, слышимо и подвержено тлению;
а  умопостигаемое есть нетленное и вечное, ведь разумное
есть то, которое созерцает невидимые умопостижения. Дей-
ствие называется так от «действовать»418, то есть совершать.

Не одно и то же воля419, волящее420 и желаемое421. Ибо во-

413 ψύχειν
414 ἐνέργεια
415 ἐνεργητικόν
416 ἐνέργημα
417 ἐν ἔργοις
418 ἐνεργεῖν
419 θέλημα



 
 
 

ля есть разумное желание разумной сущности; волящее – са-
мо то, что обладает волей; а желаемое есть объект любви.

5.  О соединении422. Что есть соединение? Почему
оно называется соединением? И сколькими способа-
ми мыслится соединение?

Соединение есть объединяющее сочетание различных ве-
щей. Оно называется соединением, потому что воедино тол-
кает423, то есть сгоняет вещи. Говорится о пяти видах соеди-
нения: смешивающее, как смешение вина и воды; раздель-
ное, как человека с человеком; относительное, как соедине-
ние народов в вере; основное, как соединение золота с золо-
том; соединение же Христа превышает все это и называет-
ся ипостасным. А ипостасное соединение есть реальное со-
четание двух природ в утробе святой Богородицы. Ведь ни
тело, ни душа не существовали там до Бога Слова, но вместе
плоть и вместе Бог Слово; вместе Бог Слово и вместе разум-
ная одушевленная плоть возникли в Нем, точно так же, как
мне кажется, наше зачатие есть прообраз Христова соедине-
ния (реально сочетается душа и тело, ибо ни тело не суще-
ствует само по себе, ни душа не предшествует телу).

О единосущном. Что есть единосущное? Почему
оно называется единосущным? Сколькими способами

420 θελητικόν
421 θελητόν
422 ἕνωσις
423 εἰς ἓν ὦσαι



 
 
 

мыслится единосущное?
Единосущное есть то, что неизменно существует от той

же сущности и энергии; например, человек – от [сущно-
сти] человека, Ангел – от [сущности] Ангела, животное – от
[сущности] животного, пламя – от [сущности] пламени: од-
на сущность в различных ипостасях. Единосущным называ-
ется то, что имеет подобную сущность и силу. Говорится о
пяти видах единосущного: единосущное, однородное, срод-
ное, одноприродное и одноплеменное.

Единосущное есть то, что силой больше или меньше в той
же сущности; например, камень треснутый и камень срезан-
ный, так же как финиковое дерево и эбеновое дерево, плоть
рыбы и плоть верблюда.

Иносущное же есть то, что во всех отношениях неподобно
другому, как-то: огонь и вода; человек, Бог и Ангел; глина
и солнце по отношению к траве. Некоторые называют «по-
лу-сущей» мертвую плоть, отделенную от жизни. Инопри-
родное, разнородное и инородное есть бытие иной сущности.

Схолия. Говорится о каждом из двух, то есть о том
и этом, или об обоих.

Обновление есть то, что полностью отошло от закона об-
щей природы и не уподобляется никакому человеческому
обычаю. Это определение следует знать из-за неправильно
понимающих обновление во Христе. Ведь если Он и обно-
вил естество, родившись безсеменно, однако после рожде-
ния возрастал, [имел] все телесное, поглощал пищу и выде-



 
 
 

лял ее, подвергался обрезанию, перемещался с места на ме-
сто, обладал внешним обликом и членами, у Него росли во-
лосы, зубы и ногти, Он лепетал и передвигался по-детски –
все это было у Него не по обновлению, но «подобно нам, кро-
ме греха»424, как говорит Павел.

О душе. Что есть душа? Почему называется душой?
В скольких смыслах говорится о душе?

В Ветхом Писании о душе говорится двояко, то есть о ра-
зумной и неразумной – скотов и прочих одушевленных [тва-
рей]. Душа разумная есть сущность мыслящая, безымянная,
непознаваемая, словесная, животворящая тело и находяща-
яся в нем. Душа есть сущность тонкая, нематериальная, без-
видная, образ и отпечатление Божие. Душа называется так
от «дышать», то есть своей энергией животворить тело.

Душа неразумная есть жизненное, согревающее и движу-
щее действие крови посредством материального духа. Ду-
ша же скотоподобная есть сила материальная, действующая,
ощущающая и находящаяся в теле.

Ум разумный есть созерцающее чувство души бессмерт-
ной и мыслящей. Ум есть нетелесное зрение, неутомимо
проникающее во все. Сколько видов ума? Мы говорим, что
три: Ум Божий, и Ангел – ум, и еще – наш ум.

424 Евр. 4:15.



 
 
 

Схолия.«Кто познал ум Господень?»425

Умопостигаемое есть то, что мыслится умом; мыслящее426

же называется так от «мысли видящее»427.

О теле. Тело, согласно внешним, есть все то, что имеет
три измерения, то есть имеющее длину, ширину и толщину;
по церковному же тело есть все то, что приведено из не су-
щих в бытие; ибо «есть тела небесные и тела земные»428,
причем небесные не обладают толщиной. Следует знать, что
всякая плоть, очевидно, называется телом, но не всякое те-
ло именуется плотью: ведь и звезды называются «небесными
телами», а не небесными плотями.

О теле говорится двояко: то материальное, другое же тон-
кое. Тело материальное осязаемо и подвержено тлению, тон-
кое же тело неприкосновенно и неосязаемо. Плоть есть со-
четание стихий. Плоть есть сущность текучая, состоящая из
крови, слизи, желчи и сока, или же – из воздуха, земли, ог-
ня и воды, то есть из теплого, холодного, влажного и сухо-
го; солнце порождает теплую и жизненную стихию, воздух
– стихию холодную, земля – сухую, а воды – влажную. Сти-
хия есть сущность простая, четвертая доля творения. Стало
быть, когда ты слышишь Павла, говорящего: «Уже не зна-

425 Ис. 40:13; Рим. 11:34; 1 Кор. 2:16.
426 νοερόν
427 νοήματα ὁρᾶν
428 1 Кор. 15:40.



 
 
 

ем Христа по плоти»429, то знай, что плотью он назвал тлен-
ность. Ибо он не сказал: «Уже не знаем Христа по телу», но
«по плоти», то есть, что уже не в текучей сущности430.

О чувстве. Чувств у нас пять: зрение, слух, обоняние,
вкус и осязание, то есть ощупывание. Итак, чувствуемое
есть все то, что подпадает под какое-либо одно из этих пя-
ти чувств; чувствилище же есть целокупный орган тела, на-
блюдающий за чувствами; а чувствующее есть всякое живое
существо, обладающее чувством страха и смерти. А стало
быть, умопостигаемое есть то, что недоступно пяти нашим
чувствам.

О тленном. Что есть тленное? Почему оно называ-
ется тленным? В скольких смыслах говорится о тле-
нии?

Итак, в Божественном Писании о тлении говорится в двух
смыслах: телесном и, наоборот, душевном, как когда сказано
«и увидел Господь Бог, и вот, вся земля растленна грехом» 431;
опять же, говорится о людях: «Развратились они и омерзи-
лись в беззакониях»432 и в нравах их. Наконец, когда ты слы-

429 2 Кор. 5:16.
430 Οὐσίᾳ ῥευστῇ. Прп. Анастасий говорит о том, что в теле Христа после Вос-

кресения перестали быть течения крови и пр. Так, из ран, которые осязал Фома,
кровь не текла.

431 Ср.: Быт. 6:12.
432 Пс. 52:2.



 
 
 

шишь учителя, что тело Христа было нетленным до Креста,
то понимай это так, что оно было нетленным, то есть чистым
относительно тления греха, но не в смысле некоей тонкости
или чуждости нашим телам. Ибо нетленное в собственном
смысле слова есть бесстрастное, нематериальное и неосяза-
емое; нетленное есть то, что не может быть повреждено дру-
гой сущностью, нетленное есть то, что совершенно не теку-
чее, не имеющее недостатка и неуязвимое; пресвятое же те-
ло Христово и страдало, и ему наносились раны гвоздями
и копьем, и из него истекла кровь и вода, и оно из живого
стало мертвым.

Схолия. Некоторые говорят, что пресвятое тело
Христово было тленным в возможности, то есть
принявшим тление, во гробе же оно сохранилось
нетленным действием Божества Слова.

Тленное есть все то, что подвержено смерти и отделимо
от жизни. Как говорит святой Дионисий, «тление естества
есть немощь и недостаток естественных свойств, действий и
сил»433.

Уничтожение434 есть полная гибель; порча435 же – когда
одна сущность разрушается другой, как, например, тело чер-
вями.

433 Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 4, 25.
434 καταφθορά
435 διαφθορά



 
 
 

Форма436, как сплетение частей, называется формой или
сущностью; частями формы называются ее ипостаси, то есть
доли.

Человек есть разумное, прямоходящее и обладающее ши-
рокими ногтями живое существо437; или – разумное, матери-
альное и способное смеяться живое существо, одновременно
и неизреченно сочетавшееся из противоположных сущно-
стей; или – «разумное и смертное живое существо, способ-
ное вмещать ум и знание»438. Толкование этому определе-
нию: «живое существо», поскольку оно отличается от нера-
зумной твари; «разумное», поскольку отличается от нера-
зумной сущности; «смертное», поскольку отличается от бес-
смертного бытия Ангелов; «вмещающее ум и знание», по-
скольку оно по благодати создано по образу Божиему.

Схолия. В Писании говорится о человеке в четырех
смыслах: человеком является Бог, Ангел, [сатана],
внутренний и наш внешний человеке439.

Ангел есть разумное, славословящее, огненное и неусыпа-
ющее живое существо.

436 μορφή
437 Как уже было сказано, однажды Диоген Синопский на определение Платона

«Человек есть живое существо о двух ногах, лишенное перьев» ощипал курицу
и объявил: «Вот Платоновский человек!» На что Платон к своему определению
вынужден был добавить «… и с широкими ногтями».

438 См., напр.: Порфирий. Введение в категории Аристотеля, гл. 7.
439 Ср.: Рим. 7:22; 2 Кор. 4:16; Еф. 3:16.



 
 
 

6. О вере. Что есть вера? Почему она называется
верой? Сколькими способами мыслится правая вера?

Вера есть добровольное согласие.
Схолия. Вера есть внутреннее бытие.

Она называется «верой»440 от «быть убежденным в чем-
либо»441. Правая вера понимается в двух смыслах: ведь есть
вера «от слышания»442 проповеди, и есть более прочная ве-
ра – «осуществление ожидаемых»443 благ. Верой «от слы-
шания» могут обладать все люди, а вторую стяжают только
праведники.

Правоверие есть неложное мнение о Боге и творении; или
– истинная мысль обо всем; или – представление о сущих,
как они есть.

О слове. Что есть слово? В скольких смыслах пони-
мается слово? Почему называется словом?

О слове говорится в трех смыслах: Бог Слово есть Слово
восуществленное; есть внутреннее слово Ангелов и произ-
носимое в нашем мышлении; есть слово, произносимое язы-
ком. Слово называется так от «говорить»444. Произнесенное
слово есть вестник мысли.

440 πίστις
441 πείθεσθαι εἴς τι
442 Рим. 10:17.
443 Евр. 11:1.
444 λέγειν



 
 
 

Христианин есть истинное разумное жилище Христа, ос-
нованное из благих дел и благочестивых догматов.

Еретик есть клеветник и порицатель истины, а ересь –
ложное приятие того, что не существует.

7.  Неизменное есть то, что всегда остается одинаковым.
Естественное есть либо то, что находится в естестве; либо
происходящее в соответствии с общим и всецелым обыкно-
вением; либо то, что истинно познается истинным. Проти-
воестественное есть либо то, что Бог таким не создавал, ли-
бо то, что Он вообще не создавал – например, грех и смерть;
сверхъестественное есть усвоившее себе то, что превосхо-
дит тварное; например, брак естественен, блуд противоесте-
ствен, а рождение Христа сверхъестественно. Обожение есть
восхождение к более высшему, а не умаление или изменение
естества. Икономия есть добровольное снисхождение могу-
щества, свершаемое ради спасения некоторых. Быть обо-
женным означает быть возведенным в большую славу, но не
изменение собственного естества. Смешение иногда означа-
ет соединение, а иногда обнаруживает слияние.

Печаль есть недостаток желания, а желание – движение
желательной части души; желательное же есть и волящее.
Поэтому Христос добровольно воспринял похвальную пе-
чаль в волящую часть души. Печаль445 так называется от
«исчезновения»446. И Христос поистине скорбел о гибели

445 λύπη
446 λεῖπον



 
 
 

Иуды, иудеев и Иерусалима447, а скорбя, оплакал их с искрен-
ним чувством души, явив Себя по природе Человеколюбцем.
Тоска есть некое мрачное расположение души, возникающее
при некоей неудаче в достижении желаемого. Гнев есть дей-
ствие яростной части разумной души. Робость есть сжатие
души в самой себе; она возникает при ожидании чего-либо
из нежелаемого.

Самовластное448 есть неподвластное, ибо находящееся
под чьей-либо властью не является самовластным. Если же
самовластие есть подлинно свободное и беспрепятственное
господство над тем, что дорого, то самовластие мыслящей
души есть беспрепятственное устремление и движение на-
шего желательного [начала] к добродетели или пороку. По-
этому не происходит обращения ко злу или к добродетели
там, где нельзя познать самовластие души. Ибо каким обра-
зом обнаружится самовластное произволение, когда отсут-
ствует обращение к противоположному?

Схолия. Данные определения должны быть
отмечены; ведь они относятся ко Христу и ко всему
связанному с Ним.

Итак, только один Христов ум и пресвятая Его душа были
невосприимчивы и не изведали никакого обращения к лу-
кавому, ибо «образ раба»449 обуздывался и подчинялся Бо-

447 Ср.: Лк. 19:44.
448 αὐτεξούσιον
449 Флп. 2:7.



 
 
 

гу Слову, соединенному с ним ипостасно. Поэтому и чело-
век, мысленно постигаемый в Спасителе, сказал: «Я ничего
не могу творить Сам от Себя»450. Ибо Он, превосходя пре-
делы и законы нашего естества, был рожден безсеменно, су-
ществовал как тело и душа Бога и, как обоженный, охотно
подчинялся мановению Владыки.

Качество451 есть восуществленная сила; например, влаж-
ность – воды, жар – огня, твердость – камня, и сухость – зем-
ли. Качество, свойство452, различие453 и своеобразное свой-
ство454 обозначают одно и то же.

Четырехчастно тело, из четырех стихий, как некий кос-
мос, состоящее; душа же трехчастна, прообразуя в себе Свя-
тую Троицу, Которой надлежало быть явленной в умершем
мире, словно в некоем теле, и Боговедением оживотворить
его. Душу называют трехчастной, поскольку она обладает
некими умными стихиями, своими частями, из которых со-
стоит; имеются в виду разумная, желательная и яростная.
Посредством разумной она размышляет о добродетели, по-
средством желательной – любит Бога, а посредством ярост-
ной – гневается на бесов и мужественно противостоит им. И
как бытие тела немыслимо без четырех стихий, так и душа

450 Ин. 5:30.
451 ποιότης
452 ἰδιότης
453 διαφορά
454 ἰδίωμα



 
 
 

немыслима без своих трех частей, из которых она образова-
лась.

Об отношении. Природа есть госпожа и источник-ма-
терь всего сущего. Наконец, все, что из природы выхо-
дит, обозначается как отношения, ибо ипостаси, сыновство,
свойство, качество, простота и все прочее из природы име-
ют причину и исход, и поэтому называются отношениями,
то есть привившимися к корню природы. Из них есть и воля
и энергия.

Утверждение есть мнение или суждение, высказываемое
о чем-либо; например, когда мы говорим: «река берет нача-
ло» или «правитель входит». Отрицание же есть опровер-
жение утверждения; например, «река не берет начало» или
«правитель не входит». Суждение высказывается не только
относительно дурного, но и относительно благого, ибо суж-
дение есть всякое определяющее пояснение относительно
любой вещи; например, «Бог – благ по природе», «диавол
– коварен», «лиса – хитра», «хорек – вороват». Выражение
в несобственном смысле есть все сказанное кем-либо не в
качестве определения, но по простоте и беззлобно; оно не
может быть возведено в закон или в определение. Напри-
мер, «тогда плевали в лицо Христа»455 – на основании такого
высказывания мы не можем называть святое тело Христово
«особым лицом», но естеством.

455 Мф. 26:67.



 
 
 

8. Об этимологии.
Этимология есть объяснение истинного значения термина

через толкования этого термина. В частности, каково [зна-
чение слова] мир456? – «успокаивать ум»457; как и снова: сло-
во волнение458 [происходит] от «более легко распространять-
ся»459, а обман460 – от «изменять ум»461.

Слово благоразумие462 [происходит] от «здраво мыс-
лить»463 или от «тело беречь от грязи»464; слово блуд465 – «ог-
ненный»466, то есть «огонь молодости» или «огненный ум, то
есть слепой» или от «вдаль тяготеть»; непорочность467 – от
«стремиться к бездетной жизни»468.

Слово любовь469 [происходит] от «ценить все»470, то есть

456 εἰρήνη
457 ἠρεμεῖν τὸν νοῦν
458 ταραχή
459 τὸ ῥᾷον χεῖσθαι
460 πλάνη
461 πλαγιάζειν τὸν νοῦν
462 σωφροσύνη
463 σῶα φρονεῖν
464 σῶμα φρουρεῖν ἀπὸ ῥύπου
465 πορνεία
466 πυρονία
467 ἁγνεία
468 ἄγονον ἵεσθαι βίον
469 ἀγάπη
470 ἄγειν τὸ πᾶν



 
 
 

«соединять и сочетать по единомыслию»; добродетель471 –
нечто Богу угодное472, избранное, то есть приятное и люби-
мое; крещение473, «ваптэсма» – в которое погрузился, то есть
умер греху; благо474 – весьма Божественное475 или любовь к
Богу476.

Слово смерть477, «фенотос»478 [происходит] от «класть
на спину умершего»479; ад480 – от «неизвестный»481, так как
ад есть неизвестный запад; воскресение482 – от «выше по-
коя»483 («восстание»), то есть пробуждение; тление484 – от
«погибать постепенно»485, то есть спокойно разлагаться, ибо
тление есть гниение; гроб486 – от «тело течет»487, то есть раз-

471 ἀρετή
472 ἀρέσκον
473 βάπτισμα
474 ἀγαθόν
475 ἄγαν θεῖον
476 ἀγαπᾶν θεόν
477 θάνατος
478 θένωτος
479 τίθεσθαι κατὰ νώτου τὸν θνῄσκοντα
480 ᾅδης
481 ἄδηλος
482 ἀνάστασις
483 ἄνω στάσις
484 φθορά
485 φθίσθαι ῥᾷον
486 σορός



 
 
 

рушается; тело488 – от «здоровая кровь»489, здоровая кровь
во всех членах; члены490 – чтобы ты сказал «части»491; общ-
ность492 – от «в общем быть частью»493.

Слово крест494 «сто-широта» происходит от «стояние»495

и «широта»496, то есть длина и ширина, ведь он есть длина и
ширина; жертвенник497 – от «жертву совершать»498; жерт-
венная499 овца называется от «приносить шерсть»500; нако-
нец, священник501 – от «жертву сжигающий»502, то есть при-
носящий и поэтому он называется священником.

Имена, которые имеют приставку «воз-» («вос-»,

487 σῶμα ῥεῖ
488 σῶμα
489 σῶ αἷμα
490 μέλη
491 μέρη
492 κοινωνία
493 εἰς κοινὸν ἰέναι τὰ μέρη
494 σταυρός
495 στάσις
496 εὖρος
497 θυσιαστήριον
498 θυσίαν τηροῦν
499 ἱερεῖον
500 ἵεσθαι τὸ ἔριον
501 ἱερεύς
502 ἱερεῖον εὕων



 
 
 

«над-»)503 означают «выше». Например, возношение504 – под-
нятие приношения505, воскресение506 – восстание от покоя507,
восток508 – восход509 солнца, надпись510 – запись выше511,
чтение512 – знание сверху513, извержение514 и тому подоб-
ное: восхождение515, обновление516 (высшее обновление), от-
дых517, освобождение518, охлаждение519.

Слово старость520, «почесть»521, то есть почет или «зем-
лю видит»522; светильник523 – от «рассеивать ночь»524, то

503 ἀνα
504 ἀναφορά
505 ἄνω φορά
506 ἀνάστασις
507 ἄνω στάσις
508 ἀνατολή
509 ἄνω ἐπιτολή
510 ἀναγραφή
511 ἄνωθεν γραφή
512 ἀνάγνωσις
513 ἄνωθεν γνῶσις
514 ἀνάδοσις
515 ἀνάβασις
516 ἀνακαίνωσις
517 ἀνάπαυσις
518 ἀνάλυσις
519 ἀναψυχή
520 γῆρας
521 γέρας
522 γῆν ὁρᾷ



 
 
 

есть тьму; печаль525, «лишаться»526 – от «оставаться лишен-
ным»527; ветер528 – дующий снова «ожидает»529; мужское530

– от «одерживать победу»531; знамение532 – от «знак533 воз-
лагать»; собака534 – от «постоянно беременна535»; воск536 –
от «от огня течь»537, как и кедр538 – от «от огня потеть»539;
облако540 – от «влагу скрывать»541; епископ542 – «наблюдаю-
щий»543.

523 λύχνος
524 λύειν τὸ νύχος
525 λύπη
526 λείπει
527 λείψει
528 ἄνεμος
529 ἀναμένει
530 ἀῤῥενικόν
531 αἴρειν τὸ νῖκος
532 σημεῖον
533 σύσσημον
534 κύων
535 κύειν
536 κηρός
537 καιόμενος ῥεῖ
538 κέδρος
539 καιόμενος ἱδροῖ
540 νεφέλη
541 νάματα ὑφελεῖν
542 ἐπίσκοπος
543 ἐπὶ τῷ σκοπεῖν



 
 
 

Слово сердце544 [происходит] от «дрожать»545, то есть бес-
прерывно шевелиться; почки546 – от «со спины находящие-
ся»547; спина548 – то, что с другой стороны головы, то есть «по
направлению к внутренностям»549, ведь в голове есть внут-
ренности.

Схолия. Ибо лоб550 называется от «под которым
находится ум»551.

Шея552 – «позвоночника гвоздь»553; усы554 – «в которые
ноздри струятся»555; [слово] бедра556 [происходит] от «разде-
ление557 тела»; а плечо558 – то, что «одной559 ширины и дли-

544 καρδία
545 κραδαίνεσθαι
546 νεφροί
547 ἐν νώτῳ φέρεσθαι
548 μετάφρενα
549 μετὰ τὰς φρένας
550 κρανίον
551 ἐν ᾧ κρέμαται ὁ νοῦς
552 τράχηλος
553 τῆς ῥάχης ἧλος
554 μύσταξ
555 ἐν ᾧ οἱ μυκτῆρες στάζουσιν
556 μηροί
557 μερισμόν
558 ὦμος
559 ὁμάς



 
 
 

ны»; колено560 – от «на землю склоняться»561; петля562 – от
«вверху у нее вогнутость»563; прическа564 – от «прядь565 во-
лос»; зубы566 – «на еде сущие»567; руки568 – от «более лег-
ко бросать»569 и «помогать в делах»570; ноги571 – от «топтать
пол»572; утроба573 – от «вынашивать младенцев»574; кишки575

– от «внутри растекаться»576; легкие577 – от «в них дыха-
ние578».

Конечно, нужно знать, что некоторые термины иноязыч-

560 γόνυ
561 εἰς γῆν νεῦον
562 ἀγκύλη
563 ἄνω αὐτῆς κοῖλον
564 μάλαι
565 μαλλοῦ
566 ὁδόντες
567 ἐπί ἐδωδῇ ὄντες
568 χεῖρες
569 χεῖσθαι ῥᾷον
570 χρείαν ὑπουργεῖν
571 πόδες
572 παίειν τὸ ἔδαφος
573 κοιλία
574 κύειν τὰ λεῖα
575 ἔντερα
576 ἐντὸς ῥεῖν
577 πνεύμων
578 πνεῦμα



 
 
 

ные, и их невозможно объяснить, [основываясь на грече-
ском языке], например, по-сирийски σακελλάριος происхо-
дит от «σακέλ»579, что значит «принимать». Подобно, по-
римски λάτος звучит как «λάτος»580, что созвучно греческо-
му πλάτος, то есть «ширина».

Слово владыка581 [происходит] от «связь некая»582, то есть
всех окружать и задерживать; господин583 – власть называ-
ется «силой»584; гонец585 – от «движением более быстр»586;
Всевышний587 – от «вверху находящийся»588; небо589 – от
«ὁρανός» «видение вверху»590; луна591 – от «сияние»592, то
есть свет или от «сияние молодое»593; солнце594 – от «стре-

579 Греческое слово σακέλ созвучно сирийскому активному причастию / šāqel
(от / šqal «поднимать, носить; брать, принимать»).

580 Lates — окунь.
581 δεσπότης
582 δεσμός τις
583 κύριος
584 κῦρος
585 κῆρυξ
586 κινήσει ῥᾷον ὀξύς
587 ὕψιστος
588 ἐν τῷ ὕψει ἑστώς
589 οὐρανός
590 ὅρασις ἄνω
591 σελήνη
592 σέλας
593 σέλας νεάζον



 
 
 

мится рассвет»595, то есть нести свет, ведь восход есть рас-
свет. Плеяда596 – то есть «из многих звезд»597; утренняя звез-
да598 – от «приходящая с рассветом»599, то есть с восходом.

Πομάριν – римское слово, ведь «πομάρια»600 значит «са-
ды»; слово Египет «ἐγγύποτος» [происходит] от «приближа-
ющийся к воде или реке»; Нил – от «омолаживать кустар-
ник»; Вавилон – от еврейского слова «βαβέλ», что значит
«смешение» или «смятение».

Жених601 – «сейчас любящий невесту»602; νοτάριος – рим-
ское слово, ибо «νότα»603 по-римски означает «письмен-
ность»; младенец604 – «дитя тучное»605, то есть упитанное;
младший606 – «молодой по виду»607; моряк608 – «некто с ко-

594 ἥλιος
595 ἵεσθαι τὸ ἕως
596 πλειάς
597 ἐκ πλειόνων ἀστέρων
598 ἑωσφόρος – Венера
599 ἑῴας φέρεσθαι
600 Pomarius – плодовый, фруктовый, pomarium – фруктовый сад.
601 νυμφίος
602 νῦν φιλῶν νύμφην
603 Notarius – скорописец, секретарь, nota – знак, буква, письмо.
604 νήπιον
605 νέον πῖον
606 νεώτερος
607 νέος τῇ ὁράσει
608 ναύτης



 
 
 

рабля»609; девушка610 – «отсутствие течения»611, то есть вре-
мя до возможности рождения детей или перед кровью; зра-
чок глаза612 – то есть «из углубления течет слеза»613, отсю-
да глазная мазь614, что значит «препятствие к потоку»615;
глаз616, это «сырое мутное зрение»617, то есть трудное; слово
схолия618 происходит от «во время занятий619 прилагать ком-
ментарий непонятных мыслей или выражений».

Схолия. Пусть любознательный не сомневается в
том, что трудолюбец, вглядываясь в предложенные
определения, легко усвоит значение всего,
содержащегося в догматах.

Следует знать, что и два наименования Христа, то есть
Бог и человек, происходят от энергий и названы так от их
собственных энергий. Ведь и слово Бог обозначает не сущ-
ность Божества, ибо она непостижима и неименуема для нас,
но слово Бог происходит от Его созерцательной энергии, как

609 νηός τις
610 κόρη
611 κώλυσις τοῦ ῥεῖν
612 κόρη τοῦ ὀφθαλμοῦ
613 ἐκ τοῦ κοίλου ῥέειν
614 κολλούριον
615 κωλῦον τὸ ῥέον
616 ὀφθαλμός
617 ὅρασις θολουμένη ὠμῶς
618 σχόλιον
619 σχολήν



 
 
 

говорит святой Дионисий620, или от «бежать»621, то есть рас-
пространяться, или от «гореть»622 и «воспламенять». Подоб-
но и слово человек не саму природу выражает, но происхо-
дит от «обращать взгляд вверх», то есть «вверх обращать
действие наших глаз». Итак, если два наименования при-
род Христа происходят от названий их сущностных энергий,
[вызывает] изумление грубость еретиков, как они не стыдят-
ся отрицать Его сущностные энергии.

О том, что такое домостроительно623.
Слово домостроительно в отношении Христа может мыс-

литься тремя способами, то есть или ради домостроитель-
ства; например, когда мы говорим: «Домостроительно Хри-
стос был вскормлен грудью, был дитятей, возрастал, спал и
голодал», то есть [высказываемся] о Домостроительстве Его
по естеству плоти. Опять же, мы говорим по икономии624, ко-
гда происходит событие, которое не должно было произой-
ти, но происходит по снисхождению и ради спасения неко-
торых. Например, когда Павел обрезал Тимофея625, желая

620 См.: Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 12, 2: «Божественность
же есть всевидящий (θεωμένη) Промысл…».

621 θέειν
622 αἴθειν
623 οἰκονομικῶς
624 οἰκονομικῶς
625 Ср.: Деян. 16:3.



 
 
 

привлечь иудеев; тем самым он и приблизил себя самого [к
ним]. Обрезание Христа626 подобным же образом произо-
шло домостроительно, дабы не явился Он упраздняющим
закон627. Также домостроительным является то, что [Хри-
стос], будучи с утра голодным, подошел к смоковнице, и она
засохла628; или когда Он пришел ночью к ученикам, шествуя
по водам629 ради некоего сокрытого Домостроительства.

А еретики отказываются мыслить слово «домостроитель-
но» такими способами, а говорят, что под домостроитель-
ным следует понимать то, что было призрачным и кажущим-
ся образом.

Схолия. Следует знать, что сложные природы,
так как сложные, возникли и легко расторгаемы,
как говорит великий Григорий: «Сложность – начало
расторжения»630. Поэтому тела людей и животных
являются легко разрушимыми и смертными, поскольку
они состоят из четырех естеств и стихий, и эти стихии
противоположны друг другу и восстают одна на другую.
А вещи простые и несложные весьма устойчивы и до
конца пребывают нерасторжимыми; например, душа
человека, солнце, свет, светила, воздух, вода, огонь,
дух и все простые, единственные, беспримесные и

626 Ср.: Лк. 2:21.
627 Ср.: Мф. 5:17.
628 Ср.: Мф. 21:18–20.
629 Ср.: Мф. 14:25; Мк. 6:48; Ин. 6:19.
630 Григорий Богослов, свт. Слово 40, На Святое Крещение. 7.



 
 
 

несложные [вещи]. Вследствие чего растения и деревья,
как состоящие из четырех стихий (я имею в виду
– из земли, воды, солнца и воздуха) не пребывают
нестареющими, нетленными и неувядающими, но
умирают, как и тела. И земля составляется подобным
образом; сделай кирпич, состоящий из земли и воды, и
он легко распадется.

Опровержение и уничтожение общеизвестного во-
проса всех монофизитов, гласящего, что нет природы
неипостасной.

Вопрос православного: «Говоря о двух рождениях отно-
сительно Христа, то есть о рождении прежде веков от От-
ца по Божеству и о рождении в последние времена от Девы
по человечеству, ответь нам, бывает ли рождение неипостас-
ным, и тогда мы скажем вам, бывает ли природа неипостас-
ной».

Ведь в собственном смысле слова рождение есть добавле-
ние ипостаси в тождестве природы. Стало быть, как проис-
шедшие в единой Ипостаси Бога Слова два рождения не про-
извели добавления ипостаси к Нему, так Он не воспринял и
добавления лица из двух соединенных по ипостаси природ.
Поэтому, когда еретики предлагают нам затруднение, гово-
ря: «Есть ли природа неипостасная?», им следует отвечать:
«Есть ли рождение безличное?» Ведь где новое рождение,
там познается и добавление лица.



 
 
 

 
Глава третья

 

Схолия. Просим всех обращающихся к этой
книге всесторонне прочитывать и приложенные к ней
схолии. Если же книга содержит, что естественно,
некоторые ошибки, то просим извинения; ибо она
была представлена на скорую руку, зачастую целью
было обозначение умозрений, при этом презирались
языковые погрешности и небрежности в пунктуации.

1.  Анастасия, ничтожнейшего монаха, произведе-
ние о вере православной, собранное из Священных
Писаний и учителей [Церкви].

Предисловие к сочинению.
Начало словес Твоих, Христе,  – истина, и Сам Ты, Бо-

же Слове, есть истинная Истина, поскольку подлинно Ты
есть Порождение сверхистинной Отеческой Истины631 и Ис-
тина, и ревнителям Твоей Истины Ты обещал послать Духа
Истины, глаголя: «Утешитель, Которого Я пошлю вам во
имя Отца Моего, Дух Истины, Он наставит вас на всякую
истину, дабы не вы будете говорить, но Дух Истины бу-
дет говорить в вас Истину»632. Ибо извлекающие из незри-
мых глубин для людей светоносные и драгоценные жемчу-
жины и желающие показать их людям обнажаются от вся-

631 ἐκ τῆς ὑπεραληθοῦς πατρικῆς ἀληθείας γέννημα
632 Ср.: Ин. 14:26; 15:26; 16:13; Мф. 10:20.



 
 
 

кой одежды, наполняют рот свой елеем и, сделав достаточ-
ный вдох, отправляются в страшную и мрачную пучину. Тем
самым, я думаю, они являют пример того, что всякому че-
ловеку, исследующему глубины духовных вод и догматов и
желающему выловить из них божественные и чистые жемчу-
жины, следует быть нагим от всякого облачения страстных
[помыслов], вдохнуть ноздрями души Святой Дух и иметь
[Его] по выражению святого: «Дух Божий сущий в ноздрях
моих»633, «Дыхание Вседержителя, поучающее меня» 634 и
«Уста моя отверзох и привлекох Дух»635, Он есть «елей ра-
дости»636, дабы исполнилось относительно таких людей Бо-
жественное изречение, гласящее: «Добрый человек из добро-
го сокровища сердца выносит доброе, как и страстный че-
ловек из страстного сокровища сердца выносит злое»637. И
опасность не тем, кто отваживается [ринуться] в глубины
вод, сколько тем, кто, имея страсти, стремится тщательно ис-
следовать глубины Священных Писаний. Ибо только Святой
Дух, как Бог, может «проницать в глубины Божии»638. По-
этому и некий мудрец говорит: «Прежде следует очистить

633 Иов. 27:3.
634 Иов. 33:4.
635 Пс. 118:131.
636 Пс. 44:8.
637 Лк. 6:45.
638 1 Кор. 2:10.



 
 
 

самого себя, а затем общаться с чистым»639. Ведь если име-
ющий в себе глаголющего Христа, восхищенный до третье-
го неба, узнавший в раю неизреченные слова640 и сказавший:
«Уже не я живу, но живет во мне Христос»641, обращаясь
к коринфянам, заявляет: «Мы отчасти говорим и отчасти
знаем»642, то кто может сказать: «Я говорю совершенно и я
знаю совершенно, особенно то, что относится к непостижи-
мому Богу»? Опять же некий Богослов, говоря Святым Ду-
хом, сказал: «Когда я говорю о Боге, я трепещу и языком, и
слухом, и мыслью»643. Ибо говорить о Боге не безопасно.

Но некоторые, не понимающие это и не рассуждающие
(пребывая в неведении, они как бы обитают внутри чрева
своего, впадая в страсти бесчестия и в грязь наслаждений;
они клевещут на меня, а также творят без страха хотения
плоти и сластей, не зная того, что в людях обитает Святой
Дух) высмеивают таинства Христовы и делают их предме-
том глумления в тавернах, притонах, банях и на базарах. И
они совершают так, что неверующие изрыгают кощунства;
похитив у Отцов две или три случайные фразы и произне-
ся их, они тут же выдвигают и своих собственных учителей,

639 Григорий Богослов, свт. Слово 39, на святые светы явлений Господних, 9.
640 Ср.: 2 Кор. 12:2–4.
641 Гал. 2:20.
642 1 Кор. 13:9-11.
643 Ср.: Григорий Богослов, свт. Слово 39, на святые светы явлений Господних,

11: «Ибо стану говорить не только то же, но и о том же, имея трепетный язык, и
ум, и сердце всякий раз, когда говорю о Боге…».



 
 
 

не Богорукоположенных, а приводимых в движение страстя-
ми. Ибо те, побуждаемые тщеславной и сластолюбивой во-
лей и движимые позорным корыстолюбием, часто на иудей-
ский лад продают свиньям и недостойным божественный би-
сер Слова.644 Ведь как можно узнать это из церковных лето-
писцев своего времени, большинство ересей возникали из
тщеславного властолюбия, сребролюбия, человекоугодниче-
ства и высокомерия. Они бы так не ослепли, если бы посред-
ством упражнения, практики и бесстрастия [удостоились]
вселения в них Пресвятого Духа. Ведь если, не стяжав Боже-
ственного Духа, «мы не знаем, о чем молиться, как долж-
но»645, то тем более, как можем мы исследовать тайны Бо-
жии?

Но, разумеется, новые богословы говорят мне: «Мы ниче-
го не высказываем от самих себя, но говорим от Священного
Писания и благочестивых Отцов кафолической Церкви». На
это я отвечаю: «И все еретики утверждают то же самое, по-
чему и кажутся возражающими нам на основе Священного
Писания и учителей [Церкви]».

Ведь, как представляется мне, человек не может непре-
ткновенно и неуклонно постичь ни Писание, ни слова Отцов,
если он не стяжает Святой Дух, Который будет говорить в
нем и станет его Путеводителем646. Ведь слова Христа: «Дух

644 Ср.: Мф. 7:6.
645 Рим. 8:26.
646 Слово ὁδηγός (путеводитель), относимое здесь прп. Анастасием ко Святому



 
 
 

истины наставит вас на всякую истину»647, явственно ука-
зали на Писания и Отцов.

2.  Положения, которые православный должен
опровергать и анафематствовать перед беседой, ко-
гда он захочет устроить диспут о вере с феодосиана-
ми и гайанитами648.

Прежде всего должно анафематствовать Нестория и веру
его, а затем по порядку следующих: не исповедующего Свя-
тую Приснодеву Марию Богородицей по естеству и превыше
естества; говорящего о двух лицах, или двух ипостасях, или
двух разделенных природах во Христе, также и не прини-
мающего ипостасного единения во Христе; не признающе-
го выражения «единая воплотившаяся природа Бога Слова»,
как толковал его святой Кирилл; говорящего или измышля-
ющего во Христе две природы – мужскую и женскую; утвер-
ждающего, что Божество Христа отделилось от святой Его
плоти на Кресте, в гробу или в ином подобном месте; не
исповедующего Тело Божие и Кровь Божию, которыми мы
причащаемся.

Но, прежде всего и главным образом, следует анафемат-

Духу, стало названием всего данного произведения.
647 Ин. 16:13.
648 Течения в монофизитстве. Первое получило название от имени монофизит-

ского Александрийского патриарха Феодосия (ум. 566) и было умеренным, тож-
дественным «севирианству». Второе было названо по имени Гайана – сторонни-
ка родоначальника афтартодокетизма Юлиана Галикарнакского. Гайан выступил
оппонентом Феодосия при избрании на Александрийскую кафедру в 536 г.



 
 
 

ствовать проповедующего или имеющего новую веру и но-
вое учение, отличающуюся от веры 318 Отцов Никейско-
го [Собора], 150 Отцов Константинопольского [Собора] и
20 °Cвятых Отцов I Ефесского [Собора]. Также того, кто из
Халкидонского Собора изобретает и извлекает новую веру,
помимо образа мыслей Святых Отцов: Дионисия, Иринея,
Климента, Амвросия, Юлия, Евстафия, Афанасия, Василия,
Григория и Григория, Амфилохия, Иоанна, Епифания, Фе-
офила, Прокла, Ефрема, Исидора, блаженного отца и учите-
ля Кирилла и остальных Святых Отцов, их единомышленни-
ков. Тех, кто не следует этим святым учителям, мы считаем
осужденными и чуждыми Христу.



 
 
 

 
Глава четвертая

 
Во имя Отца и Сына и Всесвятого и Животворяще-

го Духа!
Анастасия, смиреннейшего пресвитера святой горы

Синай, послание о вере в Домостроительство Христа
Сына Божия ко Святой Кафолической Церкви в Ва-
вилоне649, написанное по просьбе христолюбивых пра-
вославных братьев во Христе.

В начале был Бог, и Бог был в начале и прежде безначаль-
ного начала; Бог был всегда и есть и будет. Именую же Богом
Святую и Единосущную и Нетварную Троицу, Отца и Сына
и Святого Духа.650

Сей Бог наш, Который всегда сущий и преждесущий и
прежде всего преждесущий, на Предвечном Своем всеневе-
домом Божественном Совете прежде всякого творения за-
мышляет и творит святые ангельские силы; Он знает когда,
и знает где, и сознает как [их создать], и только Один знает
как: их сущность, и чин, и число, и образ служения, и свой-
ства ведает Один Бог, их Творец.

Чиноначальник же этого бестелесного воинства, возгор-

649 Ныне Каир.
650 Прп. Анастасий с помощью аллюзии на слова «В начале было Слово» (Ин.

1:1) кратко формулирует учение I и II Вселенских Соборов о единосущии Лиц
Пресвятой Троицы.



 
 
 

дившись против Творца, как говорят пророки Исаия и Иезе-
кииль, был отвержен и пал вместе со своим чином. Он ныне
называется диаволом, а те, кто с ним – демонами. 651 Итак,
когда Бог создавал видимый мир (разумею же небо и землю
и все что на ней), диавол, как говорит некто из учителей, по-
считал, что «его намеревается поставить Бог царем и влады-
кой видимого творения»652. Когда же увидел, что Адам, про-
исшедший и устроенный Богом, господствует на земле, доса-
дуя и завидуя человеку653, лукавый обманул его посредством
Евы и древа654, по Божиему ли попущению, или по некое-
му особому более таинственному смотрению – Богу ведомо;
ибо не нужно нам попусту заниматься невысказанным в Бо-
жественном Писании, говорю же о рае и древе, и наготе, и
кожаных ризах, и о некоем другом таком же, что не ясно яв-
лено нам в Священных Книгах.

Итак, как я сказал ранее, сатана от начала ополчился
на человеческий род. Потом он убивает посредством Каи-

651 Ср.: Ис. 14:12–15; Иез. 28:1-10.
652 В сохранившихся творениях учителей Церкви, живших до прп. Анастасия,

не находится данного выражения. Учитывая дальнейшую мысль Синаита, воз-
можно, что он по памяти ссылается на слова свт. Василия Великого из Беседы 11
«О Зависти»: «Что виновника зла, демона, вооружило на брань против челове-
ка? Не зависть ли? В зависти явно обличил себя богоборец, когда вознегодовал
на Бога за щедрые дары Его человеку, но отмстил человеку, потому что не мог
отмстить Богу».

653 Ср.: Прем. 2:24: «завистью диавола вошла в мир смерть».
654 Ср.: Быт. 3:1–7.



 
 
 

на Авеля655, потом уклоняет людей к блуду с дочерями Каи-
на656, а затем – к поклонению вместо Бога рукотворным идо-
лам как богам657. Поэтому Бог посредством потопа наказы-
вает, затем, будучи человеколюбивым, возобновляет мир че-
рез семя Ноя658. Однако же и после этого люди не опомни-
лись, но с одержимостью предавались идолам и злу.

Наконец являет Бог некие светочи, становящиеся образ-
цами богопочитания (разумею блаженного Авраама, Исаака
и Иакова), но и тогда мир не вразумился. Потом Господь на-
влекает на тварь различные и многообразные наказания, по-
том дает писанный Закон, знамениями и чудесами и силою
явленный Израилю, но и тогда люди не удалились от заблуж-
дения. Послал после Закона пророков-чудотворцев, но от-
падшие люди и их убили.659

В конце же всего, «когда пришла полнота времени»660

655 Ср.: Быт. 4:8.
656 Ср.: Быт. 6:1–4.
657 Ср.: Быт. 6:5.
658 Ср.: Быт. 8:16.
659  Предание свидетельствует об убийстве трех ветхозаветных пророков: по

приказу иудейского царя Манассии пророк Исаия был перепилен надвое, пророк
Иеремия был побит камнями своим же народом за свои обличения, пророк Амос
умер от удара в голову, нанесенного ему сыном Вефильского жреца Амасии. В
убийстве пророков, не называя их по именам, иудейский народ обвиняют пророк
Иеремия (ср.: Иер. 2:39), пророк Неемия (ср.: Неем. 9:26), Спаситель (ср.: Мф.
23:29–35; Лк. 11:47–51) и первомученик Стефан (ср.: Деян. 7:52). О поругании
евреями пророков засвидетельствовано и в 2 Пар. 36:15–16.

660 Гал. 4:4.



 
 
 

– древнего Божиего замысла, случилось Таинство, которое
предопределил Бог прежде веков к нашей славе: послал Он
Сына Своего, рожденного без семени от Жены Присноде-
вы, Человека, Который «явился на земле и обращался меж-
ду людьми»661. Однако и тогда лукавый [начальник] бесстыд-
ных не перестал смущать мир, но, вселившись в некоторых
людей как в свои сосуды и орудия, еще более поспешал со-
вершенно опровергнуть пришествие Христово.

Симон, волхв Самаритянин из селения Гитон, первым
стал утверждать в Риме при первоверховном [апостоле] Пет-
ре: «Пришедший [некогда] Иисус был лжец и обманщик, я
же есть истинный Христос». Явившиеся после этого Керинф,
Николай и Маркион уподоблялись Симону. Но затем суд Бо-
жий уничтожил их и их учения.662

661 Вар. 3:38.
662 Прп. Анастасий кратко коснулся истории гностицизма. Первым гностиком,

согласно Преданию, является Симон Волхв, который был крещен в Самарии Фи-
липпом, а затем предлагал деньги апостолам Петру и Иоанну за возможность
самому низводить на других Святого Духа, то есть за рукоположение (ср.: Де-
ян. 8:9-25). Сведения о противодействии Симона в Риме апостолу Петру осно-
ваны на свидетельствах мч. Иустина Философа (Апология I, 26) и сщмч. Иринея
Лионского (Против ересей I, 23). О Керинфе, младшем современнике апостола
Иоанна Богослова, говорит сщмч. Ириней Лионский (Против ересей I, 26, 1; III,
3, 4). Николай, по свидетельству сщмч. Иринея Лионского (Против ересей I, 26,
3), являлся одним из семи диаконов, поставленных апостолами (ср.: Деян. 6:5).
Секта николаитов упомянута в Апокалипсисе (ср.: Откр. 2:6; 2:15). О Маркио-
не как о своем современнике и проповеднике дуализма и разврата говорит сщ-
мч. Иустин Философ (Апология I, 26). Гностицизм как совокупность религиоз-
но-философских течений I–III вв. представлял собой усилие философской мыс-



 
 
 

Однако и тогда лукавый змей не перестал враждовать про-
тив Церкви, но еще более возбуждал против нее гонения со
стороны эллинов и нечестивцев. Но и в среде родившихся
силою Христовой выдумывает многообразный змей некий
третий вид лжи: ибо, услышав в Евангелиях слова Господа:
«Если пойду к Отцу, умолю Его, и другого Утешителя по-
шлет вам»663, он мало-помалу стал всевать некоторым волх-
вам и колдунам слова: «Я есть Утешитель, которого обещал
Христос послать миру». Из таковых был Мани, родоначаль-
ник манихеев664, и Монтан, родом из Ардаба, и некоторые
другие665. Поскольку у них ничего не получилось, ибо видел

ли превратить христианство из религии в простую религиозную философию и
характеризовался следующими основными общими чертами: дуализмом, слож-
ной космогонией, докетизмом и пониманием спасения как приобщения к тайно-
му знанию (гносису), к которому призваны только избранные.

663 Ср.: Ин. 14:12–26.
664 Отец родоначальника манихейства Мани (Μάνης, ок. 216 – ок. 277) пере-

шел из парсизма в христианство. Поэтому прп. Анастасий и говорит, что сам
Мани вышел из «среды родившихся силою Христовой», т. е. был крещен. Однако
затем Мани стал в Персии, Средней Азии и Индии проповедовать свое учение.
Манихейство, как и гностицизм, восприняло из того же парсизма дуализм: зло
(тьма) – начало столь же самостоятельное, как и добро (свет); человек двойствен:
творение диавола, он заключает в себе и элементы света. Манихейство было ши-
роко распространено, фактически до масштабов мировой религии. Сочинения
блж. Августина, который до перехода в христианство восемь лет принадлежал
к манихейству, являются источниками по истории и вероучению этой религии.
Неоднократно называя в последующих главах «Путеводителя» монофизитов ма-
нихеями, прп. Анастасий тем самым обвиняет их именно в дуализме за умаление
ими человечества во Христе.

665 Монтанизм – еретическое раскольническое течение со своей строгой цер-



 
 
 

враг, что день за днем расширяется и возрастает проповедь
о Христе и уже не в силах он склонить род людей к идоло-
служению, то отныне начал он распространять миру различ-
ные плевелы, чтобы люди и в богопочитании имели такую
же вражду и раздор, которые они приобрели еще в идолопо-
клонстве.666

Поэтому спустя некоторое время демон-запевала устроил
сей арианский хор из Мани, Монтана и Новата667 и их подра-
жателей: Аполлинария668, утверждающего, что Христос вос-

ковной иерархией, названное по имени основателя Монтана (II–III). Монтанизм
нам известен по произведениям Тертуллиана, перешедшего в него из христиан-
ства. Монтан и другие лидеры монтанизма выдавали себя за пророков Святого
Духа – об этом и свидетельствует прп. Анастасий, когда говорит, что они назы-
вают себя «Утешителем, которого обещал Христос послать миру». Монтанисты
вносили в Писание свои пророчества и другие апокрифы, что подтолкнуло Цер-
ковь к определению канона Священного Писания. Монтанизм отличался стро-
гим ригоризмом (запрещение второго брака, прощение смертных грехов только
через мученичество и т. п.).

666 После того, как Церковь не была побеждена с помощью гонений и с помо-
щью борьбы против нее псевдохристианских учений (гностицизма, манихейства,
монтанизма и др.), диавол вознамерился бороться с ней с помощью внутренних
врагов: раскольников и еретиков.

667 Новат в середине III в. возглавил раскол в Карфагенской Церкви против ее
предстоятеля свт. Киприана. Поводом послужили споры о возможности и спосо-
бах приема в Церковь отпадших во время гонений и о признании или непризна-
нии крещения в раскольнических и еретических сообществах. Подробнее см.:
Болотов В. В. Собрание церковно-исторических трудов. Т. 3. Лекции по истории
Древней Церкви. История Церкви в период до Константина. М., 2001. С. 405–
414.

668 Аполлинарий Лаодикийский (ум. ок. 392) был ярким и непримиримым по-
лемистом с арианством. Он первым попытался дать богословский ответ на во-



 
 
 

принял человека без души, без ума и без воли, Евномия
и других, называющих Слово Божие творением, и тех, кто

прос, каким образом возможно сосуществование Божества и человечества в еди-
ном Христе. Отвечая на этот вопрос, Аполлинарий основывался на одном из по-
стулатов философии Аристотеля, который утверждал, что невозможно бытие со-
вершенной сущности, состоящей из нескольких совершенных сущностей. В эпо-
ху христологических споров это положение будет формулироваться богослова-
ми так: «нет неипостасной природы» (в дальнейших главах «Путеводителя» прп.
Анастасий будет неоднократно комментировать это положение). Таким образом,
для Аполлинария во Христе полнота Бога (а на этом он настаивал в полемике
с арианством) не могло сосуществовать с полнотой человека. Поэтому Аполли-
нарий пришел к заключению, что человечество во Христе существует лишь ча-
стично. При этом он исходил из платонической антропологической схемы, со-
гласно которой человек состоит из тела, души и духа. Итак, Аполлинарий пред-
ставил воплощение как соединение Логоса и плоти, оживляемой неразумной ду-
шой, т. е. лишенной собственного ума-духа, место которого занял Логос, благо-
даря чему для Аполлинария были соблюдены единство и целостность Христа.
Плоть и Логос составили единую природу Христа, которую Аполлинарий опре-
делил как «одна воплотившаяся природа Бога Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου
σεσαρκωμένη). Эта формула позже, при свт. Кирилле Александрийском, станет
ключевой в учении Церкви о Христе (о ней в дальнейшем говорит и прп. Ана-
стасий). Части единой природы – плоть и Логос – не равноценны. Божествен-
ная часть господствует над человеческой и является источником жизни и движе-
ния во Христе: самодвижен (αὐτοκίνητος) только Логос, тогда как одушевлен-
ная плоть пассивно подчиняется Божеству и неспособна двигаться сама по себе.
Плоть и Божество вместе составляют совершенное единство пассивного и дина-
мического компонентов, дополняющих друг друга и образующих единую дина-
мичную природу. Для Аполлинария динамичность была важной характеристи-
кой природы (это положение, касающееся природы, сформулированное Аполли-
нарием, было воспринято Церковью). Человечество Христа, согласно Аполли-
нарию, было пассивным и не обладало собственным активным началом и имен-
но поэтому не могло быть отдельной природой. Аполлинарий и его ересь были
осуждены на II Вселенском Соборе.



 
 
 

учит о единой Его – Божества и человечества – природе, во-
ле и действии. После же, не успокоившись, снова ненавист-
ник добра ополчается против Пресвятого Духа через духо-
борца Македония. Но сила свыше уничтожила все эти лука-
вые и богоборческие уловки, и нигде среди тех, кто спорит
о Божестве, сегодня нет упоминания об арианах, македоня-
нах или евномианах: так что змей, получив эту смертельную
язву, становится с каждым днем все бессильнее, так что диа-
вол, побежденный Христом Сыном Божиим, по прошествии
времени оказался не у дел.

Действительно, посмотри: он возжелал, во-первых, сразу
же опровергнуть пришествие Христово – и не смог. Затем
он возжелал посредством гонений уничтожить проповедь –
и обманулся; возжелал, чтобы люди вместо Духа Святого по-
клонялись колдунам – и не достиг цели; начал поносить Бо-
жество Христа – и был остановлен. Тогда-то, не имея силы
сражаться против Божественной природы, он повернул вой-
ска против плоти Христовой, после арианского хора выкопав
Харибду разделения, отделив плоть Христа от Божества рас-
сечением надвое единого Христа.669 Основоположниками же

669 Вэтом описании истории ересей прп. Анастасий говорит, что вдохновите-
лем и истинным деятелем всей этой борьбы против Церкви является враг рода
человеческого. Это согласуется с учением прп. Анастасия о трех состояниях че-
ловеческой воли, о чем он говорит в четвертой части второй главы «Путеводи-
теля». Воля в противоестественном, греховном состоянии не зря святым отцом
названа диавольской. Греша, человек фактически становится орудием в руках
диавола, творя не свою естественную, дарованную ему Богом, волю, а волю диа-
вольскую. Эту мысль прп. Анастасий передает с помощью выражений типа: диа-



 
 
 

такового разделения явились Феодор Антиохийский и Дио-
дор Тарсийский.670

вол «убивает посредством Каина (διὰ τοῦ Κάϊν – через Каина, с помощью Каина,
Каином) Авеля». Таким же орудием в руках сатаны явилась Ева, посредством
которой (διὰ τῆς Εὔας) был обманут Адам.

670  Прп. Анастасий называет истинных основателей несторианства – Дио-
дора Тарсийского (305–310 – до 394) и Феодора Мопсуэстийкого (360–428).
Не принимая александрийскую парадигму «Слово-плоть», Феодор Мопсуэстий-
ский следовал другой парадигме, автором которой в значительной степени был
сам, которая определяется в современной науке как «Слово-человек» (Λόγος-
ἄνθρωπος). Главная предпосылка этой парадигмы – полнота человечества во
Христе. Для Феодора эта полнота означает, прежде всего, активное проявление
человечества во Христе. Он не принимает Аполлинариевой концепции пассив-
ного и подчиненного Божеству человечества Христа, лишенного своих собствен-
ных действий и воли. При этом, однако, он вполне разделяет аполлинаристскую
идею о природе как активном бытии, наполненном собственной и «самодвиж-
ной» динамикой. То, что Аполлинарий относил лишь к Божеству Христа, Феодор
распространяет и на человечество. Таким образом, Феодор приходит к заключе-
нию, что во Христе сосуществуют две природы, имеющие каждая свое конкрет-
ное частное бытие в рамках своей ипостаси. Ответ на сложный вопрос, как это
сочетается с тем, что Христос остается единым существом, Феодор нашел в кон-
цепции «относительного соединения» (ἕνωσις σχετική) Божества и человечества
«по благоволению» (ἕνωσις κατ’ εὐδοκίαν). Соединившись «по благоволению»,
природы Христа приобрели единое общее лицо, действие и волю. Понятие «ли-
ца» (πρόσωπον) имеет решающее значение в христологии Феодора, поскольку
оно позволяет ему сохранить единство Христа при всей удаленности двух при-
род друг от друга. Феодор объясняет, что он имел в виду, говоря о лице, в сво-
ем трактате против Евномия: «Лицо имеет двоякое значение: оно означает либо
ипостась и то, чем каждый из нас является, либо же оно относится к чести, ве-
личию и поклонению. Например, «Павел» и «Петр» обозначают ипостась и лицо
каждого из них, однако лицо нашего Господа Христа означает честь, величие и
поклонение». Таким образом, Феодор признавал то, что πρόσωπον синонимич-
но ὑπόστασις и означает конкретное бытие. Однако, в применении ко Христу
термин «лицо соединения» (πρόσωπον ἑνώσεως) имеет для Феодора совершен-



 
 
 

От них, словно некая корень чемерицы, произросла хал-
дейская свинья – ассириец Несторий, и до ныне испускаю-
щий свои [еретические] нечистоты через своих последова-
телей. Изгнанный из Константинополя в ссылку в Месопо-
тамию,671 он и там продолжал распространять яд и нечисто-
но другое значение: единой чести, величия и поклонения двух природ Христа,
а также способа проявления и откровения Бога через человечество. Такую же
объединяющую роль играет в христологии Феодора единое действие и единая
воля Христа. Следует отметить, что наличие общего лица соединения, общего
действия и общей воли во Христе вовсе не отменяет собственных лиц, воль и
действий двух природ, которые без них утратили бы свою полноту. Природы,
имея каждая свое лицо (= ипостась), энергию и волю, соединены общими и еди-
ными лицом, энергией и волей. Иначе говоря, Христос предстает перед нами в
Евангелии как единое Лицо только субъективно, по отношению к внешнему на-
блюдателю Он есть единое Существо, единое Лицо, но в Самом Себе Он заклю-
чает два лица – Божественное и человеческое. Таким образом, получалось, что
Сын Божий и Сын Марии разделены, между ними существует только нравствен-
ная связь, подобная той, которая существовала между Богом и ветхозаветными
праведниками, а, следовательно, путь к реальному обожению для всех людей по-
прежнему закрыт (об этой детали не только несторианской, но и монофизитской
христологии прп. Анастасий будет говорить ниже). Для пояснения образа соеди-
нения двух природ во Христе Феодора Мопсуэстийского приводит образ, соглас-
но которому Божество и человечество во Христе соединяется подобно соедине-
нию мужа и жены в плоть едину. У Нестория основной образ – это образ дома
или храма, имеется в виду человек, в котором обитает Бог. В любом случае это
единство оказывается внешним, это единство власти, чести, силы или благово-
ления. Оба родоначальника несторианства были осуждены после своей смерти:
Диодор Тарсийский подвергся осуждению на некоторых Поместных Соборах V–
VI вв., а Феодор Мопсуэстийский – на V Вселенском Соборе.

671 После осуждения и низвержения из сана на III Вселенском Соборе Несто-
рий был отправлен в ссылку в Антиохию, оттуда в Петру Идумейскую, а затем в
Великий Оазис, что в Ливийской пустыне. Затем, уже совсем старый и больной,
Несторий был вынужден по настоянию Александрийского архиепископа Диоско-



 
 
 

ты [своей ереси], так что, разливаемые из этого губительно-
го [источника], они оскверняли почти весь Восток. Против
него мы составили книгу672, пригвоздив к позорному столбу
его хитрость и коварство, и направляем туда трудолюбивых
братьев.

И все-таки следует признать, что сегодня нет ничего зло-
вреднее ереси Нестория, и выявить ее яд. Ибо часто ради по-
стыдной корысти и славы они лицемерно называют Христа
Богом, а Святую Деву Богородицей, анафематствуют Несто-
рия и отвергаются выражения «два лица во Христе». При
этом желающий обличить их коварство пусть напомнит им
Собор блаженного Кирилла против Нестория: принимают ли
они его от всего сердца, ведь там все ясно сказано.673 Так об-
ра (главы «разбойничьего» собора 449 г.) еще несколько раз сменить место ссыл-
ки в верхнем Египте, где и умер в 451 г. (См., напр.: Карташев А. В. Вселенские
Соборы. СПб, 2002. С. 262–263).

672 Прп. Анастасий здесь говорит о некой книге, написанной им специально
против несториан. Однако в числе известных его произведений нет специального
антинесториански направленного полемического творения. Поэтому в одной из
рукописей переписчиком на полях записано: «Заметь, что и против ереси Несто-
рия этот отец также написал книгу, которая нам неизвестна».

673 Прп. Анастасий указывает на несторианское понимание Халкидонского Со-
бора: будто бы в Халкидонском оросе говорится о некой новой ипостаси (то
самое Феодорово «лицо соединение») Христа, в которую вошла Ипостась Бога
Слова и отдельная человеческая ипостась. Об опасности такового разделения,
которое, несмотря на отрицание его на словах, есть у несториан, говорил посто-
янно и свт. Кирилл, на чей авторитет ссылается здесь прп. Анастасий. Так, во
Втором послании к Суккенсу свт. Кирилл пишет: «Стало быть, когда они (несто-
риане – иг. А.) с непомерным усердием утверждают, что Он (Христос – иг. А.)
пострадал «человеческим естеством», словно бы совсем отделяя его от Слова и



 
 
 

стоит дело в отношении Нестория – иудействующего нече-
стивца и халдейской ассирийской свиньи. Ведь Святая Цер-
ковь отвергает его по причине разделения [им] природ во
Христе, как и Севира с его [последователями] из-за слияния
природ.

располагая вне Его, отдельно, цель их при этом та, чтобы усматривать два (су-
щества), а уже не одно воплотившееся и вочеловечившееся Слово от Бога Отца.
А прибавленное «нераздельно» хотя и выглядит как наше указание на истинное
воззрение, но мыслят они не так. Ведь это нераздельное, в соответствии с пусто-
словием Нестория, понимается у них иным образом, ибо они говорят, что чело-
век, в которого вселилось Божие Слово, неразделен с Ним по равенству чести,
тождеству произволения и власти, так что они не просто так произносят эти вы-
ражения, но с неким лукавством и злонамеренностью» (Кирилл Александрий-
ский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ на вопросы к нам о том
же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 30–31).



 
 
 

 
Глава пятая

 
О Святых Соборах.
Необходимо, чтобы трудолюбивый брат знал и следую-

щее: а именно о четырех Святых Вселенских Соборах, из-
за чего и против каких ересей они состоялись; впрочем же,
и перед ними и после них состоялись в различных местах и
другие Поместные Соборы по поводу различных вопросов.

Итак, Святой I Вселенский Собор Отцов состоялся в Ни-
кее при святом императоре Константине против Ария, слу-
жителя в Александрии, которого прежде анафематствовал и
святой Петр, мученик и епископ, сказавший, что «Арий и в
этом веке и в будущем отлучен от славы Сына Божиего Иису-
са Христа»674. Ибо сам Арий провозгласил, что Сын и Слово
Божие есть тварь и не рожден от Отца прежде веков.675

674 Прп. Анастасий здесь не совсем точен. Александрийский архиепископ Петр
I отлучил Ария, бывшего тогда еще диаконом, за сочуствие мелитианскому рас-
колу, а не за триадологические заблуждения, которые он начал проповедовать
позже. После мученической смерти Петра в 311 г. Арий соединился с Алексан-
дрийской Церковью и был рукоположен преемником Петра Ахилой в пресви-
терский сан. После Ахилы был, наряду с Александром, кандидатом на Алексан-
дрийскую кафедру. Арианская смута началась уже в 318 г., когда Арий в споре
со свт. Александром стал отрицать Божество Христа.

675  Согласно Арию, Бог есть замкнутая совершенная неизменяемая и непо-
движная монада. Бог есть безначальный Абсолют, Который может быть только
один. Только Отец безначален, поэтому только Отец является Богом в собствен-
ном смысле. Все иное – инородно Богу и имеет иную сущность, в том числе и



 
 
 

Святой Собор определил, что Сын «единосущен» и собез-
начален Отцу, «рожден, не сотворен»676. Этот богомудрый
Собор, провозглашая три Ипостаси, одну же сущность,677

Сын, Который рождается, то есть изменяется, а, значит, является не Богом, а
тварью. Поэтому Сын чужероден и неподобен Отцу, рожден «из не сущих» (ἐξ
οὐκ ὄντων), «было время, когда Его не было». Сын есть тварь, хотя и высшая,
есть посредник Отца в деле творения, в котором нуждается абсолютно трансцен-
дентный всему тварному Бог. Воплощение Сына – еще одно доказательство Его
неподобия Отцу, ибо трансцендентный Своему творению Бог никак не может с
ним соединиться.

676 Прп. Анастасий ссылается на Символ Никейского Собора: «Веруем во еди-
ного Бога Отца, Вседержителя, Творца всего видимого и невидимого. И во еди-
ного Господа Иисуса Христа, Сына Божия, единородного, рожденного от Отца,
то есть из сущности Отца, Бога от Бога, Света от Света, Бога истинного от Бо-
га истинного, рожденного, не сотворенного, Отцу единосущного, чрез Которого
все произошло, как на небе, так и на земле, ради нас человеков и ради нашего
спасения нисшедшего, воплотившегося и вочеловечившегося, пострадавшего и
воскресшего в третий день, восшедшего на небеса, и грядущего судить живых
и мертвых. И в Святого Духа». К этому Символу был добавлен анафематизм, в
котором перечисляются основные положения учения Ария: «Говорящих же, что
«было, когда Его не было», и «до рождения Он не существовал», и что Он про-
изошел «из не сущих», или говорящих, что Сын Божий «из иной Ипостаси» или
«сущности», или что Он «создан», или «преложим», или «изменяем», таковых
анафематствует Кафолическая и Апостольская Церковь».

677 Триадологическая терминология была разработана уже после I Вселенского
Собора святыми Каппадокийскими Отцами Василием Великим, Григорием Бо-
гословом и Григорием Нисским. Эту терминологию, перенесенную православ-
ными богословами на христологию, прп. Анастасий формулирует во второй гла-
ве «Путеводителя». Именно Каппадокийские Отцы, разделившие понятия «сущ-
ность» и «ипостась» и сопоставив первое понятие Аристотелевской «общей сущ-
ности», а второе – «частной сущности», и выработали учение о единой сущно-
сти и о трех Ипостасях в Боге. О том, что I Вселенский Собор еще не выработал
значения слов «сущность» и «ипостась» свидетельствует история Александрий-



 
 
 

осуждал и Савеллия Ливийца, утверждавшего, что Отец и
Сын и Святой Дух есть одна ипостась.678 Поэтому тем более
можно посрамить последователей Феодосия и иаковитов 679,

ского Собора 362 г. под председательством свт. Афанасия Великого. Учивших о
трех Ипостасях в Боге обвиняли в арианстве, а традиционно отождествлявших
сущность с ипостасью и говоривших об одной сущности, одной ипостаси и трех
Лицах в Боге обвиняли в савеллианстве. По рассмотрении оказалось, что те и
другие мыслят одинаково, вкладывая в эти термины различный смысл.

678 Савеллий – самый яркий представитель ереси монархиан-модалистов. У Са-
веллия мы видим полнейшее завершение учения модализма. Бог Сам в Себе есть
замкнутая Единица – Монада (Μονάς). Мыслимый вне отношения к миру, Бог
не открывающийся, есть Бог молчащий. Но Бог, открывающийся миру, есть уже
Бог говорящий. Для этого Бог полагает Себя как Слово (обычное представление
у апологетов: Логос рождается для сотворения мира). Но эта речь Слова миру
имеет характер трилогии, обнимающей все домостроительство. Логос открыва-
ется в трех лицах: как Отец, как Сын, как Дух. Итак, у Савеллия Монада не есть
Отец, Логос не есть Сын: Логос предшествует Отцу. Троичность он приурочива-
ет к истории домостроительства: прерогативным проявлением Отца было творе-
ние мира и Синайское законодательство, Сына – воплощение, а Духа Святого –
Его сошествие на апостолов. Единый Бог является нам последовательно то как
Отец, то как Сын, то как Дух. Πρόσωπον Отца прекращает свое существование,
когда является πρόσωπον Сына, а Сын перестает существовать, когда является
πρόσωπον Духа Святого. Πρόσωπον Святого Духа – также не вечен и будет иметь
свой конец. Святой Дух возвратится в Логос, Логос опять сожмется в Монаду,
говорящий Бог опять станет Богом молчащим, и все погрузится в молчание. для
Савеллия лицо не есть ипостась, а скорее только имя (ὄνομα); ипостась же есть
сущность. Бог – единая сущность, единая ипостась, единый субъект. Никакого
места субординационизму в системе Савеллия быть не может. Однако, лицо Са-
веллий мыслит лишь как маску актера, личину. Таким образом, модализм явля-
ется возвращением к иудейскому строгому монотеизму и тем является отрица-
нием троичного догмата.

679 Иаков Барадей, епископ Эдесский (ум. 578) – основатель монофизитской
иерархии. До него монофизитские и православные (дифизитские) епископы за-



 
 
 

когда они, как мы намереваемся показать, говорят, что сущ-
ность или природа есть то же самое, что и ипостась. Святой
Собор отверг и ересь Фотина, утверждающую, что Христос
имеет начало как Божества, так и плоти от Марии и что Он
не предвечен по нетварному Своему Божеству.680

ΙΙ Святой Вселенский Собор Святых ста пятидесяти От-
цов в Константинополе был при императоре Феодосии Ве-
ликом против архиепископа Константинопольского Македо-
ния, утверждающего, что Дух Святой – тварь. Святой Со-
бор, осудив Македония, провозгласил, что Дух Святой еди-
носущен Отцу и Сыну, присоединив в Символе [веры к сло-
вам] «и в Духа Святого» [слова] «Господа Животворящего»
и прочее.681

Через пятьдесят лет после [Собора] в Константинопо-
ле был Святой Собор двухсот (в начале заседания) Святых

частую меняли друг друга на одной кафедре, но не занимали одновременно одну
и ту же кафедру.

680 Согласно учению Фотина, епископа Сирмитского, Христос родился про-
стым человеком, а божество Его является результатом личных заслуг вследствие
того, что на Него сошла в момент Крещения и обитала в Нем сила Отца. Осуж-
дение Фотина и его учения было не на I Вселенском Соборе, а позднее – на Ан-
тиохийском соборе 344 г., на Миланских соборах 345 и 347 гг. и на Сирмитском
соборе 351 г.

681 Македонийбыл низложен с Константинопольской кафедры на соборе в Кон-
стантинополе 360 г. Сам он был омиусианином, партию же духоборцев – край-
них ариан – обозначили именем македонян скорее случайно. О Македонии, ду-
хоборчестве и о суждениях исследователей по поводу формирования Символа
веры см., напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов:
История богословской мысли. М. 2007. С. 116–155.



 
 
 

Отцов в Ефесе при императоре Феодосии Младшем про-
тив Нестория, нечестивого епископа Константинопольско-
го, называющего Пресвятую Богородицу человекородицей,
а также нечестиво рассекающего Христа на два лица и две
ипостаси; осудив Нестория, Святой Собор определил, что
Всеславная Святая Дева подлинно и истинно Богородица, и
благочестиво учил о единой сложной ипостаси Христа.682

Всего через десять лет возник Евтихий, некий архиманд-
рит в Константинополе, говорящий, что «тело Христа нис-
послано с неба и оно иной сущности с нашим и что Христос
весь является единой природой». Против него блаженный
Флавиан, бывший тогда епископом Константинопольским,
созвал Поместный Собор, осудивший Евтихия и определив-
ший, что «тело Христа единосущно нашему». Затем, пере-
дав просьбу императору, Евтихий убедил его, и тот, послав
за папой Александрийским Диоскором, созвал против Фла-
виана ΙΙ Ефесский собор, прозванный разбойничьим; на нем
блаженный Флавиан был до смерти избит и скончался.

Вследствие этого при императоре Маркионе был созван
Святой Собор в Халкидоне против ересиархов Диоскора и
Евтихия, говорящих, что Христос – одна природа. Святой
Собор провозгласил, что Христос «совершенный в Боже-
стве и так же совершенный в человечестве», что Он – «еди-

682 Анафематствовав Нестория и некоторые положения несторианства, III Все-
ленский Собор не принял никаких положительных догматических формул. Уче-
ние о сложной ипостаси Христа было сформулировано позднее.



 
 
 

ный Господь в двух неслитно и нераздельно» соединенных
природах, подтвердив и ниспровержение Нестория, которое
прежде совершил блаженный Кирилл на Святом Соборе в
Ефесе, прославив и самого блаженного Кирилла и воспев:
«Кириллу вечная память».

Через сто лет после Халкидонского Собора, при импера-
торе Юстиниане был V Вселенский Собор против Оригена,
Дидима и Евагрия, безумствующих, что наши души вместе
с демонами ниспали с неба в наши тела и что мучение име-
ет конец, и что диавол посредством него будет восстановлен
в свой начальный ангельский чин. Этот Вселенский Собор
осудил и Севира и его мысли, и всех говорящих, что души
наши предсуществуют телам.

Схолия. Следует при этом знать, что было и много
других Поместных Соборов, в различных местах по
различным церковным вопросам.

Схолия. Что касается… вовек.683

683 Здесь дословно повторена пространная схолия из второй главы.



 
 
 

 
Глава шестая

 
1. Откуда произросла одноглазая вера Севира.
Благочестиво, наконец, для знания, чтобы трудолюбивый

брат кратко сказал, откуда начала распространяться и ядом
каких ересей и древних змеев вскормлена монофизитская
ересь, учащая о слиянии [Божества и человечества во Хри-
сте]. В самом деле, заглянувши в манихейские, валентиниан-
ские, маркионитские и арианские книги, Евтихий, осужден-
ный [впоследствии] Святым Халкидонским Собором, из них
обучился фантазии и мнению, которые провозглашают еди-
ную, Божества и человечества, природу Христа. Затем от Ев-
тихия воспринял эту самую болезнь Диоскор; и после осуж-
дения Диоскора в Халкидоне разделились Церкви Констан-
тинополя и Александрии.

Но спустя несколько лет епископом Александрийских мо-
нофизитов стал Тимофей, и он вскоре написал сочинение
против Халкидонского Собора и Томоса Льва папы Римско-
го.684

Схолия. Ибо на Соборе Тимофей был заодно с
Диоскором.

684 Тимофей II Элур – патриарх Александрийский с марта 457 по январь 460 г.
и повторно с конца 475 по 31 июля 477 г. Один из виднейших деятелей антихал-
кидонской партии в Церкви. Свое прозвище Элур (Αἴλουρος – кот) получил за
хитрость.



 
 
 

Затем Иоанн Грамматик Кесарийский685 и многие другие
выступили в защиту Собора, составив правдивые сочинения.
И вот, когда Севир Антиохийский подвергся обвинениям
из-за своего скверного учения, направленного против Хал-
кидонского Собора, то он является в Александрию, в нору
змей, врагов Вселенской Церкви, и рассмотрев сочинения
[Иоанна] Кесарийского и других авторов в защиту Собора,
составленные из множества отеческих и библейских цитат,
поучений и доводов, прежде всего сразу же написал против
Иоанна Кесарийского;686 и Севир после этого сделал то, что
тот самый Акила сделал с Ветхим Заветом, переведя его,
исказив или удалив множество выражений и свидетельств о
Христе и оставив искаженный результат иудеям на погибель
из-за отвращения [ко Христу]687. Ибо увидя, что сочинения,
защищающие Собор, составлены из цитат Отцов и препо-
добных учителей, говорящих, что Христос в двух нераздель-

685 Иоанн Грамматик Кесарийский (1-я треть VI в.) – византийский богослов.
Наиболее важное произведение – «Апология Халкидонского Собора». Один из
первых православных богословов, кто стал переносить каппадокийскую триадо-
логическую терминологию на христологию.

686 «Против нечестивого Грамматика» – важнейший догматический труд Се-
вира в трех книгах (словах), составленный не ранее 519 г. и сделавшийся в глазах
последователей Севира богословской «суммой веры».

687 Акила (1-я пол. II в. по Р. Х.) – иудейский переводчик на греческий язык.
Принял христианство, но затем перешел в иудаизм. Перевод имеет явно антихри-
стианские тенденции (например, в переводе Ис. 7:14 использовал слово νεᾶνις –
молодая женщина, а не παρθένος – Дева). Труд Акилы использовался иудеями
вплоть до VII в.



 
 
 

ных природах во едином Лице, вот этот Севир, забывший,
что «Отец отдал весь суд Сыну»688, подобно антихристу по-
хищает у Христа власть суда, и восседает первым судьей и
арбитром Святых Отцов и учителей: он извратил их цитаты,
одни смог исказить и выдать их за истинно отеческие; другие
цитаты назвал ложными и поддельными, так как книги ред-
кие либо из-за дальности страны их [написания], либо из-за
[написания их] на других языках.

Опять же, обнаружил он и те цитаты, которые говорят
о двух природах – из [двух] Григориев, Иоанна, Кирилла,
Афанасия, Амвросия, Прокла и остальных известных учи-
телей, книги и цитаты которых не могут быть отклоненны-
ми, так как они известны всему миру, – относительно них
снова «законодатель и судья» Севир объявил определение и
приговор, некогда написав к тому, кого он называет Нефа-
лий,689 что он «извиняет» Святых Отцов за выражение «две
природы», поскольку «они вынуждены были употребить вы-
ражение «две природы» в борьбе с арианами», в другой раз,
выражаясь еще более постыдно, даже не удостаивает проще-

688 Ср.: Ин. 5:22.
689 Нефалий Александрийский – православный богослов, выступивший в на-

чале VI в. в Александрии в защиту Халкидонского Собора и против учения Се-
вира Антиохийского. Между ними в 508 г. состоялся диспут, после которого Се-
вир был изгнан из города и отправился в Константинополь, чтобы заручиться
поддержкой императора Анастасия, проводившего политику поддержки моно-
физитства. Нефалий последовал за ним. Он издал трактат «Апология Собора в
Халкидоне». Севир ответил на него сочинением «К Нефалию».



 
 
 

ния Святых Отцов, но сам уничтожает и опровергает их бо-
годухновенные наставления, говоря так своими сухими сло-
вами, как мы скажем более подробно ниже и приведем его
слова, а именно: «Есть у Святых Отцов неприемлемые вы-
ражения о двух соединенных природах во Христе, начиная
даже с самого Кирилла», и еще: «Ради пользы и по причине
борьбы с ересями вынужденно изменялось учение о Христе;
по каковой причине, когда ариане говорят «одна природа во
Христе», Отцы справедливо сделали, сказав «две природы»,
и я извиняю их; когда же Несторий говорит «две природы во
Христе», эти же слова Отцов неприемлемы, даже если [это
слова] самого блаженного Кирилла»690.

Итак, [Севир заключает]: Христос – одна природа и Он
лишен другой. Ибо возможно, [из-за страха ереси] Несто-
рия, пресвятая плоть Христа, соединенная с Ним по ипоста-
си, была отделена Севиром и отпала от Бога Слова, явилась
несуществующей, нереальной и невидимой и, в конце кон-
цов, оставила Бога Слова нагим, согласно с учением Мани.
Ведь тот говорит: «На солнце поместил Бог Слово жилище
плоти Своей691, в то время как был возносим на небеса».

Постановив это, Севир, научившись у Акилы и у соб-
ственного народа александрийцев тому, что евреи называ-
ют «девтеросис»692 и что отменяет правильный текст семи-

690 Данных слов нет в сохранившихся творениях Севира.
691 Ср.: Пс. 18:5.
692 δευτέρωσις – здесь: еврейская традиция, предание. Прп. Анастасий гово-



 
 
 

десяти толковников и разрушает Божественный закон, на-
падая, издает им книгу, называемую Филалет693, вернее же
«Любитель басен», в которой он сам избрал себя в качестве
судьи живых и мертвых, собрал список цитат и изложение
Отцов, одних охотно принимая, других же приказывая из-
гнать. Итак, эту книгу и в Египте, и в Сирии ученики Иако-
ва, Севира, Феодосия, Тимофея и Диоскора, и враги Церк-
ви почитают более самого Святого Евангелия от Иоанна. И
точно так же, как дети иудеев, как я вкратце сказал ранее,
отбросившие под руководством учения Акилы все наследие
Моисея и пророков, основываются на своем предании и со-
блазне, так и ученики Севира и Иакова скорее пытаются ис-
кажать и отвергать цитаты из Евангелия, Писаний и Отцов,
чем «законотворчество» Севира в этой книге. Если приве-
сти им цитату или предложение из Петра, Павла, Евстафия,
Григория, Василия, Иоанна, Афанасия, самого прославлен-
ного Кирилла или другого какого-либо отца, то они не при-
рит, что Севир уподобляется иудеям, которые своими толкованиями искажают
истинный смысл Ветхого Завета.

693 Φιλαλήθης – «Любитель истины». Так Севир называет свт. Кирилла Алек-
сандрийского. Сочинение появилось следующим образом. Во время пребывания
Севира в Константинополе в 508–511 гг. в руки к нему попал «Флорилегий», со-
ставленный около 482 г. в Александрии сторонником или группой сторонников
Халкидонского Собора с целью показать, что свт. Кирилл Александрийский не
был противником учения о двух природах, но признавал во Христе два естества.
«Флорилегий» включал в себя 244 фрагмента дифизитского содержания из тво-
рений свт. Кирилла. В «Филалете» Севир приводит альтернативные выдержки
из трудов свт. Кирилла, а приведенные во «Флорилегии» выражения пытается
истолковать в монофизитском ключе.



 
 
 

мут ее, пока не посмотрят в «своде законов» Севира, то есть
в составленной им книге, называемой Филалет. И сообразно
с его толкованием, судом и приговором они принимают или
отклоняют учителя и его слово, назначив Севира учителем
учителей, судьей чудотворцев, исследователем и оценщиком
богоносных мужей.

Это мы пишем не по слухам, но из опыта, много раз об-
наружив в Сирии, Египте, Александрии и в других странах
учащих о единой природе во Христе, судящих и толкующих
каждое слово Писания и Отцов сообразно с «законодатель-
ством» Севира. Ибо он «законодательствовал» для них в сво-
ей книге, именуемой Филалет: якобы именно вероопреде-
ление Халкидона, [выраженное] в Апологии, которую Иоанн
Кесарийский составил в его защиту, исказило 230 цитат Свя-
тых Отцов; эту самую [книгу] предъявил нам в Вавилоне но-
тарий Афанасий694.

Итак, когда по отношению к словам Отцов они, «как глу-
хой аспид, который затыкает уши свои»695, заткнули ухо
своего сердца, дабы не слышать гласа Поющего, их лагерь
всячески отравляется, отравляемый «мудрецом»; мы другим
образом изготовились против них содействием отвергнуто-
го ими Христа, в Которого они не веруют; и мы нападем на

694 Нотарий – служащий византийской канцелярии, различных ведомств в Кон-
стантинополе и в провинции. Нотарии занимались перепиской и составлением
документов.

695 Пс. 57:5.



 
 
 

чуждых истине с помощью другого пути благочестия, на ко-
торый они не вступили, и даже не познали. «Ибо если бы по-
знали, то не злословили бы Господа славы»696; вернее же они
познали и по собственной воле проявляли нечестие к Нему.

2. Итак, прежде всего, об увиденном и не познанном: ведь
все учащие, что есть единая сущность Христа – Божества и
человечества, унаследовали это самое [мнение] именно из
слов Аристотеля и других эллинских преемников, [утвер-
ждающих], что природа есть лицо, в равной степени и лицо
есть природа. Ведь Аристотель говорит, что лицо есть част-
ная сущность.697

Затем, следуя этому вздорному правилу, Арий сказал, что
у Отца и Сына и Святого Духа три сущности. Последовав
этому нечестивому определению, Севир сказал, что Христос
есть совершенная единая природа из двух частных сущно-
стей и половинных ипостасей. Таким же образом Евтихий
и Диоскор, Тимофей и Гайан, Юлиан698 и Иаков, Петр Кна-
фей699 и Варсонофий700 и Феодосий – этот десятирог обма-

696 1 Кор. 2:8.
697 См.: Аристотель. Категории. 5.
698 Юлиан – епископ Галикарнаса в Карии, основатель афтартодокетизма, из-

ложивший свои взгляды в полемике (520–527) с Севиром Антиохийским.
699 Петр Кнафей – Антиохийский патриарх (471–488), сторонник нехалкидон-

ской христологии. Свое прозвище Κναφεύς (Γναφεύς) – сукновал, валяльщик –
получил по послушанию, которое он нес в монастыре Неусыпающих в Констан-
тинополе. Считается автором прибавления в конце Трисвятого слов «распятый



 
 
 

на не из Писаний и Евангелий, но из Аристотелевых Кате-
горий унаследовал выражение, что природа есть лицо и что
нет безличной природы.

Схолия. И Савеллий, также называющий природу
ипостасью, сказал, что Святая Троица есть единая
ипостась.

Все это они совершили, намереваясь оскорбить Халки-
донский Собор, который, определив две нераздельные при-
роды Одного и Того же Христа Бога, как они считают, яко-
бы посрамляют Его, так как будто бы говорит, что во Христе
два лица и обнаруживает у Святой Троицы четыре лица: два
лица у Отца и Святого Духа и два других лица у Христа. Та-
ковы именно еретики.

Но поскольку в Павловых посланиях Христом совершает-
ся уничтожение и изгнание эллинской мудрости, мы, верую-
щие, не будем принимать проповедь догмата о Христе сооб-
разно эллинским и аристотелевским учениям. И не как Па-
вел из Самосата, но как Павел из Тарса, мы будем пропове-
довать Христа «не в премудрости слова, чтобы не упразд-
нить креста Христова»701, сказавшего: «погублю мудрость
мудрецов… когда обратилась мудрость века сего в безумие
и мир [своею] мудростью не познал Бога»702. Он соблаго-

за нас».
700 Глава одной из группировок египетских монофизитов.
701 1 Кор. 1:17.
702 Ср.: 1 Кор. 1:19–21.



 
 
 

волил посредством невежества учеников спасти верующих
в Него по-евангельски, «не в убедительных словах… мудро-
сти»703, потому что «мудрость мира сего есть безумие пред
Богом»704, и эта мудрость и те, кто ей следует.

Итак, когда к нам из стада упомянутого десятирога по-
дойдет некто, упражняющийся в словах о Христе, не будем
давать ему ответ, пока не расспросим его, что он мыслит о
природе и каким образом ее толкует, что есть природа и что
есть ипостась, что есть сущность и как он определяет лицо,
и сообразно какому правилу он представляет себе род. И ес-
ли он тебе привел Аристотелевские и Гомеровские опреде-
ления и законы, говоря, что природа есть лицо, то тогда уда-
лись от него и оставь его внизу вместе с диаволом, точнее
же еще ниже диавола. Ибо и диавол не осмеливается ценить
эллинскую мудрость выше учения Моисеева, пророческого,
евангельского и апостольского.

Итак, поскольку мы приверженцы Духа Святого, то будем
проповедовать все догматы Христовы вместе со святой ка-
фолической Церковью по преданию Ветхого и Нового Заве-
та. Давайте будем толковать сущность, род, природу, ипо-
стась, лицо согласно Моисею, пророкам и Евангелию, про-
тив чего никто не может возражать. Прежде всего, потому
что весь закон и апостольское слово является господином и
повелителем всех других церковных и отеческих писаний,

703 1 Кор. 2:4.
704 1 Кор. 3:19.



 
 
 

во-вторых, потому что оно безукоризненно и неоспоримо,
и, наконец, в-третьих, по этой причине из Ветхого и Ново-
го Завета необходимо обнаружить то, что касается природы,
ипостаси, лица, рода и сущности, поскольку Севир совершил
опровержение и как бы уничтожение Святых Отцов, как мы
покажем сейчас [на основании слов] того послания к Нефа-
лию и к некоторым другим.



 
 
 

 
Глава седьмая

 
1. Рассказ о том, как нечестивый Севир отверг Свя-

тых Отцов.
«Если же и скажут противники (то есть халкидониты),

мол: «И мы приводим тебе слова Отцов, в которых они яс-
но называют две природы во Христе», я так кротко и без
намерения победить во что бы то ни стало буду защищать-
ся: предположим, что выражение «во Христе две природы»
никем из древних Отцов не отвержено, но все (то есть Свя-
тые Отцы) ясно и безупречно пользовались этим выражени-
ем». Что же он, то есть Севир, еще говорит? «Многие из на-
зываемых безупречными выражений древних Отцов после
Нестория стали считаться не безопасными». И чуть ниже он
опять говорит: «И не говори мне снова, что выражением о
двух природах пользовались некоторые из Отцов; это вы го-
ворите, что пользовались; но давайте мы согласимся и с этим
предположением. Но во время блаженного Кирилла, когда
язва пустословия Нестория поразила Церковь705, это выра-
жение было особенно отвержено. И действительно, «по бо-
лезни и лекарство». Не могут же изречения других Отцов,
если они и обнаружены (говорю я снова предположительно),
быть приведены против святого Кирилла, нашедшего лече-

705 То есть когда, по выражению Севира, Церковь была поражена язвой от уче-
ния Нестория.



 
 
 

ние от приключившейся болезни; скажу больше: даже ес-
ли это были выражения самого Кирилла, сказанные им са-
мим».706 Вот что написал Севир.

Кто бы мне позволил рукоплескать такому оратору за
то, что он непреднамеренно облагодетельствовал Церковь и
Халкидонский Собор, как и распявшие Христа на древе?
Ибо тот факт, что он говорит, что Святые Отцы безукориз-
ненно признали во Христе две природы, мы не приобретем и
за десять тысяч талантов; ведь мы обнаружили, что он еди-
номышленник с нами против признающих во Христе одну
природу.

Вторая выгода для вас обнаружилась, поскольку и сам
блаженный Кирилл учит о двух во Христе природах. Ибо не
это ли означало сказанное [Севиром]: «Даже если это были
выражения самого Кирилла, сказанные им самим».

И третью выгоду нам доставляет этот громкий оратор,
утверждающий, что против болезней и против обнаружен-
ных ересей необходимо готовить лекарства, то есть менять
догматы. «Ибо и блаженные Отцы, говорит он, выстроивши-
еся против ереси Ария, опровергая его, провозгласившего
одну природу во Христе, ясно исповедали в Нем две приро-
ды». Подлинно «как сладки гортани моей слова Твои, лучше
меда устам моим»707. Ибо вижу, что посредством слов уст
своих грешник уловился. Ибо если из-за болезни Ария, про-

706 Прп. Анастасий цитирует слова Севира из 1 Послания к Нефалию.
707 Пс. 118:103.



 
 
 

поведовавшего одну природу во Христе Боге нашем, Святые
Отцы, ниспровергнувшие этот догмат как нечестивый, воз-
вестили две природы, тем более ныне из-за Евтихия, Дио-
скора, Петра [Кнафея], Тимофея, Феодосия, Юлиана, Гайа-
на, Варсонофия, Иакова, величавого начальника этого деся-
тирогого хора Севира и остальных ересиархов, учащих по-
ариански об одной природе во Христе, благоразумно, свое-
временно и справедливо провозглашать две природы, нераз-
дельно соединенные по ипостаси в едином лице Христа.

Очень смешно, как остался незамеченным оратор, своим
выражением избавивший Халкидонский Собор от всякого
упрека: «против возникшей болезни необходимо готовить
лекарства». Как же, мудрейший, ты не защищаешь это реше-
ние вместе с теми, кто собрался в Халкидоне, а являешься
их суровым обвинителем? Ибо когда возникла болезнь Ев-
тихия, говорящего, что Воплощение Христа призрачно и что
тело Его спустилось с неба, и словно в тени и в воображе-
нии созерцаемо на земле и оно иносущно нашему, а скорее
вообще не имеет сущности. Какое же лекарство было смер-
тельным для этой болезни, как не слова о том, что пресвятая
Его душа и плоть является сущностью, соединенной с Богом
Словом по ипостаси, и исповедание, что Он совершенен в
Божестве и Он же совершенен в человечестве, в другой при-
роде?

Изумление же меня охватывает, что Севир совершенно
не трепетал бесстыдным лицом и гнусным языком, осуждая



 
 
 

множество Святых Отцов и не желая пощадить самого свято-
го Кирилла, но полагая, что «После времени Нестория ока-
зались не безопасными и совершенно неверными изречения
древних Святых Отцов, говорящих о двух природах во Хри-
сте». Вследствие чего этот нечестивец объявляет мнение и
суд над древними Отцами, полагая их наставления не дей-
ствующими и отвергнутыми, «даже если это были выраже-
ния самого Кирилла».708

Христос, по словам Павла, «поставил в Церкви, во-пер-
вых, Апостолами, во-вторых, пророками, в-третьих, учи-
телями»709. А антихрист уничтожает и извергает тех, кото-
рых Бог поставил в Церкви Отцами и пастырями; так и ора-
тор Севир, будучи неким учителем учителей, говорит, что
«уже не безопасны слова Святых Отцов».

Впрочем, пусть молчит апостольский муж Дионисий,
пусть молчит Ириней, секира ересей, пусть не говорит Кли-
мент, лоза Христова. Далее, пусть начал бездействовать
Иустин, собственною кровью мученичества запечатлевший
природы Христа. Никого не пощадил этот многомудрый об-
винитель учителей: не постыдился мученичества Евстафия,
не посовестился Григория Чудотворца, не вострепетал перед
подвигами Афанасия, не смутился жительства Василия, пе-
ред которым и демоны трепетали, не почтил [двух] Григори-
ев, которых стыдились эллины, ни воздал чести Епифанию,

708 Слова Севира из 1 Послания к Нефалию.
709 1 Кор. 12:28.



 
 
 

которого устрашались духи, не благоговел перед Иоанном,
перед которым и цари трепетали, не пощадил ни Амфило-
хия, ни Амвросия, ни добродетельного Ефрема, ни Прокла,
ни самого Кирилла, печати Отцов, ни другого какого отца,
которых мы упомянули и которых мы не упомянули. Но он
совершил отступление от всех, говоря, что «Вплоть до вре-
мени Нестория Христос, согласно словам Святых Отцов, по-
знавался в двух природах, после же Нестория Христос стал
одной природой; и слова древних Отцов, ранее называвших
Христа двумя природами, стали бесполезными, непригодны-
ми и богохульными»710; с периодичностью лунных фаз и по
жребию лунатик Севир, предавая Христа, то уподобляет Его
ущербной, то полной луне, то Он оказывается двуприрод-
ным, то Он оказывается единоприродным; ни с того, ни с се-
го Он изменяется и становится другим, подобно зайцам; или,
скажу нечто кощунственное, Он, как беременные женщины,
имеющие то две души, то, после родов, снова одну.

2.  Разумно, полагаю, и в этом изобличить злонамерен-
ность и ложь Севира, начальника десятирогого хора, и ука-
зать, что еще до Нестория появились основатели и начальни-
ки ереси разделения Христа, разделяющие Христа надвое и
называющие Его простым человеком; их основанием и гла-

710 В сохранившихся творениях Севира такой фразы нет. Вероятнее всего, прп.
Анастасий своими словами иронично излагает мысль ересиарха.



 
 
 

вой является Артемон711, как можно узнать из Церковной
истории Евсевия Памфила, написанной до Святого Никей-
ского Собора. Затем, после Артемона, во времена ариан по-
явились Павел Самосатский, Диодор и Феодор Антиохий-
ский, современники [двух] блаженных Григориев, Афанасия
и Василия, нечестиво разделяющие [Христа] надвое, от них
нечестивое учение о разделении [Христа] почерпал Несто-
рий, как свидетельствуют и святой Прокл, и блаженный Ки-
рилл.

Схолия. Ты, любитель знания, обнаружишь
вышесказанное на Святом Ефесском Соборе, потому
что Собор установил согласие между учением Нестория
и Павла Самосатского, жившего за 160 лет до этого и
нечестиво разделявшего Христа.712

711 Артемон, как и Павел Самосатский, упоминается в «Церковной истории»
Евсевия Памфила в 28 главе 5 книги. Артемий является одним из родоначальни-
ков, а Павел – вершиной динамического монархианства, суть которого состоит в
том, что Христос по природе своей не является Богом, а человеком, на которо-
го в момент крещения сходит Дух Божий, Слово, Премудрость Божия (сила Бо-
га, а не Лицо Троицы, отсюда и название – динамисты: δύναμις – сила), как ра-
нее сходило на пророков, только с преимуществом, в большей мере и силе. Соб-
ственно о воплощении у динамистов не может быть и речи. Это было лишь со-
существование Премудрости Божией, Логоса (силы, а не ипостаси Бога) со Хри-
стом – «относительное соединение», «соединение по благоволению». Позднее о
таком относительном соединении по благоволению человечества, но только уже
с совершенным Богом, будет говориться в несторианстве.

712 См.: Свидетельство Константинопольского клира, всенародно возвещенное
всей Церкви, о том, что Несторий единомыслен с Павлом Самосатским, который
за 160 лет до Нестория православными епископами предан анафеме. ACO I, 1,



 
 
 

Итак, пусть скажет мне любитель мудрости Севир, почему
блаженные Отцы, будучи современниками ересиархов Фео-
дора и Диодора, говорили о двух природах во Христе Боге;
ведь и [Павел] Самосатский и выражения Феодора и Диодо-
ра «два лица», «ипостаси», «простой человек» хулили Хри-
ста еще до Нестория. А потому, что Отцы сформулировали
учение о Христе не на время, сообразуясь с лунными фаза-
ми, чтобы в воображении не называть Его меняющим раз-
личные образы, формы и наружность наподобие хамелеона.
Ведь они услышали, как Он говорит: «Видите ныне, что это
Я»713, и «Я не изменяюсь»714.

Впрочем, этот высокомерный начальник десятирога Се-
вир не понял эти слова. Поэтому он сказал: «После Нестория
выражения Святых и древних Отцов исключены и отвергну-
ты»715. Кто, скажи мне, мудрейший, исключил и отверг их?
Ведь ничего такого божественный Кирилл не говорил, но
провозглашает их своими Отцами и соглашается следовать
их учению; и на том самом Святом Соборе против Нестория
привел цитаты Отцов, провозглашающие, что Христос – две
природы в одном лице, в том числе слова и великого Амвро-
сия, говорящие, что «Во Христе есть иная природа»716. И не
1, p. 101sq. ДВС. Т. 1. С. 156–157.

713 Втор. 32:39. Ср.: Лк. 24:39.
714 Мал. 3:6.
715 В сохранившихся творениях Севира такой фразы нет. Вероятно, здесь тоже

ирония прп. Анастасия.
716 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II, 9, 77.



 
 
 

только, но и весьма восхваляет Прокла, своего современни-
ка, ибо в «Толковании на Символ веры» говорит так: «Оди-
наково с нами мыслит христолюбивый сонм Святых Отцов
и сам ныне правящий на престоле святой Константинополь-
ской Церкви благочестивейший и богобоязнейший брат наш
по епископству Прокл»717. Это божественный Кирилл ска-
зал.

Я же к нему от имени Севира воскликну: что ты дела-
ешь, блаженный Кирилл, восхваляя Прокла, после Нестория
говорящего о Христе: «Он нетленно рожден и беспрепят-
ственно вошел, хотя “двери… были заперты”718, Чье сопря-
жение природ узрев, Фома воскликнул: “Господь мой и Бог
мой!”719»720? И снова он в [толковании на слова] «Младенец
родился нам»721 так говорит: «Мысленно раздели природы и
богословствуй таинственное соединение»722. И снова Прокл:
«И один Сын, поскольку природы не разделяются на две ипо-

717 Кирилл Александрийский. Послание 55 (Кирилла архиепископа Алексан-
дрийского на Святой Символ). ACO I, 1, 4, p. 60. ДВС. Т. 1. С. 580.

718 Ин. 20:19.
719 Ин. 20:28.
720 Прокл Константинопольский, свт. Слово 2 (Беседа Прокла епископа Ки-

зического, говоренная в присутствии Нестория в великой Константинопольской
церкви, о Вочеловечении Господа нашего Иисуса Христа, о том, что Святая Дева
Мария есть Богородица и что родившийся от Нее не есть Бог только и не есть
человек только, но Еммануил, который есть вместе Бог и человек неслитно и
непреложно). ACO I, 1, 1, p. 104. ДВС. Т. 1. С. 138

721 Ис. 9:5.
722 Прокл Константинопольский, свт. Толкование на Ис. 9:5.



 
 
 

стаси, но страшное Домостроительство соединило две при-
роды в одну ипостась»723. Хотя Прокл после Нестория учит
об этом, святой Кирилл единодушен с ним, называет его свя-
тейшим и благочестивым и ясно одобряет слова, что во Хри-
сте две природы.

Наконец, пусть «законодатель» Севир покажет нам, кто
исключал слова Святых Отцов о двух природах, и кто из От-
цов научил его говорить, что против возникших язв ересей
нужно менять учение о Христе: то Он двух природ, то од-
ной; то надо говорить, что Христос познаваем тленным, то –
нетленным; то Он – одно лицо, то – два; то Он одного вида,
то – двух; и, таким образом, до скончания века носить ту-
да-сюда Христа, словно некий мяч, который перебрасывают
из стороны в сторону играющие дети.

И этот оратор не стыдится, устанавливая эту [изменчи-
вость Христа], но представляет в своем следующем слове та-
кие рассуждения и образы: «Если некий лучший врач запре-
щает больным чумой, охватившей некоторый город, питье
некой воды, никто же не сможет выступить против слов его:
мол, врачи из отцов наших позволяют пить эту воду» 724.

Эти слова Севира означают примерно следующее: «Так
как обнаружилась язва Нестория, я, как лучший и един-
ственно мудрый врач, не разрешаю вам пить воду жизни, ко-
торая есть учение Отцов, утверждающее во Христе две при-

723 Прокл Константинопольский, свт. О Воплощении, II.
724 Севир Антиохийский. 1 Послание к Нефалию, I, 13–17.



 
 
 

роды, пусть даже врачи из Святых Отцов завещали вам упо-
треблять эту животворящую воду».

Если бы он был здесь, я сказал бы ему: «О человек! Сам
блаженный Кирилл одобрял Святых Отцов, называвших две
природы во Христе, как я говорил чуть раньше, и особенно
– Павла Эмесского: когда тот прибыл в Александрию от ли-
ца всех епископов восточных Церквей, поднялся на амвон
в Александрийской Церкви и провозгласил, что во Христе
две природы соединены в одной ипостаси, то блаженный Ки-
рилл, весьма возрадованный, сказал: «Да возвеселятся небе-
са, да радуется земля! Вот, послушайте! Мы почерпали во-
ду жизни из святого источника благочестивого отца Павла,
который растолковал нам великое таинство истины»725. Вот,
божественный Кирилл называет слова о двух природах во-
дой жизни, от которой нам запрещает пить софист-врач Се-
вир».

Когда я это сказал, Севир, выйдя на середину, говорит:
«Но поэтому-то я с остальными отцами отбросил даже уче-
ния Кирилла, назвав их неприемлемыми после Нестория,
пусть даже они были изречены устами самого Кирилла». –
«И откуда у тебя такие полномочия и такая дерзость, что ты,
когда ты умышляешь против нас, можешь пользоваться сло-
вами святого Кирилла, приводя нам там и сям высказанное
им изречение: «единая воплотившаяся природа Бога Сло-

725 Кирилла епископа Александрийского о Павле, говорившем прежде, и о Во-
площении Господа. ACO I, 1, 4, p. 15. ДВС. Т. 1. С. 540.



 
 
 

ва»?» – «Не эти слова мы отвергли, говорит Севир, а другие,
говорящие о двух природах во Христе».726

Хорошо научился Севир у иудейских, эллинских и араб-
ских учителей, часть из Священных Писаний принимая,
часть же из них отбрасывая, как делают и дети манихеев.
И все же, если против язв возникающих ересей должно из-
менять учение о Христе и истине, и из-за Нестория стали
неприемлемыми слова о двух природах, то совсем непри-
годным и бесполезным ныне станет и выражение «единая
воплотившаяся природа Бога Слова» из-за десяти ересей
указанного десятирога, проповедующего умаление, нереаль-
ность и отрицание человечества Христа. О горе мне! Какая
беда и что делать мне, не знаю! «Ибо из-за язвы Нестория»,
говорит [Севир], «две природы Христа отвергнуты и стали
неприемлемыми»; в свою же очередь из-за Евтихия, Диоско-
ра и Феодосия будет совсем отвергнуто выражение, говоря-
щее об одной природе Его Божества и человечества. И тогда
проповедь станет пустой и вера тщетной727, и пропадет бла-
гочестие, став продажным.

Так вот, поскольку Севир, который изобличен как некий
новый современный антихрист, говорящий: «Дана мне вся-
кая власть на небе и на земле»728, совершил низвержение

726 Диалог составлен из слов Севира Антиохийского из 1 Послания к Нефалию,
I.

727 Ср: 1 Кор. 15:14–17.
728 Мф. 28:18.



 
 
 

Святых Отцов, то давай поразим его десятирога, установив
из пророческого и евангельского Писания, что одно есть
природа, а другое – лицо, и что природа и лицо – не одно
и то же.



 
 
 

 
Глава восьмая

 
1. Доказательство из Ветхого и Нового Завета, что

природа и лицо – не одно и то же.
При всецарственном восседании Христа Бога на высоком

и преславном престоле во святой вселенской и апостольской
Православной Церкви нашей, при предстоянии Ему всех
высших ангельских сил, в окружении всех от века святых
патриархов, пророков, евангелистов и апостолов, на руках
внеся священные и божественные письмена Ветхого и Ново-
го Завета, сперва же, как первую [из Священного Писания],
первую книгу закона Моисея, и выйдя на середину, откроем,
что святая Церковь не поаристотелевски, а по-богословски
учит о роде, то есть о природе: «И сказал Бог: да произрас-
тит земля зелень, траву, сеющую семя дерево плодовитое,
приносящее по роду своему плод, в котором семя его на зем-
ле. И стало так. И произвела земля зелень, траву, сеющую
семя по роду ее, и дерево, приносящее плод, в котором семя
его по роду его»729. И снова далее: «И сказал Бог: да произве-
дет вода пресмыкающихся, душу живую; и птицы да поле-
тят над землею, по тверди небесной. И сотворил Бог рыб
больших и всякую душу животных пресмыкающихся, кото-
рых произвела вода, по роду их, и всякую птицу пернатую

729 Быт. 1:11–12.



 
 
 

по роду ее»730. И снова: «И сказал Бог: да произведет земля
душу живую по роду ее, скотов, и гадов, и зверей земных по
роду их. И стало так. И создал Бог зверей земных по роду
их, и скот по роду его, и всех гадов земных по роду их»731.

Вот слова Господа и Бога! Творец всего по-богослов-
ски назвал различное бытие предметов (и одушевленных, и
неодушевленных, и пернатых, и плавающих, и пресмыкаю-
щихся) различными родами, то есть природами, а не по-ари-
стотелевски и по-гомеровски различными лицами, как бы
научая нас, что иной род, то есть иная природа у трав, и иной
род, то есть иная природа у пресмыкающихся, и иной род, то
есть иная природа у зверей, и иной род, то есть иная природа
у людей, и иной род, то есть иная природа у бесов, как гово-
рит о них Христос: «сей же род изгоняется только молит-
вою и постом»732. Вследствие чего и Павел говорит о едино-
сущии по плоти нас и Христа, наставляя афинских филосо-
фов: «мы Его и род»733. Однако Севир отвечает отказом как
Моисею, так и Павлу, не принимая именования природы ро-
дом.

Итак, через нас посрамляет его брат Божий Иаков в сво-
ем Соборном Послании, как брат Божий возглашая братское
и согласное Богу; ибо то, что Бог через Моисея назвал ви-

730 Быт. 1:20–21.
731 Быт. 1:24–25.
732 Мф. 17:21.
733 Деян. 17:28.



 
 
 

дом, то Иаков назвал естеством: «всякое естество зверей и
птиц, пресмыкающихся и морских животных укрощается
и укрощено естеством человеческим» 734. Вот ясно брат Хри-
стов назвал тебе разные роды разными естествами.

Вследствие этого и весь сонм Святых Отцов может назы-
вать [вещи] разной сущности и разной природы [вещами]
«разного рода». Стало быть, говорящие, что во Христе после
соединения одна природа, то есть один вид, по всякому гово-
рят, что или Божество сродно плоти, превратившись в тварь,
или наоборот, плоть стала сродной и единосущной Святой
Троице, что невообразимо и невозможно. «Если же не еди-
носущно тело Слову, то во Христе есть одна и есть совсем
другая природа»735, как всемудрый Кирилл, защищаясь пе-
ред Восточными, указал в Константинополе Евлогию.

Схолия. Кирилл в Сокровище говорит, что иной
сущности значит иного рода, и Григорий [Богослов]
в Слове на Богоявления736, [начинающемся словами]
«Опять Иисус мой», свидетельствует родство737

Святого Духа и Бога Слова, подобно тому, как и
Гавриил говорит Богородице: «Вот и Елисавета,

734 Иак. 3:7.
735 Памятная записка архиепископа Кирилла пресвитеру Евлогию, находяще-

муся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. 1. С. 552.
736  Прп. Анастасий имеет в виду «Слово 39. На святые светы явлений

Господних», посвященное празднику Богоявления, в котором свт. Григорий
Богослов четко сформулировал троичное богословие.

737 Т. е. единство рода, или природы (Божественной).



 
 
 

родственница738Твоя»739.

2. Однако закончим на этом, чтобы перейти к следующе-
му. А именно, вслед за Моисеем выйдя на середину боже-
ственнейшего и владычественного собрания святых проро-
ков и апостолов, сам всемудрый Соломон ясно нам в Вет-
хом Завете изложил учение о природе в своей книге Премуд-
рость: «Суетны по природе740все люди, у которых нет веде-
ния о Боге»741. Что значит «по природе»? То же, что «поис-
тине»742; ибо природа, как говорят богодухновенные Писа-
ния, есть истина вещей. Ради неразумных меняю слова Со-
ломона и говорю: «Суетны по лицу все люди, у которых нет
ведения о Боге»; однако совершенно несуразно выражение
«суетны по лицу», в отличие от – «суетны по природе». По-
тому что не одно и то же природа и лицо.

И ведь об этом у нас уже сказано в Оправдательном то-
мосе к народу, и я этого не забыл. Но поскольку я веду речь о
ране, о затяжном гниении и о занозе, причинившей зловон-
ную язву (особенно в канавах и рвах Толонама743 и египет-
ских стран), то не следует бояться сказать то же самое, чтобы

738 Т. е. одного рода.
739 Лк. 1:36.
740 φύσει
741 Прем. 13:1.
742 ἐν ἀληθείᾳ
743 τῶν θολονάμων. Тут либо неизвестное сейчас собственное имя некоей об-

ласти, либо описка и должно стоять вместо этого слова, как в некоторых ману-
скриптах «Путеводителя»: «наполненных пылью и грязью».



 
 
 

заменой слов из Священного Писания убедить неразумных,
что природа и лицо – не одно и то же.

Итак, давайте снова при помощи перестановки слов рас-
смотрим выражение блаженного апостола Иакова: «всякое
естество зверей и птиц, пресмыкающихся и морских живот-
ных укрощается и укрощено естеством человеческим» 744. Не
сказал: «лицом человеческим», ведь человечество – не одно
лицо, а множество лиц, природа же одна. И поэтому говорит:
«естеством человеческим».

Когда я это говорил, вышел на середину божественный
ритор вселенной Павел, неся Послание к Римлянам, в кото-
ром он нас учит: «ибо когда язычники, не имеющие закона,
по природе745законное делают»746. Что значит «по природе»,
если не «поистине»747? Давайте изменим выражение: «ибо
когда язычники, не имеющие закона, по лицу законное дела-
ют». Но сказанное совершенно несуразно, потому что при-
рода не есть лицо.

Схолия. Никто не исполняет закон Божий по
естеству748, но по свободному выбору, хотя, если бы
исполнение Божиих заповедей было естественно749,

744 Иак. 3:7.
745 φύσει
746 Рим. 2:14.
747 ἐν ἀληθείᾳ
748 ἐκ φύσεως
749 ἐκ φύσεως



 
 
 

то все бы согласились. Потому что и здесь вместо
«поистине»750 сказано «по природе»751.

Ибо опять сказано: «и необрезанный по природе752исполня-
ющий закон (то есть необрезанный из язычников поистине753

исполняющий закон) не осудит ли тебя, преступника зако-
на при… обрезании»754.

И снова: «Ибо если Бог не пощадил природных755ветвей (то
есть истинно756 соединенных с корнем), то смотри, поща-
дит ли и тебя»757, снискавшего истину. Опять давайте лов-
ко изменим это выражение и скажем: «Ибо если Бог не по-
щадил личных758 ветвей». Каких таких личных, скажи мне?
Где вообще в этом выражении смысл и согласование? Итак,
природа не есть лицо.

«Ибо если ты отсечен от дикой по природе759маслины (то
есть поистине760 от неверия) и не по природе привился к хо-
рошей маслине, то тем более сии природные привьются к

750 ἐν ἀληθείᾳ
751 φύσει
752 ἐκ φύσεως
753 ἐν ἀληθείᾳ
754 Рим. 2:27.
755 κατὰ φύσιν
756 κατὰ ἀλήθειαν
757 Рим. 11:21.
758 κατὰ πρόσωπον
759 κατὰ φύσιν
760 κατὰ ἀλήθειαν



 
 
 

своей маслине»761.
Схолия. Неверие названо «дикой маслиной», никто

ведь не является неверующим по природе, но по
свободному выбору. Потому что и здесь «по природе»
стоит вместо «поистине».

Когда я это говорил и старался различными доказатель-
ствами от Писания установить, что природа и лицо не одно и
то же, снова взял мою руку святой апостол, вручив свое Пер-
вое Послание к Коринфянам, в котором он опять ясно нас
учит, что природа обозначает ничто иное, как саму истину
вещей762. Порицая некоторых женщин, молящихся с непо-
крытой головой, он говорит: «Рассудите сами, прилично ли
жене молиться Богу с непокрытою [головою]? Не сама ли
природа учит вас»763, то есть, не само ли обстоятельство764?
Если мы переиначим и произнесем вместо «природа»: «не
сама ли ипостась учит вас?», разве это выражение вообще
имеет стиль и согласование? Конечно, нет, потому что при-
рода не одно и то же, что лицо и ипостась.

Однако риторы – начальники Севирова десятирога – об
этом никак не подумали: в словах о природе, ипостаси и ли-
це они не упомянули ни Моисея, ни Соломона, ни Христа,
ни Иакова, ни Павла. Ибо если нечестивцы познали бы их,

761 Рим. 11:24.
762 τῶν πραγμάτων
763 1 Кор. 11:13–14.
764 τὸ πράγμα



 
 
 

то, пожалуй, не злословили бы Христа славы, говоря: «Нет
безличной природы, ведь природа и лицо – одно и то же».

Они считают, что Халкидонский Собор, точнее же Свя-
тые Отцы, сказавшие о двух нераздельных природах во Хри-
сте, непременно говорят и о двух у Него лицах, что согласно
с Несторием, и поэтому праведный судья Севир уничтожил
их.

Итак, что природа не есть лицо, достаточно показало сло-
во из Ветхого и Нового Завета. Итак, замена слов даже в са-
мом Священном и божественном Писании продемонстриро-
вало, что нельзя называть лицо природой. Многие безумцы
говорят, что природа и лицо – одно и то же, вы же слушайте
тех, кто говорит разумно.

3. Прочитаем следующие вопросы и ответы.
Вопрос: Бог, проклиная Каина765, проклял всю человече-

скую природу или одну ипостась, то есть лицо?
Ответ: Очевидно, что только лицо согрешившего Каина,

потому что природа и лицо – не одно и то же.

Вопрос: Ной, сказавший своему сыну, который открыл
его наготу: «проклят и раб рабов будет Ханаан»766, общую
природу трех сыновей проклял или одно из трех лиц?

Ответ: Ясно, что только лицо Хама, потому что природа

765 Ср.: Быт. 4:11.
766 Ср.: Быт. 9:25.



 
 
 

и лицо – не одно и то же.

Вопрос: Когда Енох был возносим Богом767, вся челове-
ческая природа была возносима или одно только лицо?

Ответ: Несомненно, что только лицо Еноха, потому что
природа и лицо – не одно и то же.

Подобно и Христос, ниспровергая Иуду 768, не всю апо-
стольскую природу ниспроверг, а одно лицо, потому что при-
рода и лицо – не одно и то же.

Чтобы противники не решили, что мы рассказываем бас-
ни, давайте перейдем к самому употреблению касательно Бо-
га слова «лицо» в  божественном Писании. Ибо написано,
что после той необыкновенной борьбы Богом вдохновлен-
ный Иаков назвал то место «Вид Божий769; ибо я видел Бо-
га лицем к лицу, и сохранилась душа моя»770. Пусть скажет
мне сейчас философ Севир, говорящий, что природа и лицо
– одно и то же, разве возможно было Иакову вместо слов «я
видел Бога лицем к лицу» сказать: «я видел Бога природой
к природе, и сохранилась душа моя»? Никак нельзя, потому
что природа и лицо – не одно и то же.

Получи, иаковит, и другой камень, брошенный Иаковом,
ибо он сказал брату своему Исаву: «я увидел лице твое, как

767 Ср.: Быт. 5:24.
768 Ср.: Мф. 27:3-10.
769 В греческом и славянском тексте. В еврейском и русском тексте: «Пенуэл».
770 Быт. 32:30.



 
 
 

бы кто увидел лице Божие»771. Вот опять он сказал «лицо»;
невозможно ведь было бы сказать: «я увидел лице твое, как
бы кто увидел природу Божию», потому что природа и лицо
– не одно и то же.

Сказано снова в Исходе: «И видели сыны Израилевы, что
сияет лице Моисеево, и полагали на него покрывало» 772. Итак,
закрывая лицо Моисея, разве они всю его природу (то есть
целый род Израиля) закрывали? Никак нет, потому что при-
рода и лицо – не одно и то же.

И снова, когда говорит, что возле тернового куста «Мои-
сей закрыл лице свое, потому что боялся» 773, невозможно
было сказать, что «Моисей закрыл природу свою», потому
что природа и лицо – не одно и то же.

И когда пророк обращается к Богу: «просвети лице Твое,
и спасемся»774, не мог он сказать: «просвети природу Твою,
и спасемся», потому что природа и лицо – не одно и то же.

Но и снова обращаясь с молитвой ко Господу и говоря:
«взыска Тебе лице мое»775, не мог он сказать: «взыска Тебе
природа моя»; ибо не природа человеческая тогда искала Бо-
га, но Давид, потому что природа и лицо – не одно и то же.

И опять говоря к Богу: «Аз же правдою явлюся лицу Тво-

771 Быт. 33:10.
772 Ср.: Исх. 34:35.
773 Исх. 3:6.
774 Пс. 79:4.
775 Пс. 26:8.



 
 
 

ему»776, не мог он изменить фразу и сказать: «Аз же правдою
явлюся природе Твоей», ибо это невозможно. Итак, природа
и лицо – не одно и то же.

И Исаия, говоря: «лица Моего не закрывал от поруганий
и оплевания»777, не мог сказать: «природы Моей не закрывал
от поруганий и оплевания», потому что природа и лицо – не
одно и то же.

И когда говорит: «Я держу лице Мое, как кремень»778, не
мог сказать: «природу мою», потому что природа и лицо –
не одно и то же, как пустословит Севир.

4. Я не говорю, что природа Бога невидима, а лицо Его
– видимо (долой нелепость), но только желаю показать ере-
тикам различие слов: не всегда, когда сказано «природа»,
можно сказать «лицо» и, опять же, не всегда, когда сказа-
но «лицо», можно сказать «природа». Я попытаюсь показать
это сейчас из Евангельских и Апостольских, а не эллинских
преданий.

Ведь Сын Божий сказал: «Смотрите, не презирайте ни
одного из малейших сих; ибо говорю вам, что Ангелы их все-
гда видят лице Отца Моего, Который на небесах» 779. Если
природа и лицо – одно и то же, изменяю выражение и говорю:
«Ангелы их всегда видят природу Отца Моего, Который на

776 Пс. 16:15.
777 Ис. 50:6.
778 Ис. 50:7.
779 Ср.: Мф. 18:10.



 
 
 

небесах». Но это невозможно и совершенно невероятно, так
как Сам Бог Слово учит нас: «Бога не видел никто никогда;
Единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил» 780. Гово-
ря же: «никто Бога не видел», Он не только о людях сказал,
но и об ангелах. Итак, пусть скажет акефал, как, видя лицо,
ангелы не видят природы Отца, если в самом деле, как вы
говорите, природа и лицо – одно и то же?

Послушай снова Павла, который ясно учит, и оставь твое
вздорное часто повторяемое выражение, что природа и лицо
– одно и то же. Ведь о чистых сердцем говорит он к Корин-
фянам: теперь они видят Бога «как в [тусклом] стекле, га-
дательно», в будущем же веке «лицем к лицу»781. Скажи мне
сейчас, говорящий, что природа и лицо – одно и то же, разве
можно изменить выражение и сказать: «Тогда же природой
к природе увидят праведные Бога»? Долой! Ведь сам боже-
ственный Павел свидетельствует о Боге: «Которого никто из
человеков не видел и видеть не может»782. Потому что при-
рода и лицо – не одно и то же.

И множество других таких же мест, где сказано о лице
и в которых говорится, что Бог открывается как бы в неко-
ем образе и прообразовательном видении, есть в божествен-
ном Писании, но нигде при этом не сказано о Его природе
или сущности; ведь во всем Ветхом и Новом Завете ты не

780 Ин. 1:18.
781 Ср.: 1 Кор. 13:12.
782 1 Тим. 6:16.



 
 
 

найдешь именования или указания на природу или сущность
Божию, но все явления невидимого Бога, прообразовательно
и прикровенно открывавшие изображение лица, не являли
природу или сущность Божию; так, например, Даниил видел
лицо «Ветхого днями и другое лицо: с облаками небесными
шел как бы Сын человеческий»783, и Исаия в образе и виде че-
ловеческого лица видел явление «Господа, сидящего на пре-
столе высоком и превознесенном» 784, не Божественную при-
роду созерцая, но как бы в некоем образе, так что они могли
видеть и в силу этого постигали явление им в человеческом
виде невидимого и неописуемого Бога.

Если же природа и лицо – одно и то же, то почему пророк
не говорит к Богу: «Не отврати природы Твоей от мене», но:
«Не отврати лица Твоего от мене»785; и снова: «Просвети
лице Твое на раба Твоего»786; и опять: «Не отвержи мене от
лица Твоего»787; и снова: «Знаменася на нас свет лица Тво-
его, Господи»788? И вообще, божественное Писание, во мно-
жестве мест называя лицо Божие, нигде не говорит о приро-
де Божией. Потому что ясно, что природа и лицо – не одно
и то же.

783 Дан. 7:9-13.
784 Ис. 6:1.
785 Пс. 26:9; 101:3; 142:7.
786 Пс. 30:17; 118:135.
787 Пс. 50:13.
788 Пс. 4:7.



 
 
 

Возражение еретика. «Но божественное Писание упо-
требляет слова и не в собственном смысле, – говорит он, –
так что мы можем услышать, что оно приписывает Богу, на-
пример, лицо, а также и руки, крылья, глаза, уста и остальные
члены, хотя Божество бестелесно, не имеет лица и неопису-
емо».

Когда еретик говорит это, я соглашаюсь с этим, но в свою
очередь снова спрашиваю: «Почему во многих местах назы-
вая не в собственном смысле и аллегорически лицо Бога, бо-
жественное Писание никак не называет в Нем природу или
сущность, ни в не собственном смысле, ни аллегорически,
ни символически, хотя, как вы говорите, природа и лицо –
одно и то же? Потому что всем, пожалуй, ясно, что природа
и лицо – не одно и то же, как мы показали с помощью боже-
ственного Писания Ветхого и Нового [Завета].

Если же ты спросишь: “Ради чего блаженные пророки во
всем божественном Писании взыскали, молитвенно просили
и ожидали явление и пришествие Лица Бога, а не природы?”,
то послушай об этом и отеческое слово, и верь, и не возра-
жай; ибо необычное “слово сие и всякого принятия действи-
тельно достойно”789.

Ведь блаженные пророки и патриархи действием Святого
Духа знали, что не общая природа Святой Троицы, не всеце-
лая полнота Трех Лиц – Отца и Сына и Святого Духа – на-
мерена в последние времена явиться на землю и воплотить-

789 Ср.: 1 Тим. 1:15; 4:9.



 
 
 

ся, но одно Лицо, а именно Бог Слово; поэтому не сказали
они, что Троичная сущность Бога сойдет к людям, но воз-
вещали и молитвенно испрашивали явление Лица Бога, яс-
но и отчетливо взыскуя Лицо Бога Слова и пришествие Его
на землю, и обращаясь к Нему: «просвети лице Твое, и спа-
семся»790, «взыска Тебе лице мое, лица Твоего, Господи, взы-
щу»791, «будь милостив к нам и благослови нас, освети нас
лицем Твоим»792, и снова: «Просвети лице Твое на раба Твое-
го»793, то есть на человека, которого создал. Пророки возве-
щают пришествие отдельного Божественного Лица, то есть
Единого от Святой Троицы, то есть Бога Слова, а не общей
природы; и, если нужно сказать яснее, они возвещают при-
шествие восуществленного Лица Бога, а не общее воплоще-
ние Трех Лиц Триипостасной Троицы. Потому что природа
и лицо – не одно и то же, как много раз я говорил».

5. После приведенных мною из божественного Писания и
пророков слов я опасаюсь, тревожусь и боюсь, как бы Севир,
раздраженный таковыми обличениями, не выскочил бы из
гроба с мертвецами, не созвал бы свой десятирог, не собрал
бы собор и не опроверг бы, не отверг бы Христа, Моисея,
Павла, пророков и евангелистов, как это сделал ранее с учи-
телями, и не стал бы так законодательствовать: «До Несто-

790 Пс. 79:4; 79:8; 79:20.
791 Пс. 26:8.
792 Пс. 66:2.
793 Пс. 30:17; 118:135.



 
 
 

рия слова Христа, пророков и апостолов были верны и на-
дежны, а со времени Нестория отвергнуты; и более уже не
является надежным Ветхий и Новый Завет, не говорящий,
что природа и лицо – одно и то же. Ибо против возникших
ересей необходимо изменять и отменять божественное Пи-
сание, как и писания Отцов, – то принимать, то отвергать
его».

Стеная и смущаясь, Севир, однако делает это; он именно
таким способом объявит недействительными слова Святых
Отцов о двух природах Христа: не по-апостольски, а по-эл-
лински представляя природу. Потому что, если бы он, как и
святая Церковь, последовал Павлу, то ничего другого не смог
бы сказать, кроме того, что природа есть истина вещей794;
ведь как мы можем понять слова апостола: «и мы были по
природе795чадами гнева»796? Что значит «чада гнева по приро-
де», если не «чада гнева поистине797»? Я мог бы относитель-
но этого даже из Святых Отцов подтвердить выражение, что
ничего другого не обозначает природа, как истину. Но я бо-
юсь, не скажет ли мне Севир, что из-за Нестория отвергнуто
и это выражение.

Тогда давай из этого времени, сотрясаемого нечестивым
Несторием, выставим само светило – воспеваемого сонмом

794 τὴν τοῦ πράγματος ἀλήθειαν
795 φύσει
796 Еф. 2:3
797 ἐν ἀληθείᾳ



 
 
 

Отцов блаженного Кирилла, по-апостольски учащего, что
природа есть истина. Он потому и является светилом, что, в
различных местах говоря о Христе: «природное рождение»
и «природное соединение», в этом на возражения Феодорита
против этих слов богомудрый Кирилл по-апостольски гово-
рит в Апологии на двенадцать анафематизмов , что истин-
ное значит природное.

Притом и обычное употребление у египтян и алексан-
дрийцев слова «естественно»798 означает именно истину ве-
щей; поэтому один к другому в беседе для подтверждения
говорит: «Естественно тебе говорю», то есть истинно. Разве
можем мы изменить это выражение и сказать: «Лицом799 те-
бе говорю»? Ни в коем случае, ибо фраза совсем не согласо-
вана. Потому что природа и лицо – не одно и то же.

Не насмехайся над сказанным. Ведь из апостольского
Предания я принял, что природа означает истину и что при-
рода и лицо – не одно и то же. Ты сказал мне, что блаженный
мученик Петр проклял в Александрии нечестивого Ария,
сказав: «Арий и сейчас, и в будущем веке отделен от славы
Сына Божия»800. Итак, скажи мне, это проклятие направле-
но на одно лицо или на общую природу? Очевидно, что на
лицо только Ария. Говоря же, что природа и лицо – одно и

798 φυσικά
799 προσωπικά
800 Сщмч. Петр Александрийский (310) отлучил Ария от Церкви за то, что тот

признал правоту мелитиан.



 
 
 

то же, вы подлинно оказываетесь под этим общим прокля-
тием, в равной степени и под всеми другими проклятиями,
ниспосланными на лица язычников или еретиков; но не та-
ково слово истины. Ведь, если одно лицо человека покры-
то проказой, нельзя сказать, что вся человеческая природа
больна проказой; и когда общая человеческая природа зали-
та потопом, нельзя сказать, что потоплено лицо лишь неко-
торого человека; опять же, если владелец лишился имуще-
ства801, нельзя сказать, что он лишился лица. Ибо лицо, как
я многократно говорил, обозначает частное, а природа – об-
щее, а также истину вещей, как мы установили из Предания
Закона, пророков, Господа, евангелистов, апостолов, учите-
лей и проповедников [Церкви]. Следуя этому правилу, со-
борная Церковь говорит, что во Христе Боге две неслитно и
нераздельно соединенных по ипостаси природы, то есть две
истинных вещи – Божество и человечество.

Итак, если, как многообразно и многократно установило
Слово, природа есть истина, то все, кто не называет челове-
чество Христа природой, а только Его Божество, утвержда-
ют, что плоть и душа Христа не истинны. Если они истинны,
то ясно, что являются природой, а если не являются приро-
дой, то не истинны. Если Христос был поистине человеком,
то Он – человек по природе и Бог по природе и после соеди-
нения, по природе, то есть поистине тварный и по природе,
то есть поистине Сам Творец. Не отрицай, еретик, природу

801 οὐσία



 
 
 

плоти, ибо ты отрицаешь ее реальность. Ведь природа есть
истина, есть реальность. Если Христос имеет однородную,
однообразную природу, то Он истинно, реально существует
в одном образе, а в другом образе – ложно; а если Он ис-
тинно, реально существует и в Божестве, и в человечестве,
то ясно, что Он имеет две истинные, реальные природы, что
природа есть истина, есть реальность.

Нечестивцы Арий и Савеллий были ранее наказаны за то
в триадологии, за что затем Несторий и Севир – в учении
о Домостроительстве. Действительно, Савеллий, придумав
слияние, сказал, что в Божестве одна ипостась Отца и Сына
и Святого Духа, а нечестивый Арий напротив, думая воевать
с Савеллием, сказал, что у единосущной Троицы три разно-
родные сущности. Святая же Церковь, выбрав царственный,
Божий путь, отвергла Савеллиево слияние и Ариево разде-
ление, и говорит, что Святая Троица – три Лица, а не одно
лицо, благочестиво определяя, что у Них одна сущность, а
не три сущности. Когда затем опять нечестивый Несторий
учил, что во Христе два лица, а злополучный Севир говорил
об одной природе Христа, тогда Святая Церковь одинако-
во отвергла и Несториево разделение, проповедав одно лицо
Христа, и точно так же отвергла Севирово слияние, уча, что
единый и единственный Христос Сын Господь Иисус есть
две неслитно и нераздельно соединенных по ипостаси при-
роды, одинаково отвращаясь и Севирова слияния, и разде-
ления нечестивого Нестория.



 
 
 

Итак, соборная Божия Церковь учит о Христе не по-ари-
стотелевски и не по-эллински, а, как я многократно гово-
рил, согласно евангелистам и апостолам, «не в убедительных
словах Пифагорейской мудрости»802, «чтобы не упразднить
креста Христова»803. Ведь Аристотель говорит, что природа
есть начало движения и покоя804, а благочестивое апостоль-
ское Предание признает, что в Божественной природе нет ни
начала движения, ни покоя, то есть завершения [движения].
Поэтому Евангельская вера говорит, что природой является
сама вещь, истинно, реально существующая; ведь не суще-
ствующее поистине и по сущности – это, очевидно, то, что
в воображении и в фантазии, то есть что не существует. Мы
уже показали, насколько это в наших силах, с помощью со-
поставления написанного о природе и вещах, что одно есть
природа, а другое – ипостась, то есть лицо.

Однако, противник непременно будет опровергать наши
рассуждения и доказательства, думая поставить нас в затруд-
нение собственными соображениями, сопоставляя трудные
места из Отцов. Но чтобы нам не идти тем же Севировым
путем, уводящим от сонма Святых Отцов, путем опроверже-
ния их слов, давай мы докажем и с помощью Отцов и, одно-
временно, с помощью Соборов, что одно есть общее у всякой

802 Ср.: 1 Кор. 2:4.
803 1 Кор. 1:17.
804 Аристотель. Физика II, 1: 192b 13–21; VIII, 3: 253b 8–9; Метафизика VI,

1: 1025b 20.



 
 
 

природы всего существующего, что есть на небе и на зем-
ле, и, напротив, иное есть частное у личной ипостаси. Мы
приведем доказательства не из одних святых уст, не из сот-
ни, а из уст трехсот восемнадцати Отцов, среди которых бы-
ло много Христовых мучеников, много исповедников. Мо-
жет быть, порицающие нас Севир и его единомышленники
умолкнут, постыдясь такого количества.



 
 
 

 
Глава девятая

 
1.  О природе и ипостаси: из Святого Никейского

Собора.
Когда-то некая двоица плевел (как бы некие Анна и Ка-

иафа или Пилат и Ирод) породила злой плод – ересиархов,
злословящих Бога; я имею в виду Ария и Савеллия, учите-
лей Севира (они говорят, что природа и лицо – одно и то
же: Савеллий говорит, что во Святой Троице одно лицо и
одна сущность, а Арий – что три лица и три сущности; при
этом оба утверждают, что природа и лицо – одно и то же).
Их нечестие и таковой образ мыслей опроверг Святой и бла-
женный, первый из рожденных Святым Духом805 Вселенский
Никейский Собор трехсот восемнадцати прославленных От-
цов, ясно нас наставляющий, что одно есть сущность, или
природа, а другое – ипостась, и провозгласивший: «Говоря-
щих же, что было время, когда не было Сына Божия, что
Он не существовал до рождения и что произошел из не су-
щего, или утверждающих, что Сын Божий из иной ипостаси
или сущности, или что Он преложим или изменяем – тако-
вых предает анафеме Святая Соборная и Апостольская Цер-
ковь»806.

Наконец, подпадают под осуждение этого Святого и бла-
805 πρωτότοκος τοῦ ἁγίου πνεύματος
806 Соборное изложение веры I Вселенского Собора. ДВС. Т. I. С. 70.



 
 
 

женного Собора как виновные и заслужившие наказание за
собственное злословие Севиры и Диоскоры, и весь синедри-
он их суетного десятирога, говорящего, что природа и ипо-
стась, то есть лицо – одно и то же. Ведь вот ангельский сонм
Святых Отцов учит, что одно есть сущность, а ипостась –
другое: они ведь не сказали: «говорящих: из иной ипоста-
си, то есть807 сущности», но «говорящих: из иной ипостаси
или808 сущности», ясно нас уча, что одно есть ипостась, а
сущность – другое. И не остановили на этом речь, но снова
повторяют такое же выражение, удвоением утверждая и уси-
ливая его: «Ибо мы созерцаем Отца как Отца, Сына как Сы-
на и Святого Духа как Святого Духа, одну сущность, три же
Ипостаси»809. Не сказали: «три сущности, то есть три ипо-
стаси», не сказали: «три природы и три лица», как говорят
безумцы, но: «одну сущность, три же ипостаси», тем самым
говоря, что одно есть сущность, а ипостась – иное.810

Вот основание веры Отцов! Вот корень, начало и крае-
угольный камень благочестия! Вот светочи и глашатаи ис-
тины! Вот незыблемые столпы и непобедимые бойцы! Вот
духоносные пророки и мужи, равные ангелам! Они говорят,
что одно есть природа, а ипостась – другое. Кто же может

807 ἤγουν
808 ἤ
809 Ср.: О том, как надлежит разуметь три Лица в Едином Божестве Отца и

Сына и Св. Духа. (ДВС. Т. I. С. 70–71).
810 Прп. Анастасий в этом абзаце воспроизводит аргументацию свт. Василия

Великого из его Послания 125.



 
 
 

опровергнуть этот канон, орос и закон? Я же убежден и ве-
рую в то, что на этом Святом Соборе присутствовали бо-
гоносные мужи, имеющие от Бога пророческую и апостоль-
скую степень и власть и могущие со всем дерзновением ска-
зать: «если бы и Ангел с неба стал благовествовать к Церк-
ви не то, что мы благовествовали и проповедовали ей, да
будет анафема ему и его проповеди»811.

Итак, пусть не боится Соборная Церковь, имеющая три-
ста восемнадцать святых защитников и единомышленников,
говорящих, что одно есть природа, а ипостась – другое: ибо
«врата ада не одолеют»812 и не уничтожат этот орос и закон.
А поэтому, как перед Богом, нелицеприятно и беспристраст-
но говорю, что правомыслящие обнаружат, что Святой Ни-
кейский Собор был против Севира и Диоскора и всех, назы-
вающих природу лицом; и не только, но и против нечести-
вого Нестория, ибо он, подобно Севиру, называет природу
лицом.

Если же природа есть лицо, то напрасно Святой Никей-
ский Собор подверг осуждению Савеллия, говорящего, что
в одной сущности Святой Троицы одно лицо.

Если же природа есть лицо и лицо есть природа, то почему
анафематствован Арий, говорящий, что у трех лиц Божества
три природы?

Если природа означает лицо, то я возвещаю, что Севир

811 Ср.: Гал. 1:8.
812 Ср.: Мф. 16:18.



 
 
 

и Феодосий – это великое несчастье для всех их последова-
телей, говорящих, что Христос из двух природ813; ибо, если
действительно природа и лицо – одно и то же, то они говорят,
что Христос из двух лиц. Итак, как могут порицать Нестория
мыслящие так же, как Несторий? Ведь если Христос из двух
лиц, тогда очевидно, что человеческое лицо предсущество-
вало в утробе, а потом оно соединилось в само Божествен-
ное Лицо Бога Слова.

Если Христос из двух личных природ, и вот имя одного
лица – Бог Слово, тогда говорящие, что природа и лицо –
одно и то же, дают нам еще и название, имя другого лица
Христа; ведь совершенно не может быть лица без имени.

Если вы искренно и беспристрастно утверждаете, что при-
рода и лицо – одно и то же, тогда употребляйте выражение,
что в одной сущности Божества одно лицо, и мы прекратим
спор. Если по числу природ и число лиц, то скажите, что три
природы у трех Лиц Троицы, и мы более не будем вам доку-
чать. Если сущность и лицо – одно и то же, то скажите вы,
называющие Христа единосущным Отцу по Божеству и еди-
носущным нам по человечеству, что Он одного лица с От-
цом по Божеству и одного лица с нами по человечеству, и
мы прекратим с вами воевать. Если природа и лицо – одно
и то же, а число человеческих лиц несметное множество, то

813 Основная монофизитская формула: ἐκ δύο φύσεων πρὸ τῆς ἑνώσεως, μία
φύσις μετὰ τὴν ἕνωσιν (из двух природ до соединения, одна природа после со-
единения).



 
 
 

скажите, что и наших природ множество, и мы умолкнем в
споре.814

Объяви меня слабым, еретик, и неожиданно погибнешь
от камня, как Голиаф. Ты, Севир, исповедуя, что Христос
из двух ипостасей, то есть лиц, очевидно, говоришь, что Он
состоит из Божества и из человечества, ибо они, то есть Бо-
жество и человечество, которые ты называешь ипостасями,
существуют. Итак, когда ты говоришь, что Он, то есть Хри-
стос, после соединения совершенный в Божестве и совер-
шенный в человечестве, то, очевидно, ты богохульствуешь,
исповедуя, что Он из двух ипостасей, то есть лиц, если, как
ты утверждаешь, природа, ипостась и лицо суть нечто одно.

Схолия. Краткое слово православного к
феодосианину: выражение «Христос – совершенный из
Божества и из человечества» защищает благомыслие,
ибо это изречение указывает на две природы.

Схолия. Когда еретик сказал: «[Выражение]
“Он из двух природ” скорее показывает, что из
Божества и из человечества», православный, улыбаясь,
сказал: «Следовательно, добрейший, [выражение] “Он
совершенный в Божестве и в человечестве”, конечно,
означает “Он в двух природах”».

2. Цитаты Святых Отцов, говорящих, что природа
есть одно, а ипостась – другое.

814 Прп. Анастасий применяет метод от противного: сводит аргументы против-
ников к старым триадологическим ересям или откровенному абсурду.



 
 
 

Чтобы противникам не казалось, что мы говорим сами от
себя, пригласим на середину Святых Отцов, говорящих, что
природа есть одно, а лицо – другое. Я не представляю, чтобы
они, испугавшись ниспровержения от Севира, впредь более
не осмеливались бы упоминать выражение о двух природах.

Во-первых, как избранного предпочту божественного Ки-
рилла, поскольку, как они полагают, с помощью него они
пытаются спорить с нами. Ведь он говорил [в Послании]
К Восточным: «Известно, что знаменитые богословы одни
из евангельских и апостольских изречений о Господе обык-
новенно делают общими как принадлежащие одному лицу,
другие же, по причине различия двух естеств, принимают
раздельно»815. Вот отец ясно говорит, что природа и лицо –
не одно и то же.

«Но Кирилл, говорят они, оправдывался [в послании] К
Евлогию по поводу этого выражения».

Схолия. Можно увидеть, что и в этом послании К
Евлогию святой Кирилл сказал, что есть одна и есть
другая природа Божества и плоти Христа816.

В чем оправдывался, скажи мне, еретик? Покажи же, что
замечательный Кирилл уклонился от общения с Восточны-

815 Послание Кирилла архиепископа Александрийского к Иоанну епископу Ан-
тиохийскому, отправленное с Павлом епископом Эмесским. ACO I, 1, 4, p. 17.
ДВС. Т. I. С. 541.

816  См.: Памятная записка архиепископа Кирилла пресвитеру Евлогию,
находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. I. С. 159–161.



 
 
 

ми после этого выражения, но ты не сможешь показать это-
го817. Следовательно, будучи в общении с исповедующими
две соединенные природы, он сам, очевидно, мыслил так же.
Но пусть будет, что он оправдывался из-за этого выражения
Восточных. Разве он отрицал Прокла, всем ясно пропове-
дующего две природы? Разве он отвергал Амвросия, в сво-
ем учении использовавшего выражение о двух природах, ци-
таты которого были приведены на Ефесском Соборе? Раз-
ве он отвергал Исидора Пелусиота, который писал к нему о
двух природах Христа и которого святой Кирилл провозгла-
сил своим отцом? Кроме того, не только в послании К Во-
сточным, но и в [послании] К Ермию отец [Кирилл], вопро-
шая, не одно ли есть природа, а другое – ипостась, так ясно
говорит: «Поистине иное, и к тому же имеющее очень силь-
ное отличие»818.

Точно так же и богомудрый Василий говорит к Амфило-
хию: «Ипостась по отношению к сущности имеет то же отли-
чие, какое имеет частное по отношению к общему»819. Вос-
приняв это, святой Амфилохий поэтому говорит о Христе:
«Двойной по сущности, но не двойной по ипостаси»820. Ведь

817 Наоборот, это Послание – свидетельство восстановления общения Церквей.
818 Прп. Анастасий цитирует первый из семи Диалогов о Троице свт. Кирилла.

Правда, свт. Кирилл говорит о разнице не между природой и ипостасью, а между
сущностью и ипостасью.

819 Василий Великий, свт. Послание 236 (228). К тому же Амфилохию, 6.
820 Данные слова содержатся в одном из фрагментов несохранившихся творе-

ния свт. Амфилохия.



 
 
 

эту цитату Амфилохия опять же привел богоявляющий Ки-
рилл в Ефесе против нечестивого Нестория. Подобно и [в
послании] К Селевку, сыну Траяна, Амфилохий нуждался в
этом выражении, говоря: «В одном Лице заключены две при-
роды»821.

Вы слышите согласие Отцов и блаженного Кирилла, гово-
рящих, что природа есть одно, а лицо – другое. И почему
вы, попусту шепчущие и говорящие: «Нет безличной при-
роды, ведь природа и лицо – одно и то же», в конце кон-
цов, не умолкнете? От кого из Отцов вы приняли это вы-
ражение, покажите. Не сможете же показать, разве только
Ария, Савеллия и Нестория, которые говорят, что природа
и лицо – одно и то же. Поэтому, опровергая это учение, все
блаженные Отцы (и особенно близкие к Амвросию, Григо-
рию и Афанасию) проповедуют в трех Лицах, то есть Ипо-
стасях, единую природу Бога и не три сущности, но одну,
как учил блаженный Никейский Собор трехсот восемнадца-
ти богоносных Отцов. Однако эти мудрецы и новые ораторы
предпочли многочисленными нагромождениями злословий
ниспровергнуть самих себя, в то время как они, по их мысли,
оскорбляют Святой Халкидонский Собор и Соборную Хри-
стову Церковь.

Если же хочешь, я скажу тебе более важное. Многие со-
гласно определению эллинской философии по-аристотелев-
ски называют природы ипостасями и лицами; они не могут

821 Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 6.



 
 
 

в Святой Троице назвать три Ипостаси, не обнаружив, как
Арий, три природы; опять же нет им возможности признать
во Христе Боге две природы, чтобы не быть вынужденными
несториански признать у Него два лица и две ипостаси; ведь
от Аристотеля Несторий принял именование природ ипоста-
сями. А святая Церковь, избегая аристотелевскую и эллин-
скую пустую болтовню, веруя во Христа, как мы сказали вы-
ше, согласно евангелистам и апостолам, не говорит, что при-
рода и ипостась – одно и то же.

Но что на это севириане непременно скажут? Они скажут
примерно так: «В учении о Троице природа и ипостась – не
одно и то же, а в воплощении Христа, единого от Святой
Троицы, природа и лицо, то есть ипостась – одно и то же,
ибо не может быть безличной природы». Когда они это гово-
рят, я усердно выслушиваю это слово и приветствую таковое
определение с воздетыми руками, не отвергаю, но следую за
этим. Итак, какое нечестие рождено ими отсюда? И в какие
пропасти погибели и злословия они падают? Послушай, вер-
ный, некое наше изложение и зарисовку событий, которые у
нас были в Александрии с феодосианами и гайанитами, ко-
торые там настаивали, что в Домостроительстве Христа при-
рода и лицо – одно и то же.

Ибо и это я приложу ниже к предложенному выше позна-
нию благочестивой веры святой Соборной Церкви.



 
 
 

 
Глава десятая

 
1, 1. Цель, которую мы преследовали в догматиче-

ских беседах с инославным в Александрии.
Вносятся некие цитаты в некоторых книгах, называющих

природы ипостасями, надписанных именем святого Кирил-
ла. Поистине ли [это книги] его или кого-то другого, мы
вслед за этим исследуем, ведь изучив и некоторые другие
догматические выражения самого Кирилла в книгах в Алек-
сандрии, мы нашли их испорченными и искаженными, Гос-
подь Бог свидетель. При том что, как я сказал ранее, все учи-
тели [Церкви] говорят, что природа – это одно, а ипостась
– иное, приносятся некие книги святого Кирилла, называю-
щие природы ипостасями.

В самом деле, последователи Севира и Феодосия, Гайа-
на и Диоскора и всех, исповедующих одну природу Христа,
пренебрегая всем множеством и полнотой Святых Отцов,
упорствуют на тех цитатах, в которых, якобы от лица свято-
го Кирилла, природы называются ипостасями. Потому что
они считают, что будто бы с их помощью они опровергают
нас, говорящих о двух соединенных природах во Христе как
якобы говорящих о двух ипостасях в Нем, то есть лицах.

В самом деле, быв, как я сказал ранее, в Александрии
и видя их пустую цель, которая направлена не к Богу, а к
ненависти к Церкви, и слышав, как некий пророк говорит:



 
 
 

«с лукавым – по лукавству его»822, с неким притворством и
благочестивым лукавством говорю еретикам доверительно:
«Как свидетельствует истина, не может ни на небе, ни на зем-
ле быть познаваема или даже именуема природа, совсем не
имеющая лица. Но что мы можем сделать, если утверждение,
что во Христе две природы, одна же ипостась, уничтожило
общение в Церкви? Но если вы не настаиваете, чтобы я ана-
фематствовал епископа или Собор, то мы совместно подпи-
сываем определение: «когда названа природа, то это непре-
менно обозначает и лицо, ибо нет безличной природы». И
когда мы это подписываем, то и вы получаете по обоюдному
согласию равенство и может быть достигнуто некое соглаше-
ние, и святые Церкви соединяются».

И вот, не поняв лукавства этой драмы, а вернее, будучи
ослеплены Богом, они подписали: «Когда названа природа
во Христе, то это непременно обозначает и лицо, ибо нет
безличной и безипостасной природы».

А перед этими событиями и подписанием я заранее со-
брал книги у различных лиц, в основном у феодосиан, взял
из них цитаты Святых Отцов, называющие плоть Христа
природой, и выписал их начисто в книгу. Через один день
всенародно, в присутствии первых лиц и правителей горо-
да собрались мы и многочисленный народ, клир Соборной
Церкви и всех иноверных сообществ феодосиан, гайанитов

822 Пс. 17:27.



 
 
 

и семидалитов823. Затем прочитывается написанное слово:
«Всякая природа, названная во Христе, обозначает лицо»,
и, вынеся их книги, я прочитал при всех цитаты, которые
приведены ниже, прежде всего святого Кирилла, на которо-
го они более всего рассчитывали опереться.

1, 2. Блаженного Кирилла, папы Александрийского, из по-
слания, написанного К Восточным: «Известно, что знаме-
нитые богословы одни из евангельских и апостольских изре-
чений о Господе обыкновенно делают общими как принад-
лежащие одному лицу, другие же, по причине различия двух
естеств, принимают раздельно»824.

Говорю тотчас же им: «“Двух естеств”, то есть двух лиц;
ибо не может быть природы, которая не обнаруживает лицо,
как мы подписали».

Того же богомудрого Кирилла из послания К Суккенсу:
«Таким образом, мы утверждаем – насколько это касается
мысленного представления и лишь созерцания очами души
того, как вочеловечился Единородный, – что есть две при-
роды»825.

823 Одно из названий последователей монофизита Варсонофия.
824 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла архиепископа Алексан-

дрийского к Иоанну епископа Антиохийскому, отправленное с Павлом еписко-
пом Эмесским. ACO I, 1, 4, p. 17. ДВС. Т. I. С. 541.

825 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и свя-
тейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокеса-
рии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 20.



 
 
 

«Вернее два лица Христа, ибо нет безличной природы, но
здесь названа природа, что, по-всякому, обозначает и лицо,
как вы подписали»826.

Схолия. Эта цитата находится искаженной во всех
книгах в Александрии.

Того же святого богомудрого Кирилла к тому же Суккен-
су: «Справедливо же и вполне здраво твое совершенство из-
лагает слово о спасительных страданиях, утверждая, что не
Само единородное Слово Божие, насколько Оно мыслится и
есть Бог, пострадало в Собственной, превосходящей телес-
ное природе, но что пострадало Оно бренной природой»827,
то есть Своим бренным лицом, ибо нет природы, не являю-
щей лицо.

Того же благочестивого отца Кирилла: «Я не принимаю
смешения во Христе, ибо смешение производит уничтоже-
ние природ»828, то есть лиц Христа, ибо нет безличной при-
роды.

Того же блаженного Кирилла: «Мы никоим образом не
утверждаем о природах, что произошло некое смешение

826 Здесь и далее в кавычках прп. Анастасий приводит свои слова из описыва-
емого диспута.

827 Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ
на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10.
Сергиев Посад, 2010. С. 28.

828 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере.



 
 
 

их»829.
«Вот снова отец называет природы, то есть, лица во Хри-

сте согласно определению, которое вы подписали».
Того же прославленного Кирилла из Схолий: «Неслитны-

ми остались природы, или ипостаси»830, то есть лица Христа.
Приведя эту цитату, я спросил Афанасия в Вавилоне:

«Неслитными остались природы, или ипостаси Кого?» Он
говорит ко мне следующее: «Очевидно, что ипостаси Хри-
ста». На это я, сильно смеясь и хлопая руками, говорю: «И
почему, в конце концов, вы упрекаете Халкидонский Собор,
говорящий о двух соединенных природах во Христе, сами
называя в Нем, как Несторий, две ипостаси?»

Того же всемудрого Кирилла: «Хотя различны природы,
истинно соединенные между собою, но один из обеих Хри-
стос»831. [Я говорю: ] «Снова учитель, назвав различные при-
роды, ясно обнаружил различные лица во Христе, как вам
представляется».

Его же из [послания] К царевнам: «Итак, мы говорим, что
не следует разделять единого Христа Господа Иисуса на че-
ловека самого по себе и на Бога Самого по Себе, но что есть
Один и Тот же Иисус Христос, зная различие природ и со-

829 Кирилл Александрийский, свт. Толкование на послание к Евреям.
830 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
831 Кирилл Александрийский, свт. Второе послание к Несторию. ACO I, 1, 1,

p. 27. ДВС. Т. I. С. 145.



 
 
 

блюдая их неслитными между собой»832.
Его же из послания Против Нестория: «Различие природ

из-за соединения не уничтожилось»833.
«Вот неоднократно отец признает во Христе природы, то

есть лица, так как вы говорите, что нет безличной приро-
ды. И не только иже во святых Кирилл, но и все остальные
Святые Отцы, называющие во Христе Боге нашем различ-
ные природы, изобличены как единомыслящие с Несторием
из-за вашего нового закона, говорящего: “Когда природы на-
званы, тогда непременно лица обозначены, ибо нет, нет без-
личной природы”».

Святого Амвросия епископа Медиоланского: «Мы будем
сохранять различие Божества и плоти. Ибо в каждом из них
говорит один Христос, поскольку в Нем есть та и другая при-
рода»834, то есть каждое из двух и различных лиц; ведь ко-
гда названа природа, тогда это обозначает лицо. Почему то-
гда, скажи мне, эту цитату привел святой Кирилл на Соборе
против нечестивого Нестория, если действительно различ-
ные природы обозначают различные лица?

И дальше в этой цитате Амвросий говорит: «Как Бог Хри-
стос говорит Божественное, поскольку Он есть Слово, как

832 На самом деле: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 13. Lat. ACO I, 5,
p. 194.

833 Кирилл Александрийский, свт. Второе послание к Несторию. ACO I, 1, 1,
p. 27. ДВС. Т. I. С. 145.

834 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II, 9, 77, p. 84.



 
 
 

человек Он говорит человеческое, поскольку говорит в моей
сущности»835, то есть в моем лице плоти, если природа обо-
значает лицо.

Сладчайшего светоча Григория епископа Нисского из
[творения] Против Евномия: «Какая природа Христа во вре-
мя страсти ударяема, а какая от вечности прославляема?»836

Из его же того же Слова: «Итак, как одной могут быть две
природы?»837, то есть два лица, ведь нет безличной природы.

Того же чудного Григория Нисского: «Итак, Христос, бу-
дучи двумя природами и познаваемый в каждой из них со-
вершенным…»838. Вот снова двоица лиц, поскольку он гово-
рит о двух природах.

Его же из [толкования] на «Блаженны алчущие и жаж-
дущие правды»839: «Ибо Христос, постившись сорок дней,
напоследок взалкал840, ведь Он, когда желал, в надлежащее
время позволял природе делать свое» 841. Называя тело при-
родой, он указывает здесь и на лицо.

Опять же оказывается, что и Богослов Григорий согласно
вашему определению называет двоицу лиц во Христе, говоря

835 Там же, p. 85.
836 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия. III, III, 66.
837 На самом деле: Григорий Нисский, свт. Против Аполлинария, 40.
838 Григорий Нисский, свт. Толкование на Послание к Филипийцам, 195.
839 Мф. 5:6.
840 Ср.: Мф. 4:2.
841 Григорий Нисский, свт. Слово IV На Блаженства.



 
 
 

так: «Ибо природ две – Бог и человек»842.
Подобно и Златоуст, имеющий златые уста душевно и те-

лесно, в Слове на Вознесение говорит: «К какой природе об-
ращается Бог: «седи одесную Мене»843? К той, которая слы-
шала: «ибо прах ты и в прах возвратишься»844»845. И снова
он же в первой книге На [Евангелие] от Матфея называет
Христа «Богом, сокрытым в человеческой природе» 846. Итак,
отец, называя в этих двух цитатах тело Христа природой, ра-
зумеется, назвал тело и лицом, если нет безличной природы.

Подобно и Прокл Константинопольский в Слове на имя
Богородица говорит о Христе: «Рожденный без истления
[Матерней утробы] и входящий дверьми затворенными, ви-
дя сопряжение природ Которого, Фома воскликнул: «Гос-
подь мой и Бог мой»847»848. Вот сопряжение природ, то есть
лиц, так как нет безличной природы.

И богоносный Ефрем в Слове Маргарит говорит: «Двум
природам причастен неоцененный Маргарит», то есть Хри-
стос. И снова говорит: «Он имеет двойственную природу, да
не утратит две, ибо не полубог спустился на землю, и не по-

842  Григорий Богослов, свт. Послание 101. К пресвитеру Кледонию, против
Аполлинария первое.

843 Пс. 109:1.
844 Быт. 3:19.
845 Иоанн Златоуст, свт. Слово на Вознесение.
846 Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Евангелие от Матфея, Слово 2.
847 Ин. 20:28.
848 Прокл Константинопольский, свт. Слово 2.



 
 
 

лучеловек вознесся на небеса»849.
«Вот две природы, то есть, согласно подписанному вами,

два лица назвал праведный Ефрем».
Подобно и блаженный Амфилохий говорит о Христе в

Слове К Селевку, потомку Траяна: «Поскольку две природы
сходятся в одно лицо»850.

И украсивший Церковь Исидор Пелусиот, поучая, как
отец сына, всемудрого Кирилла, пишет ему: «Со всей предо-
сторожностью оберегай свое сердце, чтобы не принимать
во Христе после Воплощения одну природу, ибо признание
только одной есть отрицание другой. И более: имея об этом
многочисленные доказательства святого отца нашего Афана-
сия – мужа, совершенно овладевшего Божественными [пред-
метами]»851.

«Вот и Амфилохий, и Исидор, называя две природы, об-
наружили во Христе два, как вам представляется, лица. Про-
изнесем еще более полную цитату о Христе из [Слова] Ам-
филохия К Селевку:

«Страдает воспринятая природа, а воспринявшая остает-
ся бесстрастной. Но Бог Слово бесстрастно усваивает свой-
ственное Его храму: крест, смерть и прочее, насколько это
у Него совершается и созерцается; усваивает, хотя Сам Бог
Слово нисколько не страдает, усваивает же свойственное

849 Ефрем «Греческий». На Маргарит, 263.
850 Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 15.
851 Исидор Пелусиот, прп.  Послание I, 370.



 
 
 

храму, поскольку две природы сходятся в одно лицо» 852.
Вот отец по-евангельски назвал одно лицо у двух природ,

так как природа и лицо – не одно и то же, как говорят элли-
ны».

Схолия. Приносят пользу Соборной Церкви триста
восемнадцать отцов [в Никее] и двести в Ефесе,
свидетельствуя, что природа и ипостась – не одно и то
же.

Того же Амфилохия из Слова [на слова Христа] «Отец
Мой более Меня»853: «Впрочем различай природы: и Боже-
ственную, и – человеческую, потому что и человеком Он
стал не вследствие отпадения от Бога, и Богом не вследствие
преуспеяния человека»854.

«Смотри: снова учитель исповедует во Христе природы, а
не лица. Если же природа и лицо – одно и то же, то почему
блаженный Кирилл, приводя эту цитату на Ефесском Собо-
ре, говорящую о двух природах, но одном лице во Христе,
добавляет, говоря ко Святому Собору так: «Итак, посмотри-
те, почему божественные Отцы назвали Христа единосущ-
ным Отцу по Божеству и Его же – единосущным нам по че-
ловечеству, двойным по сущности, то есть по природе, но
не двойным по ипостаси, то есть лицу?»855 Вот «меч духов-

852 Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 15.
853 Ин. 14:28.
854 Амфилохий Иконийский, свт. Толкование на Ин. 14:28.
855 Там же.



 
 
 

ный»856 – слова богослова Кирилла, на Соборе двухсот Свя-
тых Отцов он сказал, что природа – это иное по сравнению
с лицом, то есть ипостасью».

Схолия. Поэтому я отказываюсь верить, что Кирилл, ска-
завший на Соборе, что природа есть одно, а ипостась – дру-
гое, назвал природы ипостасями, а иначе окажется, что он
сам себе противоречит.

Его же на [слова Христа] «Разрушьте храм сей»857: «И,
когда Он восхотел, разрушен был храм тела во время стра-
сти на трехдневное погребение, и снова Он воздвиг его, и
соединен был [сей храм] с Самим неизреченным и неопису-
емым Словом, не смешиваясь с ним и не заново воплощаясь,
но сохраняя в Себе неслитными свойства двух разносущных
природ»858.

Его же из [послания] К Евлогию, когда он оправдывался
из-за слов Восточных о двух природах во Христе: «Если те-
ло не единосущно Слову, то непременно есть одна и другая
природа»859, то есть, как вы говорите, одно и другое лицо.

«Однако вас заставляет замолчать и божественный Про-
кл, пишущий следующее: «Есть Один Сын, не так, что при-
роды разделились на две ипостаси, но страшное Домострои-

856 Ср.: Еф. 6:17.
857 Ин. 2:19.
858 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере.
859 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла

пресвитеру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС.
Т. I. С. 552.



 
 
 

тельство соединило две природы в одну ипостась»860».
И снова он говорит на [слова пророка Исаии] «Младенец

родился нам – Сын»861: «Мысленно разделяй природы и бо-
гословствуй таинственное соединение»862. Снова переверни-
те вы фразу учителя и скажите о Христе: «Мысленно разде-
ляй лица и богословствуй соединение».

Святого Иринея из Слова против Валентина: «Как ков-
чег внутри и снаружи был покрыт чистым золотом, так и те-
ло Христа было чистым и светлым, внутри Словом украшен-
ное, а снаружи Духом оберегаемое, чтобы из того и другого
показать явные признаки природ»863.

Антиоха епископа Птолемаидского На Рождество Хри-
стово: «Не смешивай природ, и тогда не оцепенеешь по по-
воду Домостроительства»864.

«Вот, согласно вашему определению и закону, божествен-
ный Ириней и Антиох учили о различных лицах, то есть при-
родах во Христе, если нет безличной природы».

Схолия. Поскольку злоречив род еретиков, следует
знать, что мы, сидя в пустыне и страдая от недостатка
книг учителей, написали эти цитаты по памяти. И мы
призываем на помощь многочисленные неиспорченные

860 Прокл Константинопольский, свт. О Воплощении, II.
861 Ис. 9:5.
862 Прокл Константинопольский, свт. Толкование на Ис. 9, 5.
863 Данная фраза сохранилась лишь в цитатах церковных писателей.
864 Антиох епископ Птолемаидский.  Толкование На Рождество Христово.



 
 
 

отеческие книги, если что-то в этих цитатах излишнее,
это исправляется; ведь не умышленно мы сделали некие
вставки или удаления, Господь свидетель.

1, 3. Когда мы эти и многие другие слова Святых Отцов
привели и истолковали согласно записанному правилу, что
природа есть лицо, и, наконец, согласно этому вашему зако-
ну, все эти блаженные Отцы уличены в несторианском мыш-
лении, будто бы говорящие, что во Христе два лица, то все
противники онемели, умолкли, зажали рот, пришли в заме-
шательство, испугались, смутились; ведь они не сказали, не
исправились, потому что устыдились всего церковного наро-
да, который шумел и говорил им всем: «Если природа есть
лицо, то убери, сожги [слова] Святых Отцов, говорящих о
двух природах во Христе. А если природа не есть лицо, то
безупречен Халкидонский Собор, сказавший о двух приро-
дах, соединенных в одной ипостаси Христа».

И снова начала кричать толпа, повторяя эти слова на про-
стом александрийском наречии: «Если природа указывает на
лицо, то убери, сожги прежде всех святого Кирилла, гово-
рящего: «Неслитными остаются природы Христа» 865. А если
природа не есть лицо, то напрасно вы несете чушь против
Церкви, называя природу лицом».

Значительное время кричали они это и при этом произ-
несли достойное внимания заявление: «Дай феодосианину и
гайаниту то, что он ищет и сразу теряет», то есть предоставь

865 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.



 
 
 

ему [считать], что природа обозначает лицо; с помощью это-
го выражения он вынужден или посрамить Святых Отцов,
как провозглашающих несторианство, или признать безуко-
ризненным Халкидонский Собор, проповедующий во Хри-
сте две природы, соединенные по ипостаси.

2, 1. Другое собеседование.
Подготовка собеседования. Снова желая узнать мнение

друг друга, мы в другой раз собрали собеседование, так же
с разрешения государства. В этом собрании был и высочен-
ный среди них, огромный, словно некий передовой боец да-
найцев, монах Иоанн по прозвищу Зига866, восемнадцати867.
С ним присутствовал и разумный Григорий Нистазон868 Си-
роегиптянин, а также народ с клиром; ибо было такое собра-
ние в соответствии с порядком и указанием. Потом по на-
шему примеру они поставили перед нами апории, чтобы не
сказать лишенные огня и холодные проблемы869: «Нет при-
роды неипостасной, и нет безличной; вот и блаженный Ки-
рилл говорит в различных местах, что природы суть ипоста-
си; а поэтому Халкидонский Собор, назвавший во едином
Христе две природы, показывает этим две ипостаси и два

866 Ζυγᾶ – шест.
867 Возможно, прп. Анастасий указывает на его рост – два аршина и 18 вершков

(около 2,20 м).
868 Νυστάζων – ленивый, дремлющий.
869 Игра слов: ἄπορα, ἵνα μὴ λέγω ἄπυρα καὶ ψυχρὰ προβλήματα.



 
 
 

лица в Нем».
Поэтому мы снова сказали им в хитрой манере: «Страх

останавливает нас поверить, что триблаженный и подлинно
богоносный Кирилл провозгласил, что во Христе Боге при-
роды суть ипостаси».

2, 2. Во-первых, против этого у Святого Собора в Никее
есть такое изречение: природа должна означать нечто одно,
а ипостась – другое.

Во-вторых, как при Нестории Кирилл, совершивший нис-
провержение его как раз из-за выражения о двух ипостасях
во Христе, сам мог проповедовать ипостаси во Христе, пусть
даже и неявно?

В-третьих, цитаты из разных Отцов, которые привел сам
святой Кирилл на Ефесском Соборе; он привел их не ради
чего иного, а из-за того, что они говорят, что во Христе одна
ипостась.

В-четвертых, Феодорит, проповедуя во Христе одну ипо-
стась, вполне мог воспринять [определение ипостаси] из сло-
ва об ипостасях в Категориях [Аристотеля], с помощью ко-
торых он составил [ «Опровержение»] на Двенадцать ана-
фематизмов святого Кирилла. Точно так же и в Апологии
учитель [Кирилл] мог разъяснять это самое выражение и ска-
зать, с какой целью он говорит «ипостаси»; однако ничего
такого он не упомянул, и мы не находим.

В-пятых, если святой Кирилл воспринял при Нестории
выражение, что природы есть ипостаси, то он не опроверг-



 
 
 

нул Нестория.
В-шестых, как восток отличается от запада, так и выра-

жение о двух ипостасях отличается от [выражения] «единая
воплотившаяся природа Бога Слова».

В-седьмых, выражение об ипостасях опровергает един-
ство по ипостаси. Ибо как возможно совпадение [смысла у
выражений] «из двух ипостасей» и «соединение сущностей
по ипостаси»?

В-восьмых, Святые Отцы не говорили, что Христос из
двух ипостасей, то есть лиц.

В-девятых, если Христос из двух ипостасей, то Святая
Троица уже не триипостасна, а из четырех лиц, имея две ипо-
стаси Христа, другие же две – Отца и Святого Духа.

В-десятых же (самое важное) [говорю с хитростью], сам
богоносный Кирилл говорит, что во Христе ипостаси суть
лица, ибо он говорит в четвертом анафематизме из Двена-
дцати: «Если кто разделяет Христа двумя лицами, то есть
ипостасями, – да будет анафема»870. Подобно и на Соборе в
Ефесе он сам говорит, что Христос двойной по сущности, а
«не двойной по ипостаси, или по лицу»; вот он считает, что
ипостась есть лицо.

И, наконец, о мужи, как он, называющий ипостаси лица-
ми, мог назвать природы ипостасями и сказать, что «Неслит-

870 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрий-
ского к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.



 
 
 

ными остались природы, то есть ипостаси Христа»871, и не
сказал здесь же: «Ипостаси, из которых Христос, суть нес-
литные», но – «Неслитными остались природы, то есть ипо-
стаси Христа»? Итак, если ипостаси остались неслитными и
после соединения, тогда ясно, что они существуют; а если
они существуют, очевидно, что они и познаваемы; а если они
познаваемы, тогда ясно, что они и исчисляются; а если они
не исчисляются872, то они не существуют; а если они не су-
ществуют, то природы, то есть ипостаси не остались неслит-
ными873; а если же они остались, то они остаются в вечности.

2, 3. Если же вы, севириане, говорите мне: богомудрый
Кирилл сказал, что ипостаси не являются личными, но он
полагает, что ипостаси суть бытия, то есть основания и ис-
тины вещей (говорю о Божестве и человечестве Христа) 874,
то мы могли противопоставить этому и сказать: когда учи-
тель говорит в четвертой главе Двенадцати [анафематиз-
мов], что ипостаси суть лица, как я процитировал немно-
гим выше, то [эти слова] более соответствовали и были более
необходимы для того определения и выражения, в котором
учитель следует вопреки вашим аллегориям. И все же, чтобы
не показалось, что мы обвиняем основу веры и светоча [Ки-

871 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
872 Монофизиты (как и православные) исповедуют одну ипостась Христа.
873 Пришли к противоречию: ипостаси (то есть природы, по мысли монофизи-

тов) остались неслитными и они же не остались неслитными.
874 То есть, согласно Севиру, в христологии ипостась является синонимом при-

роды, а не лица.



 
 
 

рилла], пусть [еретик] покажет, что всемудрый отец утвер-
ждал, в соответствии с вашим определением, будто ипоста-
си Христа суть бытия. Итак, когда вы отвергаете, что плоть
Христа соответствует и природе и ипостаси, то, очевидно,
вы утверждаете, что она является несуществующей, безипо-
стасной и бессущностной».

И я, обернувшись и посмотрев на монаха Иоанна, говорю:
«Что ты говоришь против этого, философ? «Ипостаси Хри-
ста остались неслитными»875, – восклицает богоносный Ки-
рилл, как ты свидетельствуешь; ты отвергаешь, что природы
во Христе остались неслитными? Ты принимаешь ипостаси,
а отрицал природы? Действительно, ваши речи – один смех
и басня! Мы спрашиваем вас: Чьи ипостаси остались нес-
литными? И вы бесстрашно отвечаете: ипостаси Христа. А
как только вы слышите, что мы говорим: «Природы Христа
остались неслитными», вы возмущаетесь, злословите, кри-
чите, убегаете и творите много зла. Действительно, говорю
опять, ваши насмешки [подобны] любой сцене, оркестру и
театральностям! Вы признаете ипостаси Христа, но отрица-
ете Его природы; открыто проповедуете ипостаси, но из-за
нас скрываете природы; вы отвергаете безупречное выраже-
ние и усваиваете легко уязвимое.

Ибо, если пригодно и совершенно безупречно выражение
о двух ипостасях во Христе, то намного более приемлемым
и безупречным является слово о двух природах.

875 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.



 
 
 

Если же, как вы говорите, нет безличной природы, то тем
более нет безличной ипостаси, как представляется и Кирил-
лу.

Если же вы безупречны, говоря об ипостасях во Христе,
то мы тем более безукоризненны, говоря о природах, ибо
вы имеете одного единомышленника по поводу ипостасей [–
Кирилла], мы же – 318 Святых Отцов и всех остальных учи-
телей, говорящих, что во Христе две природы, но не две ипо-
стаси.

Если же мы, говорящие о двух совершенных природах во
Христе, мыслим по-несториански, то тем более вы, говоря-
щие о двух ипостасях.

Если же есть возможность благочестиво мыслить и толко-
вать ипостаси [во Христе], то тем более есть возможность
благочестиво толковать две природы; ибо из двух природ
есть возможность составить одну ипостась, как и человек со-
стоит [из души и тела], из двух же личных ипостасей невоз-
можно получить ипостасное соединение.

Когда порицающий Халкидонский Собор и наши слова
оказался поистине в тупике, вы говорите, что, хотя богонос-
ные Афанасий и Кирилл называют природы Христа ипоста-
сями, Собор и мы избегаем называть две ипостаси. Дело в
том, что, если вы выливаете на нас, якобы на несториански
мыслящих, такие потоки грязи, когда мы говорим о совер-
шенных природах во Христе, [соединенных] по ипостаси, то
какое зло вы захотели бы сотворить, если бы услышали, что



 
 
 

Халкидон, Лев или кто-то из нашей Соборной Церкви ска-
зал, что Христос – различные ипостаси и что «Неслитными
остались природы, то есть две ипостаси Его»876».

Когда я сказал на собрании это и иное, монах Иоанн Зига
ответил: «Мы не говорим, что две ипостаси остались неслит-
ными, и не обозначаем двойственность по числу, но говорим
неопределенным образом: «Неслитными остались природы,
то есть ипостаси»877».

Когда он это сказал, я говорю к нему, улыбаясь: «О, если
бы вы называли две ипостаси, и не более. Да, вы не называете
число, но неопределенно говорите: «Неслитными остались
природы, то есть ипостаси», тем самым мыслите и называете
не только две, но и большее число природ и ипостасей».

Далее Иоанн на это [отвечает]: «Это выражение святых
отцов Афанасия и Кирилла, и никто не может отвергать его».

На это я ответил: Бог ради нас – [членов] Соборной Церк-
ви – замышлял и делал лучшее, чтобы святейшие предсто-
ятели Александрии произнесли это выражение по причине
[деятельности] ныне имеющих в ней логовище драконов вся-
кой смуты, словно в доспехах, в которых думают воевать с
нами, в которых также и Голиаф [сражался] с Давидом, от
которого и был убит; ибо, желая показать, что несториане
называют две природы во Христе, они незаметно для себя,
по причине выражения, называющего природы ипостасями,

876 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
877 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.



 
 
 

обнажили меч против Святых Отцов. «Ибо когда вы говори-
те, что природы суть ипостаси и, наконец, что “Неслитными
остались ипостаси”, а богослов Кирилл сказал, что ипоста-
си суть лица, то очевидно, что вы опозорены, утверждая ни-
что иное, как то, что неслитными остались лица Христа. И
не только это, но злобно оскорбляете и самого прославлен-
ного Кирилла, утверждая, что природа есть лицо. Ибо если
природа означает лицо, то как нам воспринимать его слова
к Суккенсу: “Мы говорим, что есть две природы”878, как не
в следующем [смысле]: “мы говорим, что есть два лица Хри-
ста” (если природа есть лицо)».

Далее снова Иоанн на это ответил: «Блаженный Кирилл
благочестиво исповедует, что есть один и только один Хри-
стос из двух природ, то есть ипостасей».

Я снова к нему сказал: «Если и есть такие слова святого
Кирилла, как уже было сказано, известно одному Богу, ведь
в одном месте он говорит: «из двух ипостасей состоит Хри-
стос»879, то другие 230 его именем подписанных цитат не го-
ворят «из двух», но иногда говорят: «Пожалуй, кивот есть
образ ипостасей Христа»880, а иногда: «Если кто-то разделя-

878 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и свя-
тейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокеса-
рии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 20.

879 В сохранившихся произведениях свт. Кирилла данной фразы нет.
880 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и ис-

тине, IX.



 
 
 

ет ипостаси после неописуемого соединения»881, как и в сво-
их Схолиях [о Воплощении Единородного]  он говорит так: «А
что природы, то есть ипостаси остались неслитными, мы уви-
дим отсюда. Действительно, вот чистое золото покрыло де-
рево, какое было, и обогатилось дерево славою золота, одна-
ко дерево от него не отделяется»882. Я, слушая это, содрога-
юсь, поскольку, несомненно, оказалось, что он, называющий
ипостаси лицами, утверждает, пусть даже неявно, наличие
во Христе Боге различных ипостасей. Однако, говорит он,
Кирилл не утверждает, что ипостаси суть лица, но и я, как
и Халкидонский Собор, не говорю, что природы суть лица,
но как мыслит божественный Кирилл, ипостаси суть бытия,
то есть основания вещей, затем и я говорю, что природы –
сущее и основание вещей. Ибо как ты мыслишь, что ипоста-
си суть основы, так я – что природы суть основание. Однако
тотчас же вы захотели нам сказать, что природы, как сказал
святой Кирилл, суть ипостаси, означающие бытия, а он без-
упречен; а природы, которые проповедует во Христе Халки-
дон, суть некие природы возникающих ветров или смертная
природа верблюдов и мулов».

Это, кротко улыбаясь, сказал я монаху Иоанну.
2, 4. И, повернувшись к церковному народу, я сказал:

«Клянусь в любви к вам! Слыша, как севириане неустраши-

881 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрий-
ского к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.

882 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.



 
 
 

мо и неосмотрительно проповедуют и исповедают ипостаси
во Христе, я знаю, какие ипостаси они подразумевают. Как
только они слышат слово «природы», они считают, что это
нечто неподходящее и нелепое, в том числе мужские и жен-
ские половые органы; и из-за этого они избегают этого сло-
ва, словно ученики сарацинов. Ибо, слыша о божественных
родах и о рождении Бога, они сразу злословят его, подразу-
мевая брак, размножение и плотское сочетание. Если севи-
риане имеют в виду не это, почему, называя тело Господа
разными наименованиями, чуждыми и недостойными Бога и
ангелов, отвергаются исповедовать в Нем человеческую при-
роду?

Посмотри, в самом деле. Они называют тело Господа
смертным, называют его тленным, называют его страстным,
текучим, материальным, состоящим из земли и праха, жаж-
дущим, голодающим, устающим – эти наименования, как я
сказал, нельзя отнести ни к ангелам, ни к духам; только при-
родой, то есть истинной реальностью отказываются называть
его. Разве, говорю я, произносимое вами не более грубо?
Они исповедуют, что Христос из-за плоти стал проклятием
и стал грехом, как говорит Писание.883 Они исповедуют, что
Он был искушаемым сорок дней диаволом;884 но не допуска-
ют называть [человеческую] природу, то есть истинную ре-
альность. Мы спрашиваем их: какая природа Христа росла?

883 Гал. 3:13; 2 Кор. 5:21.
884 Лк. 4:2; Мк. 1:13.



 
 
 

Какая умерла? Какая подвергалась поруганию? Какая утом-
лялась? Какая плакала? И вообще, мы спрашиваем о всех
уничижительных словах и действиях Христа: согласно какой
природе они сделаны и сказаны? [Еретики] отвечают: по ви-
димой плоти, состоящей из праха, по необходимости в пище,
по человечеству, по телу Христову. Этими и другими наиме-
нованиями называя человечество Христа, они не решаются
исповедовать Его природой, хотя, как я сказал ранее, назы-
вают Его ипостасью. Видел ли ты где более упрямых людей?»

2, 5. Противники сказали: «Если мы назовем тело Христа
природой, то со всей необходимостью проявим себя после-
дователями Халкидонского Собора, исповедующего в Нем
две природы, то есть два лица, ибо нет безличной природы».

«Напротив, мужи, – сказал я. – Нет безличной ипостаси.
Ибо все Отцы и в триадологии и в учении о Домостроитель-
стве говорят, что ипостаси суть лица. А если по вашему и Се-
вировому установлению называющий плоть Господа приро-
дой мыслит по-несториански, как якобы называющий в Нем
две природы и лица, то все Святые Отцы опять оказываются
заслуживающими презрения, как якобы единомышленники
Нестория; ибо весь сонм их ясно проповедовал человечество
Христа природой.

И первый – сам блаженный Павел апостол – светоч мира:
ибо «образом раба»885 называет Спасителя человека. А образ
есть природа – так природу [определяет] сонм святых учи-

885 Флп. 2:7.



 
 
 

телей. Точно так же и Дионисий, ученик Павла в послании
К Гаию называет человечество Христа сущностью,886 подоб-
но и Ириней, близкий собеседник апостолов, как мы показа-
ли цитату выше. Если же действительно нечестиво, нестори-
ански и презренно называть человечество Христа природой,
то, говорю снова, низвергается и отвергается из-за вас все
множество Святых Отцов; и их учение из-за вас непригодно
и бесполезно.

Наконец, Иоанн Константинопольский – лжец, называю-
щий «Бога сокрытым в человеческой природе» 887 и говоря-
щий, что «Природа, слышавшая на земле: «ибо прах ты и в
прах возвратишься»888 сама слышала на небесах: «седи одес-
ную Меня»889»890.

Схолия. Из Слова На Вознесение.

И снова он говорит: «Природа, от которой херувим охра-
нял рай, сегодня сама стала выше херувимов»891.

А если нечестиво называть человечество Христа после со-
единения природой, то вы явно изобличены, как анафемат-
ствующие Святых Отцов: Амвросия, говорящего, что «Хри-

886 Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.
887 Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Евангелие от Матфея, 2.
888 Быт. 3:19.
889 Пс. 109:1.
890 Иоанн Златоуст, свт. Слово на Вознесение, 446.
891 Иоанн Златоуст, свт. Слово на Вознесение, 445.



 
 
 

стос говорит в моей сущности»892, Григория [Нисского], ска-
завшего: «Какая природа во время страсти ударяема?» 893 и
«Христос в свое время позволял действовать Своей телесной
природе»894.

Схолия.Против Евномия; из О Блаженствах.

Затем вы низвергаете и Афанасия за слова из книги Про-
тив ариан: «плоть Господа как Его собственная природа вос-
приняла страсти»895. К какому же наказанию вы приговори-
те Василия, говорящего о Христе в Слове на пост, что «Вос-
ходя на небеса, прикасался Он к пище, чтоб удостоверить
в природе воскресшего тела?»896 Согласно с ним о Христе
снова говорит Афанасий в Слове на вочеловечение : «Итак,
тело имело общую со всеми [людьми] природу, ибо тело бы-
ло человеком»897. Как и Григорий Богослов в Слове на Бого-
явление сказал о теле Христа: «И алкал, и жаждал, и плакал
– по закону природы»898. Снова единодушно и Амвросий о
страстях Христа говорит к императору Грациану: «Ибо Он
причастен различным природам, то есть человеческой и Бо-

892 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II.
893 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия, III.
894 Григорий Нисский, свт. Беседы на Блаженства, IV.
895 В сохранившихся произведениях свт. Афанасия данной фразы нет.
896 Василий Великий, свт. О посте, 9.
897 Афанасий Великий, свт. Слово о воплощении Бога Слова, 20.
898 Григорий Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спа-

сителя.



 
 
 

жественной; ведь Он терпел страсть по человеческой приро-
де»899. И снова он в Слове на вочеловечение  сказал: «Плоть
страдала как Его собственная природа»900. Как единодушно
с ними говорит и [Григорий] Нисский: «Какая природа во
время страсти ударяема?»901

Я заключу сказанное как бы царским пальцем и печатью
– прославленным Кириллом; однако я вижу, что вы и его,
называющего тело Господа Христа природой, отвергаете со-
гласно учению Севира. Ведь Кирилл написал к Суккенсу [о
Христе]: «Он страдает и распинаем на кресте состоящей из
праха земного природой»902, и снова сказал ему, что «плот-
ская природа не перешла в природу Слова» 903. И снова в дру-
гом [месте] он сказал: «Лишено всякого порицания созерца-
ние, что именно плоть есть иная собственная природа наря-
ду с Богом Словом»904. Подобно и Евлогию он сказал: «Если
тело не единосущно Богу Слову, то непременно есть одна и

899 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II.
900 Амвросий Медиоланский, свт. О воплощении, 5.
901 ГригорийНисский, свт. Опровержение Евномия, III.
902 Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ

на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10.
Сергиев Посад, 2010. С. 28.

903 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и свя-
тейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокеса-
рии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 23.

904 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Защищение 12 глав против восточных
епископов, 3.



 
 
 

другая природа»905, – как все это и выше сказано. Отец, гово-
ря «одна и другая природа» во Христе, очевидно, одинаково
именует природой Божество и человечество Христа; точно
так же и когда он говорит: «Мы говорим, что есть две при-
роды»906, очевидно, что он называет плоть одной из них, как
и божественный Ефрем, Исидор, Прокл, Аттик и все осталь-
ные Отцы, говорящие о различных природах во Христе, на-
зывают Его тело одной из них. И почему вы столь грубо и
непослушно возражаете, говоря, что невозможно именовать
природой человечество Господа?»

2, 6. На это Иоанн и Григорий Нистазон сказали: «До со-
единения мы исповедуем две природы, а после соединения
Христос есть одна воплотившаяся природа».

И я им ответил: «Я полагаю, что после неизреченного
Христова соединения в Назарете, бывшего в утробе святой
Богородицы, и после Рождества, и после Его Вознесения на
херувимский престол, Севир, собравший свой и ваш десяти-
рог, придумал для Христа еще одно – другое соединение. И
поэтому он разрешил вам говорить, что после соединения,
которое он придумал во Христе, Его тело больше уже не сле-

905 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла
пресвитеру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС.
Т. I. С. 552.

906 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и свя-
тейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокеса-
рии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 20.



 
 
 

дует именовать природой, и не следует исповедовать в Нем
две совершенные природы. Хотя (о, если бы он не придумы-
вал этого) вот все блаженные Отцы, как выше изложено, на-
звали после Христова соединения в Назарете у Него две при-
роды: в Рождестве в Вифлееме, при Сретении с Симеоном,
в Крещении; иные [Отцы], как и Кирилл, называли Его уда-
ряемой и страдающей природой, состоящей из праха земно-
го. Прокл, [толкуя] осязание Фомой ребер, проповедует со-
единение двух природ Христа. Василий, [толкуя вкушение]
пищи после Воскресения, называет тело Господне природой.
Иоанн, [толкуя сидение] на херувимском престоле после свя-
того Вознесения на небеса и слова Отца: «Седи одесную Ме-
ня»907, также назвал нашу природу во Христе. А если пре-
святое тело исповедуется природой, очевидно, что во Христе
познаются две природы. Итак, как я сказал, ваш «законода-
тель» Севир придумал во Христе некое второе соединение
после святого Вознесения; и поэтому он запрещает вам на-
зывать две природы после соединения».

«Но у Кирилла, говорит он, есть выражение: «После со-
единения Христос есть одна воплотившаяся природа»; и по-
этому мы не признаем в Нем две природы».

Когда Иоанн и инакомыслящие, [собравшиеся] с ним, ска-
зали это, я крикнул громко и радостно: «“Вечная память Ки-
риллу”908, как провозгласил и Халкидонский Собор. Ибо ни-

907 Пс. 109:1.
908 Деяние первое Халкидонского Собора. ДВС. Т. II. С. 103; Деяние второе



 
 
 

кто из Святых Отцов не выразил так, как божественный Ки-
рилл, всесвятость, победоносность, вечность и неизменность
природ Христа. Ведь блаженные Отцы назвали число, а три-
блаженный Кирилл вместе с числом и неизменное, всегда со-
храняемое постоянство природ Господа после соединения.
Так, в [толковании на слова Христа] «Разрушьте храм сей»909

[Кирилл] сказал: «Христос, сохраняющий в Себе неслитное
свойство двух разносущностных природ»910. А в [послании]
к Суккенсу говорит: «мы говорим, что есть две природы»911.
И снова, в Толковании Послания к Евреям говорит следую-
щее: «не стоит произносить нечестие, как то: что складыва-
нием природ получается нечто [новое], что, возможно, при-
рода Слова изменилась в природу человека, или что, в свою
очередь, человеческая – в Его; но лучше говорить, что про-
изошло соединение природ, так что каждая постигаема и су-
ществует в собственных границах»912. Подобно и в шестом
томе своего Толкования он снова просто возвещает: «мы не
произносим нечестие, что какая-то из природ изменилась в
другую, но говорим лучше, что каждая пребывает такой, ка-

Халкидонского Собора. ДВС. Т. II. С. 231.
909 Ин. 2:19.
910 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере.
911 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и свя-

тейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокеса-
рии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 20.

912 Кирилл Александрийский, свт. Толкование Послания к Евреям.



 
 
 

кая есть»913. Как и в Схолиях, он говорит: «Неслитными оста-
лись природы»914. Добро ты сотворил, светоч и столп исти-
ны, Кирилл! Подлинно, повторяю я, «вечная и блаженная
память Кириллу»915, не желающему, чтобы мы заблудились,
отойдя от истины, но учащему нас о благости и неизменно-
сти сущностей Христа, пишущему и снова возвещающему
царствующим: «познаем различие природ, остающихся нес-
литными друг с другом»916.

Итак, вы, мужи, толкуя одну некую цитату блаженного Ки-
рилла, утверждаете, что он называет одну природу во Хри-
сте после соединения. Вот выше и ниже [мы показываем],
как проповедник благочестия исповедует, что сохраняются,
и соблюдаются, и познаются, и исчисляются две природы и
после соединения. Обратите внимание, советую я, на точ-
ность выражения отца. Сказал: «сохраняется во Христе нес-
литное свойство двух разносущностных природ»917; подобно
снова сказал: «мы говорим, что есть две природы»918; сказал:

913 На самом деле: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
914 Там же.
915 Деяние первое Халкидонского Собора. ДВС. Т. II. С. 103; Деяние второе

Халкидонского Собора. ДВС. Т. II. С. 231.
916 На самом деле: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 13. ACO I, 5, p. 222.
917 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере.
918 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и свя-

тейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокеса-
рии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010.
С. 20.



 
 
 

«каждая из них постигаема и существует в собственной при-
родной границе»919; сказал: «каждая природа во Христе пре-
бывает такой, какая есть»920; сказал: «неслитными остались
природы, то есть ипостаси Христа»921. Сверх всего этого он
поучает: «познаем различие природ, остающихся неслитны-
ми друг с другом»922. Итак, божественный ритор Кирилл, как
показано, шестью способами нас здесь учит о благом бытии
и неизменности числа двух природ Христа, говоря, что они
во Христе сохранились, говоря, что они есть, говоря, что они
существуют, говоря, что они остались неизменными в Нем;
далее сказал, что они сохранились неслитными, и снова он
учит: познаем различие природ, и они остались неслитными.
Таков учитель.

2, 7. Наконец, по человеколюбию вашему и праведного
«судьи и законодателя» Севира провозгласите границу вре-
мени и срок для Христа и скажите нам: до каких лет остались
неслитными в Нем две природы, и до каких месяцев мы го-
ворим, что в Нем две природы, и до какого времени должно
видеть, что есть разница природ, и до каких дней Он сохра-
няет в Себе неслитное свойство двух разносущностных при-
род, и до какого явления необходимо сохранять созерцания
различия природ Христа и их неслитность.

919 Кирилл Александрийский, свт. Толкование Послания к Евреям.
920 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
921 Там же.
922 Там же.



 
 
 

И когда мы спрашиваем это уже много времени, судья Се-
вир объявил ответ и приговор относительно Христа, говоря
в своих сочинениях: до Нестория природы Христа суть нес-
литные, после же Нестория произошло смешение и умень-
шение природ. После Халкидонского Собора Кирилл, ска-
завший: «Мы называем две природы Христа»923, стал лже-
цом. После выхода Томоса Льва Христос более не сохраня-
ет неслитными свойства разносущностных природ; Диоскор
очистил [Его] от этой [неслитности]. Более не должно видеть
во Христе различие природ и сохранять их неслитными; ибо
против возникших ересей должно менять и веру, и дописы-
вать Божественное Писание и наставления Отцов».

Итак, когда от слов Иоанна инакомыслящие [собравших-
ся] с ним огорчены и весьма разгневаны, я снова сказал им:
«Как в присутствии Господа говорю, что так и есть: дове-
ряющие увещеванию и наставлению Севира, приказывающе-
му вам после Нестория приписывать выражения уважаемым
Отцам, даже и святому Кириллу о двух природах во Христе,
поэтому вы не воспринимаете цитаты Отцов, но предпочи-
таете, пожалуй, отвергать сами святые Евангелия, Ветхий и
Новый Завет, отеческие писания и выражения, и следуете за
Севиром, как за неким новым Акилой. Однако кто из вас не
знает, что Отцы точно выразились, сказав, что во Христе со-
храняются две благие природы? Кто из вас не свидетельству-
ет, что есть цитаты святого Кирилла о том, что есть, сохра-

923 Кирилл Александрийский, свт. Послание 45. ACO I, 1, 6, p. 154.



 
 
 

няются, познаваемы, соблюдаются, не сливаются и исчисля-
ются в одном лице две нераздельные природы во Христе?
Кто из вас не видит, что природа и лицо – не одно и то же?
Ибо вот нас, здесь находящихся, множество лиц, а природа
всех одна».

Когда на собрании говорилось это и другое – более обсто-
ятельно, единомышленники Севира как издревле, так и сей-
час всегда говорят, что являются учениками блаженного Ки-
рилла и часто представляют его цитаты, а остальных блажен-
ных Отцов не так часто цитируют. За несколько дней до со-
беседования слышав, что феодосиане для подготовки к бе-
седе с нами послали за своими запевалами – то есть за Иоан-
ном и Григорием, мы составили догматический томос, как
бы от имени Флавиана епископа Константинопольского, уби-
того Диоскором из-за исповедания во Христе двух природ,
нераздельно соединенных в одной сложной ипостаси. В этом
томосе я сохранил намерения, образ мыслей и точный смысл
выражений Святых Отцов, иногда для некой необходимости
меняя некоторые слова на некие другие синонимичные им,
для ясности всем, например: вместо «вид»  – «сущность»,
вместо «состоящий из праха»  – «земнородный» и  вместо
«страсть» – «крест»; поскольку они с сильной ненавистью и
отвращением, но, не следуя истине, противодействуют Хал-
кидонскому Собору, блаженному Флавиану и Томосу свято-
го Льва. Ибо я знал, что, если только они услышат имя Фла-
виана или Льва в томосе, то неразумно анафематствуют его,



 
 
 

не спрашивая, правильное или искаженное в нем изложение
веры.

Итак, я снова сказал им: «Если вам угодно, чтобы нам не
много говорить и слушать, вот вера наша и Халкидонского
Собора. Выслушайте и прочитайте: или вы последуете ему
или анафематствуете».

Вот этот томос.
Схолия. Его мы помещаем, чтобы трудолюбцы

использовали его как образ [полемики] против
противников. Так и блаженный Павел знает, что
таковой образ нужно использовать, поэтому и сказал к
неким: «лукавством брал с вас»924.

Из догматического томоса Флавиана епископа Кон-
стантинопольского, который написан ко Льву папе
Римскому, о Домостроительстве Воплощения Христа
истинного Бога нашего.

Сказано: «И Слово стало плотию, и обитало с нами»925.
Одно есть некое обиталище и иное – Обитающий в нем: не
говорю иной и иной, как о двух лицах, но – иное и иное, как
о двух природах.926

Схолия. Это цитата из красноречивого Павла

924 2 Кор. 12:16.
925 Ин. 1:14.
926 Павел епископ Эмесский. Беседа епископа Павла, сказанная в великой Алек-

сандрийской церкви 1 января, о Воплощении Господа и Спасителя нашего Иису-
са Христа и в похвалу архиепископу Кириллу. ДВС. Т. I. С. 538.



 
 
 

епископа Эмесского в Александрии, он это сказал в
присутствии святого Кирилла.

Ведь все евангельское и апостольское [Писание] учит и
свидетельствует об Еммануиле двумя различными образа-
ми, где-то показывая Его единое лицо, а где-то ясно свиде-
тельствуя о двух Его природах.927 Ибо и был и есть двой-
ственный – Один и Тот же Сын и Христос, и двойственна
речь о Нем (не до соединения, но после непостижимого со-
единения), Тот же Самый совершенный как в Божестве, так
и в человечестве.928

Схолия. Григорий Богослов в Слове на Богоявление,
Кирилл Иерусалимский, точно так же и Кирилл
Александрийский в Первом слове о Святой Троице.

Ибо если бы Он был простой, как мог страдать и умереть?
Как был ударяем, бит и распинаем, если не телом, подвер-
женным страданиям, и земнородной природой?929

Схолия.Против Евномия Григория Нисского и
Послание к Суккенсу Кирилла Александрийского.

927 Ср.: Послание Кирилла архиепископа Александрийского к Иоанну епископа
Антиохийскому, отправленное с Павлом епископом Эмесским. ACO I, 1, 4, p.
17. ДВС. Т. I. С. 541.

928 Ср.: Григорий Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество
Спасителя; Кирилл Иерусалимский, свт. Огласительные поучения, IV; Кирилл
Александрийский, свт. О Святой и единосущной Троице.

929 Ср.: Григорий Нисский, свт. Против Евномия, III; Кирилл Александрийский,
свт. Иная памятная записка, написанная в ответ на вопросы к нам о том же, к
тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 25–31.



 
 
 

Ибо, будучи единосущным Богу и Отцу, Он Бог совер-
шенный от совершенного, так и будучи единосущным нам,
Он совершенный человек.930

Ибо, будучи «образом Божиим»931, принял от нас «образ
раба»932; образ Божий означает сущность Божию, так и образ
человека являет человеческую природу. 933

Схолия. Из Толкования [на Послание] к
Филиппийцам Иоанна епископа Константинопольского.

Григорий Нисский Против Евномия.
Итак, удары, крест и смерть свойственны человеку, в ко-

тором Господь Бог Слово, а слава и власть свойственны Гос-
поду, с Которым раб, то есть человек. Итак, если бесстраст-
ное свойственно Божественному, а страстное – человеческо-
му, то как бы хорошо, чтобы кто-либо из мыслящих об од-
ной [природе] говорил о двух Его природах?934 А если одна
есть [природа], то воплощенный Бог – наполовину Бог и на-
половину воспринял человека.935

930 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в
ответ на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник.
№ 10. Сергиев Посад, 2010. С. 25–31.

931 Флп. 2:6.
932 Флп. 2:7.
933 Ср.: Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Послание к Филиппийцам.
934 Ср.: Григорий Нисский, свт. Против Евномия, III.
935 Ср.: Ефрем «Греческий». На Маргарит, 263.



 
 
 

Маргарит cвятого Ефрема.
Но не так учит правило благочестия, которое отверг ар-

химандрит Евтихий, преподавший одну природу Христа –
нетварного Божества и нашего человечества.

Кирилл на Ефесском Соборе.
Весь сонм Святых Отцов исповедует Христа двойствен-

ным по сущности, то есть по природе, но не двойственным
по ипостаси, то есть лицом.

Амфилохий.
Кирилл К Суккенсу.
Ибо в одном лице, как учит ваша святость, заключены две

природы, которые, как мы исповедуем, неизменно и нераз-
дельно есть и сохраняются во Христе.936

Прокл.
Ибо Один и Тот же есть единородный Сын и Слово Бо-

жие, так как природы Его не разделились на две ипостаси, но
неизреченное Слово соединило две природы в одной ипоста-
си; внутри пресвятое тело украшено Богом Словом, снаружи
же охраняемо Духом, чтобы явно был обнаружен из обеих
природ.937

936 Ср.: Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 6.
937 Ср.: Прокл Константинопольский, свт. О Воплощении, 11.



 
 
 

Ириней епископ.
Так и мы говорим, что Он ел не только до страстей, но и

после Воскресения, чтобы удостоверить в природе тела.

Василий. О посте.
Если же тело, в котором еретики сомневаются, являет

природу и сущность, к тому же очевидно, что в едином Хри-
сте сохраняется каждая из двух природ, то есть Божествен-
ная и человеческая, и Он в Божественной являет подобаю-
щее Богу, а в нашей

Амвросий К императору Грациану.
Он являет человеческое и бесславное, и нет никакого бес-

порядка, слияния или разделения природ, но Один есть Сын,
Христос, Господь и Спаситель желающих благочестиво ве-
рить в Него.938

Когда томос был написан и прочитан, Иоанн и Григорий
отвратились его, отвергли, анафематствовали написанное в
нем. И после отвержения и анафематствования мы вынесли
на середину книги Святых Отцов, из которых взяты все ци-
таты, которые в томосе, ибо мы принесли их сюда, держа на-
готове каждую цитату, чтобы доказать сообщенную [инфор-
мацию]. И когда мы показали им из их собственных книг,

938 Ср.: Василий Великий, свт. О посте, 9; Амвросий Медиоланский, свт. О вере,
II.



 
 
 

что они отвергли и анафематствовали не Флавиана, но Свя-
тых Отцов, с последнего места встал простой гражданин, по-
крывая их позором и грозя побить их камнями. Это был все-
народный наш триумф и всенародный позор Иоанна с еди-
номышленниками.

Пусть трудолюбцы хорошо знают и следующее.
Итак, собравшиеся в Александрии члены Соборной Церк-

ви рассказали нам, что после блаженного папы Евлогия ав-
густалом939 здесь был некий севирианин, который посадил
на достаточное время 14 переписчиков, единомышленных с
ним, и поставил над ними своего наместника, чтобы они ис-
правили догматические книги Отцов, в первую очередь свя-
того Кирилла. Итак, когда мы привели им цитату из [По-
слания] К Суккенсу: «Мы называем две природы»940, то мы
не нашли ее в александрийских книгах, но вместо нее было
«Мы говорим, что соединены две природы» или «Мы гово-
рим, что подразумеваются две природы». И когда мы сильно
унывали, господин Исидор Библиотекарь вынес нам книгу
патриарха [Кирилла], в которой эта цитата оказалась неис-
порченной.

Подобно и блаженного Амвросия исказили, ибо вместо
[слов] «Мы будем сохранять различие Божества и плоти» 941

сказали: «Мы будем сохранять различие познания».

939 Αὐγουστάλιος – императорский префект Египта.
940 Кирилл Александрийский, свт. Послание 45. ACO I, 1, 6, p. 154.
941 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II, 9, 77, p. 84.



 
 
 

И снова исказили блаженного Прокла, говорящего о Хри-
сте: «Он, рожденный без истления942 [Матерней утробы] и
входящий дверьми затворенными, видя соединение природ
Которого, Фома…»943 Слово «без истления» гайаниты пе-
реписали и говорят «нетленный»944, и вместо местоимения
«соединение природ Которого»945 они употребляют отрица-
ние: «Фома, не видя соединение природ»946 и так далее.

Подобно, [и толкуя] слова «разрушьте храм сей, и Я в три
дня воздвигну его»947, [еретики] называют собрание апосто-
лов храмом Христа: они рассеялись и затем снова собрались.

2, 8. Этими бесстыдными устами они не постыдились го-
ворить, что позволяют халкидонитам говорить, что во Хри-
сте две ипостаси, но не две природы. «Ибо природа, говорят,
обнаруживает множество ипостасей».

Когда они это сказали, я говорю к ним: «Значит, вы не
исповедуете ни одну природу во Христе?»

Еретики сказали: «Так, мы исповедуем одну природу в
Нем, как Отцы учат».

Когда они сказали это, я сказал подробнее: «Итак, позор
вам, как исповедующим во Христе одну природу и различ-

942 ἀφθάρτως
943 Прокл Константинопольский, свт. Слово 2.
944 ἄφθαρτος
945 οὗ τὴν συζυγίαν τῶν φύσεων
946 οὐ τὴν συζυγίαν τῶν φύσεων ὁ Θωμᾶς ἑωρακώς
947 Ин. 2:19.



 
 
 

ные ипостаси, ведь, как вы говорите, природа знаменует раз-
личные ипостаси».

3. Другое собеседование с феодосианами, на кото-
рое мы опять собрались в присутствии августала и
многочисленного народа.

Поэтому после того, как еретики в собеседованиях с на-
ми были достаточно и бесспорно посрамлены, и больше уже
не имели лица, который бы открыл свои уста на Соборную
Церковь, они послали людей в Египет за некими епископами,
которые казались учеными, в том числе и из города Кино-
полит. Они обратились к августалу с просьбой организовать
нам новое собеседование о Христе. И действительно, нас вы-
звали от имени августала в преторию, а когда мы пришли,
то нам сообщили: «Некие феодосианские епископы желают
беседовать с вами о вере в присутствии августала». Итак, ко-
гда мы вошли, августал сказал: «Эти епископы желают бесе-
довать с вашим благочестием о различии между Церковью
и феодосианами». После этих слов правителя епископы на-
чали упрекать меня, что я якобы возмущаю город, народ и
их церковь.

Итак, поняв из их слов, что они раньше меня не видели,
я говорю к ним кротким голосом, улыбаясь: «Достойнейшие
отцы, видели ли вы меня когда-нибудь, встречались ли со
мной, слушали ли мое вероисповедание или мои мысли из
моих уст?» Они ответили: «Нет».

«Итак, отцы, послушайте мое вероисповедание. Я уповаю



 
 
 

на Бога, что все вы не найдете относительно меня никакого
обвинения и примиритесь со мной».

Я сказал это, желая при всех обнаружить и обнародовать
яд, скрытый в их сердце и во всей их церкви. Взяв лист па-
пируса и перо у присутствующих нотариусов августала, я на-
писал так:

«Я, Анастасий монах святой горы Синай, исповедую, что
Сам Бог Слово, рожденный от Бога Отца прежде всех веков,
Сам распят, был избиваем, страдал и воскрес».

Я написал это, не называя ни [Его] плоть, ни жизнь [на
земле], ни вочеловечение, а только одно голое Божество Бога
Слова. Затем, поднявшись, я дал им, чтобы они, прочитав,
одобрили. Поэтому, заметив их одобрение, я говорю: «Если
я видел, что вы так мыслите, подпишите, и сразу же я буду с
вами служить». Ибо был день Господа нашего 948, около тре-
тьего часа. Они взяли и подписали. Приняв папирус после
подписания, подойдя к считающемуся из них мудрейшему и
чуть прикоснувшись рукой его бороды, я сказал: «Христос
пострадал за нас плотию949, теопасхиты, а не Божеством;
плотию пострадал, как богословствует апостол Петр, а не Бо-
жеством, как кощунствует Севир и как вы ныне подписали.
Ибо, желая обнажить все злословие в вашей душе, я написал,
указав в папирусе голое Божество Бога Слова, не вспомнив
ни плоть, ни вочеловечение, ни Рождество от Святой Девы».

948 Т. е. воскресенье.
949 1 Петр. 4:1.



 
 
 

Итак, когда они услышали это, как будто отрезвели от опья-
нения и все начали спорить об этом папирусе, который они
взяли от меня. Я же крикнул ко всем: «Не отдам его, пока не
принесу его Христу в день суда [как свидетельство] против
вас».

4.  Описание иного собеседования, в котором мы
снова приняли участие, в Александрии с иноверцами,
среди которых был и пресвитер Георгий по прозвищу
Ключарь, проповедник их церкви.

Когда мы заседали в комнате стенографов в резиденции
префекта, они, исходя из типичных проблем, сказали: «Нет
природы неипостасной; поэтому Халкидонский Собор, на-
звав две природы во Христе, обнаружил и две ипостаси, то
есть лица в Нем. И уже в Святой Троице не три Лица, то есть
Ипостаси, но четыре».

На это мы снова [говорим]: «В чем мы повреждаем исти-
не, если даже называем две ипостаси во Христе? Ведь ипо-
стась – это не лицо».

Итак, снова не разгадав в наших словах хитрости – ведь,
говоря это, мы не так думаем, – они, возмутившись, стали
возражать, приводя еще цитаты и свидетельства из всех Свя-
тых Отцов и из самого блаженного Кирилла, говорящие, что
ипостаси суть лица и в Святой Троице, и в учении о Домо-
строительстве Воплощения. Итак, когда довольно долго они
возражали и утверждали, что по-всякому ипостаси суть ли-
ца, тогда я говорю к ним: «Действительно, если ипостаси



 
 
 

являют лица, то вы оскорбляете святого Кирилла, изобли-
чая его и себя в несторианстве из-за его слов: «Неслитны-
ми остались ипостаси Христа»950, то есть неслитными оста-
ются лица Христа. Ибо слово «остались» означает, что их
состояние вечно, неслитно и внутренне устойчиво; замеча-
тельно ведь, что он не сказал: «Нераздельными остались ипо-
стаси», а «неслитными», то есть ясно видимыми, легко за-
метными, познаваемыми, исчисляемыми и сохраняющими-
ся. Наконец, когда вы говорите, что Христос сложен из двух
ипостасей, то, согласно этому определению и закону, вы го-
ворите, что Он из двух лиц; а если Он сложен из двух лиц, то
ясно, что [Его] плоть предсуществует и Бог Слово вселился
в нее, когда она уже существовала. А если это так, то как вы,
мыслящие несториански, с Несторием боретесь? Подлинно,
небо и земля прейдут, а определения эти не прейдут951, кото-
рые говорят, что, если ипостась являет лицо, то негодны вы-
ражения: «Неслитными остались ипостаси Христа»952; «Ес-
ли кто-то разделяет ипостаси после неописуемого соедине-
ния»953; «Кивот есть для нас образ природ, или ипостасей
Христа»954. Ибо эти цитаты, которые принадлежат, по вашим

950 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
951 Ср.: Мф. 24:35.
952 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
953 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрий-

ского к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.
954 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и ис-

тине, IX.



 
 
 

словам, святому Кириллу, и многие другие говорят об ипо-
стасях во Христе».

Вот это собеседование. Таким образом, еретики быстро
посрамлены.

5. О выражении «Единая воплотившаяся природа
Бога Слова», которое еретики повсюду нам предъяв-
ляют.

Поскольку сам всемудрый Кирилл истолковал это свое
выражение, я считаю излишним сомневаться в его достовер-
ности. Между тем, как сам блаженный Кирилл учит нас в по-
слании к Суккенсу, ни на что другое он не указывает, сказав
«воплотившаяся», как только на нашу человеческую приро-
ду.955 Исходя из этого, когда [еретик] говорит нам против вы-
ражения «Единая воплотившаяся природа Бога Слова», ска-
жи ему: «Кто из благомыслящих вообще может назвать две
воплотившиеся природы Бога Слова? Ведь тогда во Христе
будут четыре природы. Но не так, да не будет!» Итак, слова
«одна воплотившаяся природа» сам мудрейший отец толку-
ет в другом месте, употребляя выражение «одна воплотив-
шееся природа Христа» вместо «Одно воплотившееся Лицо
Святой Троицы».956 Ибо «Слово стало плотью»957, как гово-

955 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в
ответ на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник.
№ 10. Сергиев Посад, 2010. С. 25–31.

956 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. К Евоптию, против опровержения 12
глав, составленного Феодоритом, 2.

957 Ин. 1:14.



 
 
 

рит евангелист.
Когда они так держатся за сказанное отцом [нашим Ки-

риллом]: «одна воплотившаяся природа», [спроси их: ] от-
чего же вы не удерживаетесь [в рамках] такового выраже-
ния, но вводите новое учение, говоря: «Христос – одна при-
рода, ибо природа Христа, хотя и воплотилась, только Боже-
ственная»? От кого из Отцов вы это услышали? Кто из учи-
телей [сказал], что после соединения Божество и плоть Хри-
ста составляют одну природу, или же один род? Как твар-
ному и нетварному возможно сделаться совершенно одно-
природным и однородным? Ибо где сказано «одна природа»,
там непременно подразумевается «один род», или совершен-
ное тварное начало, или совершенное нетварное. Итак, если
Христос – одна природа, то непременно Он наполовину Бог
и наполовину человек, как учат манихейские басни. «Если
же тело [Христа] не единосущно Богу Слову», а иносущно, и,
как говорит божественный Кирилл [в Послании] к Евлогию,
«существует природа иная и иная»958, то ясно, что Христос
воистину совершенный в Божестве и совершенный в чело-
вечестве согласно Святоотеческому Преданию».

О истинные войска, о передовые бойцы Святой Церкви и
истины! Защитите во время битвы, как только из стаи тех
волков приблизится к тебе некто, приводящий эти пустые

958 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла
пресвитеру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС.
Т. I. С. 552.



 
 
 

басни о Христе, превращающий слово о Домостроительстве
в вымысел и видимость, говоря: «Посредством неких тонких
рассуждений или же с помощью воображения мы понимаем,
что Христос – из двух природ одна воплотившаяся природа.
Ведь «после соединения» уже нет двух природ, ибо «обожен-
ная и сделавшаяся бессмертной плоть подобна капле уксуса
в море, и таковая [плоть] родилась, и только одно [Божество]
обожило ее»959. И «Слово стало плотью»960, чтобы и плоть
стала Словом; ибо воля Божества одна, подобно и сущность
Слова одна»961, и «не две природы у Христа, [из которых] од-
на – достойная поклонения, а другая – недостойная покло-
нения»962», и остальное, Отцами прекрасно сказанное, ере-
тиками же нечестиво толкуемое. Когда же они приводят эти
и подобные слова о призрачности и видимости [Воплоще-
ния Бога Слова], вспомни слова Соломона: «отвечай глупо-
му по глупости его»963, и скажи и ты: «Ипостаси Христа оста-
лись неслитными и после соединения. И «если кто разделя-
ет ипостаси Христа после соединения, – анафема тому»964,

959 Образ соединения человечества и Божества во Христе по подобию раство-
рения капли уксуса в морской бездне принадлежит свт. Григорию Нисскому. Со-
хранился во фрагментах.

960 Ин. 1:14.
961 Ср.: Маркелл епископ Анкирский. О Воплощении, 3.
962 Ср.: Псевдо-Афанасий. Против Аполлинария, II.
963 Притч. 26:5.
964 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Алексан-

дрийского к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.



 
 
 

как говорит богомудрый Кирилл. «Ибо в Законе ковчег есть
прообраз ипостасей Христа»965. Что же такое ипостаси? Оче-
видно, что лица, как учит, опять же, сам божественный Ки-
рилл и целый сонм Святых Отцов». Таким именно образом,
верный, посредством противников противостань на против-
ников, и затем начинай сражаться с ними. Используя их же
оружие, заколи нечестивого Севира, сбрось Диоскора, пора-
зи Феодосия, Гайана, Юлиана и весь десятирогий мир дог-
матизирующих во Христе одну природу.

965 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и ис-
тине, IX.



 
 
 

 
Глава одиннадцатая

 
Глава, в которой экзегет открывает, почему учите-

лем [Кириллом] природы были названы ипостасями.
Чтобы кто-нибудь не был в ослеплении из-за произнесен-

ного выше нами выражения, заражен мыслями Нестория и
нечестивым исповеданием во Христе двух лиц и ипостасей,
необходимо сказать причину [употребления нами этого вы-
ражения].

Язык жителей Африки, Римского мира и [остального] за-
пада, еще не имеющий догматической лексики и начала глу-
бокомыслия, как племенной и варварский, в древние време-
на [христианской] проповеди не достиг того, чтобы разли-
чить сущность и природу от ипостаси, но считал сущность
ипостасью, то и другое слово обозначая [термином] «бы-
тие»966, не имея возможности совершенно выразить [значе-
ние слова] «ипостась», но называя три Лица Святой Троицы
тремя «бытиями». [А термин] «бытие» можно употребить
неким образом и вместо сущности, и вместо ипостаси: бы-
тие как существующее967, сущность как сущее968, ипостась же
опять как существующее969.

966 ὕπαρξις
967 ὑπάρχουσα
968 οὖσα
969 ὑφεστῶσα



 
 
 

Итак, страдающий от недостатка, как было сказано вы-
ше, [догматических терминов] запад три Ипостаси во Свя-
той Троице называл тремя сущностями. Поэтому некоторые
другие страны, прекрасно знающие греческий язык и могу-
щие различать догматические выражения, горячо спорили
[с западом]: у блаженного Афанасия [в Послании] к запад-
ным [епископам] утверждается, что не следует говорить «три
сущности во Святой Троице». Западные [епископы] опять
же, не зная слово «ипостась», решительно настаивали на вы-
ражении «три сущности», говоря: «чтобы [отрицая это вы-
ражение] мы не оказались безумно называющими Отца, Сы-
на или Святого Духа бессущностными, то есть несуществую-
щими». Итак, когда [в Церкви] происходит величайшее про-
тиводействие и раскол, блаженный Афанасий, будучи сы-
ном Божьего примирения, провел свое властное расследо-
вание, воодушевляемый богодухновенными толкованиями
[Святых Отцов]. Расспросив обе созванные стороны и по-
няв, что западные [епископы] правильно мыслят единство [в
Троице], но спорят вследствие бедности языка, он умирил
Церковь и в письмах к африканским [епископам], разрешая
их недоумения, поименовал ипостасью [то, что они называ-
ли словом] сущность.970

Итак, даже если святому Кириллу свойственно называть
970 Ср.: Григорий Богослов, свт. Слово 21, похвальное Афанасию Великому,

архиепископу Александрийскому, 35. Подробнее об Александрийском соборе
362 г. см., напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов:
История богословской мысли. М. 2007. С. 122–125.



 
 
 

природы ипостасями, то он воспринял это с того времени.
Об этом свидетельствует и святой Григорий Назианзин

в надгробном слове святому Афанасию, подобно и владыка
Евлогий, папа Александрийский [в ответе] на Томос Льва.
Я же снова говорю еретикам, что произносимое редко и
по необходимости, [выражение] не является для Церкви ни
обязательным законом, ни неким предубеждением. Но и в
том обнаруживается благочестие Халкидона, что тогда, ко-
гда можно было говорить среди Отцов «ипостаси», никто из
них не употреблял это слово, и не говорил, что Он [состоит]
из двух ипостасей.



 
 
 

 
Глава двенадцатая

 
1.  О страстях Христа Спасителя и что говоря-

щие «Святой Бессмертный распятый и пострадав-
ший»971являются теопасхитами.

Замечательное определение всемудрейших мужей гово-
рит, что фактические возражения и доказательства сильнее,
вернее и прочнее тех, которые вытекают из библейских из-
речений. Ведь фактические доказательства нельзя никак пе-
реписать и ими невозможно пренебречь, а письменные сви-
детельства зачастую претерпевают от злонамеренных мужей
вставки и сокращения, что, возможно, трудолюбцу известно
– как уже было сказано – по многим измененным копиям
[книг] не только учителей, но и Моисея, пророков и еван-
гелистов. Так, в этом году изучая различные списки книги
пророка Иеремии, я совсем не нашел в них [пророчества] о
тридцати сребрениках – цены за Христа, ни [пророчества] о
продаже земли горшечника.972 Итак, если зловерные не по-

971 В первые годы VI века Антиохийский патриарх-монофизит Петр Гнафей,
или Кнафей изменил текст Трисвятой песни, который исполнялся еще на Халки-
донском Соборе. Он добавил к Трисвятому гимну перед словами «помилуй нас»
слова «распятый за нас», чем вызвал смуту в народе. Так как эта песнь всегда
воспринималась как обращенная ко Святой Троице, то православные подозре-
вали монофизитов в том, что они исповедуют страдания Трех Лиц Троицы или
Божественного естества, то есть являются теопасхитами.

972 Евангелист Матфей ссылается на пророчество Иеремии: «Тогда сбылось ре-



 
 
 

щадили и само Священное Писание, то, как мы ранее по-
дробно говорили, тем более слова учителей [Церкви].

Итак, посредством фактов мы сильно посрамили еретиков
и неверующих. Когда мы снова беседовали с ними о стра-
стях Спасителя и о Кресте Христовом, то, увидев из про-
смотра цитат, которые они принесли, что они пытаются по-
казать, будто Бог Слово страстен и смертен вместе со Своей
собственной плотью, то мы более не посредством изречений
[из Писания и Святых Отцов], но посредством очевидных
фактов и образов употребили для них некое изображение на
некой дощечке Креста Господня с некой надписью; это изоб-
ражение мы поместили после цитат.

2. Некоторые из многих цитат, на которые ссыла-
ются феодосиане и гайаниты, пытаясь показать, что
бесстрастный Бог Слово стал страстным с плотью и в
ней.

Из 1 Послания к Коринфянам:«Но проповедуем пре-

ченное через пророка Иеремию, который говорит: и взяли тридцать сребренни-
ков, цену Оцененного, Которого оценили сыны Израиля, и дали их за землю гор-
шечника, как сказал мне Господь» (Мф. 27:9-10). Вместе с тем в книге проро-
ка Иеремии не упоминаются 30 сребреников. Единственным местом у пророка
Иеремии, в котором говорится о сребрениках, является это: «И купил я поле у
Анамеила, сына дяди моего, которое в Анафофе, и отвесил ему семь сиклей се-
ребра и десять сребренников» (Иер. 32:9). Пророчество о 30 сребрениках встре-
чается только в книге Захарии: «И скажу им: если угодно вам, то дайте Мне
плату Мою; если же нет, – не давайте; и они отвесят в уплату Мне тридцать
сребренников. И сказал мне Господь: брось их в церковное хранилище, – высока
цена, в какую они оценили Меня! И взял Я тридцать сребренников, и бросил их
в дом Господень для горшечника» (Зах. 11:12–13).



 
 
 

мудрость Божию, тайную… которой никто из властей ве-
ка сего не познал; ибо если бы познали, то не распяли бы
Господа славы»973.

Святого Игнатия епископа Антиохийского:  «Поз-
вольте мне подражать страданиям Бога моего»974.

Юлия епископа Римского: «Иудеи, распяв тело, рас-
пяли Слово»975. По поводу этой отдельной цитаты я сразу же
ответил, говоря им: «Если иудеи, распяв тело, убили Слово,
то Троица была не Троицей, но двоица была на небе, пока не
воскрес Бог Слово от тридневной смерти».

Святого Григория Назианзина:  «Чтобы ты не пре-
ткнулся мыслью, когда слышишь о крови Бога».976

Из СловаНа страстиМелитона епископа Сардий-
ского: «Бог пострадал от рук израильских»977.

Святого Григория: «Малые капли Божией крови весь
мир освятили»978.

Святого Кирилла против Нестория: «Страсти Бога,
Крест Бога, смерть Бога, Воскресение Бога».

Они же утверждают, что заодно с их теопасхизмом гово-
рит и Григорий: «Отрицающий Божество Христа пусть сто-

973 1 Кор. 2:7–8.
974 Игнатий Антиохийский, сщмч. Послание к Римлянам, 6.
975 Юлий I папа Римский. О вере, 6.
976 Григорий Богослов, свт. Слово 45, на Святую Пасху, 19.
977 Ср.: Мелитон Сардийский, свт. О Пасхе.
978 Григорий Богослов, свт. Слово 45, на Святую Пасху, 29.



 
 
 

ит вместе с богоубийцами иудеями»979.
Вот почему смысл их Трисвятого гимна «Святой Бес-

смертный распятый за нас» не значит ничто иное, как толь-
ко: «Святой Бессмертный Бог Слово, пострадавший и умер-
ший за нас»; ведь они «Бессмертным» называют Бога Слово,
ибо Он бессмертный. Подобно и выражение «страсти Бога»
нужно воспринимать со всей осторожностью, так как может
быть и некое худое понимание, кощунственное по отноше-
нию к Богу и Отцу, подобно и по отношению к Святому Ду-
ху, ведь и Святой Дух – Бог, как Отец и Сын.

3. Поэтому, когда последователи Севира, Гайана и Феодо-
сия привели нам эти и многие другие цитаты о страстях, что-
бы, как мы сказали, обнаружить Божество Христа, мы, желая
выявить коварство и яд, скрытый в их душе, противостали
против них уже не с помощью Писания и слов [Святых От-
цов], но посредством фактов, изображения и реальной схе-
мы980, из-за которых они были сильно опозорены. Ибо, как
я сказал, на некой дощечке мы изобразили Честной Крест
вместе с некой надписью и, возложив палец, мы задавали им
вопросы. А надпись была: «Бог Слово, разумная душа и те-
ло».

Схолия. И мы предлагаем поклясться Сыном
Божиим, описанным в Библии, с помощью изображения

979 Ср.: Григорий Богослов, свт. Послание 3, к пресвитеру Кледонию против
Аполлинария первое.

980 παραδείγματος καὶ σχήματος ἐνυποστάτου



 
 
 

этого образа Честного Креста.

Показав этот образ, мы спросили их: «Вот «Христос, Сын
Бога Живаго»981, безупречный и нераздельный на Кресте, то
есть Бог Слово, соединенная с Ним по ипостаси разумная
душа и тело. Что из этих трех погибло, умерло, стало безде-
ятельным и неподвижным? Ответь согласно точному смыс-
лу. Не сказал я тебе, что распято? Но, что из этих трех во
Христе погибло и умерло на три дня?»

Тут же крайне смущенные нашим вопросом еретики го-
ворят: «Тело Христа погибло».

Снова мы говорим им: «Душа Его не погибла, не умерла
и не страдала?» Они говорят: «Пожалуй, нет».

Тогда мы, высмеивая их и насмехаясь над ними, сказа-
ли: «И вы не стыдитесь того, что называете бесстрастной и
бессмертной Его душу, созданную Им, а Самого Бога Сло-
во, Творца называете «Святой Бессмертный пострадавший и
умерший за нас», тем самым оскорбляете Творца по сравне-
нию с творением? Называете ангелов бессмертными и бес-
страстными, называете души наши бессмертными, называе-
те и демонов бесстрастными и бессмертными. И вы не сму-
щаетесь, снова я говорю, их Создателя, единого по природе
бесстрастного, называя Его страстным и смертным и тем са-
мым унижая Творца по сравнению с творением? Послушай,
что я говорю. На Кресте, когда Христос был пригвожден на
нем, присутствовало пять следующих. Было солнце, которое

981 Мф. 16:16.



 
 
 

первое обнаружило гвозди и копие, и оставалось неотдели-
мым от Креста и бесстрастным к гвоздям. Было пресвятое
тело Христа, была Его святая душа, был Бог Слово, было
крестное древо. Четыре из них тварны, а Бог Слово – нетва-
рен и их Творец. Две тварные вещи – солнце и пресвятая
душа Христа – сохранились бесстрастными. И как, в конце
концов, Божество Его могло умереть? Поэтому Христос бес-
смертен двумя – [Словом и душой], а смертен одной пло-
тью. Стало быть, твои, акефал, верующие отделены от Пет-
ра и Павла, столпов, вождей и светочей вселенной, избран-
ных проповедников веры? Поэтому уже не согласно твоему
Петру Кнафею воспевай: «Святой Бессмертный пострадав-
ший Бог Слово», но согласно рыбарю Петру: «Христос по-
страдал за нас плотию»982. Уже не согласно Павлу из Са-
мосата, но согласно Павлу из Тарса проповедуй, что Хри-
стос «быв умерщвлен по плоти, но ожив духом»983. Христос
умер смертной плотью, а не бессмертным духом. А поющие
«Святой Бессмертный распятый и пострадавший за нас» на-
зывают умерщвленным или бессмертного Бога Слова, или
бессмертную Его душу, однако гроб Христов посрамляет их,
содержа не Бога Слова умерщвленного, не разумную душу
умершую, а вобоженное мертвое тело. Поэтому, как только
ты слышишь: «Господь славы распят»984, или «Бог постра-

982 1 Петр. 4:1.
983 На самом деле: 1 Петр. 3:18.
984 Ср.: 1 Кор. 2:8.



 
 
 

дал от рук израильских»985, или «Позвольте мне подражать
страданиям Бога моего»986, или «Капли Божией крови»987,
или «Божия смерть, гроб и Крест», никоим образом не го-
вори, что страсть и смерть Бога Слова были по природе, но
что они были по плоти Его, соединенной по ипостаси. Ибо
как плоти из-за неизреченного и нераздельного соединения
с Богом Словом усвояется божественное, так часто и сущему
в ней Богу Слову усвояется человеческое, страстное и смерт-
ное; усвоив Себе в известном отношении по домостроитель-
ству и по совместному бытию страсти собственной Своей
плоти, Он, как Бог по природе и по истине, остается бесстра-
стен и бессмертен».

Схолия. Подобно как природа огня никаким
образом не повредила телу брошенных в печь Азарии
и [двух других] юношей,988 так был неотделим от
страстной плоти Христа сущий в ней бесстрастный Бог
Слово.

4. Не только вышеприведенный отпечаток и образ Креста
и надпись трех наименований (Бога Слова, разумной души
и пресвятого тела) помогает нам выразить учение о Христо-
вых страстях, но и все остальные проблемы и трудности, ко-
торые противники ставят перед нами. Ибо снова, когда они

985 Ср.: Мелитон Сардийский, свт. О Пасхе.
986 Игнатий Антиохийский, сщмч. Послание к Римлянам, 6.
987 Григорий Богослов, свт. Слово 45, на Святую Пасху, 29.
988 Ср.: Дан. 3.



 
 
 

приводят нам преподанные Севиром святоотеческие случай-
ные фразы и выражения, утонченные понятия, то есть мыс-
ленные фантазии о Христе, [говорящие] о видимости, слия-
нии, смешивании, сочетании и отрицании [человечества во
Христе], образы капли уксуса и моря (и вообще, во всех сво-
их предпосылках они отрицают выражение о двух нераздель-
но соединенных природах Христа), тогда мы упоминали об-
ращающее в бегство врагов непобедимое [знамение] – этот
Честной Крест и надпись над ним трех наименований, осме-
ивая еретиков и напевая, и палец наш на каждый из трех на-
именований положив, и спрашивая их:

«Что вы говорите нам, «извиняющиеся в делах грехов-
ных»989, и приводите нам множество запутанных выражений,
вырванных и случайных фраз, говоря: «После неизреченно-
го соединения плоть уже не называется природой, ибо имен-
но она стала обожившим ее Богом Словом. И, наконец, она
уже не имеет своих свойств, но из-за победы Лучшего все во
Христе стало одной природой, ибо тело, смешавшись с без-
дной Божества, из-за обожения стало Богом?» Зачем вы там
и сям вытаскиваете нам эти и подобные выражения, сказан-
ные Святыми Отцами хорошо, но вами понимаемые дурно?
Посмотрите на выставленный образ Креста, и на надписание
на нем трех наименований Христа, и скажите нам, разве по-
сле соединения Бог Слово стал единосущным плоти? Разве
разумная душа перестала быть душой? Разве тело стало еди-

989 Ср.: Пс. 140:4.



 
 
 

носущным Слову? Разве одно из этих трех лишилось соб-
ственных свойств? Разве тело Христа стало неописуемым?
Разве разумная Его душа стала смертной? Разве Бог Слово
стал страстным и текучим? Никоим образом. Итак, если и
после соединения все во Христе осталось неизменным и нес-
литным, как две бессмертные [Его части – Бог Слово и душа]
и смертное Его тело могут быть названы одной природой?»

5. Вопрос к тем, которые опозорены теопасхизмом.
Православный: Умершим или нет вы называете Того, Кого
вы называете распятым?

Еретик: Да, [умершим,] ибо один Христос, а не два.
Православный: Хорошо. Итак, когда вы говорите «Свя-

той Бессмертный распятый и пострадавший за нас и умер-
ший», Кого Бессмертного вы называете умершим? Если на-
зываете Бога Слова, то плохо говорите, ведь Он бессмер-
тен. Если Его бессмертную душу называете умерщвленной,
то плохо говорите. Если «Святой Бессмертной» называете
плоть, умершую на Кресте, то плохо говорите, ибо плоть
не была бессмертной на Кресте. И снова, если вы называе-
те всю полноту Христа «Святой Бессмертный пострадавший
и умерший», то таким образом плохо говорите, ибо «Бес-
смертный» не сочетается с телом, как мы уже сказали. А бес-
смертному Слову и собессмертной Его душе смерть чужда,
так что при любом понимании этот ваш гимн богохульный
вместе с вами и вашими делами.



 
 
 

 
Глава тринадцатая

 
1. Исследование, то есть совместное практическое

обсуждение православного и акефала некоторых из-
речений, которые преподносятся как [слова] из Свя-
тых Отцов, называющих одну – плоти и Божества –
природу Еммануила, на которые ссылаются все ереси,
желающие отвергнуть Воплощение и Домостроитель-
ство Христа, то есть ереси Валентина, Мани, Маркио-
на и далее, вплоть до Евтихия, Диоскора, Севира, Фе-
одосия и Гайана.

Естественно, заранее отметим, что если эти выражения
были вставлены кем-то из еретиков, то это известно одному
Богу (ведь мы привели слова самих Святых Отцов, по раз-
ным вопросам несогласующиеся и противоположные этим
выражениям); а если и действительно некие из этих выраже-
ний святоотеческие, то мы отметим, что Святые Отцы мог-
ли сказать их в некотором несобственном смысле и просто
по [своей] кротости или понимали их согласно святости ду-
ши и плоти Христа; отвергающие же учение о вочеловечении
толкуют эти выражения не согласно святоотеческому смыс-
лу, но отрицая эту сущность [души и плоти Христа] и гово-
ря, что после непостижимого соединения стала одна приро-
да плоти и Божества, словно природа святой плоти Христа
вследствие смешения изменилась в природу Божества; они



 
 
 

приводят нам слово блаженного Григория [Богослова], гово-
рящее о теле Господа: «И оно по обожению Бог»990, подоб-
но и блаженного Кирилла [Александрийского]: «Крест Бога,
страсти Бога, смерть Бога, Воскресение Бога» и многие дру-
гие подобные выражения. Но, несчастные и невежественные,
они не знают, что Святые Отцы в этих выражениях сказа-
ли не «по природе», а «по обожению» и «по соединению»;
ведь божественный Григорий не сказал, что тело по приро-
де Бог, но говорит: «потому что и оно по обожению Бог»,
как и железо после соединения с огнем излучает жар и на-
зывается огнем, конечно, не по природе, ведь железо не от-
сутствует. Так всемудрый Кирилл не сказал: смерть Боже-
ства, страсти Божества (словно бы полнота Троичного Боже-
ства оказалась страстной и смертной), но сказал: страсти Бо-
га. Ибо можно, как уже сказано, благочестиво назвать «Бо-
гом» и Человека Господа из-за превосходного соединения
[с Божеством], если и простые люди, не соединенные с Бо-
жеством, названы богами991; но нельзя назвать «Божеством»
пресвятое тело, являющееся тварным, чтобы не назвать Бо-
жество Святой Троицы единосущным творению. Вследствие
чего мы многократно называем всю полноту Христа Богом
по превосходному соединению, но не называем Его в цело-
сти «Божеством», а, из-за различия природ, – «Божеством и
человечеством».

990 Григорий Богослов, свт. Слово 39, на святые светы явлений Господних, 16.
991 Ср.: «Я сказал: вы – боги, и сыны Всевышнего – все вы» (Пс. 81:6).



 
 
 

И я снова повторюсь о страстях Христа и об их Трисвя-
той песне, чтобы спросить их: «Когда вы воспеваете и го-
ворите: «Святой Бессмертный, распятый и пострадавший за
нас», откуда ясно, что вы это говорите о Христе? Ибо если
бы вы сказали: «Святой Бессмертный, распятый плотью за
нас», то ясно бы было, что относится этот гимн к воплощен-
ному Христу. Когда же вы совсем не называете плоть, тело
и вочеловечение в этом гимне, но говорите просто: «Свя-
той Бессмертный распятый», то можно разумно возразить
вам и сказать, что не Христа вы называете распятым, но бес-
смертного Бога Отца или бессмертного Духа Святого. Так
как на Кресте было не бессмертное тело, а смертное, то вы-
ходит, что распятым, страстным и смертным вы называете
или бессмертного Отца, или бессмертного Бога Слова, или
бессмертного Духа Святого.

2. Акефал: Почему мы снова находим слова блаженно-
го Афанасия, написавшего к императору Иовиану: «Слово
стало плотью, чтобы и плоть стала Словом»992. Итак, если
и плоть стала Словом, как можно после этого называть две
природы?

Православный: Как уже сказал и снова говорю, я сомне-
ваюсь, принадлежат ли вообще эти слова Святым Отцам. Так
что, с дерзновением скажу, даже если ангел с неба сказал

992 Данной фразы нет в сохранившихся произведениях свт. Афанасия Велико-
го.



 
 
 

данное выражение993, это невозможно и он никак не мог это
сказать. И сам блаженный Афанасий и Кирилл сказали, что
невозможно и совершенно невообразимо, чтобы плоть изме-
нилась в природу Слова. Ибо как возможно, чтобы, сотво-
ренная после многих веков и лет предвечным Богом Сло-
вом, она стала одноприродной и сродной с нетварным Богом
Словом? А если «Слово стало плотью, чтобы и плоть стала
Словом», то, очевидно, нужно признать, что у плоти и свой-
ства Слова, то есть неограниченность, нетварность, безна-
чальность, безобразность и совечность Отцу. А если никак
не возможно сказать это о святой плоти Христа, то ясно, что
плоть не стала Словом. Если же она не стала Словом (как,
действительно, не стала), то солгал сказавший, что «Слово
стало плотью, чтобы и плоть стала Словом». Не говори мне,
акефал, что учитель имел в виду, что плоть стала Словом не
по природе, но по славе. На это я могу сказать тебе, что по
славе все люди могут стать богами, согласно словам: «Я ска-
зал: вы – боги, и сыны Всевышнего – все вы»994, но в [пред-
ставленном вами] сочинении учителя нет слов «по славе», но
безотносительно: «Слово стало плотью, чтобы и плоть стала
Словом».

Не только эту цитату они предъявляют, как якобы святого
Афанасия, но и другую: «Христос воплотился кроме греха и
плотской воли: «Ибо только воля Божества», как и сущность

993 Ср.: Гал. 1:8.
994 Пс. 81:6.



 
 
 

только Слова»995.
Я не знаю, кто это сказал; однако полагаю и исповедаю,

что всякий человек, провозглашающий одну сущность Бо-
га Слова во Христе, не имеет никакого жребия, ни части во
Христе996, как отрицающий нашу закваску и нашу природу,
которую Он воспринял от Святой Девы и Богородицы Ма-
рии. Ибо если во Христе только Божество, то за что мы пори-
цаем манихеев, говорящих: «В тени, воображении и видимо-
сти была плоть Христа, и, возносясь, на солнце поместил Он
тень плоти997, которая осталась в воображении»? Надменный
Тимофей идет дорогой обмана и сопутствует в этом манихе-
ям, говоря: «Природа Христа, хотя и воплотилась, есть толь-
ко Божество»998. На это некто кстати возражает:

«Если «природа Христа есть только Божество», то соот-
ветственно можно сказать, что рождение Христа – это рож-
дение только Божества, рост Христа – это рост только Боже-
ства, детство Христа – это детство только Божества, пелена-
ние Христа – это пеленание только Божества, осязание Хри-
ста – это осязание только Божества, крещение Христа – это
крещение только Божества, голод, жажда, усталость, душев-
ная борьба, плевание, кровь и слезы Христа – все это толь-
ко Божества, распятие Христа – это распятие только Боже-

995 Псевдо-Афанасий. Против Аполлинария, II.
996 Ср.: Деян. 8:21.
997 Ср.: Пс. 18:5.
998 Тимофей Элур. Возражения к определениям собора в Халкидоне.



 
 
 

ства. Какой, скажи мне, человек или демон осмелится ска-
зать нечто подобное?»

Следовательно, Тимофей кощунствует, говоря, что «При-
рода Христа есть только Божество и после Воплощения».
Ибо если Христос – это только Божество, а Божество – неви-
димо, неосязаемо, не предлагаемо в жертву, неразделяемо и
не причащаемо, то ясно, что Тимофей подобно иудеям от-
рицает жертву и причастие Святых Таинств Тела и Крови
Христа, не веря и не исповедуя, что поистине видимы, твар-
ны и осязаемы Тело и Кровь Христа, возносимые и препо-
даваемые народу со словами: «Тело и Кровь Господа и Бога
и Спасителя нашего Иисуса Христа». Ибо если Тимофей го-
ворит, что природа Христа есть одно Божество, а что осяза-
ется, преломляется, раздробляется, крошится, пьется, изме-
няется, пережевывается зубами и потребляется – это чуждо
Божественной природе, то он падает в одну из двух ям: или
говорит, что Божественное – страстное и текучее, или отри-
цает Тело и Кровь Христа, которые приносит и причащает-
ся в Таинственном Жертвоприношении и преподает народу
со словами: «Тело и Кровь Господа нашего Иисуса Христа».
Тогда лучше ему говорить к причастникам: «Одно Божество
Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа».

Итак, учение Тимофея о Воплощении – это басня, долой
ее! Ибо плоть – это не Божество, как триблаженный Афа-
насий говорит: «Тело не стало Словом, но стало телом Сло-



 
 
 

ва»999. И снова он, проповедуя различие сущностей Христа,
восклицает: «Какой ад изрыгнул слово, что тело и Бог Сло-
во единосущны?»1000 «Если же не единосущны, то непремен-
но есть одна и другая природа»1001; так и всемудрый Кирилл
сказал к Евлогию Константинопольскому. А если во Христе
познаваемы одна и другая природа, то сущность Его – не
только сущность Слова; а если природа Христа – не только
природа Слова, то Тимофей, говорящий, что «Природа Хри-
ста, хотя и воплотилась, есть одно Божество», – лжец.

3. Инославный говорит:  Тимофей и Севир не отрица-
ют Воплощение Христа, проповедуя, что в Нем одна приро-
да, но следуют Святым Отцам. Ибо блаженный Григорий Бо-
гослов говорит: «Тело стало единобожным с Богом Словом,
стало совершенно таким же, как и Обоживший его»1002. А
богомудрый Григорий Нисский нуждается в образе для опи-
сания обожения и изменения пресвятого тела Христа, гово-
рит: «Совсем как капля уксуса, погруженная в бездну моря,
теряет собственные свойства уксуса, но смешивается и усва-
ивает свойства морской воды, так и пресвятое то тело, сме-
шанное с Божеством, не имеет свойств плоти»1003.

999 Афанасий Великий, свт. Послание к Эпиктету, 6.
1000 Афанасий Великий, свт. Послание к Эпиктету, 2.
1001 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла

пресвитеру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС.
Т. I. С. 552.

1002 Данных слов нет в творениях свт. Григория Богослова.
1003 Данной фразы в сохранившихся творениях свт. Григория Нисского нет, но



 
 
 

Схолия. Если бездна Божества невидима и
неосязаема (ибо «Бога не видел никто»1004), а тело
Христа смешано с бездной и стало ей, тогда учение о
Домостроительстве стало фантазией, тогда не истинно
и не в действительности являлся на землю Христос.

Православный: Когда ты снова выставляешь нам это из-
речение, которое опровергает Домостроительство Воплоще-
ния, нам необходимо тут же ответить. Ведь если святое те-
ло стало таким, каким обоживший его1005 Бог Слово1006, и не
имеет свойств человеческой природы, тогда очевидно, что
оно уже не является ограниченным, уже не является ходя-
щим, уже не является осязаемым, уже не является видимым,
Христос уже не имеет ни образа человека, ни частей тела,
ни рук, ни ног, ни уст, ни ребра. Почему же сказано: «Воз-
зрят на Того, Которого пронзили»1007? Ибо если тело Христа
уже не имеет каких-либо человеческих свойств, но приобре-
ло свойства бездны Божества, почему Он говорит ученикам
после Своего трехдневного Воскресения и после усвоения
телом бессмертия: «Осяжите Меня и рассмотрите; ибо дух
плоти и костей не имеет, как видите у Меня»1008? Как Фома

во фрагментах этот образ есть.
1004 Ин. 1:18.
1005 Тело.
1006 При Воплощении.
1007 Ин. 19:37.
1008 Лк. 24:39.



 
 
 

осязал следы от гвоздей1009? Об этом говорит сам [Григорий]
Нисский так: «Посмотри: поскольку копье вошло в ребро, то
рука ученика осязала [рану]»1010. Так же мыслит и богомуд-
рый Епифаний: «Скажи, Маркион, каким образом было пре-
ломление хлеба? Призрачным образом или действием зем-
ного тела?»1011

Если же противник спросит: «Почему некоторые из От-
цов, например, [Григорий] Нисский, говорят, что плоть Гос-
пода уже не имеет своих человеческих свойств?», то пусть
этот невежа усвоит, что он понимает не так как надо, ибо
Святые Отцы, сказав эти слова, имели в виду иное. Со-
зданный Богом в начале нетленным и бессмертным, чело-
век из-за греха стал обреченным на гибель, смертным, ве-
щественным, текучим, многострастным, подверженным пе-
чали, усталости, слезам и сну. И вот, воплотившись и вос-
приняв нашу природу, Бог Слово очистил и освободил ее от
всех приобретенных ей из-за греха страстных свойств. Вся-
кий раз, когда ты слышал учителя, говорящего, что плоть
Христа уже не имеет свойств плоти, так понимай это: со-
зерцаемое в Нем человечество уже не имеет приобретенные
из-за греха нашим телом свойств порчи, но из-за соедине-
ния с Божеством и тридневного Воскресения пресвятое тело
Его перешло в лучшее состояние, и уже не имеет прежних

1009 Ср.: Ин. 20:25–27.
1010 Ср.: Григорий Нисский, свт. Об устроении человека, 25.
1011 Ср.: Епифаний Кипрский, свт. Против ересей, 42.



 
 
 

свойств: уже не является ни смертным, ни тленным, ни те-
кучим, ни подверженным усталости, ни лишающимся [обре-
занной плоти, отрезанных волос, ногтей, истекающей крови
и т. д.], но изменилось из смертного в бессмертное, из тлен-
ного в нетленное, и вещественное стало невещественным,
плотское – духовным, страстное – бесстрастным, текучее –
не текучим, нуждающееся в пище и питие – не нуждающим-
ся в них, лишающееся [обрезанной плоти, отрезанных волос,
ногтей, истекающей крови и т. д.] – не лишающимся их, де-
белое – тонким, временное – вечным; впрочем, оно не ста-
ло ни неограниченным, ни бестелесным, ни неизменным, ни
неосязаемым, ни невидимым, ни нетварным, ни безначаль-
ным; ибо это свойства одного Божества. Итак, благочестивое
православное учение Отцов не признает, что пресвятое тело
Христа ныне имеет наши природные свойства, вкравшиеся
из-за непослушания, но имеет богозданные свойства, кото-
рые были до греха у Адама по образу и подобию Божию.

Таким образом, нужно благочестиво воспринимать и по-
нимать слова Отцов. Ибо пресвятое тело усвоило от Боже-
ства Слова, с Которым оно соединено по ипостаси, то, что
было возможно принять, так что мы познаем единство лица
Христа, но оно осталось чуждым некоторым свойствам, так
что мы познаем различие природ. Поэтому плоть, хотя и со-
единена с неограниченным Богом Словом, не стала неогра-
ниченной; хотя и стала жить совместно с вечным, не стала
вечной; хотя и несет внутри невидимое, не стала невидимой;



 
 
 

хотя и воспринята в бестелесное бытие, не стала бестелес-
ной; хотя и от нетварного [бытия Бог] пришел в тварь и плоть
несет неограниченное, она не стала нетварной.

А если ты обращаешь внимание на сухие и неисследован-
ные Писания и слова учителей, то ты впадаешь во многие и
пагубные нелепости. Приведу вышеупомянутую фразу все-
мудрого Григория [Нисского]. Вот он полагал, что наша при-
рода словно капли уксуса смешана с бездной Божества; оче-
видно, что всякая капля, попавшая в бездну моря, становит-
ся невидимой, неосязаемой и несуществующей. Так вот, ес-
ли тело Господа из-за соединения с бездной Божества стало
невидимым (а бездна Божества по природе невидима и по
бытию неосязаема), неужели оказалось, что вся жизнь Хри-
ста на земле с Его рождения от Девы и вплоть до Его Возне-
сения на небеса – лишь фантазия и воображение? Следова-
тельно, божественный Григорий употребил название уксуса
и моря не для того, чтобы сказать об уничтожении свойств
[природы тела], а для сравнения свойств, показывая жалкое
состояние нашей природы по сравнению с беспредельным
величием непостижимой бездны Божества, ведь не собирал-
ся проповедовать смешение и уничтожение природ Христа
тот, кто говорит против Евномия: «Какая природа Христа во
время страсти ударяема? И какая от вечности прославляема?
И без объяснения ясно, говорит отец, что удары относятся
к рабу, в котором Господь, а честь – к Господу, с Которым



 
 
 

раб»1012. Как мог учитель, называющий рабом плоть, то есть
образ раба, назвать ее невидимой и растворенной, подобно
каплям уксуса в море? Потому что желает созерцать образ
Его не по слиянию, а по высшему соединению.

4. Еретик на это: Отцы сказали эти слова, не желая от-
рицать плоть Господа, но чтобы показать победу лучшего
и обожение, вследствие чего и апостольский муж Дионисий
Ареопагит говорит, что во Христе все наше человеческое
природное и безупречное выше природы и не по природе.
Ведь он так сказал о Христе в своих Основах богословия свя-
тейшего Иерофея: «Он был новейшим всего нового; среди
того, что для нас естественно, сверхъестественным; среди
принадлежащих существу сверхсущественным, все наше от
нас выше нас имея в изобилии»1013. Вследствие чего и в По-
слании к Гаию этот отец говорит: «Не как человек Христос
совершает человеческие действия нашей природы, но пре-
выше человека совершал человеческое» 1014.

Православный: При чтении всех Божественных и Свя-
щенных Писаний человек нуждается в благоговении и страхе
Божием, особенно при чтении слов и проповеди о Боге. Но
дети еретиков, воспринимая Отцов в искаженном виде, по-
хожи на одноглазых людей. Ведь этот отец, сказавший: «Все

1012 Григорий Нисский, свт. Против Евномия. III.
1013 Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.
1014 Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.



 
 
 

наше выше нас имел Христос»1015, в главе О соединенном и
раздельном богословии он сказал, что «От девственных кро-
вей воплотился»1016. И хотя в какой-то степени грубое слово
и простолюдинам представляется тяжелым, ничего подобно-
го не сказал никто другой из учителей. Поэтому нужно бла-
гочестиво понимать все выражения отца. Ибо если Христос
не имел ничего от нашей природы по подобию с нами, но все
выше нас, то лжет Павел, назвавший Его человеком, «Кото-
рый родился от семени Давидова по плоти»1017 бессеменно,
и: «как дети Он причастен плоти и крови»1018, и: «искушен
во всем подобно нам кроме одного греха» 1019.

Схолия.«Как дети причастны плоти и крови»1020 –
мне кажется, что Дионисий, будучи учеником Павла,
отсюда взял это выражение [ «От девственных кровей
воплотился»1021].

Итак, если Иисус стал человеком как мы и подобным че-
ловекам1022, если, как учит Павел, Он «искушен во всем по-

1015 Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.
1016 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 9.
1017 Рим. 1:3.
1018 Ср.: Евр. 2:14.
1019 Ср.: Евр. 4:15.
1020 Рим. 1:3.
1021 Ср.: ДионисийАреопагит. О Божественных именах, 2, 9.
1022 Ср.: Флп. 2:7.



 
 
 

добно нам кроме одного греха» 1023, то не все наше в Нем бы-
ло выше нас. А если во всех человеческих свойствах Он был
не как человек, но выше человека, то как, наконец, можно
назвать Его единосущным нам по человечеству? Ведь еди-
носущие в собственном смысле слова – это неизменное тож-
дество природных свойств одноприродного. Итак, если Ди-
онисий не отрицает единосущие тела Христа нам, то поче-
му он сказал: «Он во всех наших природных свойствах вы-
ше природы»1024, и: «не как человек совершает человече-
ское»1025, – как вы, еретики, считаете? А потому что не от
семени, а от Бога Слова и ипостасно с Богом Словом в Ма-
теринской утробе существовала совершенная человеческая
закваска нашей души и плоти.

Итак, человеческое, существуя с Богом, стало вобожен-
ным и собожественным1026; оно богомужно и без противоре-
чия несло в едином лице Христа не только человеческое, но
богочеловеческое, тем не менее сохраняя неслитными соб-
ственные свойства того и другого, и ясно проявляя, что в
Своем Воплощении Христос все из природных и безупреч-
ных наших действий совершал выше человека, а все челове-
ческое и соответствующее общему закону нашей природы, в
том числе и нечто более низменное из наших действий Он

1023 Ср.: Евр. 4:15.
1024 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.
1025 Ср.: Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.
1026 ἔνθεον καὶ σύνθεον



 
 
 

совершал в собственной плоти, чтобы заградить уста ерети-
ков. Ибо, как говорит Исаия, созерцая вид Христа на кресте,
что Он «был презрен и умален более сынов человеческих» 1027,
и снова [евангелисты говорят] о том, что созерцали ангела,
укреплявшего Его1028, и о том, что Он раньше разбойников
добровольно мучительно умер, будучи пригвожден 1029, и о
том, что Он на бессмертном теле показывал раны и язвы1030,
и о том, что природа бессмертного и духовного тела была со-
зерцаема в жалком виде садовника1031, и о том, что чистая,
вобоженная, ни в чем не испытывающая недостатка, тонкая
и бессмертная после Воскресения природа тела Господа со-
рок дней общалась, ела, пила и жила вместе со смертными
и страстными людьми1032. Но на самом деле никакой недо-
статок, бесславие, уничижение и умаление не были соедине-
ны с бессмертной природой пресвятого тела Христа [после
Воскресения]. Тем не менее, все это не выше человека, но
более бесславно, чем наша природа, ибо никто из людей в
воскресении, восстав в будущем от смерти, не будет пить и
есть печеные рыбы и пчелиные соты, и ни один праведник,
ни один грешник не воскреснет, имея в теле язвы, рубцы и

1027 Ср.: Ис. 53:3.
1028 Ср.: Лк. 22:43.
1029 Ср.: Ин. 19:33.
1030 Ср.: Лк. 24:39; Ин. 20:20–27.
1031 Ср.: Ин. 20:15.
1032 Ср.: Деян. 1:3-10.



 
 
 

раны от ударов, и ни один праведник не восстанет от смер-
ти в жалком виде садовника, ведь «тогда праведники восси-
яют, как солнце»1033.

А если ты, еретик, говоришь мне, что Христос делал это
по домостроительству и ради веры учеников, а не по зако-
ну [природы] явил это, то я тебе тут же скажу, что по домо-
строительству Он сошел и воплотился. Возможно [еретик],
называя Его вочеловечение домостроительным, не считает
его истинным. Ибо, начиная с Мани, [у еретиков] принято
употреблять выражение «по домостроительству» вместо вы-
ражения «призрачным образом», как придумал Мани.

5. Итак, когда мы показали, что Христос, хотя и будучи ис-
тинным Богом, добровольно совершал более уничиженное,
чем свойственное нам, то необходимо сказать, что Он делал
это по подобию нашему и по закону природы; и наоборот,
как Богу и Творцу природы, придумывавшему нормы, зако-
ны и устройство нашей человеческой природы и бытия, Ему
нужно делать и то, что выше человека, выше природы и вы-
ше наших природных свойств.

Например, без вещественного семени образовать чело-
века в утробе Пресвятой Девы – это действие выше наше-
го, действие Божественное, поистине действие Бога. А де-
вятимесячное возрастание младенца в утробе и увеличение
живота Богородицы Марии – это действие, согласное на-
шей природе, одинаковое для всех беременных животов и

1033 Мф. 13:43.



 
 
 

для всех растущих тел [младенцев в материнской утробе]. И
опять, сохранить целой печать девства после рождения – де-
ло Божественное и выше нашего. А проходить через утробу
и рождаться – это Христос совершил по нашему подобию,
истинно быв младенцем в утробе, родившись и явившись во-
плотившимся Богом. Поэтому сразу показал, что Он Бог, так
как был вскормлен молоком от груди Девы, что выше при-
роды, но и вменил груди подобающее ей употребление – для
кормления младенца, но и плакал по закону младенчества
нашей природы, но и по нашему подобию подвергся тради-
ционному обрезанию и выбрасыванию плоти.

Ведь если бы вы говорили, что Павел говорит правду о
Христе, что Он «искушен во всем нашем, кроме только гре-
ха»1034 и Который пришел, конечно, ради нас всех, чтобы
обожить и освятить всех через соединение с Собой как Бо-
гом! Итак, являясь благодаря этому высшему соединению
воплотившимся Богом, Христос добровольно смирил Себя
и явился в мир, [приняв] все жалкие и слабые свойства мо-
его рабского образа, не переставая быть Богом. Доброволь-
но по нашему подобию девять месяцев пребывал в утробе
[Богородицы], по подобию людей был рожден жалким мла-
денцем, по нашему подобию желал Материнского молока и
искал грудь, добровольно по подобию людей после рожде-
ния издавал из уст невнятные детские звуки как младенец,
по нашему подобию как младенец ползал по полу, [и только

1034 Ср.: Евр. 4:15.



 
 
 

потом] научен был Матерью ходить и говорить, постригал,
как и мы, через определенное время волосы и ногти, имел,
как и мы, рост, ограничение и дебелость тела. Возраст [Его]
увеличивался, и росли все части тела не вопреки нам, чтобы
Его Воплощение нельзя было считать фантазией и видимо-
стью. Формирование тела было не чуждым, не выше челове-
ка, и вид членов тела был не вопреки человеку. Ибо Господь
принял образ раба, стало быть, и тело раба, и дебелость ра-
ба, и вид раба, и телесность раба, и плотскую тленность ра-
ба, и смертность раба, и физиологические выделения раба
– [слезы] из глаз, [слюна] из уст, кожные отделения, пот, и
выделения после усвоения пищи и питья. Ведь Он не при-
нял тело неповрежденным и нетленным, [каким оно было]
до падения человека, так как неповрежденное, нетленное и
бессмертное не нуждается в лечении. Итак, Бог Слово понес
мою телесную болезнь и немощь: тленность, текучесть, де-
белость, ограниченность, смертность, страстность, желание
пищи и пития, утомляемость, чтобы освободить тело от все-
го этого.

Поэтому не надо извращенно толковать мне слова Отцов
и Дионисия. Ибо если, как ты, еретик, считаешь, Христос не
воспринял никаких свойств нашей человеческой природы и
не действовал, как мы, то Он уже не был единосущным нам
по плоти, Его тело не имело одного вида с человеческим,
члены тела не соответствовали человеческим, и младенче-
ство было, не как у нас, и возрастание, и плод в Материнской



 
 
 

утробе, и возраст были, не как у нас; не истинно Он ел, ни,
как подобает младенцу, рос, ни что иное из богозданного и
безупречного из нашей природы не делал, не имел и не тво-
рил. Наконец, и сон Его не был истинным сном, ни смерть
истинной смертью, ни прободение истинным прободением,
ни отделение души Его от чистого тела истинным отделени-
ем, и раны в членах тела и боку не были телесными ударами
и ранами. Ибо если совершал и претерпевал все наше выше,
то есть вопреки нам, то вы совсем не должны говорить о том,
что в Нем было что-то, соответственное закону природы: ни
тело, ни вид, ни члены тела, ни сон, ни образ, ни число лет,
ни жизнь, ни передвижение, ни очертание тела, ни смерть.

Но не так учат Божественные Писания и [апостол] Павел,
ибо мы слышали его во всех богогласных его посланиях, и
ты увидишь, что он называет нашу смерть сном1035, а смерть
Христа не называет сном, но именует смертью Господа. Ибо
о нас он говорит: «Не хочу же оставить вас, братия, в неве-
дении об умерших»1036, «не все мы умрем»1037, «не предупредим
умерших»1038, и так далее, а о Христе: «умер»1039… «по Пи-
санию, смерть1040Его возвещаем», «быв умерщвлен1041по пло-

1035 κοίμησις
1036 περὶ τῶν κεκοιμημένων (1 Фес. 4:13).
1037 κοιμηθησόμεθα (1 Кор. 15:51).
1038 τοὺς κοιμηθέντας (1 Фес. 4:15).
1039 ¹ἀπέθανεν (1 Кор. 15:3).
1040 τὸν θάνατον (ср.: 1 Кор. 11:26).



 
 
 

ти»; и вообще, [апостол Павел] называет в различных местах
нашу смерть сном, чтобы показать, что наше воскресение бу-
дет как бы [восстанием] от сна, а смерть Христа называет
смертью, чтобы посрамить еретиков, которые говорят, что
Воплощение и все человеческие свойства Христа были при-
зрачным образом. Это не Павел возвестил, а Христос, оби-
тающий в нем; собственную смерть назвал «смертью» Тот,
Который и после смерти, и после нетленного Своего Воскре-
сения, как было сказано, [употребляя печеную рыбу и мед] в
пищу и [показывая] раны от гвоздей, уверял нас [в истинно-
сти] учения о Воплощении. Итак, если Христос добровольно
и по домостроительству проявлял в Себе не только наше, но
и более бесславное, как можно говорить, что Он совсем не
совершил на земле ничего по природе человеческого?

И если необходимо сказать об этом более точно, мы ска-
жем, следуя богомудрому Кириллу. Ведь он говорит: «Неко-
торые слова о Спасителе говорят о Нем как о Боге, некото-
рые – как о человеке, другие же неким средним образом»1042.
Стало быть, Христос говорит или по Божественному, или по
человечески, или обоими образами, то есть богомужне; итак,
все действия Он совершает непременно или по Божеству,
или по человечеству, или совместно, согласно целостности

1041 θανατωθείς (1 Петр. 3:18).
1042 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла к Акакию епископу

Мелитены, упрекавшему его посланием в том, что он согласился с восточными.
ACO I, 1, 4, p. 27. ДВС. Т. I. С. 550.



 
 
 

Его лица, то есть [когда в действии] Божество [проявляется]
нераздельно с плотью, а человечество – нераздельно с Боже-
ством.1043

6. Если это так, то зачем ваш передовой боец Тимофей,
порицая Томос Льва, говорит в своем наставлении: «Приро-
да Христа, хотя и воплотилась, есть одно Божество»1044? Точ-
но так же Севир и все вы догматизируете во Христе одну
природу – Божественную. Итак, скажите нам, мудрецы, та ли
самая единая честная, святая и поклоняемая природа, кото-
рую вы исповедуете во Христе Сыне Божием Божественной,
после соединения навсегда, везде и во всем, что бы Христос
ни делал, остается совершенной, целой и безупречной, или
нет?

На это севириане и гайаниты единодушно отвечают: «Ко-
нечно, природа Христа после соединения совершенна, без-
упречна и неделима навсегда, везде и во всех действиях, не
имея никоим образом разделения, рассечения, уменьшения
или различения, ведь Христос один и у Него одна природа,
а не две».

Схолия. Так и вы спросите их, и так настройтесь
против них по следующему плану: спросите иаковитов
о природе, а армаситов1045 о богомужнем действии.

1043 Ср.: Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.
1044 Тимофей Элур. Возражения к определениям собора в Халкидоне.
1045  То есть монофелитов. От имени некоего монофелита Армасия,

полемизировавшего около 636 г. в Александрии с патриархом Иерусалимским



 
 
 

Наш ответ на это. Ведь если признавать, что Христос
– одна природа и вся она познается Божественной, то Он
совсем не может претерпевать никакого уменьшения, недо-
статка, лишения, разделения, ущерба или восполнения; ибо
Божественная природа всегда и на веки, полностью и неиз-
менно пребывает равной себе, так как не может претерпе-
вать ни недостатка, ни добавления, но всегда, везде и во всех
действиях остается равной, целой и безупречной; итак, если
природа и действие Христа одни – Божественные, то Хри-
стос как Бог непременно должен во всем познаваться неиз-
менным и безупречным. Послушай меня, наконец, еретик!
Внимательно проследи за четырьмя основными моментами
страстей Христа: когда мертвое тело Его было во гробе Иоси-
фа, затем когда Он ради меня сошел из гроба в ад, когда из
ада мы возведены были в рай, и когда из рая Он снова вы-
шел в сад вне гроба, где Мария Магдалина увидела Его в ви-
де садовника. Ведь если Христос, как вы говорите, только
Божество, то Он мыслится как Бог совершенно неизменным
и безупречным, ибо Божественное безупречно. Тогда поче-
му во гробе Христос не в целости, ведь разумная душа от-
делилась от Него, когда Он сказал: «Отче! в руки Твои пре-
даю дух Мой»1046? Давайте сойдем в ад и увидим там Христа,
как Он опустошает темницу. Спросим Адама, спросим тела
и уста воскресших святых, чтобы они сказали нам, как они

Софронием.
1046 Лк. 23:46.



 
 
 

видели в аду Христа, каким телом, какой природой, каким
видом Он сошел в преисподнюю, как входил в исследование
бездны, какой страшной природой отворил врата смерти, ка-
ким видом стражи ада приведены в трепет? Разве они виде-
ли голую Божественную природу? Прочь! Ведь «Бога не ви-
дел никто никогда»1047. Тогда что? Разве они плоть Господа
видели? Никоим образом! Ведь она, вобоженная, лежала во
гробе мертвая и неподвижная. Итак, на кресте, как говорит
пророк, «мы видели Христа, и не имел Он вида телесного,
ни красоты, но тело Его презрено и умалено пред сынами
человеческими»1048. Во гробе мы видели Его, и Он не имел
ни души, ни духа человеческого. Во аде мы видели Его, и
Он не имел ни тела, ни крови, ни костей, ни телесности, ни
материального образа, но одну разумную вобоженную душу,
отделенную от тела. В раю же мы видели Его с разбойником,
и Он не имел ни души, ни тела, но только Божеством вез-
де присутствуя, был вместе с разбойником, также как и [ра-
нее] невоплощенный и бестелесный Бог был вместе с Ада-
мом, будучи видим им и [в то же время] оставаясь невиди-
мым, как только Богу возможно. Потом мы видели Христа,
воскресшего после трехдневного погребения, «в Себя воз-
вратившегося»1049, как говорит Григорий [Нисский], и уви-
денного в саду сначала Марией [Магдалиной], и снова тело,

1047 Ин. 1:18.
1048 Ср.: Ис. 53:2–3.
1049 Ср.: Григорий Нисский, свт. Беседы о молитве Господней, V.



 
 
 

душа, ум и Бог были вместе.
Даже после того, как Христос совершил и исполнил это,

еретики ныне установили, что Христос – одна природа, и вся
она Божественная, хотя и слышали, как апостол Иаков бого-
словствует о Божественной природе: «у Божественной при-
роды нет изменения»1050. Итак, если у Божественной приро-
ды нет никакого изменения, но полное тождество, равенство,
безупречность, незыблемое совершенство, то у какой при-
роды Христа, скажи мне, такие многие изменения мы неиз-
менно насчитываем: недостатки, восполнения, разделения,
восстановления, отделение души от тела, краткое сошествие
во ад, возвращение вобоженной [души] в собственное ее со-
божественное тело? «Боже, Царь мой! Ты – тот же»1051, –
восклицает пророк о Боге Слове; как и Сам Бог Слово гово-
рит: «Видите, видите, что это Я»1052 и: «Я не изменяюсь»1053.
Итак, если своеобразные свойства Бога Слова усваивает себе
человек, соединенный Ему по ипостаси, почему на Кресте
Он не имеет ни вида, ни красоты, почему во гробе был несо-
вершенным и не имеющим разумной души, почему во аде
душа была не имеющей собственного тела, почему в раю в
день страсти, быв там с разбойником, не имел ни тела, ни ду-
ши, пребывавшей во аде? Короче говоря, если еретики пока-

1050 Ср.: Иак. 1:17.
1051 Пс. 43:5.
1052 Втор. 32:39.
1053 Мал. 3:6.



 
 
 

жут нам, что совершенно безупречный Христос в день стра-
сти во гробе, во аде и в раю был вместе с душой и телом, то
станет очевидно, что одна сущность и энергия, а не две, как
они и сказали выше: «Навсегда и везде и во всех действиях
природа Христа представляется в полноте».

На это я в свою очередь скажу: «Если Христос – одна Бо-
жественная природа, то какие части покинули ее, когда Он
лежал во гробе мертвый? И вообще, если возможно, чтобы
Божественная природа претерпевала недостаток, то в какую
часть вы включаете Его душу и в какую – тело? Ибо если
Христос – одна сущность, то разумеется, что одна часть ее
– это Слово, вторая – тело, а третья часть – душа. Вот поче-
му, чтобы нам не увлечься этой вашей ложью и безумием,
обнаруживая в Господе, вобоженном Человеке, эти много-
численные постоянные перемены, добавления, лишения, из-
менения, улучшения, видимости, преображения, возраста-
ния, переделывания и желая показать, что неизменная Боже-
ственная природа Бога Слова свободна от всех изменений,
превращений, недостатков, возрастания и омертвения, мы
называем человечество Христа природой, то есть истинной
реальностью и решительно считаем кощунственными слова
Севира и Тимофея, что «Природа Христа только Божествен-
ная»1054».

7. Что нам, однако, эти надменные риторы из еретиков на
это опять отвечают? «Если не весь Христос есть Божество,

1054 Тимофей Элур. Возражения к определениям собора в Халкидоне.



 
 
 

то как слюна Его исцелила слепого1055, как слезы Его под-
няли Лазаря1056, почему, желая пить в Самарии, Он не стал
пить1057, почему, взалкав после сорокадневного поста, Он не
стал есть1058? Но мы не слышали в Евангелии, чтобы Он спал,
кроме [только одного раза] в лодке1059, ни чтобы Он пил. Все
это доказывает, что плоть стала Божественной и не имела че-
ловеческих свойств. Поэтому весь Христос – одна природа».

Ответ православного. Своевременно нам сейчас к вам
сказать: «О, несмысленные и медлительные сердцем, что-
бы веровать всему, что предсказывали  о Христе апостолы
и пророки»1060! Ибо, желая, как вы утверждаете, показать,
что весь Христос – Божество, вы оскорбляете само Его Бо-
жество, полагая его, как манихеи и ариане, страстным и из-
меняющимся, подобно творению. В самом деле, ведь боже-
ственный и всемудрый среди учителей Мелитон [Сардий-
ский] в Третьем Слове На Воплощение Христа весьма пори-
цает всякого толкователя, желающего с помощью совершен-
ного Христом после Крещения внушить или уверить, что
не только душа, тело Его или природные и безгрешные Его
действия (то есть голод, жажда, сон, усталость, слезы, слю-

1055 Ср.: Мк. 8:22–26; Ин. 9:1–9.
1056 Ср.: Ин. 11:35–45.
1057 Ср.: Ин. 4:7-15.
1058 Ср.: Мф. 4:1–4; Лк. 4:2.
1059 Ср.: Мф. 8:24; Мк. 4:38.
1060 Лк. 24:25.



 
 
 

на, пот, кожные отделения, физиологические выделения по-
сле потребленной и переваренной пищи и пития) по природе
истинны, но также и безупречные природные наши душев-
ные свойства, то есть печаль, тревога и уныние. Итак, сочи-
няя [этот труд], богомудрый Мелитон высказывается против
Маркиона, ибо Маркион, как Севир и Гайан, отрицает Домо-
строительство Воплощения Христа, выставляя, обращаясь к
святому Мелитону, эти евангельские предложения и цита-
ты, которые и показывают нам ныне эти ученики Маркио-
на Понтийского. Им Мелитон очень рассудительно отвечает:
«Совсем безумны те, кто считает, что Христос после Креще-
ния действовал по необходимости только нашей человече-
ской природы, являя истину и реальность Своих души и те-
ла. Ибо совершенное Христом после Крещения и особенно
знамения явили и уверили мир в Его Божестве, сокрытом в
плоти. Ибо Он, будучи вместе Богом и совершенным Чело-
веком, уверил нас в двух Его сущностях: в Своем Божестве
через знамения в течение трех лет после Крещения, а в Сво-
ем человечестве в течении тридцати лет до Крещения, когда
Он, хотя и являясь истинным предвечным Богом, скрыл зна-
мение Своего Божества через немощь по плоти»1061. И, как
говорит Евангелие, после Своего Крещения и до чуда с ви-
ном на браке в Кане Галилейской1062 Он не совершал откры-
то среди людей на земле знамения, но целых 30 лет, как сви-

1061 Ср.: Мелитон Сардийский, свт. О Воплощении Христа, Слово 3.
1062 Ср.: Ин. 2:11.



 
 
 

детельствует [апостол] Павел, жил во всем по нашему подо-
бию кроме только греха1063, хотя и до и после Воплощения
Он – истинный Бог.

Схолия. Следует отметить, что лживы и презренны
те, кто говорит о детских чудесах Христа.

Итак, если Христос в течение 30 лет был искушен во всем
из всех наших свойств, как говорит [апостол] Павел1064, то
пусть еретики узнают, что Он, рожденный добровольно как
Бог от Святой Девы, как человек по-младенчески плакал. И
в течение всех Своих первых трех лет Иисус был искушен во
всем по нашему подобию: по природе много раз по-младен-
чески плакал, много раз испытывал голод и жажду и добро-
вольно по детской природе ел и пил, много раз спал природ-
ным и безгрешным сном, много раз плевал и через кожу и
уста проявлял текучесть тела, много раз утомлялся, добро-
вольно и в образе раба, как говорит евангелист Лука, подчи-
нялся Своим родителям1065, много раз как дитя, но без стра-
сти и греха, тревожился и тяготился; «Ибо Христос имел те-
ло свободным от греха, не освобождаясь от телесных потреб-
ностей»1066, как учит Иоанн Златоуст в толковании На Еван-
гелие от Матфея. Ведь если бы Он отклонил природные и
безупречные слабости и потребности нашей природы, то то-

1063 Ср.: Евр. 4:15.
1064 Ср.: Евр. 4:15.
1065 Ср.: Лк. 2:51.
1066 На самом деле: Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Евангелие от Иоанна, 67.



 
 
 

гда отклонил бы и саму природу, как снова нам указывает
сам Златоуст.

Этот богомудрый отец сказал это не от себя, но будучи на-
ученный [апостолом] Павлом, ведь он услышал в его [Посла-
нии] К Евреям о Христе: «Как дети причастны плоти и кро-
ви, то и Он также воспринял оные»1067. Пусть, наконец, ере-
тик мне скажет, какие есть страстные природные безупреч-
ные свойства плоти детей, которые Слово причислило [Се-
бе] незадолго до этого [в момент Рождества] и которым Хри-
стос был причастен, если не еда, питье, сон, усталость и так
далее? Вот ведь апостол о Христе говорит: «Ибо не Ангелов
восприемлет Он, но восприемлет семя Авраамово. Посему
Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть
милостивым и верным»1068, и далее: «Ибо мы имеем не та-
кого первосвященника, который не может сострадать нам
в немощах наших, но Который, подобно [нам], искушен во
всем, кроме греха»1069. Искушен в чем? Ясно, что в наших
безупречных природных немощах, из-за которых Он добро-
вольно вочеловечился. Итак, когда [апостол] Павел свиде-
тельствует, что «Христос искушен во всех немощах нашей
природы кроме только греха», ты возмущайся уже больше не
из-за наших слов о том, что, родившись, Христос воспринял
все наши природные детские свойства тела и безупречные

1067 Евр. 2:14.
1068 Евр. 4:16–17.
1069 Евр. 4:15.



 
 
 

страсти. Поэтому я и привел эти свидетельства, в которых
не мной было сказано: «Откуда ясно, что Христос, став че-
ловеком без семени и без греха, воспринял все наши чистые
и безупречные природные действия?»

В самом деле посмотри, что Сама Богоматерь и Богороди-
ца Мария, от Духа Святого бессеменно принявшая и родив-
шая Самого Христа Бога, вплоть до Его Вознесения от зем-
ли всегда называла Его Сыном и Чадом Своим, хотя и виде-
ла, как Он совершает Божественные знамения и воскрешает
мертвых. Но поскольку Она видела, что в детстве Своем и
все 30 лет до Крещения Он был искушен во всем подобно
нам, то Она называла Его Сыном Своим, хотя Он был истин-
ным Богом.

Если же сказанное показалось тебе резким, невыносимым
и сомнительным, скажи мне, зачем тогда жены принесли ми-
ро на гроб Христа? Ведь не Божество нуждается в благоухан-
ном и благовонном мире, но материальное тело, тлеющее и
смердящее, поэтому Никодим, по-человечески размышляя,
обложил вобоженное тело Христа смирной и алоэ.

Поэтому, имея наших единомышленников и неложных
свидетелей, бывших очевидцами, служителями и современ-
никами Христа по плоти, мы будем слушаться более их, а не
кого-то другого. Ведь они возвещают нам о рождении груд-
ного Младенца Иисуса, о питании грудным молоком, о ле-
жании в яслях маленького телом древнего великого Бога, о
младенческих слезах, о сне, о безмолвии уст, как говорит Ис-



 
 
 

аия, «прежде нежели дитя будет уметь выговорить: отец
мой, мать моя»1070, о росте волос, ногтей и частей тела, о
формировании более определенного вида по образу нашего
тела, о лишение детской немощи у сухожилий, костей, рук и
ног, о росте зубов в свое времени согласно природе, о выпа-
дении молочных и росте зрелых зубов, об обучении с помо-
щью Материнских рук хождению.

Схолия. Мы исповедуем, что это есть во Христе
согласно энергии тела.

Если после сказанного ты, еретик, возмущаешься и дро-
жишь, что же ты будешь делать, если услышишь об отбро-
шенной плоти и истекшей крови после обрезания Христа
в восьмой день, или о разном подстригании и отбрасыва-
нии восуществленных Им волос и ногтей? Ведь Закон Бо-
жий указывает иудеям стричься и не отращивать волос. Ра-
ди тебя я намеренно умалчиваю о сгустках крови, истекших
на землю из ребра Иисуса, и об отсечении от воипостасной
плоти Бога. Это все равно, что не верить свидетельству еван-
гелистов о том, что «Иисус преуспевал в премудрости и воз-
расте»1071, оставляя возраст младенца и переходя в возраст
ребенка, отрока, подростка, юноши, молодого мужчины и в
совершенный по Закону возраст.

8.  Ибо если Бог добровольно воспринял безупречные

1070 Ис. 8:4.
1071 Лк. 2:52.



 
 
 

свойства телесной природы не по природному закону (осо-
бенно до Крещения), то почему Он, будучи всесильным, не
сразу после рождения положен в ясли; почему не сразу после
рождения стал ходить; почему не сразу стал говорить «мама»
и «папа»; почему не сразу имел в совершенном виде зубы,
волосы и остальные части тела; почему не был покрыт некой
внешностью, лучшей и славнейшей, чем внешность челове-
ческая? Ибо если бы это было так, то родители и мир сразу
бы познали, что Он Бог, а не человек. А если это знали бы,
не называли бы Его своим Сыном, не подчиняли бы Его себе
и не учили бы повиноваться. [Порфирий] Батанеот1072 млад-
ший говорит: «Тем более, если Иисус желал уверить, что Он
– Человек выше человека, то почему снова не собрал на Си-
оне иудеев и эллинов от всех народов, как это было во время
Пятидесятницы, и Человек не спустился с небес так, чтобы
все видели, подобно тому, как Он собирается спуститься в
Свое Второе пришествие, и чтобы Его окружали огненные
языки подобно тому, как Он сошел в виде огня на гору Си-
най, и весь Израиль это видел;1073 тогда народ, увидев, пове-
рил бы?»1074

Это и Аммоний Александрийский к [Юлиану] Галикарна-
1072 Т. е. из области Батании (библ. Васан) или из одноименного города в этой

области.
1073 Ср.: Исх. 19:17–25.
1074 Антихристианские произведения Порфирия не сохранились. Отдельные

фразы из этих произведений сохранились у святых отцов, полемизирующих с
Порфирием.



 
 
 

сцу пишет: «Если Христос желал, чтобы Его тело познавали
и провозглашали совсем выше человеческого, то почему Он
был в полном подчинении у Жены и Матери Марии; почему
поселился в утробе? Ведь Он без жены и матери сотворил
Адама из небытия в бытие, и без рождения мог создать Се-
бе человека, поселиться в нем и обитать в мире. Опять же,
если Он совсем не желал уподобляться нам по плоти кроме
только греха,1075 почему не покрылся телом звездным, солн-
цевидным или кристалловидным, почему не имел сияющего
лица, как у Адама, когда тот был только создан, и у Моисея
на горе Синай?1076 Ибо, будучи Богом, должен иметь самый
великолепный вид, чтобы уверить мир, что Он Бог. Почему
не в таком образе явился и общался с нами, в каком являлся
и общался с Адамом [в раю], когда не ел, не пил, не спал,
не утомлялся, не плевал, не плакал, не страдал?1077 Ибо Он
мог и нам явиться в таком образе, в каком общался с Ада-
мом, не устрашая и не смущая его, и в каком снова явился
лицом к лицу Аврааму1078 и Иакову, которого не одолел [во
время борьбы]1079. Подобно и пророки, и Навуходоносор, и
Моисей, и множество других видели явление Бога без тела;
и не они только, но вся человеческая природа желает увидеть

1075 Ср.: Евр. 4:15.
1076 Ср.: Исх. 34:29–35.
1077 Ср.: Быт. 3:8.
1078 Ср.: Быт. 17:1; 18:1.
1079 Ср.: Быт. 32:24–32.



 
 
 

Христа, идущего в славе Его Отца; и с апостолами в течение
40 дней Он общался, будучи в бессмертии после Своего Вос-
кресения. Почему Он явился миру не в ангельской природе,
но в тленной, страстной и смертной плоти?»1080

Православный: Ведь если бы Христос явился в некоем
более славном и необычном виде, то тотчас поверили бы, что
Он Бог. Мы попытаемся составить примеры из исторических
книг [Ветхого Завета]. Бог, создав в начале Адама по обра-
зу и подобию Божию, послал в лицо его через вдуновение
благодать, блеск и сияние Пресвятого Духа1081. Затем через
непослушание и грех устранив эту благодать от своего лица,
тот родил Каина, родил Авеля 1082. После этого послушай, что
говорит Писание: «Адам жил двести тридцать лет и ро-
дил сына по подобию своему по образу своему»1083, то есть он
имел образ и блеск на лице как у того, который в начале был
сотворен Богом. «И нарек ему имя: Сиф»1084, то есть воскре-
сение1085, когда увидел на лице его возобновленный первона-
чальный и необычный тот же вид, благодать и блеск Пресвя-
того Духа; и все люди, видя его на лице Сифа, сразу назвали

1080 Произведения св. Аммония Александрийского (V или VI в.) сохранились
лишь во фрагментах.

1081 Ср.: Быт. 2:7.
1082 Ср.: Быт. 4:1–2.
1083 Быт. 5:3 (LXX).
1084 Быт. 5:3.
1085 Ср.: Быт. 4:25 (LXX).



 
 
 

его богом. И поэтому о сынах его Писание сказало: «Сыны
Божии (то есть сыны Сифа) увидели дочерей человеческих  (от
рода Каина)… и брали [их] себе в жены»1086. Ибо они были
причастны благодати Святого Духа, пока Бог не сказал: «не
быть Духу Моему пренебрегаемым человеками» 1087. Причем
Сиф, имея такой необычный вид лица, оставался среди лю-
дей 905 лет1088 и все называли его богом. И Навуходоносор
за необычный внешний вид назвал четвертого [человека в
печи] сыном Божиим1089. И Маной назвал Богом особый вид
Ангела1090. Подобно и Иаков Чужестранца, Который сделал
его хромым, назвал явлением Бога1091. И чревовещательни-
ца, видя необычный образ, назвала их богами1092. И Моисей
в течение сорока лет пребывал в этом необычном образе ли-
ца1093.

И почему Христос не явился людям с лицом столь же
славным, как у них, чтобы люди поверили, что Он поис-
тине Бог; и почему Он не имеет образ, превосходящий этот
материальный, земнородный и тленный образ, но смирил и

1086 Быт. 6:2.
1087 Быт. 6:3.
1088 В книге Бытие написано, что Сиф прожил 912 лет (ср.: Быт. 5:8).
1089 Ср.: Дан. 3:92.
1090 Ср.: Суд. 13:22.
1091 Ср.: Быт. 32:31.
1092 Ср.: 1 Цар. 28:13.
1093 Ср.: Исх. 34:29–35; Втор. 2:7.



 
 
 

умалил Себя Сам, добровольно приняв образ раба1094, вслед-
ствие чего и в этом смирении смиреннейше смирил Себя?
Ведь не сыном царя Он был на земле, не сыном первосвя-
щенника, не сыном правителя, не сыном царицы, но [про-
изошел] от нищих родителей, из жалкого селения Назарет, а
не из некой столицы и не из Иерусалима, но из бедной мест-
ности, от бедного Иосифа, этого жалкого плотника; жизнь их
была бедная. Вследствие чего и в Вифлееме «не было им ме-
ста в гостинице»1095, и не имели они множество рабов, жи-
вотных и мулов. Поэтому вся жизнь Христа на земле прохо-
дила в бедности и Он ходил пешком, Господь неба и земли
был пеший и без слуг, ходил из дома в дом, жил в гостях [не
имея Своего дома], всю жизнь получал пищу и заботу [лишь]
от последовавших за Ним женщин1096.

Христос совершал все это, свойственное бесславию, не
необдуманно, но так как из-за превозношения человеку
[обещано змием] стать богом, то таким неописуемым смире-
нием Христос совершил все то, что касается Домостроитель-
ства Его Воплощения, настолько смиряясь, что и сама погре-
бальная плащаница Его была принесена не из родительского
дома, но Иосиф [Аримафейский] добровольно принес1097.

Поэтому, познав цель добровольного смирения Христа,

1094 Ср.: Флп. 2:7–8.
1095 Лк. 2:7.
1096 Ср.: Лк. 8:3.
1097 Ср.: Мк. 15:46.



 
 
 

Который смирил и умалил Себя, чтобы уничтожить высоко-
мерие врага, мы не боимся вслед за [апостолом] Павлом ска-
зать, что «Иисус искушен во всех наших недугах кроме толь-
ко греха»1098. И особенно сказанное о Нем до Крещения: уда-
ление [в Египет от гнева Ирода], возрастание от младенче-
ства до мужа совершенна, пища, жажда, усталость, слезы и
остальные наши свойства, которые мы противопоставляем
против еретиков (говорю о том, что в течение 30 лет Им были
добровольно исполнено), не о том говорю, что после Креще-
ния Христос, борясь с человеческим, открыто уже не пока-
зывает эти свойства: ни сна, ни потребности в пищи и питье,
ни усталости, ни слез, ни печаль, ни тревогу, ни чего иного
материального. Ведь если три года после Крещения Он со-
всем ничего человеческого не совершал: не ел, не пил, не
спал, не утомлялся, не плевал, не плакал, то еретики, пожа-
луй, помогают нам подтвердить всю истинность и реальность
Его человечества, которую Он показал, проявляя наши свой-
ства 30 лет до Крещения. И все же есть переданный закон из
апостольских правил, что мнение по всем вопросам и догма-
там, касающимся Христа, необходимо составлять, учитывая
многие свидетельства и цитаты.

9. Однако, рассмотрев с помощью святых евангелистов,
что Христос и после Своего Крещения добровольно претер-
пел и совершил еще более смиренное, более жалкое и более
бесславное, чем все то наше человеческое, что Он совершил

1098 Ср.: Евр. 2:14; 4:15.



 
 
 

до Своего Крещения, хотя Он и до и после Воплощения ис-
тинный Бог. Итак, скажи мне, что может быть для Бога бо-
лее смиренным, более жалким и более бесславным, чем сле-
дующее: Творец неба и земли, «будучи сияние славы Отца и
образ ипостаси Его и держа все словом силы Своей»1099, бу-
дучи Богом всего, единосущное и единославное Слово От-
ца, совечное Пресвятому Духу, несозданный, неизменный,
самосиянный единородный Сын добровольно от злодеев, как
злодей среди злодеев1100, предан плотью на позорную смерть,
схвачен ночью, как разбойник, заключен в оковы, был уда-
ряем, подвергся срыванию одежд, оплеваниям, заушениям,
бичеваниям, был, как осужденный, обнаженным распят на
древе, в руки, ноги и ребра был прободен, и не защищался,
хотя Он всесильный Бог, но смиренно, как овца, за нас при-
нял смерть1101. Вследствие чего тогда мы истинно познали,
что Он по нашему подобию, когда Он стал поистине мерт-
вым, тогда мы увидели Его лицо по нашему подобию, «и нет
в Нем ни вида, ни величия… но Он был презрен и умален пред
людьми»1102.

Схолия.«Не было в Нем, – говорит [пророк Исаия], –
вида, но Он был презрен и умален пред людьми»1103, то

1099 Евр. 1:3.
1100 Ср.: Лк. 22:37; Ис. 53:12.
1101 Ср.: Ис. 53:7.
1102 Ис. 53:2–3.
1103 Ис. 53:2–3.



 
 
 

есть больше всех осужденных людей.

Тогда Бог поистине стал по подобию мертвых людей мерт-
вым, по человеческому подобию положен был во гроб, и
мы видели Его лежащим мертвым, вобоженное, отделенное
от души тело было поистине мертвым, неодушевленным,
безмолвным, бездыханным, не говорящим, неподвижным,
невидящим, не учащим, бесчувственным, поистине мерт-
вым телом Бога, как все мертвые. Созерцая этот великий вид
смерти Божественного тела, мы поражены; и повторяя ска-
занные ранее слова, которые еретики обычно выдвигают к
нам, мы, разглядывая пресвятое тело Христа, спрашиваем у
них:

«Если «Слово стало плотью, чтобы и плоть стала Сло-
вом»1104, тогда почему тело, которое незадолго до этого на
Кресте говорило, ныне во гробе не произносит слова, хотя
несет в себе немолчного Бога Слова? Если Христос не со-
вершил ничего человеческого согласно человеку, тогда по-
чему претерпел смерть по подобию людей? И если Он во всех
наших природных свойствах был выше природы, то почему
оказался отделенным от души согласно нашей природе? Ибо
если «Тело создано таким же, как создавший его Бог Сло-
во», тогда очевидно, что оно было в могиле не смертным, но
бессмертным, как Бог Слово, а мертвым – лишь призрачным
образом. И если «плоть, подобно капле уксуса смешанная с
бездной Божества, уже не имеет человеческих свойств», то

1104 Ср.: Маркелл епископ Анкирский. О Воплощении, 3.



 
 
 

Никодим и Иосиф или призрак и тень обернули плащани-
цей и положили во гроб, или бездну одного Божества, связав,
обернули плащаницей и заключили [во гроб]; а если приро-
да Божества была ограничена в могиле, превращая и изме-
няя тело в собственную природу, то почему Давший неоду-
шевленному небу возможность издавать звуки грома не дал
и мертвому, неодушевленному телу, находящемуся в моги-
ле, возможность издавать звуки речи; почему Сдвигающий
неодушевленную землю с места ее1105 не расшевелил неоду-
шевленную Свою плоть, находящемуся в могиле; почему От-
крывший уста мертвецам, [восставшим] от гробов1106, не от-
крыл Свои уста во гробе? Если тело Христа через обоже-
ние стало Божеством, тогда почему все Созерцающий как
Бог не созерцает и не видит, но Имеющий в Себе «Свет…,
Который просвещает всякого человека» 1107, имеет телесные
очи сомкнутыми; почему не жив Держащий в Себе жизнь
мира; почему не дышит Являющийся неотделимым от Бога
– Дыхания и Жизни всех? Ведь сила и действие Бога Сло-
ва в Нем сильнее и преобладает над силой и действием ду-
ши, отделенной от Него, когда Он сказал на Кресте: «От-
че! в руки Твои предаю дух Мой»1108. Итак, если Сотворив-
ший природу сотворил и все природные свойства природы и

1105 Ср.: Иов. 9:6.
1106 Ср.: Иез. 37:12–14.
1107 Ин. 1:9.
1108 Лк. 23:46.



 
 
 

делал что-то человеческое не как человек, то Ему надо бы-
ло совершить и смерть тела не так, как мы. А если вы поис-
тине возвещаете смерть Христа истинной, отделение души
от тела истинным, трехдневную смерть во гробе неложной
и поистине возвещаете безмолвие, слепоту и неподвижность
мертвого тела, то познайте точно, дети ересей, что Христос
и после соединения не все наше совершал выше нас – тело
не стало таким, как создавшее его Слово: неограниченным,
невидимым, нетварным и безначальным, не смешалось, не
изменилось и не превратилось в неограниченную единосущ-
ную бездну Божества, как капля уксуса; но и после соедине-
ния остаются в собственных свойствах природы Божество –
невидимым, а тело – видимым, ограниченным и тварным».

Схолия. Это можно спросит и у армаситов, чтобы
поставить их в тупик.

Сохрани мне, верный, во время войны с чужаками, как
лучший фракийский обоюдоострый меч, этот Крест Христов
и этот гроб. И когда они выставляют свой лукавый теопас-
хитский вздор, приведи их к этому Кресту, чтобы, прободя,
заколоть их. Когда же они догматизируют призрачность и от-
рицание нашей природы во Христе, перенеси их в гроб Гос-
подень, чтобы, умертвив, передать их аду.

10.  И вот Аммоний Александрийский, один из самых
опытных экзегетов, таким образом поразил [Юлиана] Гали-
карнасского. Когда он увидел, что Юлиан склоняется к при-
зрачному виду [человечества во Христе], и там и сям гово-



 
 
 

рит об обожествлении и изменении в бездну Божества свя-
той плоти Христа, уподобляя ее каплям уксуса, то, примерив
на себя лицо [Павла] Самосатского, словно бы скрежеща и
нападая на отклоняющихся от истины, святой Аммоний го-
ворит к Юлиану:

«Всем, так или иначе, ясно, что Христос Сын Божий – ис-
тинный Бог, и Его святое тело через обожение подлинно Бо-
жественное, и “в Нем обитает вся полнота Божества”1109.
Мыслящий не так чужд и враждебен Его святому Божеству.
И все же из-за того, что вы часто и ожесточенно спорите,
отрицая человеческую природу Христа, я приноравливаюсь
и надеваю на себя лицо [Павла] Самосатского, или лучше
неверующего иудея Филона философа. Ведь он, возражая
апостольскому ученику Мнасону, спрашивал в свое время
Мнасона о божестве Христа:

“Кто-нибудь и каким-нибудь образом доказал, что Хри-
стос – Бог? Ведь даже если ты называешь бессеменным Его
рождение от Девы, то более славным и необычным являет-
ся происхождение Адама, созданного Богом Своими рука-
ми, одушевленного Божественным вдуновением1110; оно бо-
лее чисто, чем девятимесячное обитание Иисуса в женской
утробе, среди испражнений, пищи и нечистоты. Даже если
ты называешь знамения, которые Он совершил после Свое-
го Крещения, то я тебе говорю, что никто на земле не совер-

1109 Кол. 2:9.
1110 Ср.: Быт. 2:7.



 
 
 

шал таких знамений и чудес, какие в течение 40 лет сотворил
Моисей. Даже если ты мне снова укажешь на воскресшего
мертвого Иисуса, то вот пророк Иезекииль воскресил от су-
хих костей безмерное множество мертвых людей1111, и сам
Иисус сказал, что некие люди сотворят знамения большие,
чем Он1112. Если же вы скажете нам, что как Бог Иисус был
взят на небеса, вот пророк Илия еще с большей славой взят
на огненную колесницу с огненными конями1113, поэтому на-
зывать Иисуса “Божественным небом” – это самое большое
ваше кощунство. Ведь Сам Бог сказал Моисею: “Человек не
может увидеть лица Моего и остаться в живых”1114. И ваше
Писание свидетельствует: “Бога не видел никто никогда”1115,
Бога, “Которого никто из человеков не видел, и видеть не
может”1116.

И как не стыдятся христианские проповедники назы-
вать Иисуса Богом? Ведь сказано: “Бог… есть огнь поядаю-
щий”1117. Скажи мне, огненный Бог испытывает голод? Ог-
ненный Бог томится жаждой? Огненный Бог плюет? Пы-
лающий Бог плачет? Огненный Бог обрезывается, истекает

1111 Ср.: Иез. 37.
1112 Ср.: Ин. 14:12.
1113 Ср.: 4 Цар. 2:11.
1114 Ср.: Исх. 33:20.
1115 Ин. 1:18.
1116 1 Тим. 6:16.
1117 Втор. 4:24.



 
 
 

кровью и отбрасывает на землю обрезанную плоть, кровь и
испражнения из живота? Все это, в то время отброшенное
Иисусом на землю, съедено и поглощено собаками или ди-
кими животными и птицами, все, что от плоти Его обрезано,
потоптано скотом; отделенное и отброшенное, будь то слю-
на, будь то ногти, будь то волосы, будь то кровь, будь то пот,
будь то слезы, – все эти некие части сосущественны сущно-
сти тела, и вследствие роста отрезаются и отбрасываются.
Ведь вы говорите, что Иисус в плоти Своей по всему уподо-
бился людям кроме греха, поэтому и проповедуете, что, три
дня будучи мертвым, Он есть Бог. И что это за Бог – “огнь
поядающий” – Который может умереть, когда ни ангелы уме-
реть не могут, ни злые демонские духи, ни души людей? Что
это, скажи мне, за Бог, имеющий власть над жизнью и смер-
тью, Который убегает, как убежал Иисус от Ирода, чтобы не
быть убитым, будучи Младенцем? Что это за Бог, Который
искушаем от диавола 40 дней? Что это за Бог, Который сде-
лался “клятвою”1118, как говорит об Иисусе Павел? И что это
за непогрешимый Бог, Который делает грех? Ведь вы гово-
рите, что Иисус стал “грехом”1119. Если же Он Бог, то почему
молился, чтобы миновала Его чаша смерти, и не был услы-
шан? Если Он Бог, то почему, оставленный Богом, сказал:
“Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?”1120. Бог

1118 Гал. 3:13.
1119 Ср.: 2 Кор. 5:21.
1120 Мф. 27:46.



 
 
 

Богом оставляется? Бог просит Бога: “Не оставь души Мо-
ей во аде”1121? Бога связывают, бьют по щекам, оплевывают
и убивают? Итак, если Он был Богом, то Ему нужно было
поразить хотящих Его арестовать, как во время Лота Ангел
поразил содомлян,1122 однако бессилие Иисуса вы называете
терпением”»1123.

Схолия. Отлучение и проклятие тебе1124, потому
что и сами бесы исповедовали Христа Сыном
Божиим1125.

Послушайте это, хоры еретиков, желающие прославлять
Христа и из-за этого отказывающиеся исповедовать приро-
ду Его пресвятого тела. В самом деле, вот нечестивый Фи-
лон проявил недовольство ничуть не по поводу слова «при-
рода», однако, соблазнясь страстями и поношениями Хри-
ста, он поразил не только всех язычников, но и неверующих.
Итак, если вы хотите славить эту бесславную славу, говоря,
что плоть умерла из-за победы более сильного, стала равной
бездне Божества, и стала такой, как создавшее ее Слово, то
вы не исповедуете никаких из указанных страстей, перечис-

1121 Ср.: Пс. 15:10; Деян. 2:27.
1122 Ср.: Быт. 19:11.
1123 Как было сказано выше, произведения св. Аммония Александрийского (V

или VI в.) сохранились лишь во фрагментах. Не сохранилось и произведение
Филона Александрийского, которое цитирует св. Аммоний.

1124 Филону Александрийскому.
1125 Ср.: Мф. 8:29; Мк. 3:11; Лк. 4:41.



 
 
 

ленных в оскорбительных (вернее самообличительных) сло-
вах нечестивого Филона о Христе. Ведь наличие этих в выс-
шей степени бесславнейших страстей выше выражения о че-
ловеческой природе, воле или энергии в Самом Христе.

Идущий вместе с Филоном этим путем погибели после-
дователь Нестория нечестивый Марон Эдесский, пишущий
против тех, кто исповедует Христа Богом, так говорит в сво-
ем нечестивом сочинении: «Убежденные египтянином Ки-
риллом мудрствуют так: «Божество было неотделимым от те-
ла Иисуса во гробе, изменяя его от разрушения в бессмер-
тие». У них, словно у детей, участвующих в театральном
представлении, кто-нибудь спросит: «Разве есть место, нера-
зумные, где не присутствует неограниченное Божество?».
Ведь, наполняя небо и землю и везде присутствуя, непремен-
но Оно было и во гробе Иисуса, как и во всем творении. А то,
что тело Христа перешло от разрушения в бессмертие, нет
ничего удивительного; ведь неверующие и язычники воскре-
сают от смерти, имея нетленные тела»1126.

Схолия. Анафема тебе1127 во веки.

1126 Ср.: Марон Эдесский. Против Севира.
1127 Марону Эдесскому.



 
 
 

 
Глава четырнадцатая

 
1.  Из Слова 15 Аммония пресвитера Александрий-

ского на ереси Евтихия и Диоскора.
«В самом деле, возможно, среди тех, кто порицает Халки-

донский Собор и отрицает природу плоти Христа, действи-
тельно появляются смятения: ведь именно это видимое те-
ло, нуждающееся в заботе, растущее, пеленаемое, обрезыва-
емое, осязаемое, заключаемое в оковы, ударяемое, пробода-
емое, умерщвляемое, переносимое, погребаемое, умащива-
емое благовониями, оплакиваемое, раздробляемое, вкушае-
мое, крошащееся, передаваемое [верующим для причастия]
они отказываются называть природой, то есть истинной ре-
альностью, а невидимое Слово, Которое они не видели и не
увидят, не осязали и не будут осязать, не постигли умом и
не постигнут, не описали, не подвергли смерти, не раздроб-
ляли, не ели (совершенно ничего от Него невозможно по-
стичь умом: ни природу, ни форму, ни вид, ни цвет, ни внеш-
ность, ни размер, ни движение, ни изменение, ни сошествие,
ни пришествие [на землю] или отшествие [на небеса], ни что
иное из сущего в Боге Слове), – Его они исповедуют сущно-
стью. И вот (сказал я к ним как бы безрассудно) видимым
и осязаемым вещам более доверяют и скорее исповедуют,
что они имеют сущность, чем невидимым и неосязаемым, но



 
 
 

слову верят от слышания1128. Ибо мы восприняли веру в Бо-
жество Христа от слышания, а веру в плоть Его через опыт
видения и осязания вещей. Более бесполезно убеждать лишь
неверующих, спрашивающих наши доказательства о приро-
де Божестве Христа, и о том, какая Его природа, и откуда
ясно, что Бог Создатель всего был в Своей плоти; этому по-
пусту усердствующему мы можем только сказать: “Все [зна-
ние] о Божестве верующие получили только через веру, веру
простую, безыскусную, не лукавую, пусть даже они и удосто-
верены через божественные знамения Христа в истинности
Его Божества”»1129.

Однако ты вкратце услышал, как один из противников
сравнил чудеса Христа с бесчисленными знамениями Мои-
сея.

В самом деле, я некогда беседовал в Антинополисе с иуде-
ем-софистом Коллутом, и он сравнивал чудеса Христа и зна-
мения Моисея; далее я говорю: «Моисей как пророк молит-
вой совершал знамения, а Христос как Бог по своей воле чу-
деса совершал без молитвы», на это иудей сказал: «И Хри-
стос молитвой восставил Лазаря1130, и молитвой умножил
пять хлебов1131, и Он молился, чтобы чаша миновала Его1132,

1128 Ср.: Рим. 10:17.
1129 Сохранилось только во фрагментах.
1130 Ср.: Ин. 11:41–43.
1131 Ср.: Мф. 14:19; Мк. 6:41; Лк. 9:16.
1132 Ср.: Мф. 26:39; Мк. 14:36; Лк. 22:42.



 
 
 

и на горе наедине молился Богу как человек1133, и молился
Богу за распинавших: «Прости им, ибо не знают, что дела-
ют»1134. А если без молитвы делал некие знамения, но не чу-
деса, то ведь и Моисей творил чудеса и с молитвой и без мо-
литвы, также и Илия без молитвы умножил елей и муку1135,
без молитвы разделил Иордан1136, и Елисей без молитвы бла-
гословил елей1137, смерть в котле уничтожил1138, без молитвы
очистил проказу Неемана1139, и [уже] мертвый Елисей вос-
кресил мертвеца1140. А если ты говоришь мне, что Моисей
и пророки посланы Богом как рабы, и я тебе скажу, что и
Христос говорил, что Бог Его послал и что не может творить
ничего без Бога1141, и то, что Он возвещает, от Бога полу-
чил приказание это сказать и это возвестить1142, и не творить
Свою волю, но Пославшего Его1143. А если, как вы говорите,
были землетрясение и тьма, когда Иисус был распят1144, то

1133 Ср.: Мф. 14:23.
1134 Лк. 23:34.
1135 Ср.: 3 Цар. 17:14–16.
1136 Ср.: 4 Цар. 2:8.
1137 Ср.: 4 Цар. 4:1–7.
1138 Ср.: 4 Цар. 4:38–41.
1139 Ср.: 4 Цар. 5:8-14.
1140 Ср.: 4 Цар. 13:20–21.
1141 Ср.: Ин. 5:36–38; 6:29–57; 7:29; 8:42; 10:36 и др.
1142 Ср.: Ин. 5:19–30; 8:28.
1143 Ср.: Ин. 12:49.
1144 Ср.: Мф. 27:51–54.



 
 
 

ведь были знамения и землетрясения и тогда, когда другие
святые от неких нечестивцев зачастую были беззаконно уби-
ваемы».

Схолия. Не необдуманно представлены здесь нами
[мнения] нечестивцев Филона, Марона и Коллута, ибо
уничтожить врагов можно и с помощью вражеского
оружия. Оно годится против всех ересей, да не будут
они причастны нам.

2. Когда неверующие и безбожники так и подобным об-
разом много болтают и кощунствуют на Божество Христа,
пусть скажут нам противники, говорящие, что плоть Господа
поглощена и уподобилась бездне невидимого Божества, по-
чему они убеждены, что Христос есть Бог, если только не по
простой вере. В природу же Его тела мы не только верим, но
и реальным опытом видим и осязаем ее и причащаемся ей,
ежедневно по природе и поистине вкушая ее. Так вот, я пола-
гаю, что все, кто отвергает и отрицает природу и все, что от-
носится к природе тела Христа, и все природные свойства те-
ла, начиная с того гнусного Мани и до нынешних [еретиков],
отклонились от [исповедания природы тела во Христе] и из-
бегают [этого исповедания] только лишь потому, что жизнь
их всех всецело нечистая из-за блудного разжжения, беспут-
ства, похоти и наслаждения, из-за раздражения наслаждени-
ями тела, разума и души их, из-за того, что ночью и днем
они оскверняются помышлениями и делами похоти, пороч-
ности, мужеложства, женолюбия, наслаждения и плотского



 
 
 

разврата, из-за того, что в самих себе они постоянно чувству-
ют разжжение плотского пламени, словно некоего пламени
из страшной печи, и разжжения распутной похоти; поэтому
они думают, что природа тела нечиста и совсем недостойна,
даже если просто одним словом исповедовать, что Христос
воспринял наше тело, человеческую плоть, энергию, волю и
все свойства, единосущные нам, ибо эти полностью осквер-
ненные и нечистые свиньи считают, что, так как их плоть
утопает в роскоши и пороке, дарящем наслаждение, то и вся-
кая плоть и всякое человеческое тело действует таким же об-
разом: враждует против природы, оскверняется, беснуется и
сгорает из-за нечистой плотской похоти и безумной роско-
ши.

Ты обнаружишь, что Валентин, будучи в таком нечистом
состоянии и плотском разжжении, первый после апостоль-
ских времен провозгласил, что Христос не принял нашу
плоть. Нечестивый Мани, охваченный такой плотской нечи-
стотой, полагал, что тело Христа, которое видели [Его совре-
менники], являлось тенью и видимостью, но не было при-
родой. Поэтому он учил, что наша плоть не творение Бога,
а творение диавола: «И по причине этого, – говорит он, –
так сильно разжигается и борима от создавшего ее демо-
ном, ибо не живет в нас, то есть в плоти нашей, доброе, по-
этому «плоть желает противного духу, а дух – противного
плоти»1145, «плотские помышления суть вражда против Бо-

1145 Гал. 5:17.



 
 
 

га»1146, «кто избавит меня от сего тела смерти?»1147, «что
плоть и кровь не наследует Царствия Божия»1148 и «живу-
щие по плоти Богу угодить не могут»1149»1150.

Нечестивый Мани тогда так и подобным образом писал
и переиначивал [Священное Писание], как и через продол-
жительное время очарованные и услажденные книгами Ма-
ни и Валентина и, вместе с тем, имеющие страстное и нечи-
стое возбуждение плоти и постыдные движения, подавившие
и помрачившие их разум, архимандрит Евтихий и Диоскор,
Тимофей и Севир и особенно Юлиан Галикарнасский по-ма-
нихейски отказались и отказываются до сих пор признавать
природу и все природные свойства пресвятого тела Христа,
и из-за этого говорят, что Он – только Божество, полагая,
что, исповедующие Его плоть природой исповедуют в Боге
нечто порочное, нечистое и недостойное.

Я излагаю ныне это не по догадкам, а из собственного
опыта, слышав это в Александрии и в других местах из ере-
тических уст и особенно от гайанитов, которые, ненавидя и
порицая природу нашего тела как нечто нечистое и пороч-
ное, не восприняли исповедание нашего тела единосущным
или страдающим одинаково [с телом] во Христе; они, упоми-

1146 Рим. 8:7.
1147 Рим. 7:24.
1148 Ср.: 1 Кор. 15:50.
1149 Рим. 8:8.
1150 Ср.: Епифаний Кипрский, свт. Против ересей, 66.



 
 
 

ная природную немощь плоти, которую из-за беззаконного
непослушания мы понесли (т. е. зловонное гниющее выделе-
ние из утробы после усвоения пищи и питья, выделение пота,
дурной запах от зубов, извержение экскрементов, гной, зло-
воние и черви в ранах), говорят, что природа такого тела со-
всем недостойна даже прикоснуться Бога; лишившиеся рас-
судка, они не знают, что Бог Слово, небесный «Огнь пояда-
ющий»1151, вочеловечился не иным неким образом, а именно
через таковые наши страсти, чтобы, соединяя их Собствен-
ной природе разумного огня Божества, словно через очи-
щение огнем восстановить человека в начальное состояние
нетления, бесстрастия, бессмертия, отсутствия внутренних
течений и необходимости в пище и благовонии. Поэтому из-
за такой немощи и нечистоты нашей земной плоти Христос
сказал: «Огонь пришел Я низвести на землю»1152, то есть Бо-
жество соединить с земной нашей природой. Итак, они яв-
но изобличены как ненавидящие нашу природу, [созданную]
по образу и подобию Божию, порицающие и оскорбляющие
наше тело, созданное и сформированное руками Божиими и
одушевленное Божиим дуновением; глумясь над человеком
как нечистым по учению манихеев, они оскорбляют творе-
ние и подобие Его образа.

Действительно, если образ невидимого Бога нечист, по-

1151 Втор. 4:24.
1152 Лк. 12:49.



 
 
 

чему же все, что Бог создал, «хорошо весьма»1153? Однако
еретики несут это наказание, как сказано выше, по причине
свойственной им нечистоты плотской природы и из-за по-
беждающего действия диавола в их душах и телах. Ведь ни-
кто из них не чист сердцем, чтобы, по слову Христа, узреть
обитающего в себе Бога1154. Никто из них не познал и не со-
зерцал внутри себя Царствие Небесное1155. Никто из них не
имеет сокровище Духа в глиняном сосуде тела 1156. Никто из
них не носил образ небесного Бога в сердце1157. Никто из них
не стал подобным по славе Сыну Божию1158. Ибо, если бы они
познали, что соединяющийся с Господом, как говорит апо-
стол, сам становится одним духом с Господом 1159 и сам ста-
новится господом, если бы они познали, что достойные ста-
новятся богами и сынами Всевышнего1160, если бы они по-
верили, что придет Христос и Отец и обитель с человеком
сотворят1161, если бы познали, как человек становится хра-
мом Божиим и Дух Божий живет в нем1162, и, говорю кратко,

1153 Быт. 1:31.
1154 Ср.: Мф. 5:8.
1155 Ср.: Лк. 17:21.
1156 Ср.: 2 Кор. 4:7.
1157 Ср.: 1 Кор. 15:49.
1158 Ср.: Рим. 8:29.
1159 Ср.: 1 Кор. 6:17.
1160 Ср.: Пс. 81:6.
1161 Ср.: Ин. 14:23.
1162 Ср.: 1 Кор. 3:16.



 
 
 

если бы они облеклись во Христа согласно словам: «все вы,
во Христа крестившиеся, во Христа облеклись» 1163, то Сам
Христос, живущий в них, научил бы их, как Он живет в их
плоти как Бог и ходит [в них]1164, и как это глиняное тело
огнем Духа уже стало подобным славе образа Христа 1165, и
как оно очищено от всякой нечистоты и стало по образу и
подобию Божию, каким было изначала через соединение и
общение с Божеством. Ведь где живет Божество, особенно
по сущности, там все непорочно, все свято, все чисто, все до-
стойно Бога, ничто не заслуживает презрения, ничто нечи-
сто, ничто не враждебно Богу: ни тело, ни душа, ни ум, ни
природа, ни воля, ни энергия. Но, как сказано, по причине
того, что еретики, как они сами утверждают, не созданы бес-
страстными по плоти и чистыми по природе и что всякая
плоть по их подобию действует в подчинении у нечистоты
наслаждений, то они отказались исповедовать, что во Хри-
сте человеческая природа и все природные свойства.

«Ну тогда, говорит [еретик], Несторий и вместе с ним ис-
поведующие, что во Христе наша природа со всеми свой-
ствами, причастны Святому Духу?» Долой нелепость! Ведь
тем более они [непричастны Духу] из-за того, что не живет в
них Божество, и по причине того, что они отказываются ис-
поведовать, что Христос истинно есть Бог и что Святая Бо-

1163 Гал. 3:27.
1164 Ср.: 2 Кор. 6:16.
1165 Ср.: Рим. 8:29.



 
 
 

городица Мария – подлинно Богородица.



 
 
 

 
Глава пятнадцатая

 
О праздничном, а вернее о печальном [из-за со-

держащегося в нем еретического учения], 6 послании
нынешнего феодосианского епископа в Александрии,
отправленном в Вавилон1166.

Однако что снова утверждают нам те, кто называет во
Христе одну природу? Ведь они говорят: «Если мы назовем
в Нем две природы, тогда со всей необходимостью надо при-
знать две природы и во Святой Троице. Ибо если что соеди-
нено с единым от Святой Троицы Христом, то ко всей Тро-
ице причислено». Насколько поистине превосходна великая
мудрость безумцев! Что за замечательное утверждение но-
вых учеников Мани! «Поэтому, говорит он, мы не назвали во
Христе ни две соединенные природы, ни воли, ни, опять же,
энергии, так как, пожалуй, все, что мы исповедали во еди-
ном от Святой Троицы Христе, – все это мы должны были
подразумевать и во всей Святой Троице».

Схолия. Епископ феодосиан Иоанн1167 пятью
годами ранее в двух своих праздничных [посланиях]
объявил: «Все, что говорится о Христе, говорится и об
Отце и Святом Духе». Тогда нам в руки попало первое
[послание], через год он снова заявил то же самое.

1166 Современный Каир.
1167 Феодосианский Александрийский патриарх Иоанн III (680–689).



 
 
 

Злосчастные риторы явно враждуют на Григория Бого-
слова, ибо он в Слове о Сыне говорит: «Что говорится о Тро-
ице в единственном числе, то в воплощении Христа есть на-
оборот [двойственно], и снова – что в Троице множественно,
то в Домостроительстве единственно»; итак, мы научены ис-
поведовать одну сущность Святой и единосущной Троицы,
одну волю, одну энергию, а в воплощении Единого от Святой
Троицы – две волящих и действующих природы, соединен-
ных по ипостаси. Поэтому, следуя божественному Григорию,
мы разумно называем различие энергий и воль во Христе,
ибо он говорит: «Что говорится о Троице в единственном
числе, то в воплощении есть наоборот [двойственно]». Ведь
в Троице есть Иной и Иной, а во Христе не существует Иной
и Иной, но есть иное и иное, в Троице же не существует иное
и иное.1168 Однако этого египетствующие умом не познали,
не поняли. Переходят во тьму [ереси] говорящие: «Если что
прилагается и говорится о Христе, то со всей Троицей со-
единяется».

Ну-ка, послушайте вашу трагедию, которую вы как два
объединенных театральных хора товарищей антифонно по-
ете друг другу: касающиеся Христа выражения вы применя-
ете и к Троице. А если необходимо, чтобы и я подыграл и
станцевал вам, то начну сейчас трагедию. Я говорю: «Слово

1168 Ср.: Григорий Богослов, свт. Послание 101. К пресвитеру Кледонию, про-
тив Аполлинария первое.



 
 
 

стало плотию»1169. Севириане отвечают: «Троица стала пло-
тию. Ведь все, принадлежащее Христу, соединено с Трои-
цей». Я говорю: «Мария – Мать Христа». Хор Севира возгла-
шает: «Мария – Мать Троицы». Мы говорим, что Рождество
Иисуса было в Вифлееме в яслях. Театр возглашает: «Трои-
ца-младенец положена в ясли». Я снова играю вам на свире-
ли, чтобы вы плясали, и пою вам печальные песни, чтобы вы
рыдали1170. Я говорю: «Христос искушен по плоти». Вы, пля-
шущие, говорите: «Троица искушена во плоти». Я говорю,
что Христос обрезан по плоти, севириане отвечают, играя
на свирели, что Троица обрезана. Я говорю: «Христос ударя-
ем». Хор распевает: «Троица ударяема». Я говорю: «Христос
сделался клятвою»1171. Севириане отвечают: «Троица сдела-
лась клятвою». Церковь говорит: «Христос предан». Севи-
риане говорят: «Троица предана». Мы говорим: «Христос
по плоти плакал и утомлялся». Севириане говорят: «Троица
плакала и утомлялась». Я говорю: «Христос плотию постра-
дал». Севириане говорят: «Троица пострадала». Церковь го-
ворит: «Христос умер». Севириане говорят: «Троица умерла,
поскольку все, что говорится о Христе, относится и к Ней».

Сочинив это, я опасаюсь, не утонул ли я в глубине кощун-
ства. Однако акефал, справедливо отказываясь от вышеска-
занного, говорит: «Только то, что во Христе касается сущ-

1169 Ин. 1:14.
1170 Ср.: Мф. 11:17.
1171 Ср.: Гал. 3:13.



 
 
 

ности, относится одинаково ко всей Троице». Но, возражая
на это, я скажу: «Нечестиво и беззаконно это ваше учение.
Ибо как вы можете говорить: «одна воплотившаяся природа
Троицы», как Троица может быть одной ипостасью из двух
природ, как в Троице может быть два рождения: [превечное
и во времени от Девы Марии], как в Троице может быть две
природы со своими свойствами, как Троица может подобно
Христу быть видимой и невидимой? А если все, что во Хри-
сте, созерцается и в Отце и в Духе, тогда ясно, что и все, что
в Них, мыслится и во Христе. Тогда Христос – одна природа,
существующий в трех ипостасях и лицах, Сам и рожден, и
не рожден, и исходит, и Родитель и Дитя согласно нечестию
преступного Савеллия, в которое по-всякому впадают гово-
рящие, что природа и ипостась – одно и то же, ибо для них в
равной мере одинаково говорить, что Ипостась Бога вопло-
щена, и говорить, что природа Троицы воплощена, если при-
рода и ипостась – одно и то же».

Но, как и следовало ожидать, еретики предпочли забрасы-
вать друг друга многочисленными горами и нести вздор и ху-
лу на нашу православную веру, которая утвердила незыбле-
мую и непоколебимую в основании скалу православия, про-
тив которой враждуют врата ада, то есть слова еретиков, но
они не одолеют ее по благодати основавшего ее Христа, Сы-
на Божия,1172 Которому слава во веки. Аминь.

1172 Ср.: Мф. 16:18.



 
 
 

 
Глава шестнадцатая

 
Слова епископа севириан Гавалона на апостоль-

ское выражение о Христе:«в Нем обитает вся полно-
та1173Божества телесно»1174.

«Конечно, если Божество неограниченно и неизмеримо,
то невозможно говорить, что во Христе полнота, причем вся.
Ведь очевидно, что наполненное имеет и полноту, имеет и
количество, и ограничение, и место в пространстве; всякий
раз, когда сказано, что Христос – «исполнение1175закона»1176,
то есть «конец закона – Христос»1177 и снова: «полнота вре-
мени»1178 и «полное [число]1179язычников земли»1180, невоз-
можно, чтобы Он был превыше всего, ибо все из перечисля-
емого обозначает: все из временного, и все из мира, и все
из небесного, и все из водного. А Божество есть и называет-
ся превыше всего, имея не полноту, но имея переполнение.
Итак, как мы мыслим «всю полноту Божества» во Христе?

1173 πλήρωμα
1174 Кол. 2:9.
1175 Полнота – πλήρωμα.
1176 Рим. 13:10.
1177 Рим. 10:4.
1178 Гал. 4:4.
1179 Полнота – πλήρωμα.
1180 Рим. 11:25.



 
 
 

А именно в том смысле, как Он Сам сказал: «Я не Один, но
Отец Мой со Мною»1181 и «Дух Господень на Мне; ибо Он по-
мазал Меня»1182»1183.

Итак, мы спрашиваем: как, неужели полнота трех Ипоста-
сей, то есть Лиц [Святой Троицы] «стала плотию и обитала
с нами»1184? Ни в коем случае! Ведь явлено на земле Слово,
ставшее плотию. Но поскольку Таинство Воплощения Сы-
на совершилось благоволением и посланием от Отца, и со-
действием и осенением Пресвятого Духа, то поэтому и ска-
зано: «вся полнота Божества»1185 со всеми природными, а
не ипостасными, свойствами Троичного Божества, ибо Лицо
нерожденного Отца и Ипостась исходящего Святого Духа не
воплотились, однако нераздельно таинство Троицы.

Схолия. Так и святой Дионисий сказал, что Отец
и Святой Дух были во Христе общей волей, то есть
благоволением и осенением.1186

1181 Ср.: Ин. 16:32.
1182 Лк. 4:18; Ис. 61:1.
1183 Творения данного монофизитского автора сохранились лишь во фрагмен-

тах.
1184 Ин. 1:14.
1185 Кол. 2:9.
1186  Ср.: Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 2, 6: «Ведь Отец и

Дух нисколько не соучаствовали в этом (в Воплощении и всей земной жизни
Христа – иг. А.) со Словом, если только кто-нибудь не скажет, что лишь
благодаря благолепному и человеколюбивому единству воли и общему высшему
невыразимому богодействию совершил все это для нас Тот, Кто пребывает как



 
 
 

Ибо Отец, Сын и Дух не имеют ни пространственные огра-
ничения и разделения, ни три отдельные пространственные
обиталища, как Авраам, Исаак и Иаков, но таинство Трои-
цы в том, что Они происходят Друг от Друга, будучи тес-
но сопряженными и пребывая Друг в Друге. Но посколь-
ку в пребывании и явлении Слова Сам Сын и Слово ста-
ло Христом1187, помазывает Которого Отец, а Его помаза-
ние есть Святой Дух, то поэтому и сказано: «в Нем обитает
вся полнота Божества телесно» 1188. Ибо и в Каждом, совер-
шающем помазание, было соработничество и встреча Неких
Трех, то есть Помазывающего, Помазываемого и Помазания,
Которые соединены не ипостасно, но познаваемы в совмест-
ном соработничестве. Поэтому некто из Святых Отцов гово-
рит: «Благодаря этому воплотился не Отец или Святой Дух,
но Сын, так что не произошло слияние ипостасных свойств
во Святой Троице. Ибо если на земле рожден Отец, то полу-
чается Сыноотец»1189. Поэтому Сын, как подобает Божеству,
рожден свыше, и Он же – Сын, рожденный внизу, так что и
после этого рождения в Троице сохранились нерожденность
Отца, рожденность Сына и исходимость Святого Духа.

Бог и Божье Слово неизменным».
1187 Помазанником.
1188 Кол. 2:9.
1189 В сохранившихся произведениях церковных писателей данной фразы не

обретается.



 
 
 

 
Глава семнадцатая

 
Апория, а вернее сказать – истечение 1190, севириа-

нина ко Вселенской Церкви.
«Если у Святой Троицы одна природа, и эта самая приро-

да в созерцаемой Ипостаси Сына отдельно созерцается со-
вершенной и непорочной, и Сын воплощен, то оказывается,
что вся полнота Божества непременно воплощена согласно
сказанному: «в Нем обитает вся полнота Божества телес-
но»1191»1192.

Ответ православного. В собственной Ипостаси Сло-
ва не созерцается целостность Троичного бытия, как это
утверждает Савеллиево слияние. Ибо Слово не является ни
нерожденным, ни рождающим, ни беспричинным, не име-
ет ни Сидящего одесную Себя1193, ни Сущего в недре Сво-
ем1194, как Отец, не имеет исхождения Духа и ничего иного
из ипостасных свойств Отца и Святого Духа, ибо Сын не яв-
ляется нерожденным, как Отец, Сын не является Родителем,

1190 Игра слов: ἀπορία – апория, трудность, недоумение, ἀπόῤῥοια – поток,
струя, истечение, выделение.

1191 Кол. 2:9.
1192 Данная цитата из произведения свт. Евлогия Александрийского (607/8)

«Защищения» часто использовалась Севиром Антиохийским («Против нечести-
вого Грамматика» и др.) и другими монофизитами.

1193 Ср.: Пс. 109:1.
1194 Ср.: Ин. 1:18.



 
 
 

как Отец; опять же, Сын не беспричинный, не исходящий,
и не посылающий Отца, но послан Отцом [в мир]. А поэто-
му воплощена Ипостась Сына, не совоплощается с Ним ни
нерожденность Отца, ни исходящая Ипостась Святого Духа.
Но поскольку все природные свойства Троицы, то есть безна-
чальность, нетварность, неограниченность, неизменяемость,
вечность, благость, животворность и все подобное, не изме-
нившись и оставшись той же природы, так же, как в Отце и в
Святом Духе, созерцаемы в Сыне, поэтому и сказано: «в Нем
обитает вся полнота Божества телесно» 1195 и поэтому го-
ворится, что Христос совершенный в Божестве.

И вот, подобно этому Он, называемый совершенным в
человечестве, не соединил в Своем Воплощении все ипо-
стасные свойства людей: не был нерожденным, как Адам, не
был рожден из ребра, как Ева, не имел высоту гигантов или
вид эфиопов, они же имели эти ипостасные свойства. Но по-
скольку Он добровольно воспринял все общие природные
свойства человека, то есть стал тварным, видимым, тленным,
смертным и так далее, но, в отличие от нас, непорочным1196,
как говорит Павел, поэтому мы познаем Его и в человече-
стве совершенным.

Итак, во Христе «вся полнота Божества»1197 и челове-
чества созерцаема природными свойствами. Ибо, если один

1195 Кол. 2:9.
1196 Ср.: Евр. 4:15.
1197 Кол. 2:9.



 
 
 

некий ноготь окрашен красным, то плоть и кость пальца не
окрашены вместе с ним, хотя они все три неотделимы друг
от друга. Итак, Отец и Дух по ипостаси не окрасились и не
истекали кровью вместе с Сыном. Еще раз как перед Богом
благовествую, что большая беда всем говорящим, что при-
рода есть ипостась: они впадают в нечестие Савеллия, Ария
и Нестория. Ведь если одна Венера покрыта облаком, нельзя
говорить, что все звезды как особые ипостаси покрыты им,
но только можно сказать, что каждая имеет общее свойство
природы света.

Схолия. В последней тетради1198 [нашего
сочинения] помещается соответствующий [аргумент].

Схолия. Еретики впадают в эти нечестия из-за того,
что они по-аристотелевски полагают, что природа есть
ипостась, ибо он сказал, что ипостаси суть собственные
природы.

1198 См.: XXIII, 3, 28–34.



 
 
 

 
Глава восемнадцатая

 
Глава о примере устройства и сочетания [души и те-

ла] человека и что единомышленники Севира плохо
мыслят, предпочитая [говорить], что, согласно антро-
пологической парадигме, во Христе из двух частич-
ных и несовершенных природ стала одна природа –
Божества и человечества.

Итак, блаженные Отцы сообразно отпечатлительному об-
разу берут [устроение] человека в соответствие Христу, же-
лая, как в некоем эскизе, показать видимое Его и невидимое,
смертное и бессмертное, осязаемое и неосязаемое. Неразум-
ные же дети монофизитов, взяв исходную точку у Святых
Отцов, далее уже не в соответствии с ними сообразно неко-
ему образу, но сообразно природному равенству [образа] со
Христом нуждались в примере человека [для Христа]. Ибо
они слышали, как Севир говорит, что «как в единой природе
человека часть ее есть душа, часть же – тело, так и во Хри-
сте Божество является частью, а тело – частью Его единой
природы»1199. А это значит ничто иное, как утверждение, что
Христос из двух несовершенных вещей: из несовершенного
Божества и из неполного человечества, и Он не является со-

1199 В сохранившихся произведениях Севира Антиохийского данной цитаты
не обретается. Возможно, прп. Анастасий здесь не дословно цитирует Севира, а
кратко формулирует суть понимания им антропологической парадигмы.



 
 
 

вершенным по Божеству и совершенным по человечеству,
но наполовину Бог и наполовину человек.

Мы же, опровергая их нелепость, противостанем на них
таким образом. Во-первых, договоримся о следующем: про-
образы не вполне уподобляются образам, ибо в Писании го-
ворится, что червь есть образ Христа1200, и лев1201, и овца, и
агнец1202, и пальма1203, и лилия, и яблоня1204, но никто же из
них не похож [на Него] по природной сущности.

Во-вторых, опять скажем им следующее: если образ Хри-
ста состоял, как вы нам говорите, из некоего одного и неко-
его другого [т. е. из души и тела], и Явившийся в мир вос-
принял на Себя именно его, то немедленно исправьте [свое
нелепое исповедание], взяв нечто разумное в этом [образе].
Поскольку же сама парадигма (говорю, конечно, об антропо-
логической) соединила собой в ипостаси две наши частич-
ные, как вы говорите, сущности, то тем самым вы свободны
от порицания, как исповедующие во Христе две природы:
одну – совершенную Бога Слова, а другую – из двух половин
– из нашей души и тела.

И иными многими способами ты обнаружишь, что антро-
пологическая парадигма [оказывается] неподобной по отно-

1200 «Я же червь, а не человек» (Пс. 21:7).
1201 Ср.: Быт. 49:9; Откр. 5:5.
1202 Ср.: Ис. 53:7; Деян. 8:32; Иер. 11:19; Откр. 5:6-12.
1203 «Праведник яко финикс процветет» (Пс. 91:13).
1204 Ср.: Песн. 2.



 
 
 

шению ко Христу. Ибо человек состоит из двух тварных ве-
щей (говорю о душе и теле), а Христос – из нетварного Боже-
ства и тварного человечества; человек – из двух ограничен-
ных, а Христос – из ограниченного тела и неограниченного
Божества; человек – из сочетания вещественного и умного,
а Христос – из Бога Слова и разумного человека, изначала
обладающего умом, так как ни тело раньше души не образо-
валось, ни душа раньше тела, Бог же Слово был раньше всех
веков и душ и тел.

Таким образом, ты обнаружишь многое в Божестве, не со-
ответствующее ни душе, ни телу.

Схолия. Христос состоит из двух бессмертных (из
Слова и души) и смертного тела. Впрочем, каким
образом у таких разносущных и различных неслитных
[вещей] может быть единая природа?

Если же Севир все еще упорствует, доказывая равенство
между сочетанием в человеке [души и тела] и неизречен-
ным соединением во Христе [Божества и человечества], то
пусть этот невежда осознает, что желающий более точно об-
думать строение человека обнаружит, что Христос состоит
не из двух, а из множества природ. Ведь тело состоит из че-
тырех простых сущностей, то есть стихий, душа есть другая
сущность, иная же – сущность Бога Слова. Поэтому следует
мыслить [устроение] человека [лишь] как пример, но не как
равенство [неизреченного соединения Божества и человече-
ства] во Христе.



 
 
 

 
Глава девятнадцатая

 
Антитеза нечестивого павлианиста 1205относительно

высказывания севириан, что сочетание в человеке
[души и тела] равно [соединению Божества и челове-
чества] во Христе.

Павлианист: «В пылу спора Севир, доказывая, что Хри-
стос частичный Бог и частичный человек и что из двух несо-
вершенных природ образуется единая природа, повсюду нам
приводит и предъявляет образ человека, в то время как ни
Писание Моисея, ни пророков или евангелистов нигде не
засвидетельствовало, что душа и человеческое тело суще-
ствуют по образу сочетания во Христе [Божества и челове-
чества]. Так вот, оставляя образы Божественных Писаний,
[говорящие] о Христе, он ослеплен и выдумывает собствен-
ные басни. Ибо образ, первообраз и Божественное начер-
тание Христа в Божественном Писании есть как раз боже-
ственный Исаак и овен, вместо него принесенный в жерт-
ву1206, явно прообразующие изображение двух Его разнород-
ных лиц. Однако сонм прославленных Отцов знает не только
этот образ, указывающий на Христа, но и многие другие: на-
зову и ковчег святого Моисея, в который он был положен и

1205 То есть несторианина – по имени Павла Самосатского, в чьем учении есть
параллели с несторианством.

1206 Ср.: Быт. 22:13.



 
 
 

брошен своей матерью в русле реки1207; Божественное Писа-
ние снова через Моисея и ковчег проповедует нам две ипо-
стаси Христа, точно также как и другой ковчег, состоящий
«от древ негниющих»1208 и золота, ясно являет нам образ раз-
носущных природ, или ипостасей Христа. В самом деле, на
что же, как представляется Севиру, намекает золотой сосуд,
содержащий небесную манну1209, если не на особенные и раз-
ноприродные ипостаси Христа? Точно также и две горлицы
(для всесожжения и не для всесожжения)1210 очевидно обна-
руживают два лица Христа, то есть Его бесстрастное Боже-
ство и Его страстную плоть. Как, опять же, и два козла (для
заклания и для отпущения в пустыню)1211 очевидно возвеща-
ют нам различие характерных ипостасей Эммануила, сущего
в виде Бога и в виде человека».

Если же Севир, а также вместе с ним отвергающие вочело-
вечение Спасителя, терзаются и изрубаются на куски, слыша
это, то они, конечно, будут говорить, что парадигмы не впол-
не уподобляются своим прообразам. Итак, безрассудный, го-
вори и провозглашай, что пример человека не может быть
неотличимо равен соединению [Божества и человечества] и
вочеловечению Христа из-за того, что это отменяет обе Его

1207 Ср.: Исх. 2:3.
1208 Исх. 25:10.
1209 Ср.: Исх. 25:10–11.
1210 Ср.: Лев. 8:14–17; Лк. 2:24.
1211 Ср.: Лев. 16:8-10.



 
 
 

природы.
Схолия. Не повредит иметь знание из [творений]

этих еретиков, [написанных к другим] еретикам
и, сообразуясь с ними, вышибать клином клин
нечестивых.



 
 
 

 
Глава двадцатая

 
Апории-силлогизмы о неизреченном соединении

Христа в виде вопросов и ответов к этим акефалам по
поводу их слов, что после соединения нельзя говорить
о двух природах.

Вопрос православного:  Ты исповедуешь, что в вопло-
щении Бог Слово нераздельно и неизреченно соединен по
ипостаси внутренностям и груди Пренепорочной Присноде-
вы Богородицы Марии или, как говорит Несторий, что [Бог
Слово] просто вселился [в Ней] по подобию остальных лю-
дей, как в некой скинии и обиталище?

Акефал: Мы совершенно ясно исповедуем, что Бог Сло-
во неизреченно и нераздельно соединен по ипостаси Ее сущ-
ности, утробе и внутренностям, как и Святые Отцы пропо-
ведовали.

Православный: Это истина, и мы так веруем и так про-
поведуем. Наконец я прошу: скажи мне, благороднейший,
когда Бог Слово был соединен по ипостаси внутренностям,
плоти и недрам всехвальной Богородицы, когда Он нераз-
дельно воплотился и сопребывал во всечистом бытии Ее, Ко-
торая носила Его в утробе, соединившегося по ипостаси Ей
в течение девяти месяцев, Дева и Бог Слово, соединенный
по ипостаси Ее плоти, были одной природой, или двумя при-
родами? И если ты говоришь об одной природе Женщины и



 
 
 

Бога Слова, тогда скажи мне, какую часть этой одной приро-
ды Христос отделил от Нее, взяв в рождении, и какую оста-
вил в Ней? Если же Дева и Бог Слово после ипостасного со-
единения в Ее чреве являются не одной, а двумя природами,
то зачем вы лживо утверждаете в свое оправдание, что после
ипостасного соединения не могут быть две природы?

Другой [вопрос]. Неограниченной природе не свой-
ственно меняться и переходить из одного вида в другой, ведь
Слово и Бог наполняет небо и землю. Итак, воплотившись и
родившись от Святой Девы, как Христос вышел и отделил-
ся от Нее? По одной плоти или по плоти и Божеству? Если
ты говоришь, что Он при рождении отделился от Матери по
одной плоти, то ты мыслишь несториански. Если же отделе-
ние от Матери произошло плотью и Божеством, тогда каким
образом Божество, соединенное по ипостаси внутренностям
и груди Святой Девы, при рождении отделилось от Нее?

Другой вопрос о Нем: Как ты предполагаешь, каким об-
разом Всесвятой Дух на Иордане сошел на Христа и пребы-
вал на Нем? По сущности и воистину ипостасно или по некой
благодати и освящению, словно на одного из пророков и про-
стых людей, как говорят еретики?

Акефал: Мы совершенно ясно исповедуем, что Всесвя-
той Дух вселился и пребывал во Христе сущностно, а не как
на одном из пророков.

Православный: Наконец я прошу: скажи мне, если Свя-
той Дух ипостасно, как ты говоришь, пребывал во Христе,



 
 
 

то Слово, плоть и Святой Дух суть одна природа или две?
Другой [вопрос] к ним. Божественный апостол говорит:

во Христе «обитает вся полнота Божества телесно» 1212.
Итак, ясно, что при происшедшем тогда во Святой Деве со-
единении в Нее невыразимо вселилась вся полнота Боже-
ства. Итак, когда в Ней была вся нераздельная полнота Бо-
жества, у Девы и у всей полноты Божества была одна приро-
да по причине соединения или две природы?

Другая [апория]. Если из-за нераздельности и недели-
мости Бога Слова и воодушевленной Его плоти Бог Слово и
плоть – одна природа, тогда из-за неотделимости Его от пре-
стола Херувимов, конечно, престол и Бог Слово, Который на
нем, – одна природа.

Другая [апория]. Более подходящее, более легкое и бо-
лее нераздельное соединение – это соединение бестелесно-
го с бестелесным и невещественного с невещественным (как
одноприродное, духовное и единосущное), чем соединение
бестелесного с вещественным, бессмертного со смертным,
бесстрастного со страстным, неограниченного с ограничен-
ным. Итак, если по причине нераздельного соединения огра-
ниченной и смертной плоти и неограниченного в ней Бога
Слова стала одна природа, то скорее должна быть одна ипо-
стась Бога Отца и неотделимого от Его недра единородного
Сына, если только ты полагаешь, что Сын неотделим от нед-
ра Отца. Ведь если ты называешь многочисленные соедине-

1212 Кол. 2:9.



 
 
 

ния тварного с нетварным, я не думаю, что это соединение
более сильное, чем бытие Друг с Другом одноприродных,
тесно сопряженных и невещественных Ипостасей Бога, если
мы, конечно, веруем в Единосущную Троицу в трех неслит-
ных Ипостасях.

Другая [апория]. Севир, Тимофей и вы говорите, что
у Христа одна божественная природа, Христос же говорит
ученикам о Лазаре: «Он умер, и радуюсь, что Меня не бы-
ло там»1213. Каким образом Он, будучи Богом, не был там?
Где нет Бога? Конечно, в сердце Севира и в ваших сердцах
воистину нет Бога. Вот почему о ваших сердцах святой ан-
гел говорит: Христос «воскрес, Его нет здесь»1214, то есть в
ваших душах.

Схолия. Коротко, но с пользой.

1213 Ин. 11:15.
1214 Мк. 16:6.



 
 
 

 
Глава двадцать первая

 
1. Что касается пресловутых и презираемых монофизи-

тов, то нам необходимо повторить слова Святых Отцов, об-
ращенные к ним. Итак, снова вкратце скажем то, что [мы
сказали] во втором диалоге с ними (расположен в тринадца-
той тетради [нашего произведения]1215).

Они спросили нас о всяком евангельском, апостольском,
пророческом и Моисеевом уничижительном слове, соответ-
ствующем человеческой природе Христа. Вот они: «Проро-
ка воздвигнет вам Господь»1216, «Я стал, как человек без
силы»1217, «Се, уразумеет Отрок Мой» 1218, «Человек есть, и
кто познает его?»1219; Евангельские слова: «Отец Мой бо-
лее Меня»1220, «Я ничего не могу творить Сам от Себя»1221,
«А Меня не всегда имеете»1222, «Почему Меня ищете убить,
Человека, Который сказал вам истину» 1223, «Лазарь умер;

1215 См.: X.2.
1216 Деян. 7:37.
1217 Пс. 87:5.
1218 Ис. 52:13.
1219 Иер. 17:9.
1220 Ин. 14:28.
1221 Ин. 5:30.
1222 Мф. 26:11; Ин. 12:8.
1223 Ср.: Ин. 8:40.



 
 
 

и радуюсь…, что Меня не было там»1224, слова ангела: «Он
воскрес, Его нет здесь»1225, «Отрок Иисус преуспевал в пре-
мудрости и возрасте и повиновался родителям»1226, «Бог
воскресил Господа»1227, [Бог] «прославил Сына Своего Иису-
са»1228, то есть Раба Своего; и сразу, как только я перечис-
лил эти уничижительные выражения о Христе из Божествен-
ного Писания, спросим их, касательно какой природы Хри-
ста сказаны эти уничижительные слова? Они, избегая назы-
вать плоть Христа природой, говорят, что это сказано ка-
сательно человечества Христа, касательно принятия [плоти
Богом Словом], касательно зримости [Христа], касательно
тела, касательно плоти; и вообще они называют множества
других имен Его человечества, но никак не допускают на-
зывать человечество [Христа] природой. Затем мы спраши-
ваем их: «Почему вы отказываетесь называть человечество
Христа природой?» Они отвечают: «Если мы называем че-
ловечество [Христа] природой, то со всей необходимостью
мы называем и лицо и поэтому обнаруживаем два лица, со-
глашаясь с Несторием. Ведь нет безличной природы».

Вопрос православного к ним: «Итак, почему, о муж, каж-
дый, называющий плоть Господа природой, как и назвал ее

1224 Ин. 11:14–15.
1225 Мк. 16:6.
1226 Ср.: Лк. 2:43–52.
1227 1 Кор. 6:14.
1228 Деян. 3:13.



 
 
 

Халкидонский Собор, является несторианином?» Севириа-
не отвечают на это: «Ну да! Ведь нет безличной природы».
Итак, когда они это говорят, тогда мы приводим им выше-
приведенные цитаты Святых Отцов, называющие и после со-
единения плоть Христа природой, и покрываем их позором
за то, что они не следуют Святым Отцам, но, следуя законо-
дательству Севира, отвергают слова Святых Отцов, изобли-
чая их в несторианстве из-за того, что они называют плоть
Христа природой.

Все это они делают из-за неприязни к Халкидонскому
Собору, из-за нее отклоняя Святых Отцов, и более следуя
собственному учителю Севиру, который злобно постановил
для них: «Даже если есть слово самого святого Кирилла о
двух природах во Христе, не принимайте его». Поскольку,
как сказано выше, Севир знал, что слово о двух нераздель-
ных природах действительно отеческое и безукоризненное,
и, нуждаясь в опровержении его, он «оправдывается в де-
лах греховных»1229, говоря к Нефалию и к Симпликию: «До
Нестория слово о двух природах было приятным, после же
Нестория это слово было отвергнуто», так что Христос из
двуприродного стал одной природы, «и необходимо, – гово-
рит он, – по обстоятельствам и из-за возникших ересей из-
менять и переделывать догматы о Христе»1230. Поэтому я по-
старался смиренно выявить коварство и хитрость Севира,

1229 Ср.: Пс. 140:4.
1230 СевирАнтиохийский. 1 Послание к Нефалию, I, 12 и далее.



 
 
 

показав из [материалов] Святого Собора в Ефесе, бывшего
при божественном Кирилле, что ереси, нечестиво говорящие
о разделении во Христе, появились за 200 лет до Нестория, а
блаженные Отцы, жившие при этих ересиархах, никак не от-
клоняли речь о двух нераздельных природах во Христе. Ведь
ересиарх Артемон1231, бывший за 200 лет до Собора в Никее,
первым разделял Христа надвое. После него Ориген учил о
Христе как о простом человеке,1232 после него Павел Само-
сатский за 80 лет до этого Святого Собора возобновил ересь
Артемона. Опять же после Павла и после Святого Собора [в
Никее] Феодор [Мопсуэстийский] Антиохийский, учитель
Нестория, и Диодор [Тарсийский] учили, что Христос [раз-
делен] надвое, после этого так же [утверждал] и нечестивый
Несторий. Итак, почему никто из великих и признанных От-
цов, живших при Артемоне и Нестории, не отклоняли выра-
жения о двух соединенных природах во Христе?

2. И что это так, выслушай содержание основного матери-
ала Святого Собора в Ефесе.

«Свидетельства, представленные священнослужи-
телями Константинополя при всем народе и показан-

1231 Один из основателей динамического течения в монархианстве.
1232 Видимо, прп. Анастасий указывает на суборнационизм Оригена. Хотя, со-

гласно Оригену, Сын совечен Отцу и между Отцом и Сыном нет промежутка,
единого существа Отца и Сына и Их полного равенства все же нет. Только Отец
является истинным Богом, к Сыну же Ориген относит термин «Бог», как прави-
ло, с уточнением: Бог по причастию, Бог по характеристикам, второй, другой,
низший Бог.



 
 
 

ные в Церкви, что Несторий одинаково мыслит с Пав-
лом Самосатским.

Заклинаю Святой Троицей ознакомиться с этой хартией
епископов, пресвитеров, диаконов, чтецов, народ Констан-
тинополя, чтобы предать позору еретика Нестория как оди-
наково мыслящего с Павлом Самосатским, анафематство-
ванным православными Отцами и епископами 160 лет назад.
Тот и другой сказали следующее:

Павел сказал: “Мария не родила Слово”.
Несторий единодушно сказал: “Мария не родила Боже-

ство, благороднейший”.
Павел сказал: “Ведь Он не был превечно”.
Несторий сказал: “Творцу времен, Божеству, они дают

Мать, жившую во времени”.
Павел сказал: “Мария зачала Слово, но не стала старше

Слова”.
Несторий сказал: “Как Мария родила более древнего,

чем Она?”
Павел сказал: “Мария родила человека, равного нам”.
Несторий сказал: “Человек рожден от Девы”.
Павел сказал: “Лучшего же по всему, поскольку на Нем,

по свидетельству Писания, благодать от Духа Святого”.
Несторий сказал: “Ибо [Иоанн Креститель] говорит: “Я

видел Духа, сходящего… как голубя, и пребывающего на
Нем”1233, а Дух дал Христу вознесение и, таким образом,

1233 Ин. 1:32.



 
 
 

большую славу (сказано: “Дав повеления Апостолам, кото-
рых Он избрал, вознесся посредством Святого Духа” 1234)”.

Павел сказал: “Дабы Потомок Давида, Помазанник не
был чуждым Премудрости, дабы Премудрость не обитала со-
всем в чужом [ей человеке]. Ведь и в пророках она была,
особенно же в Моисее, и во многих владыках1235, особенно
же во Христе, как в храме”. И в другом месте говорит, что
Один Иисус Христос, а Другой – Слово.

Несторий сказал: “Разве может Рожденный прежде всех
веков другой раз родиться, и к тому же Божеством?”»1236

Вот ссылкой на Святой Собор [в Ефесе] опозорен лживый
Севир, говорящий, что нечестивый Несторий первым ввел
разделение [во Христе].

Итак, Святые Отцы, жившие при Артемоне, Павле, Дио-
доре и Феодоре, благочестиво назвали (как и мы) две соеди-
ненные природы Христа, а Артемон, Павел, Феодор и Несто-
рий – разделенные, так как зло не в том, чтобы называть две
[природы], но в том, чтобы разделять их на части и не ста-
вить на первое место ипостасное соединение.

3.  Опровержение безумных и нечестивых изложе-
ний и утверждений Севира, которые тот изложил [в

1234 Деян. 1:2.
1235 ἐν πολλοῖς κυρίοις
1236  Свидетельство Константинопольского клира, всенародно возвещенное

всей Церкви, о том, что Несторий единомыслен с Павлом Самосатским, который
за 160 лет до Нестория православными епископами предан анафеме. ACO I, 1,
1, p. 101. ДВС. Т. 1. С. 156.



 
 
 

посланиях] к Нефалию и некоторым другим, сказав:
«Против возникших язв, то есть ересей, необходимо при-

готовить лекарства догматов, ведь если некий врач во время
чумы, – говорит Севир, – запрещает питие воды, то некто
может на это сказать: “Вот прежние врачи не запрещали нам
пить воду”. Ведь тогда, – говорит Севир, – он сразу же услы-
шал бы от врача: “Безумный! Смотри – распространяется бо-
лезнь. Ты что, желаешь определить отношение к болезни, ос-
новываясь на здоровой жизни?”»1237

Нечто подобное утверждал благородный Севир, но его
пророчески ниспровергает и заставляет замолчать богомуд-
рый [святитель] Василий [Великий] в Послании к схоласти-
ку Олимпию арианину и неким подобным, пытающимся свя-
зать слово1238, к каковым можно отнести и Севира. Святой
божественный Василий говорит к нему в слове так: «Однако
у них есть некое хитрое правило об изменении слов веры,
подобно как некогда врачи меняли [лекарства] против име-
ющейся болезни. Порочность этого софизма следует не мне
изобличать, но вам самим понимать. Да даст вам Господь ра-
зумение1239 понять, какое слово правое, а какое – ложное и
искаженное. Ведь если необходимо в зависимости от обстоя-
тельств времени изменять правила веры и записывать новые,

1237 Севир Антиохийский. 1 Послание к Нефалию, I, 8 и далее.
1238 Аналогичная русская поговорка: Слово не воробей – вылетит, не пойма-

ешь.
1239 Ср.: 2 Тим. 2:7.



 
 
 

то лживо утверждение: «Один Господь, одна вера»1240»1241.
[Святой] отец пророчески сказал это задолго до жизни Се-
вира словно бы для осквернения и ниспровержения его уче-
ния.

4.  Краткое заключение, содержащее исповедание
экзегета о Домостроительстве Христа.

Чтобы кто-нибудь из безрассудных, используя приведен-
ное выше безумное мнение нечестивого Нестория, не извра-
тил исповедание Христа моей душой, телом и духом, крат-
ко изложу его. Исповедую пренепорочное из души и тела
Его человечество, по ипостаси соединенное чистому Его Бо-
жеству, подобно как и всецело совершенная наша душа со-
единена нашему телу. Подобно как Некто, виденный Наву-
ходоносором в печи по образу Христа в подобии Сына Бо-
жия1242, был в образе человека всецело совершенным и во-
огненным, соогненным, всецело огненным и всецело горя-
щим, так и человечество Христа было всецело совершен-
ным и всецело обоженным, вобоженным и собожественным.
И как, если бы кто-нибудь, войдя в эту печь, попытался бы
усечь [мечом], ударить, связать, ранить или убить Сущего в
образе Сына Божия, то никак не отделил бы от Него и не уга-
сил бы огонь вследствие всецело совершенного соединения

1240 Еф. 4:5.
1241 На самом деле: Василий Великий, свт. Послание 226 (218). К подведом-

ственным ему подвижникам, 3.
1242 Ср.: Дан. 3:92.



 
 
 

Его с огнем, так и во Христе Сыне Божием, как сказал ан-
гел: «Радуйся, Благодатная! Господь с Тобою»1243, не может
быть никогда, никак и ни при каких обстоятельствах отделен
огонь Божества от Его человечества, и не будет отделен во
век века. Однако же мы исповедуем, что это пресвятое тело
и душа Христа имеют отличие во славе и величии от наших
душ и тел, как и образ того, кто был в печи, имел отличие
от остальных тел, бывших вне огня и печи. Вследствие че-
го мы называем Его пресвятое тело вобоженным и все свой-
ства тела вобоженными, и чистую Его душу собожественной
и все ее свойства вобоженными и единобожными, и говорим,
что собственные свойства этих природ неслитно, неизмен-
но, нераздельно сохранились в едином сложном Лице, как
нам благочестиво передали блаженные Отцы. Однако же мы
исповедуем, что соединенные по ипостаси с Богом Словом
душа и плоть подчинены Ему и управляемы Им, и что все
их свойства пребывают в высшем состоянии по сравнению
со свойствами всего тварного, так как они свойства того, что
выше всего тварного из-за соединения с Богом Словом.

1243 Лк. 1:28.



 
 
 

 
Глава двадцать вторая

 
1. Введение в следующие главы.
Соименник и сопричастник Царства Небесного [святи-

тель] Василий [Великий] говорит, что слово истины просто,
то есть бесхитростно, незатейливо и нелукаво. Ведь все яв-
ные и простые Божественные слова советуют мудрым и крот-
ким искать Господа в праведном сердце; в безрассудные же
сердца мудрость Божия не войдет, и поэтому все, что бы
ни слышали и ни узнавали, они легко и быстро спешат бра-
нить и отменять из-за человекоугодного и высокомерного
знания. Ибо что есть, скажи мне, более убедительного, более
божественного и более истинного, чем изречение [апостола
Иоанна] Богослова: «В начале было Слово»1244? А вот Арий,
от диавола черпая [мысли], получил взамен такого богосло-
вия следующее: «Справедливо сказал Иоанн: «В начале бы-
ло Слово»1245, то есть речь Бога; ибо не сказал «В начале был
Сын», но произносимое слово Бога»1246. Потому что, братья
мои любимые, тот, кого ведет диавольский дух, готов напа-
дать на все слова Писания и [святых] учителей. И совершен-
но ясно, что «праведен суд на таковых»1247 и неотвратимо

1244 Ин. 1:1.
1245 Ин. 1:1.
1246 Данный фрагмент из Ария сохранился только здесь.
1247 Рим. 3:8.



 
 
 

наказание для тех, кто и в будущем по злой воле будет напа-
дать на это наше изложение, которое я тут сразу попытаюсь
составить.

2.  Хитрость для использования в диспуте с теми,
кто зловредно искажает и перетолковывает евангель-
ские и отеческие писания о Христе Боге нашем.

Слово Премудрости желающим премудро возвещать пре-
мудрые слова Божии указывает: «Не отвечай глупому по глу-
пости его, … но отвечай глупому против глупости его, что-
бы он не казался себе благоразумным»1248. Это говорит сам
премудрый Соломон. Если некто, безумно желая исказить
Божественное Писание, собирает все неизреченное и непо-
стижимое [в Писании], говоря: «Откуда ясно, что Сын Бо-
жий рожден, а Святой Дух исходит? Или как возможно, что-
бы Рожденный был собезначален Родителю?», и вообще, ко-
гда он коварно исследует непостижимое и верит лишь вооб-
ражению, а скорее и не воображению, а тому, что [только са-
ми еретики] принимают, то не подражай ему и не отвечай
ему по таковому его суетливому неверию, погружаясь во все
глубины поиска и исследуя непознаваемое для всего творе-
ния, но отвечай ему «против глупости его»; приведи ему то,
что исповедуют все христиане, во что безыскусно верует, что
проповедует и возвещает Церковь, но в чем сомневаются и
о чем вопрошают нас на Востоке удаляющиеся ныне от хри-
стианства. Вот некоторые из их вопрошаний по поводу [вет-

1248 Ср.: Притч. 26:4–5.



 
 
 

хозаветного] Закона и евангельских слов.
Апории отступников от Церкви к христианам.
1) Откуда ясно, что наша душа тварна или что она останет-

ся бессмертной, если нигде Ветхозаветное Писание об этом
не свидетельствует?

2)  Кто мне сообщает, что Бытие – сочинение Моисея?
Точно так же не надписаны и остальные книги пророков.
Кроме этого еще есть многое, что представляется неверным:
например, Божий запрет о пище1249 и предсказание о четы-
рехстах годах лишений Израиля в Египте 1250, ведь они пере-
носили страдания сто сорок лет, то есть после смерти Иоси-
фа1251. Также и срок, который Бог предписал для жизни че-
ловека, не исполнился на Ное, ведь сказано, что люди до по-
топа жили сто двадцать лет1252.

3)  Опять же, введя многочисленные кровавые жертвы,
[как это сказано] в книге Левит, впоследствии Бог через Ис-
аию и Иеремию говорит, что Израиль не должен заботиться
ни о жертвах, ни о всесожжениях1253.

4) Опять же, Он объявил, что закон – это вечный устав1254,

1249 Ср.: Быт. 3:3; Лев. 11.
1250 Ср.: Быт. 15:13.
1251 Прп. Анастасий говорит о проблеме датировки и продолжительности еги-

петского плена.
1252 Ср.: Быт. 6:3; 7:6; 9:28.
1253 Ср.: Ис. 1:11; Иер. 7:22.
1254 Ср.: Исх. 12:14–17; 27:21; 28:43; 29:28; 30:21; 31:16.



 
 
 

почему же Его законное предписание не осталось веч-
ным1255?

5) Определив дать потомству Израиля владение от Египта
до Евфрата1256, Он не дал им и десятой части обещанного.

Это из Ветхого Завета; а  вот спорные вопросы от этих
неверующих из Нового Завета.

1) Почему вы утверждаете, что Христос воскрес, будучи
в запечатанном гробе, хотя Евангелие этого не говорит?

2) Почему вы не называете Иосифа мужем Марии, хотя
Евангелие везде об этом говорит1257?

3) Евангелие говорит о бессеменном зачатии Христа 1258,
но почему оно не говорит, как вы это говорите, о нетленной
беременности Девы?

4) Хотя [евангелист] Иоанн говорит о Марии, сестре Ма-
рии, Матери Иисуса1259, почему вы об этом не говорите?

5) Почему, Христос, говоря, что проведет во аде подобно
Ионе целых три дня и три ночи1260, не сделал это подобно
Ионе, как предсказывал?

6) И снова, почему у одного евангелиста Он заповедует

1255 Ср.: Деян. 15.
1256 Ср.: Быт. 15:18.
1257 Ср.: Мф. 1:16.
1258 Ср.: Лк. 1:27.
1259 Ср.: Ин. 19:25.
1260 Ср.: Ион. 2:1; Мф. 12:40.



 
 
 

вам носить одну простую обувь и посох1261, а у другого еван-
гелиста Он запрещает и посох и обувь1262?

7) Хотя евангелисты нигде не говорят, почему вы знаете,
что Христос рожден в пещере? Об этом ведь не сказано в
Евангелиях.

8)  Почему Иисус отказывался совершить то, чему Сам
учил: ударяемый по щеке, Он не подставил другую, но упрек-
нул ударившего1263?

9) Хотя Евангелие говорит, что Христос тварен, или рож-
ден, почему вы говорите, что часть Его тварна, а часть
нетварна? Ведь Матфей говорит: «Книга родства (или же
сотворения) Иисуса Христа, сына Давидова, сына Авраам-
ля»1264.

10) Если вы говорите, что Бог – простейший, одинаково
наполняющий небо и землю, то каким образом Слово сошло
с неба и снова туда вознеслось?

11) Если Бог Слово Божеством был в мире и до Вопло-
щения, как говорит евангелист Иоанн, то почему вы назы-
ваете Его сошедшим с неба в утробу Марии? Ведь если Он
здесь был и до Воплощения, то ясно, что Он не сошел. А ес-
ли Он сошел при Воплощении, то ясно, что Он был ограни-
чен небом, как и ангелы.

1261 Ср.: Мк. 6:8.
1262 Ср.: Мф. 10:10.
1263 Ср.: Мф. 5:39; Ин. 18:23.
1264 Мф. 1:1.



 
 
 

12) Если Сын и Святой Дух от Отца, то ясно, что Он –
Отец Того и Другого, и Рожденного и Святого Духа. А если
вы не принимаете это исповедание, скажите нам, Кто пер-
вый и Кто второй произошел от Отца: Сын или Святой Дух?
Если же Они произошли одновременно, то ясно, что Отец
– Родитель двойни, и Сын и Дух – Боги-братья. Ведь в чем
у неограниченного, неизменного и нераздельного Божества
может быть различие рождения от исхождения?

13) Откуда ясно, что Слово Божие – ипостасный Бог и что
Дух Божий – также Бог и Ипостась Бога, а ни ум Божий, ни
сердце Божие, ни десница Божия, ни рука и остальное, что
Писание приписывает Богу, – не есть иной Бог и иная Ипо-
стась?

14)  Почему, хотя до Вознесения Христа было одинна-
дцать учеников, Павел говорит, что, воскреснув из мертвых,
Он «явился… двенадцати»1265 ученикам? Ведь Матфий еще
не был сопричислен им, и Павел тоже.

15) Почему, Христос, обещавший отрекшимся ради Него
дать в веке сем земли, жен, детей и имущества во сто крат
более1266, не дал им это, как обещал?

Схолия. Это оружие предназначено благоразумным
[для борьбы] против безумных, когда вы увидите, что
они беседуют и являются вам со злой волей и со злой
волей нападают на эту самую книгу.

1265 1 Кор. 15:5.
1266 Ср.: Мк. 10:29–30.



 
 
 

3.  Итак, христианство – вера простая; необходимо слу-
шать и воспринимать все Божественное Писание и особен-
но творения учителей в простоте и прямоте сердца. Ведь
Евангелие и апостольские Писания, как мы видим и в как
мы об этом уже писали, являются неиспорченными, потому
что не могут в них долго оставаться искажения, потери [ча-
сти текста] или вставки, так как Евангелие распространено
и записано на семидесяти двух языках. Ведь если даже кто-
то попытается испортить один или два перевода Библии, то
его бесчестие будет опровергнуто другими, правильными се-
мьюдесятью переводами. В самом деле, посмотри, как некто
пытался изъять [место] из Евангелия от Луки о сгустках кро-
вавого пота Христа1267 и не смог. Ибо отвергнуты были те
[списки Евангелия, где] не было этого [места], так как во
всех переводах [Евангелия] среди других народов и в боль-
шинстве греческих [списков] оно есть.

Творения Святых Отцов, особенно догматические, не пе-
реведены на все языки народов и не распространены на все
страны. И некогда еретики могли сделать в них разные встав-
ки и повреждения, что мы и обнаружили через испытание
их. Чтобы доказать сказанное, приведем часть из зловред-
ных изменений в книгах учителей, сделанных еретиками.

Нерожденность, или нетварность свойственна только Бо-
жественному. И вот мы нашли, что у святого Дионисия в гла-
ве, надписанной «Об именах “Великий” и “Малый”», о Боге

1267 Ср.: Лк. 22:44.



 
 
 

сказано так: «Неубывающее, нерожденное; не как бы еще не
рожденное, или неполностью, или чем-то или в каком-то ка-
честве не рожденное, и не как будто никогда никоим обра-
зом не сущее; но как высшее всего нерожденного»1268. Сказав
«выше всего нерожденного», он обозначил многих нерож-
денных или несотворенных. И действительно, как это воз-
можно? Ведь нет ничего нерожденного, только Бог. Поэтому
некий манихей извратил мне эту цитату, желая доказать, что
ангелы, душа и водная стихия нетварны, то есть, не рождены.

Опять же, хотя Церковь утверждает, что у всех святых
ангелов одна сущность, божественный и равноапостольный
Дионисий называет много сущностей вышних сил.1269

Ведь великий из риторов Александрийский епископ Ди-
онисий в Схолиях, которые он составил на тезоименитого
себе блаженного Дионисия, говорит так: «Внешняя филосо-
фия имела привычку называть «нерожденным» всю невиди-
мую природу, так же как «сущностями» ипостаси; и поэтому
эти выражения сказаны святым Дионисием в несобственном
смысле, согласно с внешними»1270. Поэтому не следует, по
нашему мнению, необдуманно толковать слова Святых От-
цов, как некоторые это делают и ныне.

Опять же, ведь сказано блаженным [святителем] Васили-
ем [Великим] в Слове на Шестоднев: «Совершенно все име-

1268 Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 9, 4.
1269 Ср.: Дионисий Ареопагит. О церковной иерархии, 5.
1270 Ср.: Максим Исповедник, прп. Схолии на Дионисия Ареопагита, 60.



 
 
 

ло причину и имеет цель, ибо как только ты назовешь мне
причину, не сомневайся о цели»1271. Безумные оригенисты
снова упоминают нам эту цитату, желая доказать предсуще-
ствование душ на небесах до существования тел, точно так
же как и всеобщее восстановление от наказания, ссылаясь
на небольшие цитаты, якобы принадлежащие богомудрому
Григорию Нисскому и [Григорию] Богослову, и толкуя их со-
гласно своему представлению.

Схолия. Оригенисты приводят цитаты из Слова
[Григория] Богослова На Богоявление и из Слов
[Григория] Нисского О добродетели, На происхождение
[Христа], На блаженства, На Песнь песней и на другие
места [Писания].

Я это говорю не просто так, не напрасно, но указываю, что
они оскорбляют этими словами и цитатами [Святых] Отцов,
что они не имеют свет знания, но помрачают этот свет и вы-
падают из него, что они составляют вздорное сочинение про-
тив Вселенской Церкви, отрицая и опровергая Вочеловече-
ние от Девы Бога Слова.

4. Глава Андрея несторианина.
Для более полного доказательства, что слушать и исследо-

вать слова Святых Отцов нужно со страхом Божиим и пря-
мотой души, добавлю к сказанному следующее. Так как гай-
аниты, феодосиане и евтихиане постоянно выставляют свя-
того Кирилла, якобы назвавшего одну природу во Христе и

1271 Василий Великий, свт. Беседы на Шестоднев, I, 3.



 
 
 

якобы спорившего с теми, кто называет две природы, некий
несториански мыслящий нечестивец и злодей по имени Ан-
дрей возразил и записал против них, то есть тех, кто назы-
вает одну природу во Христе, утверждая в своем сочине-
нии, что Кирилл скорее говорит заодно с Несторием, «слов-
но [Кирилл] незаметно для себя, – говорит [Андрей], – впол-
не уловлен в сеть, которую избегает». Андрей привел слова
прямо из начала четвертой главы Двенадцати глав святого
блаженного Кирилла: «Если кто разделяет Христа двумя ли-
цами, то есть ипостасями, – да будет анафема»1272.

И на это Андрей говорит: «Что за действительно превос-
ходное истинное толкование и что за замечательное изложе-
ния догматов благочестивого Кирилла! Ибо вот Отцами и
даже Собором установлено, что ипостаси суть лица, – Свя-
тыми Отцами в Никее, назвавшими три Ипостаси, или Ли-
ца во Святой и единосущной Троице. Итак, если справед-
ливо утверждено, что ипостаси суть лица, то почему почти
во всех своих наставлениях [Кирилл] сказал, что природы
суть ипостаси? Ведь, называя природы ипостасями, а ипоста-
си лицами, что иное он проповедует, как не различные ли-
ца во Христе, когда говорит «Неслитными остались приро-
ды, или ипостаси»1273? Чьи ипостаси, благородный Кирилл?
Ясно, что Христовы. И если ты вообще говоришь о различ-

1272 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрий-
ского к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.

1273 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.



 
 
 

ных ипостасях в Нем, то почему, в конце концов, определе-
но, что ипостаси суть лица? Ибо, если ты не согласен с этим
определением, что ипостаси суть лица, то, возможно, некто,
защищая тебя, сможет сказать: «Кирилл считает ипостаси не
лицами, а бытием неких восуществленных вещей». Если же
ты привел это правило против самого себя, то нет тебе в этом
никакого оправдания. Стало быть, когда ты говоришь: «Нес-
литными остались Христовы природы, или ипостаси», ты не
что иное говоришь, как: «Неслитными остались Христовы
ипостаси, или лица». Вследствие чего, согласно этому тво-
ему правилу и закону, говорящему, что природа есть ипо-
стась, или лицо, обнаружено три природы в трех Лицах Тро-
ицы, то есть арианство, и два лица в двух природах Христа,
которые ты исповедуешь, когда говоришь, например, в Сло-
ве «О служении в духе»: «Кивот есть для нас образ Христо-
вых природ, или ипостасей»1274, и снова в другом месте ты
просто говоришь: «Христос из двух природ, или ипостасей».
Итак, если ты согласен, что Христос из двух ипостасей, или
лиц, то ясно, что ты говоришь, что тело Христа предсуще-
ствовало и предварительно сформировалось в утробе Девы,
и сразу же Лицо Бога Слова было соединено с ним, как ты
снова говоришь в третьей главе «Двенадцати [анафематиз-
мов]»: «Если кто-то разделяет ипостаси после неописуемого

1274 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и ис-
тине, IX.



 
 
 

соединения»1275. В других многочисленных местах ты име-
нуешь природы ипостасями, а в [послании] «К Ермению» ты
сам себе противоречишь, говоря, что одно есть природа, а
иное – ипостась, или лицо. Почему же, хотя ты возражал Фе-
одориту в «Двенадцати главах», в твоих апологиях ты никак
не оправдывался по поводу этих ипостасей во Христе, о ко-
торых ты говорил в третьей главе? Итак, ты сам себе лице-
мерно противоречишь, то говоря, что Христос – одна при-
рода, то – два лица. Ведь и в написанных тобой «Схолиях»,
толкуя [место] в Евангелии, когда Петр нашел во рту рыбы
статир1276, ты так говоришь: «Итак, истинный статир1277 – это
Христос, ибо Он – две особенности1278». Итак, большое спа-
сибо составителю речей Кириллу, разным образом всецело
исповедовавшему во Христе различные особенности и ипо-
стаси».1279

Схолия. Когда мы учили так в Александрии,
еретики совершенно не могли защищаться против нас,
но были посрамлены.

Послушайте, братья, [речь] подлой змеи Андрея, которую

1275 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрий-
ского к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.

1276 Ср.: Мф. 17:27.
1277 Две дидрахмы.
1278 χαρακτήρ
1279 Фрагмент из этого малоизвестного несторианского автора Андрея сохра-

нился только у прп. Анастасия.



 
 
 

он изрыгнул от ядовитого несторианского сердца против все-
мудрого учителя Кирилла по поводу выражения, назвавше-
го природы ипостасями. Действительно ли это слова святого
отца [Кирилла] или кого другого, я не берусь сказать. Ведь
целый сонм Отцов и сам великий Кирилл в различных ме-
стах говорят, что природа есть нечто одно, а ипостась – дру-
гое; и, следуя этому правилу, Вселенская Церковь говорит,
что Христос – две соединенные природы, но не допускает
говорить, что в Нем две ипостаси, или лица, и не проповеду-
ет, что Он состоит из двух ипостасей, или лиц. Ибо ипостась
– это собственно Его Лицо. Мы же не познаем святую плоть
совсем отдельно от Бога Слова, ведь она не предсуществова-
ла во утробе, но одновременно соединены Божество и разум-
ная одушевленная плоть. Именно это соединение называет-
ся ипостасным. Итак, как я сказал, нечестивый Андрей со-
ставил указанные обвинения против богомудрого отца Ки-
рилла.

5. Опять же, несториански мыслящий Марон Эдесский,
составляя Послание против Севира, говорит следующее:
«Мы, неся свет благочестия с Востока, не настолько отвра-
щаемся от Диоскора, Севира и Феодосия, сколь заслужен-
но ненавидим богохульный Халкидонский Собор. Ибо он со-
всем не назвал во Христе ипостаси, а Севир, сам отец Ки-
рилл, Диоскор и Феодосий полностью согласны с нами, что
во Христе есть ипостаси, исповедуя Его из двух ипостасей,
или лиц, но и говорят, что ипостаси Христа неслитны. Ведь



 
 
 

сам Кирилл Египетский утверждал: “Неслитными остались
Христовы ипостаси”1280. А если неслитными остались ипо-
стаси Христа, то есть лица, то ясно, что они и познаваемы
и навеки сохраняемы. Однако, как остались неслитными?
Удивительно, что [Кирилл] не сказал “нераздельные”, но –
“неслитные”, то есть ясно видимые и численно познаваемые
как две, и не добавил, что это якобы нами1281 введено такое
число ипостасей во Христе. После чего он, многословно опи-
сывая Рождество от Девы, похулил [Ее] честь, то называя
Рождество от Нее природным, то говоря в Двенадцати своих
главах: “[Дева] по плоти родила Слово, ставшее плотью”. На
это мы возражаем: “Не по плоти родила Дева, богоборец, но
богоподобающе”».1282

Схолия. Я нашел эту цитату в Александрии
у пресвитера феодосианина Георгия по прозвищу
Ключарь, составителя речей их церкви.

Это нечестивые еретики [говорят] против богомудрого
отца [Кирилла], мы же провозглашаем его светочем и стол-
пом Церкви.

1280 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
1281 Т. е. несторианами.
1282 Этот фрагмент из Марона Эдесского сохранился только у прп. Анастасия.



 
 
 

 
Глава двадцать третья

 
1. О вере гайанитов.
Схолия. Севир и Гайан прежде были единомысленны и

18 лет вместе пребывали в Александрии. И вот однажды
Гайан спросил Севира: «Как нужно исповедовать тело Хри-
ста, тленным или нетленным?» Когда Севир сказал, что тело
тленно до Воскресения на третий день от смерти, Гайан сра-
зу прервал его: «Если ты говоришь, что тело тленно, то со
всей необходимостью ты называешь и две природы во Хри-
сте». Это стало причиной разделения между ними.

Гайаниты, юлианисты и аграниты имеют ту же самую веру,
что и севириане, иаковиты, феодосиане и диоскориане. Од-
нако они (то есть севириане и иаковиты) хотя и говорят, что
Христос – именно одна природа, но исповедуют в Нем два
свойства, божественное и человеческое, и говорят, что тело
Его до страстей было тленно. А гайаниты говорят, что тело
Христа от самого момента соединения совершенно нетленно
и божественно и что Он имеет одно свойство – божественное
и бесстрастное.

Знайте: невозможно доказать, что признанные Отцы
утверждали, что Христос от самого момента соединения су-
ществует совершенно в нетленности; и вот эти воры рассуж-
дают, основываясь на собственных соображениях и своих
учителях и, как я часто говорил, приводят вырванные куски



 
 
 

из выражений [Отцов]. Поэтому против них и мы вооружи-
лись фактическими доказательствами сообразно со следую-
щим изложением.

Диспут гайанита и православного, бывший в Алек-
сандрии.

Православный: Вещи вернее слов или слова надежнее
вещей?

Гайанит: Очевидно, что вещи более заслуживают дове-
рие, чем слова.

Православный: Справедливо ты ответил по закону ис-
тины и благочестия. Тогда скажи мне, пожалуйста, что и Бо-
жество и тело Христа от самого момента соединения суще-
ствуют совершенно в нетленности; это Причастие, эта жерт-
ва пресвятого Тела и Крови Христа, которую ты возносишь и
вкушаешь, является истинным Телом и Кровью Христа Сы-
на Божия, или это простой хлеб, что продается и поедается у
себя дома, или это образ Христова тела, как козел, которого
иудеи приносят в жертву1283?

Гайанит: Нельзя нам называть святое Причастие обра-
зом Христова тела или простым хлебом. Но мы истинно вку-
шаем само Тело и Кровь Христа Сына Божия, воплотивше-
гося и рожденного от Святой Богородицы и Приснодевы Ма-
рии.

Православный: И мы так веруем и так исповедуем по
1283 Ср.: Лев. 16:8-10.



 
 
 

слову Самого Христа, которое Он сказал ученикам на Тай-
ной вечери, передавая им животворящий хлеб: «Приимите,
ядите: сие есть Тело Мое»1284 и, передавая им чашу, сказал:
«сие есть Кровь Моя»1285. Не сказал: «Сие есть образ Тела и
Крови Моих». И в других многих местах Христос указыва-
ет: «Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь
вечную»1286. Итак, если Сам Христос свидетельствует, что то,
что мы, верующие, вознося, вкушаем, поистине есть Тело
Его и Кровь, тогда дай нам от Причастия вашей якобы пра-
вославной церкви, как ты ее называешь вопреки всей осталь-
ной церкви; и мы со всем почитанием отложим это святое Те-
ло Христа и Кровь в сосуд; и когда пройдет несколько дней,
если оно не истлеет, не измениться и не испортиться, то ста-
нет очевидно, что вы справедливо проповедуете, что Хри-
стос от самого момента соединения существуют совершенно
в нетленности, а если истлеет или испортится, то необходи-
мо всем вам признать одно из следующего: или то, что вы
вкушаете, не есть истинное Тело Христа, но только образ,
или что из-за вашего зловерия не сошел на него Святой Дух,
или что тело Христа до Воскресения тленно как приносимое
в жертву, подверженное смерти и ранам, раздробляемое и
вкушаемое. Ведь нетленная природа, как нетленная приро-
да ангелов и душ, ни приносима в жертву, ни прободаема в

1284 Мф. 26:26; 1 Кор. 11:24.
1285 Мф. 26:28.
1286 Ин. 6:54.



 
 
 

ребро и руки, ни раздробляема, ни подвержена смерти, ни
вкушаема, ни осязаема, и ее совершенно невозможно пере-
варить [желудком], как пищу.

2. Гайанит: А почему мы находим, что многие из Святых
Отцов называют тело Христа нетленным?

Православный: О нетленном и тленном, как мы сказа-
ли в определениях, говорится в Божественном Писании в
двух смыслах: то телесно, то душевно. Вследствие чего Бы-
тие говорит: «И воззрел Бог, и вот, вся земля растленна»1287,
то есть все люди беззаконны, о которых и Давид говорит:
«Растлились они и сделались омерзительными в беззакониях
и нравах»1288. Итак, поэтому тление греха нетленно, то есть
безгрешно – мы говорим так о пресвятом и пренепорочном
теле Христа, потому что никто из Святых Отцов никогда не
говорил [о нем]: «совершенно в нетлении», как вы это гово-
рите. Вследствие чего и триблаженный Афанасий так гово-
рит о теле Господа: «Тело было тленное, поскольку и Мария
была тварна»1289. Как можно говорить, что тело Христа еди-
носущно нашему, или: «Как дети причастны плоти и кро-
ви»1290, или: «Он воспринял семя Авраамово»1291, или: «Он,

1287 Ср.: Быт. 6:12.
1288 Пс. 52:2.
1289 Ср.: Афанасий Великий, свт. Против ариан, III, 56.
1290 Евр. 2:14.
1291 Ср.: Евр. 2:16.



 
 
 

подобно нам, совершенно искушен»1292, если Он якобы нетле-
нен от самого момента соединения, как вы это проповедуе-
те?

А поэтому мы учим, что до страстей пресвятое тело Хри-
ста было тленным, после же трехдневного Воскресения оно
нетленно; а я, кроме того, говорю, что до страстей [в Его те-
ле] были различные течения жидкостей: крови, пота, слюны
и слез; после же Его Воскресения из мертвых, если Он и ел,
то только по икономии ради веры учеников, мы также со-
вершенно не обнаруживаем в Нем никаких отделений, тече-
ний или утрат: Он не плюет, не плачет, не выделяет пот, не
проливает кровь; ни с чем иным, что является следствием
греха, не связан: не спит, не жаждет, не страдает от голода;
после же Воскресения Он ел так, как огонь поедает воск и
как ели ангелы с Авраамом1293. Поэтому Христос до страстей
не менял внешность и вид лица, как это было, когда Он был
после Воскресения обнаружен с иной внешностью Магдали-
ной1294, и явился с иной внешностью Клеопе1295 и затем дру-
гим при море Тивериадском1296, [так что не был ими узнан].
Опять же, хотя до страстей мог, но не являлся одновремен-
но в различных местах, чтобы потом не учили о призрачно-

1292 Ср.: Евр. 4:15.
1293 Ср.: Быт. 18:1–8.
1294 Ср.: Ин. 20:14–15.
1295 Ср.: Лк. 24:13–32.
1296 Ср.: Ин. 21:1-14.



 
 
 

сти [Его Воплощения], но согласно общей телесной приро-
де совершал перемещение по пространству, после же Своего
Воскресения из мертвых, когда пресвятое Его тело, наконец,
воскресло и стало легким, духовным, тонким и нетленным,
Он беспрепятственно и запечатанный гроб покинул, и через
запертые двери вошел и явился ученикам в Иерусалиме и в
Эммаусе в один и тот же час вечера того дня, когда воскрес.

Если же от самого момента соединения Христос был со-
вершенно и неизменно нетленным, то почему Он до страстей
никогда не являлся плотью одновременно в различных ме-
стах и с различной внешностью и видами лица? Почему по-
сле Своего Воскресения никогда не плевал и не плакал? По-
этому совершенно ясно, что святое тело Христа до страстей
было тленным, а после Его Воскресения оно нетленно.

Гайанит: Однако заметь: если Христос и оплакивал Лаза-
ря, то Его нетленные и божественные слезы воздвигли мерт-
вое тело.1297 Если Он и плевал, то Его слюна отверзла очи
слепому.1298 Если вытекла кровь из ребра, то этим Он спас
мир.1299 Если Он и распят, то как Бог покрыл тьмой солн-
це.1300

Православный: Не следует сомневаться, что пренепо-
рочное Его тело из-за соединения с Богом Словом являет-

1297 Ср.: Ин. 11:1-45.
1298 Ср.: Мк. 8:22–26; Ин. 9:1–7.
1299 Ср.: Ин. 19:34.
1300 Ср.: Мф. 27:45.



 
 
 

ся святым, божественным, всемогущим и творящим. Однако
мы слышим, как великий Григорий Нисский говорит против
Евномия: «Животворит Лазаря не человеческая природа, и
оплакивает покойника не бесстрастная сущность, но слезы
свойственны человеку, а жизнь – Истинной Жизни»1301. Ес-
ли же, как вы утверждаете, чудотворения совершены не Бо-
жеством, а телом Христа, то Он должен был сразу же из пе-
ленок явить чудеса. Ведь Он несчетное количество раз по-
детски плакал, несчетное количество раз как человек плевал,
ибо, как говорит Павел, во всем был искушен, как мы, кроме
только греха1302. В самом деле, вот, восприняв обрезание, Он
никакого чуда не стремился совершить через кровотечение
божественной плоти1303.

По поводу упоминаемых вами [слов пророка] «ниже да-
си преподобному твоему видети истления» 1304, [скажем, что]
истление1305 есть полное уничтожение сущности; этому тело
Господа во гробе не подверглось, сохраненное [от истления]
находящимся в нем Божеством, измененное Им в нетление и
восстановленное таким, каким было тело Адама до преступ-
ления.

1301 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия, III.
1302 Ср.: Евр. 4:15.
1303 Ср.: Лк. 2:21.
1304 Пс. 15:10; Деян. 2:27.
1305 διαφθορά



 
 
 

Из Слова О воскресении и нетлении Ипполита еписко-
па Римского.

«Люди в воскресении будут, конечно, как ангелы Божии –
в нетлении, бессмертии и не текучести. Ибо нетленная сущ-
ность не рождает, не рождена, не растет, не спит, не страда-
ет от голода и жажды, не устает, не страдает, не умирает, не
прободаема гвоздями и копием, не потеет, не теряет кровь.
Таковые сущности суть – либо ангельские, либо [сущности]
душ умерших людей, так как они обе инородны и чужды ви-
димому, тленному этому тварному миру».1306

3.  Однако противник возражает: «Христос воспринял
страсти добровольно и ради назидания; а то, что совершено
добровольно и ради назидания в законе, не относится к при-
роде».

Православный на это: «Следовательно, поскольку Бог
Слово сошел с неба добровольно, Его сошествие нельзя
назвать истинным. Поскольку Он воплотился добровольно,
нельзя назвать Его тело природой, Его Рождество – Рожде-
ством, Его возраст – возрастом, Его род – родом, Его страсть
– страстью, Его смерть – смертью, Его Воскресение – Вос-
кресением, Его Вознесение – Вознесением. Ведь все это Он,
вочеловечившись на земле, воспринял добровольно, а не вы-
нужденно. А это есть изобретение манихеев».

Схолия. Некая иная апология и направленное
севирианам ясное разъяснение выражения «одна

1306 Данная фраза сщмч. Ипполита Римского сохранилась во фрагментах.



 
 
 

воплотившаяся природа Бога Слова».

Когда, например, в небесной тверди есть некие три едино-
сущные и неограниченные светила, никто из здравомысля-
щих не станет именовать эти три света природами, но назо-
вет три света единосущными ипостасями, имеющие сопри-
родный, одноприродный, однородный, сродный и нераздель-
ный свет, так и в Троице не называют Бога Слова приро-
дой, но Ипостасью Слова, подобно и Отца и Духа Святого.
Опять же, если оказалось, что один из этих светов соединен
и неограниченно окутан неким облаком, то это светило в об-
лаке называется ипостасью, как одна из существующих трех
ипостасей света, также называется и природой из-за присо-
единения соединенного со светом инородного и иной сущ-
ности облака. Так я воспринял выражение богомудрого Ки-
рилла, когда он в отношении плотского соединения говорит:
«одна воплотившаяся природа Бога Слова». Если же ты без-
рассудно бранишь это выражение, добиваясь называть Ипо-
стась Слова природой, тогда точно так же необходимо име-
новать и Отца Бога Слова целой собственной природой, так
же и Святой Дух – другой особой природой. Надменный Се-
вир, утверждающий это и думающий так, увяз, в самом деле,
в арианской трясине троебожия.

И человек, будучи голым, называется одной из всех ипо-
стасью, а если одет в одежду, то может быть назван приро-
дой из-за иной природы инородной одежды, которую надел.
И, например, Гавриил – одна из ангельских ипостасей, а ес-



 
 
 

ли оденется плотью, то может быть назван и природой из-за
соединения с инородной ему плотью. И разумная душа, на-
пример, Павла, существующая ныне голой без своего тела,
называется одной ипостасью общей сущности человеческих
душ, а не природой; если же ныне до воскресения она бы-
ла бы соединена с собственным телом, то может быть из-за
иной сущности земного тела неким благочестивым образом
именована природой. Поэтому блаженные Отцы сказали, что
человек создан некоторым образом как бы «из двух природ».

Но акефал бранит нас и в этом: «Если человек создан из
двух природ, а Бог Слово воспринял его, тогда получается,
что вы исповедуете во Христе три природы». На это надо
сказать: «Тогда вы посрамлены как отрицающие, что Слово
воплощено, не исповедуя, что Бог Слово воистину воспри-
нял тело и душу. А если вы вообще называете Его совершен-
ным в человечестве, как и в Божестве, то получается, что вы
утверждаете, что Христос из трех природ. Однако, как де-
рево, имеющее много различных составных частей: корень,
ветви, листья, цветок, плод, называется одной природой, так
же и цельный человек, как говорит брат Божий Иаков: “вся-
кое естество живых существ, пернатых и пресмыкающихся
укрощается человеческим естеством” 1307».

1307 Ср.: Иак. 3:7.



 
 
 

 
Глава двадцать четвертая

 
Опровержение, то есть разрушение монофизитско-

го положения, говорящего: «Если ипостась вопло-
щенного Бога Слова есть совершенное Божество и в
ней созерцается вся полнота Троицы, то все свойства,
обнаруженные в Сыне при Домостроительстве [Во-
площения], присвоены и всей Троице, будь то две при-
роды, две воли, две энергии. Мыслящие так обнару-
живают у Святой Троицы три частные природы и од-
ну общую».

Он сказал нам кратко об этом, и мы не будем сочи-
нять, как еретики, собственные басни, а припадем к чисто-
му Божеству, говорящему: «горе пророчествующим от свое-
го сердца, а не от Бога»1308; как Давид одним камнем поразил
Голиафа и истребил весь лагерь иноплеменников,1309 так и
мы одним словом и одним доказательством мужа апостоль-
ского и светоча вселенной Дионисия давай поразим весь ла-
герь иноплеменных еретиков, заткнув их уста, говорящие:
«Если что-то прилагается Единому от Святой Троицы Хри-
сту, это и ко всей Троице относится».

Из Главы о соединенном и раздельном богословии свя-
того апостольского учителя Дионисия Ареопагита: «Подоб-

1308 Ср.: Иез. 13:3.
1309 Ср.: 1 Цар. 17:49–51.



 
 
 

но тому (если воспользоваться примером из чувственной и
близкой нам сферы) как свет каждого из светильников, нахо-
дящихся в одной комнате, полностью проникает в свет дру-
гих и остается особенным, сохраняя по отношению к другим
свои отличия: он объединяется с ним, отличаясь, и отлича-
ется, объединяясь. И когда в комнате много светильников,
мы видим, что свет их всех сливается в одно нерасчленимое
свечение, и я думаю, никто не в силах в пронизанном общим
светом воздухе отличить свет одного из светильников от све-
та другого и увидеть один из них, не видя другого, поскольку
все они неслиянно растворены друг в друге»1310.

Схолия. [Слова] «соединенное» и «раздельное»
говорят, что в Святой Троице общее относится к
сущности, а различное – к Ипостасям.

Это [слова] Дионисия, мы же для опровержения [ерети-
ков] воспримем сказанное. Совершенный ум отца берет этот
образ. Для Святой Троицы он привел образ из неких трех
светильников или восковых свеч, зажженных в некоем храме
или доме, разделенных по ипостасям друг от друга (ибо тот и
другой – светильник, отдельно посылающий [свет]), но, со-
единенные светом, они имеют нераздельную общность при-
роды и действия, и никто не может в воздухе дома разли-
чить: это свет от этого светильника или же от другого. Ска-
зав это, учитель затем переходит от триадологии к учению о

1310 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 4.



 
 
 

Домостроительстве и к исходу Бога Слова от Отца [в мир]
согласно Его словам: «Я исшел от Отца Моего и иду к Отцу
Моему»1311.

Дионисий: «Если же кто-нибудь вынесет какой-то один из
светильников из дома, то выйдет наружу и весь его свет, ни
один из других светов с собой не увлекая и другим своего
не оставляя»1312.

Он утверждает, что Сын, выйдя от Отца и поселившись в
мире, ни Отца, ни Духа не вывел с Собой в Себе и, выйдя,
ничего из Своего Им не оставил, но совершил нераздельный
исход только Своей Ипостасью.

Затем в шестой части [этой главы Дионисий] говорит: «От
общего благолепного действия Божия в нашей природе от-
дельны полное и истинное восприятие от нас нашей сущно-
сти, совершенное ради нас сверхсущностным Словом»1313.

Истолкование: «Отдельно», то есть раздельно от триадо-
логии и богословия1314 «полное и истинное восприятие от
нас нашей плоти», то есть смысл вочеловечения и Вопло-
щения Христа состоял в «Его деяниях и страданиях – луч-
ших, превосходных делах Его человеческого богодействия».
Говорит: «лучших, превосходных», то есть чистых и непо-
рочных, соответственных Его человеческой природе. Тако-

1311 Ср.: Ин. 16:10–28.
1312 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 4.
1313 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 6.
1314 Т. е. от учения о Святой Троицы.



 
 
 

вы суть: рождение, младенчество, возрастание, голод, жаж-
да, страдание, скорбь, слезы, слюна, пот, кровь, прободение,
тление, истечение [крови из ран], смерть, омертвение, без-
гласие, неподвижность. Затем приписывает, говоря: «В этом
ведь ни Отец, ни Дух никак не соучаствовали Слову»1315.

Позор Севиру, позор Диоскору, Тимофею и Евтихию, по-
зор Феодосию и Иакову, позор десятирогу из предтечей Ан-
тихриста, говорящим: «Все, что относится ко Христу, то и
всей Троице подходит». Ибо вот ясно апостольский светоч
вселенной [Дионисий] говорит, что Бог Отец и Дух Святой
никоим образом не участвовали вместе со Христом в том,
что совершено в плоти, что соединено [с Ним] по плоти, «ес-
ли только кто-нибудь не скажет, что лишь благодаря благо-
видной и человеколюбивой воле» 1316.

Только, говорит он, волей, славой и согласием были свя-
заны Отец и Святой Дух со смыслом и образом Воплоще-
ния Христа, однако собственными Ипостасями не принима-
ют участия и остаются чуждыми, пребывая вне всего того,
что, воплотившись, Бог Слово воспринял от Девы. Ей слава
и сила во веки веков! Аминь.

Просим прощение у трудолюбцев, «ибо мы, как говорит
Павел, отчасти знаем»1317, отчасти постигаем, отчасти воз-

1315 Максим Исповедник, прп. Толкования. (На: Дионисий Ареопагит. О боже-
ственных именах. 2, 6.)

1316 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 6.
1317 1 Кор. 13:9.



 
 
 

вещаем и отчасти утверждаем. Ибо божественное насколько
познаваемо, настолько гораздо более непознаваемо, ведь и
святые ангелы не знают в совершенстве всего того, что каса-
ется Бога.

Припишу к книге и следующее, как бы надену некий тор-
жественный свадебный венец. Божественный Ветхий и Но-
вый Закон убеждает устами двух и трех свидетелей подтвер-
ждать всякое слово1318. Итак, на Святом Соборе 318 Святых
Отцов в Никее сказано, что природа и ипостась – не одно и
то же, как мы установили выше. Подобно и I Ефесский Свя-
той Собор 20 °Cвятых Отцов через всемудрого Кирилла при
всем народе установил, что сущность и природа – иное по
сравнению с ипостасью, то есть лицом. Итак, 518 Отцов яв-
ляются защитниками нашей Святой Соборной и Апостоль-
ской Церкви против акефалов; ведь ни человек, ни все си-
лы небесные никогда не в силах отменить или опровергнуть
то, что определили и предсказали Отцы этих Святых Собо-
ров. Наконец, когда акефалы многократно приводят нам од-
но или два изречения, называющие природу лицом, мы пред-
лагаем им сонм из 518 Святых Отцов. Ведь большее количе-
ство голосов имеет большее значение по поводу всякой ве-
щи, как установили правила Святых Апостолов Христовых.
Ему же сила и слава во веки веков! Аминь.

Мы призываем тех, кто собирается прочитать книгу, про-
стить нас за многие исправления или повторения, ибо по-

1318 Ср.: Втор. 19:15; Мф. 18:16; 2 Кор. 13:1; 1 Тим. 5:19.



 
 
 

стоянные немощи не позволяют нам поработать над ней, как
хотелось бы. Ведь эти догматы о Христе необходимо предва-
рять введением, исправлять описки, расставлять знаки пре-
пинания и затем переписывать красивым почерком, но у на-
ших единомышленников из-за нерадивости и нерешитель-
ности не было в этом подобающего трудолюбия и усердия.
Вот почему, закончив эту тетрадь, мы представили [наше со-
чинение] с грамматическими ошибками. Естественно, если
мы неким словом или мыслью выразились не подобающим
образом, то просим прощение, ведь только Бог безошибо-
чен. Кроме всего этого, мы опасаемся, что будущий перепис-
чик внесет и схолии, усердно истолковывая ударения, точки,
запятые и описки, ведь в другой раз и по неведению внесен-
ные в нашу догматическую рукопись некие частные измене-
ния наполнили ее богохульными выражениями.



 
 
 

 
Библиография

 
Исследования и издания трудов преп. Анастасия
Alpers K. Die Etymologiensammlung im Hodegos des

Anastasios Sinaites, das Etymologicum Gudianum (Barb. gr. 70)
und der Codex Vind. theol. gr. 40, JӦB 34 (1984). S. 55–68.

Anastasius Abbas. Adversus Judaeos disputatio // Patrologiae
cursus completes. Series Graeca (далее – PG) / Ed. par J.-P.
Migne. Patrologiae cursus completus (series Graeca). En 161 t.
Paris, 1847–1866. Т. 89. Col. 1203–1282.

Anastasius Sinaita. Homilia dicta in Sextum psalmum PG 89,
1115–1144.

Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Interrogationes et
responsiones // PG 89. Col. 311–824.

Athanasius. Liber de definitionibus // PG 28. Col. 533–554.
Anastasius Sinaita. Libri duodecim // PG 89. Col. 851-1078.
Anastasius Sinaita. Oratio di Sacra Synaxi // PG 89. Col. 825–

849.
Anastasius Sinaita. Oratio in Sextum psalmum // PG 89. Col.

1077–1116.
Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG 89. Col. 1151–

1180.
Anastasius Sinaita. Sermo in defunctos perutilis // PG 89,

1191–1202.
Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum



 
 
 

imaginem, fragmentum // PG 89/ Col. 1143–1148.
Anastasius Sinaita. Viae dux / Cuius edionem curavit

Karl-Heinz Uthemann. Turnhout. Leuven, 1981. (Corpus
christianorum. Series graeca. V. 8).

Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Viae dux adversus
acephalos // PG 89. Col. 35-310.

Andrist P. Rezension von Aulisa – Schiano 2005 //
Byzantinoslavica (далее – BZ) 101 (2008). S. 787–802.

Aubineau M. Un nouveau témoin d’Anastase le Sinaïte, ‘Viae
dux’, découvert dans le Vat. gr. 2076 (X–XI s.), Revue de
Philologie, de littérature et d’histoire anciennes 58 (1984). S. 79–
82.

Aulisa I., Schiano C. Dialogo di Papisco e Philone giudei con
un monaco. Testo, traduzione e commento (Quaderni di Vetera
Christianorum, 30). Bari, 2005.

Baggarly J. D. A parallel between Michael Psellus and
the Hexaemeron of Anastasius of Sinai, Orientalia Christiana
Periodica (далее – OCP) 36 (1970). S. 337–347.

Baggarly J. D. Hexaplaric Readings on Genesis 4: 1 in the Ps.-
Anastasian Hexaemeron, OCP 37 (1971). S. 236–243.

Baggarly J. D. Rezension von K.-H. Uthemann, Anastasii
Sinaitae sermones duo in constitutionem hominis secundum
imaginem Dei necnon Opuscula adversus Monotheletas (CCG
12). Turnhout, Leuven, 1985 // OCP 54 (1988). S. 253–255.

Baggarly J. D. The Conjugates Christ-Church in the
Hexaemeron of Ps.-Anastasius of Sinai: Textual Foundation and



 
 
 

Theological Context. Roma, 1974.
Belting H., Belting Ch. Das Kreuzbild im Hodegos des

Anastasius Sinaites. Ein Beitrag zur Frage nach der ӓltesten
Darstellung des toten Crucifixus // Schumacher W. N. Tortulae,
Rom, Freiburg, Wien, 1966. S. 30–39.

Bibikov M. V. Pseudo-Anastase’s Florilegia as a Source for
the Izbornik of Symenon – Izbornik of Svjatoslav 1073 //
ΣΤΕΦΑΝΟΣ (Festschrift V. Vavřínek), hrsg. v. Dostálová R.,
Konzal V. BZ 56 (1995), S. 625–630.

Binggeli A. Anastase le Sinaïte. Récits sur le Sinaï et Récits
utiles а l’âme, Édition, traduction, commentaire. Paris, 2001.

Binggeli A. Un nouveau témoin des Narrationes d’Anastase
le Sinaïte dans les membra disjecta d’un manuscrit sinaïtique,
Revue des Études byzantines (далее – REB) 62 (2004). S. 261–
268.

Bouvy E. Le cantique funèbre d’Anastase. Échos d’Orient (да-
лее – EO) 1 (1897/1898). S. 262–264.

Bruns J. E. The Altercatio Jasonis et Papisci, Philo, and
Anastasius the Sinaite, Theological Studies (Baltimore) 34
(1973). S. 287–294.

Canart P. Nouveaux récits du moine Anastase, XII CIEB, II.
Belgrad, 1964. S. 263–271.

Canart P. Une nouvelle anthologie monastique: le Vaticanus
graecus 2592, LM 75 (1962). S. 109–129.

Caranicolas P. A Note on Anastasius of Sinai, Θεολογία 26
(1955). S. 259–262.



 
 
 

Congourdeau M.-H. Médecine et théologie chez Anastase le
Sinaïte, médecin, moine et didascale, in: Boudon-Millot V. Les
Pères de l’Église face а la science médicale de leurs temps.
Actes du troisième Colloque d’Études Patristiques (Paris, 9–11
septembre 2004), (TH 117). Paris, 2005. S. 287–298.

Cumont F. Lydus et Anastase le Sinaïte, BZ 30 (1930). S. 31–
35.

Dagron G. Le saint, le savant, l’astrologue: Étude de thémes
hagiographiques à travers quelques recueils de ‘Questions et
réponses’ des V–VII siècles // Hagiographie. Cultures et sociétés
(IV–XII siècles). Actes du colloque organisé à Nanterre et à Paris
(2–5 mai 1979). Paris, 1981. S. 143–155.

Darling R., Griffith S. H. Anastasius of Sinai, the
Monophysites and the Qur’an // Eighth Annual Byzantine Studies
Conference. Chicago, 1982. P. 13–14.

Declerck J. H. Les ‘Definitiones sanctorum patrum’ dans le
Codex Gudianus gr. 102, Byz. 52 (1982). S. 413–416.

Déroche V. Rezension von Aulisa – Schiano 2005, in: JӦB 59
(2009). S. 246–248.

Deun, van P. Quelques témoins nouveaux de l’Hodègos
d’Anastase le Sinaïte, REB 50 (1992). S. 231–239.

Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein
griechisches Florilegium aus der Wende des siebenten und
achten Jahrhunderts. Münster i. W., 1907.

Flusin B. Démons et Sarrasins. L’auteur et le propos des
Diègèmata stèriktika d’Anastase le Sinaïte, TM 11 (1991). S.



 
 
 

381–409.
Gregorius Nyssen. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG

44. Col. 1327–1345.
Gretser J. Anastasii Sinaitae, Patriarchae Antiocheni Ὁδηγός,

seu Dux Viae, adversus Acephalos. Nunc primum Ex Bibliotheca
inclytae Reipublicae Augustanae graece et latine editus.
Ingolstadt, 1606.

Gretser J. Sancti Anastasii Sinaitae, Patriarchae Antiocheni
Quaestiones et responsiones de variis argumentis CLIV, nunc
primum graece et latine cum insigni auctario publicatae.
Ingolstadt, 1617.

Griffith S. H. Anastasios of Sinai, the Hodegos, and the
Muslims, GOTR 32 (1987). S. 341–358.

Guillou A. Le monastère de la Théotokos au Sinaï, MAH 67
(1955). S. 216–258.

Haldon J. The Works of Anastasius of Sinai: A Key Source
for the History of Seventh-Century East Mediterranean Society
and Belief // Cameron-Conrad, The Byzantine and Early Islamic
Near East, Princeton NJ, 1992. S. 107–147.

Halkin F. La vision de Kaioumos et le sort éternel de
Philentolos Olympiou, AB 63 (1945). S. 56–64 (Репринт:
Études d’épigraphie grecque et d’hagiographie byzantine [V. R.].
London, 1973, Nr. XV).

Χρύσος Ε. Κ. Νεώτεραι ἔρευναι περὶ Ἀναστασίων
Σιναϊτῶν, Κληρονομία 1 (1969). S. 121–144.

Kumpfmüller J. B. De Anastasio Sinaita. Würzburg, 1865.



 
 
 

Mai A. Scriptorum veterum nova collectio, VII. Rom, 1833.
McGiffert A. C. Dialogue between a Christian and a Jew

entitled Ἀντιβολὴ Παπίσκου καὶ Φίλωνος Ἰουδαίων πρὸς
μοναχόν τινα. The Greek text edited with introduction and
notes, together with a discussion of Christian polemics against
Jews (Diss.). Marburg, 1889.

Kalthoff E. Hat die Darstellung des gekreuzigten Christus mit
geschlossenen Augen ihren Ursprung im Hodegos des Anastasios
vom Sinai? Versuch einer Klarstellung, Orthodoxes Forum 26
(2012). S. 53–63.

Khater A. Homélie de St. Anastase, évêque du Monastère du
Mont Sinaï, pour la fête de la Transfiguration // Bulletin de la
Société Archéologique copte 20 (1969/1970), S. 75–84.

Kuehn C. A. Anastasius of Sinai: Biblical Scholar, BZ 103
(2010). S. 55–80.

Kuehn C. A., Baggarly J. D. Anastasius of Sinai.
HEXAEMERON, OCA 278. Rom, 2007.

Kumpfmüller J. De Anastasio Sinaita. Dissertatio, Würzburg,
1865.

Kyoung Song H. Anastasio il Sinaita, Omelia su Salmo 6, PO
52, Fasc. 3 (2010). S. 1–96.

Levi della Vida G. Sulla versione araba di Giovanni Mosco e
di Pseudo-Anastasio Sinaita secondo alcuni codici vaticani, in:
Miscellanea Giovanni Mercati, III. Letteratura e storia bizantina
(ST 123). Vatikan, 1946. S. 104–115.

Maspero J. Histore des patriarches d’Alexandre depuits la



 
 
 

mort de l’empereur Anastase jusqu’à la réconciliation des églises
jacobites (518–616). Ovrage revu et publié après la mort de
l’auteur par Adrian Fortescue et Gaston Wiet (Bibliothèque de
l’École des Hautes Études, 237). Paris, 1923. P. 336–342.

Menologii Graecorum // PG 117. Col. 413.
Munitiz J. A. Anastasios of Sinai: Speaking and Writing to

the People of God // Cunningham M. B., Allen P. Preacher and
Audience. Studies in Early Christian and Byzantine Homiletics.
Leiden, Boston, Kӧln, 1998. S. 227–245.

Munitiz J. A. Anastasios of Sinai’s teaching on body and soul //
James L. Desire and Denial in Byzantium. Aldershot, 1999. S.
49–56.

Munitiz J. A. Anastasian Questions and Answers among the
Sinai New Finds, REB 60 (2002). S. 201–209.

Munitiz J. A. The Predetermination of Death: The
Contribution of Anastasios of Sinai and Nikephoros Blemmydes
to a Perennial Byzantine Problem, Dumbarton Oaks Papers 55
(2002). S. 9–20.

Nau F. Le texte grec des récit utils a l’âme d’Anastase (le
Sinaïte). OC 3 (1903). S. 56–88.

Nau F. Le texte grec des récits du moine Anastase sur les
saints Pères du Sinaï. OC 2 (1902). S. 58–89.

Nau F. Les récits inédits du moine Anastase. Contribution
а l’histoire du Sinaï au commencement du VII siècle, Revue
de l’Institut Catholique de Paris, 1–2 (1902), S. 1–70 (dem
Verfasser dieses Beitrags unzugänglich).



 
 
 

Penella R. J. An overlooked story about Apollonius of Tyana
in Anastasius Sinaita, Traditio 34 (1978). S. 414–415 (zu
Ps.Anastasios PG 89, 524–525).

Piilonen J. Hippolytus Romanus, Epiphanius Cypriensis and
Anastasius Sinaita, A Study to the Διαμερισμὸς τῆς γῆς
(Annales Academiae Scientiarum Fennicae, Ser. B, Tom. 181).
Helsinki, 1974 (zu Ps. Anastasios PG 89, 569–572).

Pitra I. B. Iuris ecclesiastici Graecorum Historia et
Monumenta, II, Rom, 1868. S. 238–280.

Richard M. Anastase le Sinaïte, l’Hodegos et le
Monothélisme. REB 16 (1958). Paris, S. 29–42.

Richard M., Munitiz J. A. Anastasii Sinaitae Quaestiones et
Responsiones (CCG 59). Turnhout, Leuven, 2006.

Richard M. Les textes hagiographiques du Codex Athos
Philothéou 52, AB 93 (1975), S. 147–156.

Richard M. Les véritables ‘Questions et réponses’ d’Anastase
le Sinaïte, IRHT. Bulletin n°15 (1967–1968). S. 39–56.

Sahas D. J. Anastasius of Sinai on Islam // Contacts between
Cultures. V. I, 1990. P. 332–338.

Σάκκος Σ. Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη,
1964.

Scheicho L. Eine verlorene Homilie des heiligen Anastasius
von Sinai, Theologisch-praktische Quartalschrift 65 (1912). S.
780–795.

Serruys D. Anastasiana. Extrait des Mélanges d’Archéologie
et d’Histoire publiés par l’École française de Rome, XXII. Rom,



 
 
 

1902.
Sieswerda D. T., Thomson F. J. A Critical Greek Edition

of Quaestio 23 of the Pseudo-Anastasian Ἐρωταποκρίσεις
together with the Editio Princeps of the Old Bulgarian
Translation Associated with Tsar Symeon // Janssens B., Roosen
B., Van Deun P. Philomathestatos: Studies in Greek and
Byzantine Texts presented to Jacques Noret for his sixty-fifth
birthday, OLA 137. Leuven, 2004. S. 567–589.

Sieswerda D. T. Pseudo-Anastasius en Anastasius Sinaita
een vergelijking. De pseudo-anastasiaanse Quaestiones et
responsiones in de Σωτήριος, Prolegomena, tekst en
commentaar (Diss.). Amsterdam, 2004.

Sieswerda D. T. The Σωτήριος, the original of the Izbornik
of 1073, Sacris Erudiri 40 (2001). S. 293–327.

Spačil T. La teologia di santo Anastasio il Sinaita. Roma,
1923.

Speck P. Das Teufelsschloß. Bilderverehrung bei Anastasius
Sinaites? // Varia V (Ποικίλα Βυζαντινά 13). Bonn, 1994. S.
293–309.

Stiglmayr J. Der Verfasser der Doctrina Patrum de
Incarnatione Verbi, BZ 18 (1909). S. 14–40.

Thomson F. A Contribution to the Textology of the Symeonic
Florilegium together with the Editio princeps of the part of
Anastasian Question 20 missing in the Codex of 1073, HUS 28
(2006). S. 307–327.

Uthemann K.-H. Anastasii Sinaitae Viae dux (CCG 8).



 
 
 

Turnhout, Leuven, 1981.
Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015.
Uthemann K.-H. Antimonophysitische Aporien des

Anastasios Sinaites, BZ 74 (1981). S. 11–26.
Uthemann K.-H. Codex recentior, non deterior? Zur

Überlieferung des Hodegos im Codex Vind. theol. gr. 40, JӦB
40 (1990), S. 129–143.

Uthemann K.-H. Der Codex Athonensis Laurae B 11:
Marginalien zur Edition des Hodegos, Scriptorium 38 (1984). S.
104–116.

Uthemann K.-H. „Die Ἄπορα des Gregorius von Nyssa“? Ein
Beitrag zur Geistmetaphysik in Byzanz. Mit einer Edition von
CPG 1781, Byz. 63 (1993). S. 237–327.

Uthemann K.-H. Die dem Anastasios Sinaites zugeschriebene
Synopsis de haeresibus et synodis, AHC 14 (1982). S. 58–94.

Uthemann K.-H. Ein Nachtrag zu Seth in der patristischen
Literatur, VigChr 36 (1982). S. 287–291.

Uthemann K.-H. Eine Ergänzung zur Edition von Anastasii
Sinaitae ‘Viae dux’: das Verzeichnis benutzter und zitierter
Handschriften, Scriptorium 36 (1982). S. 130–133.

Uthemann K.-H. Nochmals zum antiquissimus Ducaei. Ein
Traktat des Anastasios Sinaites (CPG 7747) unter dem Namen
Gregors von Nyssa (CPG 3218), Byz. 63 (1993). S. 401–403.

Uthemann K.-H. Sprache und Sein bei Anastasios Sinaites.
Eine Semantik im Dienst der Kontroverstheologie, StP 18
(1985). S. 221–231.



 
 
 

Адриан (Пашин), иером. Антропология преподобного
Анастасия Синаита: Дипломная работа / Машинопись. М.:
Сретенская Духовная Семинария, 2005 г. 151, XXII с.

Адриан (Пашин), иером. «Путеводитель» преподобного
Анастасия Синаита как опыт раскрытия христологического
учения Церкви: Диссертация на соискание ученой степени
кандидата богословия / Машинопись. Сергиев Посад: Мос-
ковская Духовная Академия, 2009 г. 159, LXXXIV с. (Авто-
реферат: URL: http://www.bogoslov.ru/text/411677.html (дата
обращения: 14.05.18)).

Адриан (Пашин), иером. Антропологическая анало-
гия в христологии прп. Анастасия Синаита // URL:
http://www.pravoslavie.ru/put/070223153428 (дата обраще-
ния: 14.05.18).

Адриан (Пашин), иером. Грехопадение, кожаные ризы. Ч.
1 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070228145835 (дата
обращения: 14.05.18).

Адриан (Пашин), иером. Грехопадение, кожаные ризы. Ч.
2 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070301105445 (дата
обращения: 14.05.18).

Адриан (Пашин), иером. Образ Троицы в разделении чело-
вечества на ипостаси. Ч. 1 // URL: http://www.pravoslavie.ru/
put/070221172013 (дата обращения: 14.05.18).

Адриан (Пашин), иером. Образ Троицы в разделении чело-
вечества на ипостаси. Ч. 2 // URL: http://www.pravoslavie.ru/
put/070222144718 (дата обращения: 14.05.18).



 
 
 

Сон Адама, творение Евы: http://www.pravoslavie.ru/put/
070227121157.

Адриан (Пашин), иером. Творение Адама // URL:
http://www.pravoslavie.ru/put/070226113432 (дата обраще-
ния: 14.05.18).

Адриан (Пашин), игум. Преподобный Анастасий Синаит
о применимости в христологии антропологической парадиг-
мы // URL: http://www.bogoslov.ru/text/print/412169.html (да-
та обращения: 14.05.18).

Адриан (Пашин), игум. Основы богословской полеми-
ки согласно преподобному Анастасию Синаиту // URL:
http://www.bogoslov.ru/text/print/533051.html (дата обраще-
ния: 14.05.18).

Адриан (Пашин), игум. Полемика преподобного Анаста-
сия Синаита с теопасхитами и носителями триадологиче-
ских заблуждений монофизитства // «Церковь и время»,
№ 1(54), 2011. С. 100–112.

Адриан (Пашин), игум. «Евхаристический» аргумент в по-
лемике святого Анастасия Синаита с афтартодокетами // Бо-
гословский вестник. № 16–17. Сергиев Посад, 2015. С. 56–
68.

Адриан (Пашин), игум. Учение преподобного Анастасия
Синаита об образе Божием в человеке // Доклад на XIII кон-
ференции «Наука. Философия. Религия» на тему «Человек
перед лицом новейших биомедицинских технологий». Дуб-
на. 20–21 октября 2010 г. (опубликован на Богослов. ру: //



 
 
 

URL: www.bogoslov.ru/text/1208544.html (дата обращения:
14.05.18)).

Адриан (Пашин), игум. Преподобный Анастасий Сина-
ит: неразрывная связь аскетики с богословием // Доклад
на богословской конференции Русской Православной Церк-
ви «Жизнь во Христе: христианская нравственность, ас-
кетическое предание Церкви и вызовы современной эпо-
хи» (Москва, 15–18 ноября 2010  г.). (опубликован на Бо-
гослов. ру: // URL: www.bogoslov.ru/text/1243127.html (дата
обращения: 14.05.18)).

Адриан (Пашин), игум. Влияние преподобного Максима
Исповедника на антимонофелитскую полемику преподобно-
го Анастасия Синаита // Доклад на открытом семинаре ка-
федры Богословия, приуроченном к 1350-летию со дня кон-
чины преподобного Максима Исповедника (†662 г.). Серги-
ев Посад. 16 ноября 2012 г.

Анастасий Синаит, преп. Избранные творения. М., 2003.
Анастасий Синаит, преп. Из Слова об образе Божием

(Отрывок). Анастасия пресвитера на горе Синай Слово 3-е.
Анастасия пресвитера Слово о творении Божием по образу
и подобию (Отрывок). / Пер. с греч. студента Валентина Ме-
таллова // Труды студентов Императорской Московской Ду-
ховной Академии. Вып. II. Сергиев Посад, 1915.

Анастасий Синаит, преп. Из Слова об образе Божием
(Отрывок). Анастасия пресвитера на горе Синай Слово 3-
е. Анастасия пресвитера Слово о творении Божием по об-



 
 
 

разу и подобию (Отрывок). / Пер. с греч. студента Валенти-
на Металлова // Святоотеческая христология и антрополо-
гия. / Сборник статей. Пермь, М., Пересвет, 2003. – С. 14–
37.

Анастасий Синаит, преп. Вопросы и ответы. М., 2015.
Анастасий Синаит, преп. Путеводитель / Перевод из-

бранных глав Адриана (Пашина), игумена // Церковь и вре-
мя, № 1(54), 2011. С. 113–134.

Анастасий Синаит, преп. Три слова об устроении чело-
века по образу и по подобию Божиему // Альфа и Омега. М.
№ 4 (18), 1998. С. 89–118; № 1 (19), 1999. С. 72–91; № 2 (20),
1999. С. 108–146.

<Преподобный Анастасий Синаит>. Об определениях /
Пер. В. В. Баскаковой // Альфа и Омега. № 4 (38). М., 2003.
С. 63–77.

Бибиков М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Право-
славная энциклопедия. Т. II. М., 2001. С. 250–252.

Максимов Ю. Прп. Анастасий Синаит об ис-
ламе // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/apologetika/
anastasijsinait-islam.htm (дата обращения: 14.05.18).

Другая литература, источники и исследования
Acta Concilorum Oecumenicorum. T. 1. Concilorum

Universale Ephesenum. V. 1. Acta Graeca, p. 6. Collectio
Vaticana 165–172. / Ed. E. Schwartz. Berolini, 1928. (ACO 1,
1, 6).



 
 
 

Acta Concilorum Oecumenicorum. T. 2. Concilorum
Universale Chalcedonense. V. 2. Versiones Particulares. P. 1.
Collectio Novariensis de re Eutychis. / Ed. E. Schwartz. Berolini,
1932. (ACO 2, 2, 1).

Acta Sanctorum. Apr. II. Main volume text. XXI
Aprilis. De s. Anastasio Presbytero monacho Sinaita
in Arabia et s. Anastasio Patriarcha Antiociae in
Syria [Commentarius] // URL: http://acta.chadwyck.co.uk/all/
fulltext?
ALL=Y&ACTION=byid&warn=N&div=4&id=Z400052880&FILE=../
session/1223812373_2246&SOURCE=config.cfg&CURDB=acta
(дата обращения: 14.05.18).

Beck H.-G. Kirche und theologische Literatur im
byzantinischen Reich (Byzantinisches Handbuch, Zweiter Teil,
Bd. I). München, 1959.

Cave G. Scriptorum ecclesiasticorum historia literaria,
Genevae, 1720.

Chaîne M. La chronologie des temps chrétiens de l’Égypte et
de l’Éthiopie, Paris, 1925.

Clavius Patrum Graecorum. V. III. A Cyrillo Alexandrino
ad Iohannem Damascenum. Cura et studio Mauritii Geerarrd.
Brepols, Turnhout, 1979.

Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein
griechisches Florilegium aus der Wende des siebenten und
achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907.

Fabricius J. A. Biblioteca Graeca sive Notitia Scriptorum



 
 
 

Veterum Graecorum, Editio noua curante Gottlieb Christophoro
Harles, X, Hamburgi, 1807.

Grillmeier A. Christ in Christian Tradition. V. 2: From the
Council of Chakedon (451) to Gregory the Great (590–604).
Part 2: The Church of Constantinople in the sixth century / In
collaboration with Theresia Hainthaler, translated by John Cawte
& Pauline Allen. London, Louisville (Kentucky), 1995.

Grumel V. Le jeûne de l’Assomplition dans l’église grecque //
Ėchos d’Orient 32 (1933), Paris-Bucarest, p. 162–183.

Fabricius J. A. Biblioteca Graeca sive Notitia Scriptorum
Veterum Graecorum, Editio noua curante Gottlieb Christophoro
Harles, X. Hamburgi, 1807.

Holl K. Die Entstekung der vier Fastezeiten in der grieschen
Kirche // Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte. II, 1.
Tübingen, 1928, p. 155–203.

Jülicher A. Zur Geschicte der Monophysitenkirche //
Zeitschbrift für die neutestamentliche Wissenschbaft und die
Kunde der älteren Kirche 24 (1925). Giessen-Berlin, 17–43.

Lebon J. La christologie du monophysisme syrien. Wurzburg,
1951.

A Patristic Greek Lexicon / Ed. by G. W. H. Lampe. Oxford,
1968.

Oudinus C. Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiques,
I–II. Lipsiae, 1722.

Pauline A. Reviews // Vigiliae Christianae, Vol. 36, No. 3.
(Sep., 1982), E. J. Brill, Leiden. P. 294–301.



 
 
 

Richard M. Iohannis Caesariensis presbyteri et grammatici
opera qui supersunt // Corpus Cristianorum. Series greaca.
Turnhout, 1977 (trad. Latine). P. 6–58.

Severi Antiocheni liber contra impium Grammaticum, ed. et
trad. J. Lebon. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
93, 94; 101, 102; 111, 112; Scryptores Syri 45, 46; 50, 51; 58,
59. Paris, Louvain, 1929–1938.

Severi Antiocheni orationes ad Nephalium, ed. et trad. J.
Lebon. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 119,
120; Scryptores Syri 4, 7. Louvain, 1949.

Schwyzer E. Griechische Grammatik, I–II (Handbuch der
Altertumswissenschaft, Zweite Abteilung. Erster Teil. Erster und
Zweiter Band), München, 1968.

Weiss G. Studien zum Leben, zu den Schriften und
zur Theologie des Patriarchen Anastasius I von Antiochien
(559–598), in: Studia Anastasiana, I. (Miscellanea Byzantina
Mjnacensia, 4), München, 1965. S. 74–84.

Амфилохий Иконийский, свт. Слова и послания // Васи-
лий Великий, свт. Творения в двух томах. Т. 2. М., 2009.
С. 999–1070.

Аристотель. Метафизика. М., Л., 1934.
Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 1. М., 1976.
Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 2. М., 1978.
Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 3. М., 1981.
Афанасий Великий, свт. Творения. Ч. 1. Сергиев Посад,

1902.



 
 
 

Афанасий Великий, свт. Творения. Ч. 2. Сергиев Посад,
1902.

Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998.
Бибиков М. В. Византийский прототип древнейшей сла-

вянской книги (Изборник Святослава 1073 г.). М., 1996.
Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Со-

боров: История богословской мысли. М., 2007.
Василий Великий, свт. Творения в двух томах. Т. 1. М.,

2008.
Василий Великий, свт. Творения в двух томах. Т. 2. М.,

2009.
Восточные отцы и учители Церкви V века: Антоло-

гия. Кирилл Александрийский, Феодорит Кирский, «Корпус
Ареопагитикум». М., 2000.

Говорун С. Н. Единый сложный Христос // Богословский
вестник. № 4. Сергиев Посад, 2004. С. 150–176.

Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον
«воипостасное» // Леонтий Византийский: сборник исследо-
ваний. М., 2006. С. 655–665.

Грацианский М. В. Анастасий I Синаит // Православная
энциклопедия. Т. II. М., 2001. С. 243.

Грацианский М. В. Гайан // Православная энциклопедия.
Т.Χ. М., 2005. С. 276–277.

Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах.
Т. 1. Минск, М., 2000.

Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах.



 
 
 

Т. 2. Минск, М., 2000.
Григорий Богослов, свт. Творения в двух томах. Т. 1. М.,

2007.
Григорий Богослов, свт. Творения в двух томах. Т. 2. М.,

2007.
Григорий Нисский, свт. Аскетические сочинения и пись-

ма. М., 2007.
Григорий Нисский, свт. О жизни Моисея Законодателя

или о совершенстве в добродетели. М., 1999.
Григорий Нисский, свт. Об устроении человека. СПб.,

1997.
Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия. Ч. 1.

Книги I–IV. М., 2010.
Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия. Ч. 2.

Книги V–XII. М., 2010.
Давыденков О., свящ. Афтартодокетизм // Православная

энциклопедия. Т. IV. М., 2002. С. 193–194.
Давыденков О., свящ. Велия благочестия тайна: Бог явися

во плоти. М. 2002.
Давыденков О., свящ. Догматическое богословие: учебное

пособие. М., 2005.
Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира

Антиохийского: Догматический анализ. М., 2007.
Деяния Вселенских Соборов. В 4 т. Казань, 1908–1913.
Димитрий Ростовский, свт. Жития святых на русском

языке, изложенныя по руководству Четиих-Миней. Кн. 8.



 
 
 

Апрель. М., 1906.
Дионисий Ареопагит. Сочинения. Максим Исповедник,

преп. Толкования. СПб., 2002.
Дионисий (Шленов), иером. Гефсиманское моление в свете

христологии прп. Максима Исповедника // Диспут с Пирром:
прп. Максим Исповедник и христологические споры VII сто-
летия. М., 2004. С. 339–378.

Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христоло-
гические споры VII столетия. М., 2004.

Евсевий Памфил. Церковная история. СПб., 1858.
Епифаний Кипрский, свт. Творения. В 6 ч. М., 1863–1883.
Ермилов П. В. Догматические споры о Евхаристии в Ви-

зантии в XII в.: Доклад на V Международной богословской
конференции Русской Православной Церкви «Православное
учение о церковных Таинствах». М., 13–16 ноября 2007.
[машинопись].

Ефрем Сирин, святой. Творения. Т. 3. М., 1994.
Зарин С. Аскетизм по православно-христианскому уче-

нию. М., 1996.
Ириней Лионский, сщмч. Сочинения. СПб., 1900.
Иоанн Дамаскин, преп. Источник знания. М., 2002.
Иоанн Златоуст, свт. Творения в русском переводе. В

12 т. СПб., 1895–1906.
Иоанн Мосх, блаженный. Луг Духовный. Сергиев Посад,

1915.
Иустин Философ и Мученик, св. Творения. М., 1996.



 
 
 

Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Пала-
мы. М., 1996.

Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка,
написанная в ответ на вопросы к нам о том же, к тому же
Суккенсу // Богословский вестник. №  10. Сергиев Посад,
2010. С. 25–31.

Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка бого-
любивейшего и святейшего архиепископа Кирилла к бла-
женнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврийской
епархии // Богословский вестник. №  10. Сергиев Посад,
2010. С. 17–24.

Кирилл Александрийский, свт. Творения. Кн. 1. М., 2000.
Кирилл Александрийский, свт. Творения. Кн. 2. М., 2001.
Кирилл Александрийский, свт. Творения. Кн. 3. М., 2002.
Кожухов С. А. Терминология Иоанна Кесарийского Грам-

матика. М., 2013.
Леонтий Византийский. Против Нестория и Евтихия. Об-

личение и опровержение противоположных учений Несто-
рия и Евтихия о божестве и человечестве Христа // Церковь
и время. № 2 (15). М., 2001. С. 231–245.

Лосев А. Ф. История античной эстетики. Аристотель и
поздняя классика. М., 1975.

Лосский В. Н. Боговидение. М., 2003.
Лурье В. М. Богословие «египетствующих умом» // URL:

http://hgr.narod.ru/dami.htm (дата обращения: 14.05.18)..
Майоров Г. Г. Философия как искание Абсолюта. Опыты



 
 
 

теоретические и исторические. М., 2004.
Макарий, митр. Всероссийский. Великие Минеи Че-

тии. / На церковно-славянском яз. М., 1910.
Максим Исповедник: полемика с оригенизмом и моно-

энергизмом. СПб., 2007.
Мейендорф Иоанн, прот. Христос в восточном православ-

ном богословии. М., 2000.
Мелитон Сардийский, свт. О Пасхе. М., 1998.
Никифор Каллист Ксанфопул. Синаксари Постной и

Цветной Триоди. Сергиев Посад, 2008.
Платон. Собрание сочинений в четырех томах. Т. 1. М.,

1990.
Платон. Филеб, Государство, Тимей, Критий. М., 1999.
Порфирий. Сочинения. СПб., 2011.
Пролог. Книга вторая. Месяцы март – август / На церков-

но-славянском яз. СПб., 1896.
Седова Р. А. Алексий, святитель, митрополит всея Руси //

Православная энциклопедия. Т. I. М., 2000. С. 637–648.
Селезнев Н. Христология Ассирийской Церкви Востока.

Анализ основных материалов в контексте истории формиро-
вания вероучения. М., 2002.

Сергий (Спасский), архиеп. Полный Месяцеслов Востока.
Т. I. М., 1997.

Сергий (Спасский), архиеп. Полный Месяцеслов Востока.
Т. III. М., 1997.

Сидоров А. И. Пресвитер Феодор Раифский и его сочи-



 
 
 

нение // Анастасий Синаит, преп. Избранные творения. М.,
2003. С. 371–374.

Соколов Василий, иерей. Леонтий Византийский: его
жизнь и литературные труды // Леонтий Византийский:
Сборник исследований. М., 2006. С. 10–458.

Спасский А. История догматических движений в эпоху
Вселенских Соборов (в связи с философскими учениями то-
го времени). М., 1995.

Тов Э. Текстология Ветхого Завета. М., 2003.
Троицкий И. Изложение веры Церкви Армянской, начер-

танное Нерсесом, кафоликосом армянским, по требованию
боголюбивого государя греков Мануила: Историко-догмати-
ческое изложение в связи с вопросом о воссоединении Ар-
мянской Церкви с Православною. СПб., 1875.

Успенский Ф. И. История Византийской империи. VI–
IX вв. М., 1999.

Феодор Раифский. Преуготовление // Анастасий Синаит,
преп. Избранные творения. М., 2003.

Филарет (Гумилевский), архиеп.  Историческое учение об
отцах Церкви. Т. 3. / Репринт. Сергиев Посад, 1996.

Филарет (Гумилевский), архиеп.  Жития святых, чтимых
Православной Церковью со сведениями о праздниках Гос-
подских и Богородичных и о явленных чудотворных иконах.
Апрель. СПб., 1885.

Чурсанов С. А. Антропологическая аналогия в православ-
ной христологии. /  Церковь и время. №  1 (38). М., 2007.



 
 
 

С. 208–220.
Э. П. Г. Аммоний Александрийский // Православная эн-

циклопедия. Т. II. М., 2001. С. 174.

Интернет-форум
URL: http://www.anastasiosofsinai.org (дата обращения:

14.05.18)


	Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита «Путеводитель»
	Предисловие
	I. Жизнь и труды преподобного Анастасия Синаита
	1.1. Жизнеописание преподобного Анастасия Синаита
	1.2. Творения прп. Анастасия Синаита (кроме «Путеводителя»)
	1.3. Атрибуция и датировка «Путеводителя»
	1.4. Структура «Путеводителя»

	II. Христологическая терминология прп. Анастасия Синаита
	2.1. Основы полемики с монофизитами
	2.2. Сборники богословско-философских определений
	2.3. Метод построения определений
	2.4. Различные высказывания
	2.5. Природа как истинная реальность
	2.6. Природа и сущность. Природа и ипостась
	2.7. Природные и ипостасные свойства. Привходящие свойства (акциденции)
	2.8. Действие и воля
	2.9. Термин «воипостасное»

	III. Христология прп. Анастасия Синаита
	3.1. Христос – совершенный Бог и совершенный человек
	3.2. Учение дохалкидонских Отцов о природах Христа
	3.3. Ипостасное соединение двух природ Христа
	3.4. Антропологическая парадигма. Сложная Ипостась Христа
	3.5. Общение свойств
	3.6. Безукоризненные страсти. Обожение человеческой природы Христа
	3.7. Учение о действиях и волях во Христе

	Заключение

	Преподобный Анастасий Синаит. «Путеводитель»
	Глава первая
	Глава вторая
	Глава третья
	Глава четвертая
	Глава пятая
	Глава шестая
	Глава седьмая
	Глава восьмая
	Глава девятая
	Глава десятая
	Глава одиннадцатая
	Глава двенадцатая
	Глава тринадцатая
	Глава четырнадцатая
	Глава пятнадцатая
	Глава шестнадцатая
	Глава семнадцатая
	Глава восемнадцатая
	Глава девятнадцатая
	Глава двадцатая
	Глава двадцать первая
	Глава двадцать вторая
	Глава двадцать третья
	Глава двадцать четвертая

	Библиография

