


Санкт-Петербургская духовная академия

Игумен Адриан (Пашин)

Главное христологическое произведение  
преподобного Анастасия Синаита  

«Путеводитель»

Монография

Санкт-Петербург
Издательство СПбПДА

2018



УДК 276+232
ББК 86.37-4

А32 Рекомендовано к публикации  
Издательским советом Русской Православной Церкви

ИС Р18-805-0187

Рекомендовано к публикации 
Ученым советом Санкт-Петербургской Духовной Академии  

Русской Православной Церкви  
Выписка из Журнала № 4 (966) п. 3 от 28.12.2017 г.

Рекомендовано к публикации
кафедрой богословия 

Санкт-Петербургской Духовной Академии Русской Православной Церкви
Выписка из Протокола № 9 от 21.03.2018 г.

Рецензенты:
Валерий Яковлевич Саврей — доктор философских наук, профессор кафе-

дры философии религии и религиоведения философского факультета МГУ 
им. М. В. Ломоносова, профессор кафедры Библеистики МДА.

Александр Вадимович Левко — кандидат философских наук, заведующий 
кафедрой Древних языков и филологии Киевской духовной академии.

Адриан (Пашин А. В.), игум.
Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита 

«Путеводитель» : монография / Игумен Адриан (Пашин) ; Санкт-Петербургская 
духовная академия. — СПб. : Изд-во СПбПДА, 2018. — 408 с. : ил. — (Патрология).

ISBN 978-5-906627-48-3
Монография посвящена жизни и творениям преп. Анастасия Синаита 

(VII в.) — яркого полемиста с несторианством, монофизитством и монофелитством. 
Особое внимание уделяется «Путеводителю» — главному догматическому произве-
дению преп. Анастасия. Этот труд является одной из первых попыток полного си-
стематического описания святоотеческой христологии, предшественником «Источ-
ника знания» преп. Иоанна Дамаскина. 

Публикуется первый полный русский перевод «Путеводителя», выполнен-
ный игуменом Адрианом (до этого были переведены только первые четыре главы 
А. И. Сидоровым). 

Издание рекомендуется преподавателям и студентам богословских учебных за-
ведений, богословских факультетов светских вузов, а также всем интересующимся 
богословием, патристикой и историей Церкви.

УДК 276+232
ББК 86.37-4

А32

ISBN 978-5-906627-48-3 © 	Адриан (Пашин А. В.), игум., монография, 2018
© 	Адриан (Пашин А. В.), игум., перевод, 2018
© 	Издательство Санкт-Петербургской
	 Православной Духовной Академии, 2018



3

СОДЕРЖАНИЕ:

Игумен Адриан (Пашин Александр Васильевич)

Главное христологическое произведение преподобного 
Анастасия Синаита «Путеводитель»

Предисловие................................................................................................4
I. Жизнь и труды преподобного Анастасия Синаита................8
II. Христологическая терминология прп. Анастасия Синаита....39
III. Христология прп. Анастасия Синаита....................................75
Заключение.............................................................................................145

Преподобный Анастасий Синаит  
«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»...................................................................................147

УКАЗАТЕЛИ

Указатель библейских цитат в «Путеводителе»...................... 360
Указатель авторов, чьи цитаты приводятся 
в «Путеводителе»..................................................................................374
Именной указатель..............................................................................376
Указатель основных терминов, употребленных 
в «Путеводителе»..................................................................................389

БИБЛИОГРАФИЯ............................................................................................ 394



4

Предисловие 

До определенного времени преподобный Анастасий Синаит 
был одним из малоизученных византийских богословов. На-
чиная же со второй половины XX века, стали одно за другим 
выходить критические издания трудов этого святого отца, так 
что сейчас мы имеем возможность ознакомиться с наиболее 
важными его текстами. Поэтому призыв Ханса-Георга Бека 
критически издавать произведения прп. Анастасия — без чего 
невозможно решить не только проблему их атрибуции и да-
тировки, но и точно очертить сроки жизни святого,1 — сейчас 
фактически реализован. Таким образом, открыт путь к более 
аргументированной полемике по поводу принадлежности перу 
прп. Анастасия тех или иных трудов, приписываемых ему, 
и по поводу определения его места в византийском богословии. 

Преподобный Анастасий жил во время борьбы Церкви 
против несторианства, против различных течений монофизит-
ства и монофелитства, во время начавшегося арабского наше-
ствия на окраины Византийской империи и, соответственно, 
во время столкновения Церкви с новой религией — исламом. 
Все эти события повлияли на жизнь прп. Анастасия и на его 
труды, являющиеся и историческими источниками, и поле-
мическо-богословским ответом на вызовы со стороны ересей 
и иных религий, и положительной формулировкой различных 
разделов догматического учения Церкви. Будучи ярким поле-
мистом, тонким богословом и оригинальным экзегетом, прп. 
Анастасий оставил нам и аскетические творения, и прекрасные 
проповеди. Какие-то из его творений уже переведены на рус-
ский язык (либо заново, с новых критических изданий, либо 
впервые). Надеемся, что в скором времени выйдет русский пе-
ревод всех произведений прп. Анастасия Синаита. Публикация 
в данном издании русского перевода полного текста главного 
труда святого отца — богословско-полемического трактата «Пу-
теводитель» — станет нашим вкладом в дело изучение наследия 

1 Beck H.-G. Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (Byzantinisches 
Handbuch, Zweiter Teil, Bd. I). München, 1959. S. 442.



5

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Прп. Анастасий Синаит. Рисунок. Греция. До 1998 г.



6

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

прп. Анастасия русскоязычным исследователем святоотеческого 
Предания. 

Несмотря на явный интерес в последнее время патрологов 
к личности прп. Анастасия Синаита, тему, заявленную в назва-
нии монографии, можно смело назвать малоизученной. Работ, 
посвященных систематическому описанию христологии святого 
отца — как, впрочем, и других сторон его богословия (например, 
антропологии), — фактически нет. Вплоть до выхода крити-
ческих изданий, и даже до сих пор в патрологической науке 
не прекращается полемика вокруг идентификации самой лично-
сти прп. Анастасия и атрибуции его творений, в том числе «Пу-
теводителя». Кто-то из исследователей приписывал этот трактат 
другим отцам, кто-то датировал его началом VII в. — когда еще 
не было монофелитства и Византия не знала ислама, — кто-то 
считал «Путеводитель» более поздней компиляцией IX века. 

Довольно хорошо изучена терминология прп. Анастасия, от-
раженная в патрологических словарях.2 Однако, несмотря на важ-
ность терминологии в богословии, церковное учение к одной 
терминологии не сводится. 

Часто исследователи используют исторические сведения 
из трудов прп. Анастасия. Это касается истории монофизитства, 
монофелитства, ислама3 и др. 

В исследованиях, касающихся частных тем богословия 
или антиеретической полемики, если прп. Анастасий и упоми-
нается, то, зачастую, его цитат не приводится.4 

2 См., напр., статью, посвященную термину φύσις в словаре под ред. Lampe:  
A Patristic Greek Lexicon / Ed. by G. W. H. Lampe. Oxford, 1968. P. 1497-1502. 

3 См., напр.: Darling R., Griffith S. H. Anastasius of Sinai, the Monophysites and  
the Qur’an // Eighth Annual Byzantine Studies Conference. Chicago, 1982. P. 13-14; Griffith S. H.  
Anastasius of Sinai, the Hodegos and the Muslims // The Greek Orthodox Theological Review 32 
(1987). P. 348-349; Sahas D. J. Anastasius of Sinai on Islam // Contacts between Cultures. V. I, 1990. 
P. 332-338; Лурье В. М. Богословие «египетствующих умом» // URL: http://hgr.narod.ru/dami.
htm (дата обращения: 14.05.18); Максимов Ю. Прп. Анастасий Синаит об исламе // URL: 
http://www.pravoslavie.ru/put/apologetika/anastasijsinait-islam.htm (дата обращения: 14.05.18). 

4 См., напр.: Lebon J. La christologie du monophysisme syrien. Wurzburg, 1951; Гово- 
рун С. Н. Единый сложный Христос // Богословский вестник. № 4. Сергиев Посад, 2004. 
С. 150-176. 



7

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Конечно, в критических изданиях трудов прп. Анастасия 
и при публикациях русских переводов есть большие вводные 
статьи, но они посвящены лишь биографическим сведениям, 
описанию рукописной традиции, проблемам идентификации 
и датировки, а комментарии к самому тексту очень кратки 
и по своей сути не могут претендовать на систематическое опи-
сание учения святого отца. 

До последнего момента единственной работой, посвящен-
ной систематическому исследованию богословия прп. Анаста-
сия Синаита, был небольшой и поверхностный труд на итальян-
ском языке чешского патролога T. Spačil’я, вышедший почти 
сто лет назад.5 

В 2015 году вышел очередной труд K.-H.Uthemann’а, посвя-
щенный прп. Анастасию.6 Исследователь подробно описывает 
проблему атрибуции трудов Синаита, а также структуру, терми-
нологию и само учение, изложенное в «Путеводителе». 

Более детально вклад разных исследователей в изучение 
трудов прп. Анастасия Синаита — особенно «Путеводите-
ля» — будет изложен далее. 

Не можем не отметить наличия интернет-форума, посвя-
щенного изучению наследия прп. Анастасия.7

Благодарю за помощь в подготовке перевода «Путеводите-
ля» иеромонаха Тихона (Зимина), иеромонаха Феодора (Юлаева) 
и диакона Николая Шаблевского. 

5 Spačil T. La teologia di santo Anastasio il Sinaita. Roma, 1923.
6 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015.
7 URL: http://www.anastasiosofsinai.org (дата обращения: 14.05.18).



8

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

I. ЖИЗНЬ И ТРУДЫ ПРЕПОДОБНОГО  
АНАСТАСИЯ СИНАИТА

1.1. Жизнеописание преподобного Анастасия Синаита

О жизни прп. Анастасия Синаита известно очень мало. 
Большую путаницу в проблему составления достоверного жиз-
неописания и правильной идентификации трудов святого отца 
внес патриарх Константинопольский (1350-1353, 1355-1364) Ни-
кифор Каллист Ксанфопул8. Этот патриарх является автором 
«Церковной истории от Рождества Христова до 610 г.» в 23 
книгах, «Каталога императоров и патриархов», множества цер-
ковных песнопений, толкований на псалмы, на тридцать Слов 
свт. Григория Богослова и др.9 Именно он утвердил свт. Алек-
сия в 1355 г. главой Всероссийской Киевской митрополии, чем 
подтвердил грамоту патриарха Филофея (1353-1354, 1364-1376), 
датированную 1354 г. Инока же Романа, который тоже претендо-
вал на Киевский престол и незаконно был возведен в Киевские 
митрополиты Болгарским патриархом Феодосием в Тырново, 
Никифор Каллист Ксанфопул поставил главой Литовской ми-
трополии (с кафедрой в Новогрудске).10 Его память праздну-
ется 20 июня и в Соборе Афонских преподобных (2-я неделя 
по Пятидесятнице). Итак, патриарх Никифор отождествил трех 
лиц — прп. Анастасия Синаита, Анастасия I патриарха Антио-
хийского (559-598) и его преемника на антиохийской кафедре 
сщмч. Анастасия II (599-609)11. Мы подробно отразим полемику, 

8 Νικηφόρος Κάλλιστος Ξανθόπουλος.
9 См.: Никифор Каллист Ксанфопул. Синаксари Постной и Цветной Триоди / Пер. 

с греч. свящ. М. Покровского. Сергиев Посад, 2008. С. 131. 
10 Седова Р. А. Алексий, святитель, митрополит всея Руси // Православная энцикло-

педия. Т. I. М., 2000. С. 639. 
11 См.: Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 23; Acta Sanctorum 

Database. Apr. II. Main volume text. XXI Aprilis. De s. Anastasio Presbytero monacho 
Sinaita in Arabia et s. Anastasio Patriarcha Antiociae in Syria [Commentarius] // URL: 
http://acta.chadwyck.co.uk/all/fulltext?ALL=Y&ACTION=byid&warn=N&div=4&id=Z400052
880&FILE=../session/1223812373_2246&SOURCE=config.cfg&CURDB=acta (дата обращения: 
14.05.18).



9

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

порожденную ошибкой Никифора, в параграфе, посвященном 
атрибуции и датировке «Путеводителя». 

Память прп. Анастасия Синаита указывается в разных 
византийских литургических памятниках 20 и 21 апреля. 
Под 20 апреля она зафиксирована в Минологии императора 
Василия II12 и в Типиконе Великой Церкви X в., под 21 апреля 
в Больших греческих Минеях, в Синаксаре Константинополь-
ской Церкви и в других синаксарях. Два варианта краткого 
жития святого идентичны друг другу, и лишь в начале жития, 
приведенного в Минеях, добавлено: «Ἀναστάσιος ἐν Σινὰ Μώσης 
νέος» (Анастасий Синаит новый Моисей).13 

Перевод на Руси краткого жития прп. Анастасия Синаита 
из Минологии Василия II был осуществлен в первой половине 
XII века. Этот перевод был включен в Славянский нестиш-
ной Пролог, как и в греческом первоисточнике, под 20 апреля: 
«Анастасий богоносец преподобный отец наш, оставив мир 
и яже в мире, и крест свой на рамо взем, по заповеди святаго 
Евангелия воследова радостно Христу. И отшед в монастырь, 
и бысть монах, и желаше больших подвиг поучения, и многия 
добродетели сотвори. Посем прииде во Иерусалим поклонити-
ся святым и честным местом. Посем иде на Синайскую гору, 
и обрете святыя монахи, и пребысть у них повинуяся им, и ра-
ботая усердно. Смиренныя же мудрости его ради прият от Бога 
дар исцеления, и разума и мудрости многи научи; отнюдуже 
и жития святых отец списав, и бысть игумен горы Синайския, 
и душеполезна словеса многа списа. И паче всех Богови угодив, 
и в глубоце старости ко Господу отиде».14 

В первой половине XIV века житие вновь было переведе-
но (по-видимому, сербами на Афоне) уже из Больших гре-
ческих Миней и включено в состав Стишного Пролога. В Ве-
ликих Минеях Четиях митрополита Макария приводятся оба 

12 Menologii Graecorum // Patrologiae cursus completus. Series Graeca (далее — PG) / Ed. 
par J.-P. Migne. Patrologiae cursus completus (series Graeca). En 161 t. Paris, 1847–1866. T. 117. 
Col. 413.

13 См.: Acta Sanctorum Database. 
14 Пролог. Книга вторая. Месяцы март–август. СПб., 1896. Лист 112 об.



10

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

кратких жития: под 20 апреля — из нестишного Пролога 
и под 21 апреля — из Стишного Пролога: «В тойже день пре-
подобнаго отца нашего Анастасия Синайского. Святый Анаста-
сий Синай Моисий новый, и преже кончины Бога зрети имея. 
Сей святый отец наш, оставль мир и яже в мире и крест свой 
взем, по Господни заповеди и постригся, вежеленно последова 
Христу. Болшим же подвигом добродетели быв, иде в Иеру-
салим и честным местом поклонися и целовав, на Синайскую 
гору взиде и тамо мнихи обрете, крепко постническое житие 
проходя, пребысть с ними, повинуяся и слугуя. Смиреному-
дрием велми быв, восприят дары разума премудрости мнози 
и Жития святых отец составив и душеполезная словеса сложив, 
в глубоцей старости к Господу отиде».15

Родился прп. Анастасий Синаит в начале VII в. По происхо-
ждению он был, предположительно, киприотом, родом из Ама-
фунта, как показывает одно место из сборника его аскетических 
рассказов «Душеполезные повествования»: «На моей родине, 
в Амафунте»16. Вероятно, на Кипре же он начал иноческий путь, 
о чем косвенно свидетельствуют оба кратких жития, приве-
денных выше. Преподобный отец получил достаточно основа-
тельное школьно-богословское образование, как он сам об этом 
свидетельствует в «Путеводителе»: «Мы же, при содействии 
Христовом, с младых лет воспринимали по частям из Отеческо-
го Предания наставление в определениях» (I, 3, 34-36; 156)17. 

Затем, как повествуют источники, прп. Анастасий был на-
сельником монастыря вмч. Екатерины на Синае, где одно время 
находился под духовным руководством прп. Иоанна Лествич-
ника, бывшего в то время настоятелем этой обители. Свт. Ди-
митрий Ростовский говорит, что «после святаго Иоанна Ле-
ствичника и брата его Георгия святый Анастасий был игуменом 

15 Макарий, митр. Всероссийский. Великие Минеи Четии. 637 столбец.
16 Ἐν τῆ ἐμῆ πατρίδι Ἀμαθοῦντι. Цит. по: Сидоров А. И. Преподобный Анастасий 

Синаит и его творения // Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 6. 
17 Здесь и далее ссылка на слова из «Путеводителя» дается по критическому из-

данию (Anastasius Sinaita. Viae dux. Turnhout, Leuven, 1981), а после точки с запя-
той — ссылка на страницу данного издания. 



11

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Синайской горы»18. Архиепископ Филарет (Гумилевский) под-
держивает версию о его игуменстве в Синайском монастыре19 
так же, как и авторы новой энциклопедической статьи о прп. 
Анастасии20. В пользу игуменства прп. Анастасия говорит на-
личие в Синайском монастыре иконы Божией Матери XII века, 
где слева от Богородицы изображен святой с надписью «Ὁ Ἃγιος 
Ἀναστάσιος ὃ Σιναήτις ἠγούμενος» (хотя на иконе прп. Анаста-
сия VIII века того же монастыря надпись более краткая: «Ἃγιος 
Ἀναστάσιος», здесь святой изображен с омофором и с книгой 
(«Путеводитель»?) в руках).21 Также игуменом прп. Анастасий 
назван в некоторых рукописях его творений, в частности в араб-
ских переводах его «Душеполезных повествований».22 

Однако некоторые исследователи сомневаются в игуменстве 
прп. Анастасия на Синае, например, А. Бинггели.23 А. И. Сидо-
ров также сомневается в том, что прп. Анастасий настоятель-
ствовал в монастыре вмч. Екатерины, так как «точных сведений 
о его настоятельстве не сохранилось»24. 

Все источники о жизни прп. Анастасия согласно говорят, 
что бурные события VII в. — нашествия персов и арабов, а также 
горячие догматические споры — заставили его покидать мона-
стырь. Для участия в диспутах с монофизитами и монофели-
тами Синаит выезжал в соседние с Синайским полуостровом 
Египет, Палестину и Аравию, а также, возможно, и в Сирию. 

18 Димитрий Ростовский, свт. Жития святых на русском языке, изложенныя по руко-
водству Четиих-Миней. Кн. 8. Апрель. М., 1906. С. 301. 

19 Филарет (Гумилевский), архиеп. Историческое учение об отцах Церкви. Т. 3. Сергиев 
Посад, 1996. С. 232; Филарет (Гумилевский), архиеп. Жития святых, чтимых Православ-
ной Церковью со сведениями о праздниках Господских и Богородичных и о явленных 
чудотворных иконах. Апрель. СПб., 1885. С. 135.

20 См.: Бибиков М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная энциклопедия. 
Т. II. М., 2001. С. 250. 

21 См.: Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 12.
22 Levi della Vida G. Sulla versione araba di Giovanni Mosco e di Pseudo-Anastasio Sinaita 

secondo alcuni codici vaticani, in: Miscellanea Giovanni Mercati, III. Letteratura e storia 
bizantina (ST 123). Vatikan, 1946. S. 109–110.

23 Binggeli A. Anastase le Sinaïte. Récits sur le Sinaï et Récits utiles а l’âme, Édition, 
traduction, commentaire. Paris, 2001. P. 356. 

24 Сидоров А. И. Преподобный Анастасий Синаит и его творения. С. 5.



12

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Сам Синаит в X главе «Путеводителя» свидетельствует о четы-
рех таких диспутах, бывших в Александрии. Из «Душеполезных 
повествований» преподобного отца также можно почерпнуть 
ряд автобиографических подробностей: в частности, он описы-
вает пленение в 649–650 гг. «сарацинами» многих тысяч своих 
земляков-киприотов, которым прп. Анастасий оказывал посиль-
ную помощь.25 

Дата кончины преподобного указывается в различных 
источниках различная. Явно ошибочно утверждение из Жития, 
составленного свт. Димитрием Ростовским, что «кончина его по-
следовала в царствование императора Ираклия»26, ибо Ираклий 
правил Византийской империей с 610 года до своей смерти 
в 641 году27, а современные исследования датируют некоторые 
творения прп. Анастасия концом VII и даже началом VIII века. 
Вероятно, свт. Димитрий мог перепутать прп. Анастасия Синаи-
та с прмч. Анастасием Персянином (628) или другими монахами 
Анастасиями, двое из которых упомянуты в «Луге духовном» 
Иоанна Мосха28. О широком распространении в это время среди 
египетских и палестинских монахов имени Анастасий говорит-
ся в Acta Sanctorum Database, где также сказано о некоем пре-
фекте горы Антония по имени Анастасий, который, по упоми-
нанию свт. Иоанна Милостивого, патриарха Александрийского 
(620), спас его из плена.29 Архиепископ Филарет (Гумилевский) 
относит кончину Синаита к 686 году30 и никак не позднее, с чем 
согласен и архиепископ Сергий (Спасский)31. Однако редак-
тор критического издания «Трех слов об устроении человека 

25 См.: там же, с. 13–14.
26 Димитрий Ростовский, свт. Жития святых на русском языке, изложенныя по руко-

водству Четиих-Миней. Кн. 8. Апрель. С. 302. 
27 См.: Успенский Ф. И. История Византийской империи. VI–IX вв. М., 1999. С. 402, 444. 
28 Иоанн Мосх, блаженный. Луг Духовный. Сергиев Посад, 1915. С. 63-68. В 48 и 49 

главах упоминается пресвитер Анастасий, ризничий храма Воскресения Христова 
в Иерусалиме, а в 50 — авва Анастасий Скифопольский. 

29 Acta Sanctorum Database. Apr. II. 
30 Филарет (Гумилевский), архиеп. Историческое учение об отцах Церкви. Т. 3. С. 233–

234; Филарет (Гумилевский), архиеп. Жития святых… Апрель. С. 136.
31 Сергий (Спасский), архиеп. Полный Месяцеслов Востока. Т. III. М., 1997. С 149.



13

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

по образу и по подобию Божию» прп. Анастасия Синаита Карл-
Хайнц Утеманн показал, что третье «Слово» датируется не ранее 
701-м годом,32 тем самым отодвинув дату смерти святого отца 
на начало VIII века. 

Память святого ныне празднуется Русской Церковью 
20 апреля, Греческими Церквами — 21 апреля. 

1.2. Творения прп. Анастасия Синаита  
(кроме «Путеводителя»)

Преподобный Анастасий Синаит оставил достаточно обшир-
ное наследие, однако вопрос о выявлении подлинных творений 
святого отца долгое время осложнялся из-за ошибки Константи-
нопольского патриарха Никифора Каллиста Ксанфопула, кото-
рый, как мы уже говорили, отождествил прп. Анастасия Синаи-
та с Анастасием I патриархом Антиохийским, и его преемником 
на антиохийской кафедре — сщмч. Анастасием II. Тот факт, 
что — как мы знаем сейчас — первые двое сосредотачивали свое 
внимание на борьбе с монофизитством в различных его формах, 
создал исследователям дополнительные трудности для решения 
задачи соответственной идентификации их трудов. Только в по-
следние годы, благодаря публикации различными исследовате-
лями критических изданий, вопрос об идентификации трудов 
прп. Анастасия Синаита близок к окончательному разрешению. 

Самым объемным творением, сохранившимся под именем 
прп. Анастасия Синаита, является труд «Ἐρωτήσεις καὶ ἀποκρίσεις 
περὶ διαφόρον κεφαλαίων» («Вопросы и ответы на разные темы»). 
Жанр святоотеческой литературы, известный как «вопросо-от-
веты», получил широкое распространение в Византии и странах 
христианского Востока.33 Для ответов на догматические, экзеге-
тические и нравственные вопросы приводятся обычно цитаты 

32 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, 
necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout, Leuven, 1985. 

33 Отметим, к примеру, аскетические творения свт. Василия Великого: «Правила, 
пространно изложенные в вопросах и ответах» и «Правила, кратко изложенные в во-
просах и ответах», а также «Вопросоответы к Фалассию» прп. Максима Исповедника. 



14

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

из Священного Писания и Святых Отцов. Сочинение самого прп. 
Анастасия восстанавливается на основании сборника из 102–103 
вопросо-ответов (две рукописи IX–X вв.) без ссылок, коммен-
тариев и схолий. В более поздних редакциях, отличающихся 
по композиции и объему (от 88 до 154 глав-вопросов), творение 
святого отца подверглось переработке, и было дополнено би-
блейскими и святоотеческими текстами. К сожалению, Jacobus 
Gretser издал в 1617 г. не первоначальный текст прп. Анастасия, 
а позднейшую компиляцию XI в. Это издание воспроизведе-
но в Patrologia Graeca.34 Недавно под редакцией M. Richard’а 
и J. A. Munitiz’а вышло в свет критическое издание «Вопросов 
и ответов».35 А. И. Сидоров опубликовал перевод этого труда 
на русский язык отдельным изданием.36 Примечательно, что это 
сочинение преподобного, пройдя весьма сложную эволюцию 
в рукописной традиции, было переведено на славянский язык, 
видимо, в Болгарии начала X в. при царе Симеоне и составило 
сердцевину выдающегося памятника древнерусской книжно-
сти — «Изборника Святослава 1073 г.».37 «Вопросы и ответы» 
охватывают широкий спектр проблем: догматических, экзеге-
тических, аскетических, эсхатологических и т. д., ставя, однако, 
наиболее сильные акценты на проблемах нравственного бого-
словия (грех и покаяние, возможность спасения для благочести-
вых иудеев или неверующих, милосердие и т. п.). 

Экзегетико-догматическим творением прп. Анастасия явля-
ются «Три слова об устроении человека по образу и по подобию 
Божию». В этом произведении святой отец ярко и четко изла-
гает свои антропологические воззрения, неразрывно связанные 
с христологией и сотериологией. «Слова» посвящены полемике 
против последней христологической ереси — монофелитства. 
До конца XX века полностью было опубликовано только третье 

34 Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Interrogationes et responsiones // PG 89. Col. 
311-824. 

35 Anastasius Sinaita. Quastiones et responses. Turnhout. Leuven, 2006.
36 Анастасий Синаит, прп. Вопросы и ответы. М., 2015.
37 Бибиков М. В. Византийский прототип древнейшей славянской книги (Изборник 

Святослава 1073 г.). М. Памятники исторической мысли, 1996. 403 с. 



15

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

«Слово».38 От двух других «Слов» были известны лишь от-
рывки39, причем первое «Слово» приписывалось еще и свт. 
Григорию Нисскому40. Вследствие этого многие исследователи 
ошибочно утверждали о заимствовании, даже дословном, ряда 
идей прп. Анастасием у Нисского святителя.41 Именно в таком 
неполном виде труд прп. Анастасия был переведен до револю-
ции на русский язык.42 Karl-Heinz Uthemann в издании 1985 г. 
привел критический текст «Слов».43 Uthemann доказал принад-
лежность всех трех «Слов» прп. Анастасию Синаиту и показал, 
что третье «Слово» датируется не ранее 701-м годом, тем самым 
отодвинув дату смерти святого отца на начало VIII века. Не-
давно А. И. Сидоровым осуществлен русский перевод «Слов» 
с подробными комментариями, который опубликован сначала 
в журнале «Альфа и Омега»44, а затем отдельным изданием 
в серии «Библиотека отцов и учителей Церкви»45. 

Исследованию антропологических воззрений прп. Анаста-
сия Синаита посвящены наша дипломная работа46 и интер- 
нет-публикации47. 

38 Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG 89. Col. 1151-1180.
39 Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem, fragmentum // PG 

89/ Col. 1143-1148.
40 Gregorii Nysseni. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG 44. Col. 1327-1346. 
41 См., напр.: Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. М., 1996. 

С. 157-159, 208.
42 Анастасий Синаит, прп. Из Слова об образе Божием (Отрывок). Анастасия пре-

свитера на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера Слово о творении Божием 
по образу и подобию (Отрывок) / Пер. с греч. студента Валентина Металлова // Труды 
студентов Императорской Московской Духовной Академии. Вып. II. Сергиев посад, 
1915. 

43 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, 
necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985. P. 1-83. 

44 Анастасий Синаит, прп. Три слова об устроении человека по образу и по подобию 
Божиему // Альфа и Омега. М. № 4 (18), 1998. С. 89–118; № 1 (19), 1999. С. 72–91; № 2 (20), 
1999. С. 108–146. 

45 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 25–189. 
46 Адриан (Пашин), иером. Антропология преподобного Анастасия Синаита: Диплом-

ная работа / Машинопись. М., 2005.
47 Адриан (Пашин), иером. Образ Троицы в разделении человечества на ипостаси. 

Ч. 1 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070221172013 (дата обращения: 14.05.18); Образ 



16

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

К «Трем словам об устроении человека по образу и по подо-
бию Божию» по смыслу примыкают еще два антимонофелит-
ских догматических сочинения прп. Анастасия: «Флорилегий 
против монофелитов» и «Главы против монофелитов», впер-
вые опубликованные в том же издании Uthemann’а.48 Перевод 
на русский язык этих произведений прп. Анастасия планирует-
ся нами в научно-богословском журнале Московской духовной 
академии «Богословский вестник».

Из остальных догматических произведений Синаита до сих  
пор неопубликованными остаются «Главы против монофи- 
зитов».49 

К аскетическим творениям прп. Анастасия Синаита принад-
лежат «Душеполезные повествования», которые сохранились 
в трех рукописных сборниках.50 Опубликованными являются 
лишь небольшие отрывки51. Судя по ним, преподобный отец 
суммирует духовный опыт синайских, египетских и прочих 
подвижников. Полное критическое издание «Повествований» 
готовит Pual Canart. Другой исследователь — Andre Binggeli, 
изучая в последние годы манускрипты «Повествований», по-
казал, что сирийские рукописи Синайского монастыря явля-
ются более ранними и ближе к оригиналу, чем имеющиеся 

Троицы в разделении человечества на ипостаси. Ч. 2 // URL: http://www.pravoslavie.ru/ 
put/070222144718 (дата обращения: 14.05.18); Антропологическая аналогия в христоло-
гии прп. Анастасия Синаита // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070223153428 (дата 
обращения: 14.05.18); Творение Адама // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070226113432 
(дата обращения: 14.05.18); Сон Адама, творение Евы // URL: http://www.pravoslavie.ru/
put/070227121157 (дата обращения: 14.05.18); Грехопадение, кожаные ризы. Ч. 1 // URL: 
http://www.pravoslavie.ru/put/070228145835 (дата обращения: 14.05.18); Грехопадение, кожа-
ные ризы. Ч. 2 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070301105445 (дата обращения: 14.05.18). 

48 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, 
necnon Opuscula adversus monotheletas. P. 84-96 и P. 97-157. 

49 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. A Cyrillo Alexandrino ad Iohannem Damascenum. 
Cura et studio Mauritii Geerarrd. Brepols, 1979. P. 458. 

50 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 458-462.
51 Nau F. Le texte grec des recits du moine Anastase sur les saints peres du Sinai // Oriens 

Christianus 2 (1902). P. 58-89; Nau F. Le texte grec des recit utils a l’ame d’Anastase (le Sinaite) //  
Oriens Christianus 3 (1903). P. 56-88.



17

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

греческие манускрипты.52 Используемая прп. Анастасием 
форма «монашеских историй» легко доступна для любого чи-
тателя, подобно таким лучшим образцам этого вида монаше-
ской письменности, как «Лавсаик», «Луг духовный» Иоанна 
Мосха и др. 

Сохранился целый ряд проповедей прп. Анастасия, однако 
их критических изданий еще нет, как нет и детального научно-
го исследования, посвященного прп. Анастасию как проповед-
нику.53 Поэтому вопрос об атрибуции тех или иных проповедей 
Синаиту еще требует своего разрешения. 

Несомненно, особое место среди проповедей прп. Анаста-
сия занимает «Λόγος εἰς τὸν ἕκτον ψαλμόν» («Беседа на шестой 
псалом»). Она дошла до нас в двух редакциях, отличающихся 
друг от друга рядом деталей. Обе они приведены в Patrologia 
Graeca.54 Но более ранняя редакция сохранилась в сирийском 
и коптском переводах.55 Эту проповедь на начало Великого 
поста, являющуюся гимном покаянию, можно считать одной 
из наиболее ценных жемчужин в сокровищнице святоотеческой 
аскетики.56 Она является одним из немногих произведений Си-
наита, переведенных до революции на русский язык.57 

«Слово на праздник Преображения Христа» посвящено опыт-
ному богопознанию и произнесено прп. Анастасием в храме 
на самой горе Фавор.58 Эта гора является, по мысли синайского 

52 Binggeli A. Anastase le Sinaite: Recits sur le Sinai et Recits utiles a l’ame. Edition, 
traduction, commentaire. These. Paris. 2001.

53 См.: Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 333. 
54 Anastasius Sinaita. Oratio in Sextum psalmum // PG 89. Col. 1077-1116; Anastasius Sinaita. 

Homilia dicta in Sextum psalmum PG 89, 1115-1144. 
55 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 456.
56 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 364-372; Бибиков М. В., 

Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная энциклопедия. Т. II. С. 250; Сидоров А. И. 
Преподобный Анастасий Синаит и его творения. С. 11–13. 

57 Русский перевод М. В. Никифорова с комментариями приведен в издании: Ана-
стасий Синаит, прп. Избранные творения. С. 273-300.

58 Опубликовано в: Guillou A. Le monastère de la Théotokos au Sínaï. Homélíe inedited 
d’Anastase le Sinaïte sur la Transfiguration // Mélanges d’archéologie et d’histore 67 (1955), 
p. 216-258 (textus, p. 237-257). 



18

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

игумена, «вторым Синаем», однако намного превосходит Синай 
в богословском и духовном смысле, как Новый Завет выше Вет-
хого. Моисей, получивший ветхозаветный закон на Синае от не-
видимого Бога,59 лица Которого он не видел, а видел лишь Бога 
«сзади»,60 на Фаворе созерцает лицо Бога воплотившегося и пре-
образившегося.61 62

Проповедь прп. Анастасия: «Λόγος περὶ τῆς ἃγιας συναξέως 
καὶ περὶ τοῦ μὴ κρινεὶν καὶ μνησικακείν» («Слово о Святом Со-
брании и о том, что не следует судить и памятозлобствовать») 
посвящена таинству Евхаристии и является важным источни-
ком по истории богослужения.63 Также проповедник подробно 
рассуждает о духовном устроении участвующих в Таинстве 
Евхаристии. Характерен в этом смысле пример, который прп. 
Анастасий приводит в конце проповеди. Он иллюстрирует 
слушателям «короткий путь ко спасению» на примере бла-
женной кончины нерадивого монаха. Проповедник опирается 
на рассказы еще живых свидетелей этой истории. Присут-
ствующие при кончине собрата монахи были удивлены его 
мирной и блаженной кончиной, хотя умирающий явно нера-
диво выполнял монашеские обеты при жизни. Умирающий 
сказал одному из монахов, сидевших вокруг него, что ангел 
представил ему список грехов, которые тот имел уже после мо-
нашеского пострига. Но ангел тут же разрывает список грехов 
и призывает умирающего без страха и с духовной радостью 
готовиться к встрече Христа. Несмотря на нерадивый образ 
жизни монаха, его грехи были прощены, потому что умира-
ющий после пострига ни словом, ни делом, ни даже мыслию 
никого не осудил.64 Русский перевод проповеди с комментари-
ями также осуществил М. В. Никифоров65. 

59 Ср. Быт. 31:34. 
60 Ср. Быт. 33. 
61 Ср. Мф. 17:1-4; Мк. 9:1-5. 
62 См.: Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 358-364.
63 Anastasius Sinaita. Oratio di Sacra Synaxi // PG 89. Col. 825-849.
64 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 372-378.
65 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. С. 301-319.



19

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

«Слово на Великую пятницу» сохранилось лишь в арабском 
переводе, «Слово на схождение Христа во ад» — только в сирий-
ском переводе.66 

По смыслу к «Слову на Великую пятницу» примыкает 
«Διάλεξις κατὰ ἰουδαίων» («Беседа против иудеев»)6768. Исследо-
ватель Στέργιος Σάκκος настаивает, что текст не принадлежит 
прп. Анастасию, так как написан не ранее IX в.69 

Одна проповедь прп. Анастасия — «Λόγος εἰς κοιμηθέντας 
πάνυ ὠφέλιμος» («Слово о почивших»)70 — ошибочно включена 
в греческий корпус прп. Ефрема Сирина.71 

Тексты многих творений святого отца, упоминаемые в источ-
никах, не сохранились.72 

В Славянском Прологе содержатся четыре проповеди прп. 
Анастасия, взятые, по-видимому, из «Душеполезных по-
вествований» и из других источников: за 19 марта «О еже 
не имети гнева»73, за 30 марта «О некоем отце преставльшемся, 
иже не осуди никогоже»74 (видимо, вариант перевода «Слова 
о Святом Собрании и о том, что не следует судить и памятозлоб-
ствовать»). На день памяти святого (20 апреля) кроме краткого 
его жития (приведенного выше) есть еще два слова — «О ангеле 
хранителе»75 и «О исповедании грехов к духовным отцем и про-
зорливым, а не к невежам»76. 

Под именем «Анастасиана» условно объединяют ряд при-
писываемых прп. Анастасию Синаиту творений, либо ему 

66 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 456-457.
67 Anastasius Abbas. Adversus Judaeos disputatio // PG 89. Col. 1203-1282. 
68 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 378-390.
69 Σάκκος Σ. Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. S. 194-199.
70 Anastasius Sinaita. Sermo in defunctos perutilis // PG 89. Col. 1191-1202.
71 Ефрем Сирин, прп. Творения. Т. 3. М.: Издательский отдел МП, 1994. С. 236–250.
72 Бибиков М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная энциклопедия. Т. II.  

С. 250–251; Сидоров А. И. Преподобный Анастасий Синаит и его творения. С. 14.
73 Пролог. Книга вторая. Месяцы март — август. Лист 46–46 об. 
74 Пролог. Книга вторая. Месяцы март — август. Лист 72 об.–73.
75 Пролог. Книга вторая. Месяцы март — август. Лист 112 об.–113.
76 Пролог. Книга вторая. Месяцы март — август. Лист 113–113 об.



20

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

не принадлежащих, либо чья атрибуция не выяснена.77 Важ-
нейшим из «Анастасианы» является «Учение отцов о Вопло-
щении Слова» (Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi), опублико-
ванное в 1907 г. Franz’ом Diekamp’ом.78 Это важнейший сборник 
дифизитских и дифелитских цитат Святых Отцов, прежде всего 
Каппадокийцев и свт. Кирилла Александрийского, в котором со-
держится систематическое изложение триадологии и христоло-
гии. Сборник составлен в кон. VII — нач. VIII в. и кроме прп. Ана-
стасия Синаита приписывается также ученику прп. Максима 
Исповедника св. Анастасию Апоксиарию († 666). Из осталь-
ных произведений, входящих в «Анастасиану», отметим сле-
дующие. «Толкование на Шестоднев» в 12 книгах (первые 
11 книг только в латинском переводе)79, которое, как показал 
J. D. Baggarly, датируется X веком,80 поэтому не может принадле-
жать прп. Анастасию. Однако при совместной с C. A. Kuehn’ом 
подготовке критического издания «Толкования на Шестоднев» 
Baggarly J. D. уже уверен в авторстве данного трактата Анаста-
сия Синаита.81 Утеманн, подробно разбирая старые аргументы 
Baggarly J. D. против атрибуции «Толкований» прп. Анастасию 
и его же новые, совместные с Kuehn’ом, аргументы в пользу ав-
торства Синаита, тем не менее уверен, что «Толкование на Ше-
стоднев» не принадлежит прп. Анастасию82. 

Добавим, что в «Толковании на Шестоднев» рисуется край- 
не символическая картина Евхаристии, а в «Путеводителе» 
прп. Антастасий использует крайне реалистичную евхаристиче-
скую концепцию.83

77 См.: Clavius Patrum Graecorum. V. III. P. 462-465. 
78 Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium aus der 

Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907.
79 Anastasius Sinaita. Libri duodecim // PG 89. Col. 851-1078. 
80 Baggarly J. D. The Conjugates Christ-Church in the Hexaemeron of Ps.-Anastasius 

of Sinai: Textual Foundation and Theological Context. Roma, 1974. 
81 Kuehn C. A, Baggarly J. D. Anastasius of Sinai. HEXAEMERON, OCA 278. Rom, 2007.
82 Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015. S. 738-769. 
83 Адриан (Пашин), игум. «Евхаристический» аргумент в полемике преподобно-

го Анастасия Синаита с афтартодокетами // Богословский вестник. № 16-17. Сергиев 
Посад, 2015. С. 56-68. 



21

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

1.3. Атрибуция и датировка «Путеводителя» 

Главным догматическим произведением прп. Анастасия Си-
наита является «Ὁδηγός» («Путеводитель»). Как мы уже сказали, 
Никифор Каллист Ксанфопул на несколько веков внес смяте-
ние в патрологическую науку и породил проблему Анастасиев, 
в том числе проблему идентификации и датировки «Путеводи-
теля». Под влиянием идентификации Никифора Jacobus Gretser 
приписал «Путеводитель» патриарху Антиохийскому Анаста-
сию I, озаглавив первое печатное издание «Путеводителя» 1606 
года: «Anastasii Sinaitae Patriarchae Antiocheni «Ὁδηγός, seu Dux 
Viae, adversus Acephalos». Кроме неправильной атрибуции «Пу-
теводителя», это дало и ошибочное прозвище для Антиохий-
ского патриарха — Анастасий I Синаит, — которому до сих пор 
ошибочно приписывают пребывание на Синае.84 

Более позднее издание 1740 г., вместе со вступительной ста-
тьей Gretser’а являющееся повторением первого издания 1606 г. 
с некоторыми исправлениями, воспроизвел J.-P. Migne в своей 
Patrologia Graeca, повторив неправильную атрибуцию труда Ан-
тиохийскому патриарху Анастасию I.85

Первым, кто в середине XVII века обнаружил ошибку Ники-
фора и попытался провести различие между Анастасиями и их 
трудами, был Henschenius86. К концу XIX в. большинство иссле-
дователей уже не сомневались в принадлежности «Путеводи-
теля» прп. Анастасию Синаиту. Однако дата составления труда 
еще оставалась невыясненной. 

Guilielmus Cave в XVIII в. впервые высказал сомнения 
в цельности «Путеводителя».87 После него утверждения о ком- 
пилятивном характере труда снова и снова высказывались 

84 См., напр.: Грацианский М. В. Анастасий I Синаит // Православная энциклопедия. 
Т. II. М., 2001. С. 243. 

85 Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Viae dux adversus acephalos // PG 89. Col. 
35-310. 

86 См.: Pauline A. Reviews // Vigiliae Christianae, Vol. 36, No. 3. (Sep., 1982), E. J. Brill, 
Leiden. P. 294. 

87 Cave G. Scriptorum ecclesiasticorum historia literaria, Genevae, 1720. 



22

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

в патрологической науке. Упорнее всех эту точку зрения отстаи-
вал Casimirus Oudinus, который утверждал, что «Путеводителю» 
не хватает четкости в построении и что он является беспорядоч-
ным собранием небольших, зачастую небрежных трактатов.88 
Впоследствии Joannes Fabricius суммировал различные аргумен-
ты, подтверждающие компилятивный характер «Путеводите-
ля».89 Его краткие замечания о жизни Анастасия I Антиохий-
ского, который все еще считался тогда автором «Путеводителя», 
и о компилятивном характере окончательной версии «Путево-
дителя» были помещены в Patrologia Graeca.90 

Вопреки этим утверждениям Joannes Kumpfmüller попытался 
доказать, что «Путеводителю» присущ внутренний порядок, 
и предположил, что дальнейшее исследование рукописного ма-
териала даст возможность подтвердить внутреннее единство 
и стройность труда.91

Franz Diekamp в издании «Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi» 
показал, что секта армаситов (ἁρμασίτης) организована после 
VI Вселенского Собора (681 г.). Основатель секты Армасий и его 
приверженцы выступили против дифелитских решений Собора. 
Они образовали в Александрии группу, отколовшуюся от Право-
славной Церкви в отдельную секту монофелитского толка.92 Эта 
секта упоминается в двух схолиях «Путеводителя» (XIII, 6, 20; 297 
и XIII, 9, 91; 310), поэтому открытие Дикампа позволило датиро-
вать данные схолии временем после VI Вселенского Собора.

Не знавший об этот открытии Jean Maspero снова поднял 
вопрос о датировке «Путеводителя». Maspero заявил, что прп. 
Анастасий Синаит продемонстрировал в «Путеводителе» не-
знание ислама, и сделал из этого вывод, что труд был состав-
лен до арабского вторжения в Египет в 641 г. Также Maspero 

88 Oudinus C. Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiques, I-II, Lipsiae, 1722. 
89 Fabricius J. A. Biblioteca Graeca sive Notitia Scriptorum Veterum Graecorum, Editio 

noua curante Gottlieb Christophoro Harles, X, Hamburgi, 1807. 
90 S. Anastasius Sinaita, Antiochenus patriarha.Notitia // PG 89. Col. 9-18. 
91 Kumpfmüller J. De Anastasio Sinaita. Dissertatio, Würzburg, 1865. 
92 Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium aus der 

Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907. 



23

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

доказывал, что автор «Путеводителя» был незнаком с монофе-
литством, которое было распространено в Египте патриархом 
Киром (631-641). Итак, согласно Maspero, «Путеводитель» дати-
руется 622-м годом.93

Хотя большая часть заключений, достигнутых Maspero 
в дискуссии о «Путеводителе», были неверны, они послужили 
отправной точкой для других исследователей. 

Так, сначала Adolf Jülicher, а затем и Marcel Richard, опро-
вергая Maspero и приводя аргумент со ссылкой на армаси-
тов, вышли на более достоверную дату. Jülicher предположил, 
что «Путеводитель» составлен после 681 г.94 

Richard, основываясь на наличии в труде непоследователь-
ностей и схолий, определил, что «Путеводитель» в основном 
был составлен в первые годы после Александрийского патри-
арха Кира (631-641). Так, богословские диспуты, состоявшиеся 
в Александрии и отраженные в X главе «Путеводителя», а также 
XII глава передают религиозно-политическую ситуацию в Алек-
сандрии времен патриаршества Кира, и еще не затрагивают по-
лемику по поводу энергий и воль во Христе. Другие главы уже 
отражают полемику с зарождающимся моноэнергизмом и мо-
нофелитством, а в трех местах есть ссылки на ислам и его от-
личия от христианства (I, 1, 46; 150. VII.2, 117-120; 221. Χ.2, 4, 1-16; 
257). Однако автор «Путеводителя» пытается остаться в русле 
первоначального замысла борьбы именно с монофизитством, 
не отвлекаясь на подробный разбор моноэнергизма, монофе-
литства и ислама. Итак, Richard делает вывод о том, что после 
VI Вселенского Собора, между 686 и 689 гг., в «Путеводитель» 
были добавлены схолии и внесены некоторые исправления. Эта 
вторая редакция «Путеводителя» и стала окончательной.95 

93 Maspero J. Histore des patriarches d’Alexandre depuits la mort de l’empereur Anastase 
jusqu’à la réconciliation des églises jacobites (518-616). Ovrage revu et publié après la mort 
de l’auteur par Adrian Fortescue et Gaston Wiet (Bibliothèque de l’École des Hautes Études, 
237), Paris, 1923, pp. 336-342.

94 Jülicher A. Zur Geschicte der Monophysitenkirche // Zeitschbrift für die neutesta- 
mentliche Wissenschbaft und die Kunde der älteren Kirche 24 (1925). Giessen-Berlin, 17-43. 

95 Richard M. Anastase le Sinaïte, l’Hodegos et le Monothélisme // Revue des Études 
Byzantines 16 (1958). Paris, 29-42. 



24

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

В 1959 г. Hans-Georg Beck уверенно защищает принадлеж-
ность «Путеводителя» перу прп. Анастасия Синаита, как и других 
трудов, традиционно атрибутируемых этому святому отцу.96 

В 1965 году Günter Weiss опубликовал ценное исследование 
о жизни и трудах свт. Анастасия I патриарха Антиохийского.97 
Исследование Weiss’ом рукописного наследия, относящегося 
к Анастасию I, позволило ученому определить канон трудов 
святителя, который не включает «Путеводитель». Поскольку 
Weiss также показал, что Анастасий I никогда не был на Синае, 
патриарх раз и навсегда был исключен из кандидатов на ав-
торство «Путеводителя». В значительной степени заключения 
Weiss’а содействовали составлению списка Анастасиев и, соот-
ветственно, трудов каждого из них в Clavius Patrum Graecorum.98

В 1960-е годы Στέργιος Σάκκος и Ἐυαγγελος Χρύσος различ-
ными способами снова начали отстаивать мнение, что «Путево-
дитель» является компиляцией трудов различных авторов. По-
следний обосновывает это утверждение, исходя из наблюдения, 
что кодекс «Путеводителя», находящийся в Парижской нацио-
нальной библиотеке (кодекс X по описанию редактора послед-
него критического издания «Путеводителя» K.-H. Utemann’а99), 
разделен на две отличающиеся друг от друга текстовые группы, 
а «компилятор» соединил их воедино, придав таким образом 
работе ее сегодняшний вид.100

Στέργιος Σάκκος, не обладая подробными знания-
ми о рукописной традиции «Путеводителя», априори на-
стаивает на его компилятивном характере. Он фактически 

96 Beck H.-G. Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (Byzantinisches 
Handbuch im Rahmen des Handbuchs der Altertumswissenschalft, Zweiter Teil, Erster 
Band), München, 1959. S. 442-446.

97 Weiss G. Studien zum Leben, zu den Schriften und zur Theologie des Patriarchen 
Anastasius I von Antiochien (559-598), in: Studia Anastasiana, I. (Miscellanea Byzantina 
Mjnacensia, 4), München, 1965. S. 74-84. 

98 Clavius Patrum Graecorum. V. III. A Cyrillo Alexandrino ad Iohannem Damascenum. 
Cura et studio Mauritii Geerarrd. Brepols — Turnhout, 1979. P. 313-319, 453-465. 

99 См.: Anastasius Sinaita. Viae dux. P. XXXIII.
100 Χρύσος Ε.Κ. Νεώτεραι ἔρευναι περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν, Κληρονομία 1 (1969). 

S. 121–144.



25

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

бездоказательно утверждает, что ядро труда, т. е. главы III-XV 
(по его определению, «подлинная работа Анастасия Синаита»), 
начинающиеся со слов «Анастасия, ничтожнейшего монаха, 
произведение о православной вере, собранное из Священных 
Писаний и учителей [Церкви]» (ΙΙΙ, 1, 9-11; 191), написано Си-
найским монахом, позднее патриархом Антиохийским Анаста-
сием II (599-609).101 Начало и конец «Путеводителя», по мнению 
Σάκκος’а, написаны одним или несколькими авторами.102 Сегод-
няшняя структура текста, особенно расположение вступитель-
ной и заключительной глав, а также схолий, восходит к работе 
компилятора.103 

Более серьезные аргументы Σάκκος приводит, доказывая, 
что вторая глава «Путеводителя», так называемая «Книга опре-
делений», имеет другого автора и написана в другое время 
по сравнению с «подлинной работой Анастасия Синаита». Ис-
следователь приводит пять аргументов в пользу своей гипоте-
зы.104 Во-первых, «Книга определений» происходит из Liber de 
definitionibus, приписываемой свт. Афанасию Великому.105 То, 
что в рукописях, которые содержат только «Книгу определе-
ний» (с 30 по 67 в описании Uthemann’а)106, она приписывается 
Анастасию, Σάκκος объясняет опиской, возникшей, возможно, 
при переписывании со слуха. Во-вторых, в заголовке этого собра-
ния сказано, что это набор определений, почерпнутых у Отцов 
Церкви, в особенности у Климента (II, 1, 1-6; 158). В-третьих, со-
ставитель «Книги определений» ссылается на Прем. 13:1 (II, 3, 22; 
163). В «подлинной работе Анастасия Синаита» есть также ссылка 
на Прем. 13:1 (VIII, 2, 1-15; 223-224). На основании того, что в VIII 
главе нет отсылки на то толкование, которое дано во II  главе, 
но есть ссылка на некий Τόμος ἀπολογητικός, о котором не упо-
мянуто во II главе, Σάκκος делает вывод о разных авторах этих 

101 Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 108.
102 Ibid., σ. 107. 
103 Ibid., σ. 107, 111. 
104 Ibid., σ. 113-115. 
105 Athanasius. Liber de definitionibus // PG 28. Col. 533-554. 
106 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. XL-XLIX. 



26

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

двух мест. В-четвертых, Анастасий в своей «настоящей работе» 
никогда не обращается к этимологии слов, в то время как для со-
ставителя «Книги определений» это имеет большое значение 
для догматических споров. Наконец, по мнению греческого ис-
следователя, с точки зрения истории языка часть второй главы, 
как раз посвященная этимологии различных слов (II, 8, 1-100; 
182-189), не могла быть создана ранее IX века, когда в Византии 
стал развиваться «итацизм». Так, Σάκκος указывает, что при  
объяснении этимологии четырех слов, представленной в «Путе-
водителе»: ᾅδης — от ἄδηλος δύλος (II, 8, 17; 183), λύπη — от λείψει 
(II, 8, 36; 185), ἀγκύλη — от ἄνω αὐτῆς κοῖλον (II, 8, 50; 186) 
и κοιλία — от κύειν τὰ λεῖα (II, 8, 53; 187), предполагается полная 
идентичность произношения следующих гласных и дифтонгов: 
η, υ, ει, οι. Σάκκος указывает, что до IX века «итацизм» еще не по-
лучил распространения в Византии. 

Итак, по мнению Σάκκος’а, «Путеводитель» в его настоящей 
форме есть компиляция, датируемая второй половиной IX века. 
Автором основной части труда (так называемой «подлинной 
работы», составляющей III-XV главы), является сщмч. Анаста-
сий II патриарх Антиохийский. Компилятора, который жил в IX 
веке и, по мнению Σάκκος’а, составил окончательный вариант 
«Путеводителя», греческий патролог назвал «пресвитером Ана-
стасием Аллегористом».107 

Хотя работа Σάκκος’а не лишена отдельных достоинств, она 
скорее омрачила, чем прояснила проблему Анастасиев и «Пу-
теводителя». Редактор критического издания «Путеводителя» 
Karl-Heinz Uthemann опроверг аргументы Σάκκος’а, атрибути-
рующие основную часть «Путеводителя» сщмч. Анастасию II 
патриарху Антиохийскому.108 Этот святой отец известен своими 
полемическими сочинениями против иудеев, и ему никогда 
не приписывались труды против монофизитов. Чтобы закре-
пить за ним авторство так называемой «подлинной работы», 
Σάκκος вынужден совершить некоторое насилие над исходным 
текстом. Так, в X главе (X.2, 7, 174-182; 268) говорится о смерти 

107 Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 187-221.
108 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCX. 



27

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

патриарха Александрийского Евлогия, которая последовала 
в 607 г.109 Так как сщмч. Анастасий II Антиохийский, который, 
по мысли Σάκκος’а, составил «подлинную работу» до патриар-
шества, стал патриархом в 599 г., то это место Σάκκος совершен-
но необоснованно отнес к схолии110, которые он приписывал 
исключительно компилятору111.

Пять аргументов Σάκκος’а в пользу «неподлинности» 
«Книги определений», Uthemann также считает неубедитель-
ными. Самым важным является последний, пятый аргумент, 
который, если он соответствует действительности, может свиде-
тельствовать лишь о том, что этимологии перечисленных выше 
четырех слов — более поздние интерполяции в цельную работу, 
созданную примерно в конце VII века. Однако Eduard Schwyzer 
показал, что в Египте «итацизм» получил распространение го-
раздо ранее, чем в центральной части Византийской империи. 
Так, он приводит на этот счет документальные свидетельства, 
датируемые VIII веком.112 Uthemann замечает, что нельзя ис-
ключать того, что «итацизм» на окраинах Византии — в част-
ности в Египте, где был написан «Путеводитель» — мог иметь 
распространение и ранее VIII века. Кроме того, не исключено, 
что прп. Анастасий строил этимологию не на точном совпаде-
нии, а на сходстве произношения.113 

Второй аргумент Σάκκος’а в пользу того, что «Книга опреде-
лений» не может принадлежать автору основной части «Путе-
водителя», по мнению Uthemann’а, сформулирован неоднознач-
но. Вполне вероятно, что прп. Анастасий писал вторую главу, 
имея собрание избранных цитат Святых Отцов, в том числе 
и Климента Александрийского, а не сами рукописи их творе-
ний. Вполне вероятно, что такое собрание могли приписывать 

109 См., напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История 
богословской мысли. М., 2007. С. 522. 

110 Σάκκος Σ.Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964. Σ. 125.
111 Ibid., σ. 107, 111. 
112 Schwyzer E. Griechische Grammatik, I-II (Handbuch der Altertumswissenschaft, Zweite 

Abteilung. Erster Teil. Erster und Zweiter Band), München, 1968. 
113 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCVIII.



28

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

одному Клименту, как первому из цитируемых Отцов. Во всяком 
случае, вопрос о принадлежности Клименту Александрийскому 
определения природы как истинной реальности существующих 
вещей требует дальнейшего изучения. Однако, как мы укажем 
далее, это определение природы проходит через весь текст 
«Путеводителя». Итак, ссылка на Климента Александрийско-
го в начале «Книги определений» не может быть аргументом 
против авторства этой части «Путеводителя» прп. Анастасия 
Синаита.114 

Третье возражение против изначальной принадлежности 
«Книги определений» к «подлинной работе» также не выдер-
живает серьезной критики. Действительно, при толкования 
Прем. 13:1 в восьмой главе «Путеводителя» автор мог бы со-
слаться на схолию во второй главе, но он и не обязан был этого 
делать. Хотя ход толкования в этих двух местах сильно отли-
чается друг от друга, но смысл одинаков: природа понимается 
как истинная реальность.115 Обращаясь здесь к Священному 
Писанию, святой отец ставит целью не просто толкование дан-
ного стиха Книги Премудрость, а именно обоснование своего 
определения природы. Рассуждая в разных частях «Путево-
дителя» о природе, об отличии ее от ипостаси, о свойствах 
человечества во Христе и о других догматических вопросах, 
прп. Анастасий часто повторяет одни и те же аргументы, 
но не менее часто приводит все новые и новые доказательства 
того или иного тезиса. Это обычный стиль полемики: приво-
дить новые аргументы своей правоты, рассматривать вопрос 
с разных точек зрения. Итак, различие в толковании Прем. 
13:1 во II и VIII главах не может быть серьезным аргументом 
против цельности «Путеводителя». 

Касаясь четвертого аргумента Σάκκος’а, Uthemann замеча-
ет, что, действительно, автор «Путеводителя» помимо «Книги 
определений» нигде больше не ссылается на этимологию слов. 
Но происхождение богословских терминов в эпоху христо-
логических споров было не так важно, как в эпоху споров 

114 Ibid., p. CCVIII-CCIX. 
115 Ibid., p. CCIX. 



29

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

триадологических. Ни православные, ни монофизиты не сомне-
вались в терминологии, разработанной отцами Каппадокийца-
ми для триадологии. Споры шли о применимости этой терми-
нологии в сфере христологии. Прп. Анастасий Синаит включает 
в свой труд собрание этимологии «природа», «сущность», «ипо-
стась» и других терминов один раз — в «Книге определений», 
чтобы провести связующую нить с эпохой Отцов I и II Вселен-
ских Соборов.116 

Первый аргумент Σάκκος’а, касающийся связи II главы «Пу-
теводителя» с Liber de definitionibus, приписываемой свт. Афа-
насию Великому117, и с другими манускриптами подобного 
вида потребовал от Uthemann’а дополнительного исследова-
ния, результаты которого он поместил в I-III Приложениях.118 
«Книга определений», содержащая значение важнейших бо-
гословских терминов «природа», «сущность», «лицо», «ипо-
стась», «воля», «действие», «свойство» и др., настолько важна, 
что имеет в некотором смысле самостоятельное значение. 
Значимость для послехалкидонской полемики такого сбор-
ника философско-богословских дефиниций стала причиной 
«независимой» от остального текста «Путеводителя» судьбы 
«Книги определений», то есть II главы этого трактата. Если 
во многих манускриптах «Книга определений» является не-
отъемлемой частью «Путеводителя» (рукописи 1-29 в описа-
нии Uthemann’а119), то в других содержится отдельно. Так, 38 
рукописей (с 30 по 67)120 являются воспроизведением (полным 
или с небольшими лакунами) «Книги определений» как само-
стоятельного произведения. Зачастую некоторые манускрип-
ты, находящиеся в сильно испорченной форме, приписывают-
ся свт. Анастасию I Антиохийскому. 

Начиная с Иоанна Грамматика Кесарийского, о котором упо-
мянуто и в «Путеводителе» (VI, 1, 21; 208), многие апологеты 

116 Ibid., p. CCIX-CCX. 
117 Athanasius. Liber de definitionibus // PG 28. Col. 533-554.
118 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCXXI-CCXLIII.
119 Ibid., p. XXXI-XL
120 Ibid., p. XL-XLIX. 



30

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Халкидонского Собора стали составлять подобные сборники 
догматически-философских определений, желая перенести тер-
минологию, разработанную Каппадокийскими Отцами, на хри-
стологию. Свт. Анастасий I Антиохийский писал богословские 
трактаты, в том числе три против монофизитов: «О Божествен-
ном Домостроительстве, или о Боговоплощении», «О страсти 
и бесстрастности Христа» и «О Воскресении Христовом». Было 
ли среди несохранившихся работ свт. Анастасия I Антиохийско-
го некое собрание догматических определений, на которое мог 
опираться прп. Анастасий Синаит при написании II главы «Пу-
теводителя», или же те рукописи, которые приписываются Ан-
тиохийскому патриарху, есть, напротив, лишь перифраз «Книги 
определений», неправильно атрибутируемый свт. Анастасию I 
Антиохийскому, остается вопросом. 

Что касается якобы заимствования компилятором «Пу-
теводителя» «Анастасием Аллегористом» II главы из Liber 
de definitionibus, приписываемой свт. Афанасию Великому, 
то заметим, что уже в патрологии Миня эта работа помеща-
ется в разряд spuria (подложных сочинений). Как замечает пе-
реводчик этой работы на русский язык В. В. Баскакова, не со-
мневающаяся в принадлежности ее прп. Анастасию Синаиту 
или его окружению, «В кратком предисловии к нему (изда-
нию в PG. — и. А.) издатели отмечали, что его подложность 
видна как из отсылки к святителю Григорию Нисскому, так 
и из стиля и особенностей употребления слов и выражений»121. 
Важность III Приложения Uthemann’а122 заключается в том, 
что он, безусловно, опроверг утверждения Σάκκος’а, что Liber 
de definitionibus, приписываемая свт. Афанасию Великому, есть 
источник для «Книги определений». Исследуя манускрипты, 
Uthemann доказывает, что труд псевдо-Афанасия — это значи-
тельно сокращенный перифраз II главы «Путеводителя». Под-
линным автором Liber de definitionibus является, по мнению 

121 <Преподобный Анастасий Синаит>. Об определениях / Пер. В. В. Баскако-
вой // Альфа и Омега. № 4 (38). М., 2003. С. 63. 

122 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. CCIX-CCXLIII.



31

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Weiss’а, сам прп. Анастасий Синаит123 или же кто-то из его 
ближайшего окружения124. 

Редакторский и исследовательский труд Uthemann’а по-
зволяет поставить точку в многовековом споре о датировке 
«Путеводителя». Несмотря на возражения Σάκκος’а, Uthemann 
признал правоту версии Richard’а, который говорит о двух ре-
дакциях «Путеводителя». Основная часть труда была составлена 
в первые годы после Александрийского патриарха Кира (631-
641). Вторую редакцию, в которой появились исправления, до-
бавления и схолии, можно отнести ко времени после VI Вселен-
ского Собора. Об этом говорит ссылка на секту армаситов. Более 
точную датировку окончательной редакции можно установить, 
исходя из полемики автора «Путеводителя» с феодосианским 
Александрийским патриархом Иоанном III (680-689)125, отражен-
ной в XV главе. В схолии говорится о послании Иоанна пятилет-
ней давности (XV, 16-21; 321). Из смысла схолии видно, что Иоанн  
еще был жив, поэтому схолия могла быть вставлена между 686 
и 689 гг., и тогда «Путеводитель» приобрел окончательный вид. 

В «Путеводителе» представлены различные литературные 
жанры: духовно-нравственные основы для занятия богослови-
ем, правила ведения богословских диспутов, сборники библей-
ских и отеческих цитат и основные принципы их герменевти-
ки, вопросо-ответы, апории, диалоги (иногда вымышленные 
или составленные из цитат), этимология богословско-философ-
ских понятий, конспективное изложение Соборов и историй 
ересей и даже сатирический «набросок трагедии» против тео-
пасхизма монофизитской секты дамианитов. 

123 Weiss G. Studien zum Leben, zu den Schriften und zur Theologie des Patriarchen 
Anastasius I von Antiochien (559-598) // Studia Anastasiana, I. (Miscellanea Byzantina 
Mjnacensia, 4), München, 1965. S. 74-84.

124 <Преподобный Анастасий Синаит>. Об определениях / Пер. В. В. Баскако-
вой // Альфа и Омега. № 4 (38). М., 2003. С. 64.

125 Chaîne M. La chronologie des temps chrétiens de l’Égypte et de l’Éthiopie, Paris, 1925. 
Феодосий поставлен на Александрийскую кафедру Севиром в 535 г. в противовес 
Гайану, которого поставил Юлиан Галикарнасский. Таким образом, Феодосий вместе 
с Севиром стал иерархическим основателем Яковитской церкви (Болотов В. В. История 
Церкви в период Вселенских Соборов: История богословской мысли. М., 2007. С. 396). 



32

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Как раз такое разнообразие стилей и сложная структура 
«Путеводителя» заставляли исследователей говорить о том, 
что «Путеводитель» может быть некоей компиляцией трудов 
различных авторов. Но рукописная традиция, которую подроб-
но исследует Uthemann, пытаясь восстановить гипотетический 
архетип,126 склоняет его к выводу, что этот труд является со-
бранием малых работ одного и того же автора, который попы-
тался придать некий упорядоченный вид — при составлении 
второй редакции — с помощью добавления схолий. Таким же 
логически единым произведением является «Источник знания» 
прп. Иоанна Дамаскина, состоящий из трех сравнительно само-
стоятельных трактатов — «Философских глав», «О ста ересях» 
и «Точного изложения православной веры». 

Итак, автором «Путеводителя», даже только его части (так на-
зываемой, «подлинной работы»), не могут быть ни свт. Анаста- 
сий Ι Антиохийский, ни сщмч. Анастасий ΙΙ Антиохийский. 
Что мы можем почерпнуть о личности автора из самого текста 
«Путеводителя»? Автобиографические детали в труде редки. Мы  
делаем выводы: автор был дифизитом, монахом и пресвитером 
на Синае (III, 1, 9; 191. IV, 3; 195); он провел некоторое время в Вави-
лоне (ныне Каир — VI, 1, 120; 211. X.1, 2, 36; 244). Автор свидетель-
ствует о своих выездах из монастыря для полемики с еретиками: 
он провел серию диспутов в Александрии с монофизитами (X; 241-
275. XII; 276-282. XIII; 283-314), в том числе с монахом Иоанном Зигой 
и Григорием Нистазоном (X.2; 251-269), с монофизитскими еписко-
пами в присутствии августала — императорского префекта Египта 
(X.3; 270-271), с пресвитером Георгием Ключарем (X.4; 271-272), всту-
пал в диалог с еврейским софистом Коллутом в Антинополисе 
в Фиваиде (XIV, 1, 37-39; 315). Автор говорит нам, что составил «Пу-
теводитель» в пустыне (X.1, 2, 197-204; 250). Он также демонстрирует 
знание монофелитства (I, 2; 150-155. XIV, 2, 96-133; 319-320. XV, 4-15; 
321) и ислама (I, 1, 46; 150. VII.2, 117-120; 221. Χ.2, 4, 1-16; 257). 

Эти автобиографические данные и дата составления труда 
позволяют нам вслед за Uthemann’ом отождествить автора 

126 Anastasius Sinaita. Viae dux. P. LXV-CCV.



33

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

«Путеводителя» с прп. Анастасием Синаитом, которому при-
надлежат описанные в параграфе 1.2 труды, критические изда-
ния которых появились в последнее время. 

1.4. Структура «Путеводителя» 

«Путеводитель» состоит из 24 глав разного объема, некото-
рые главы делятся на части. Сам текст трактата предваряется 
авторским Оглавлением.

Первые три главы «Путеводителя» (Согласно авторскому 
Оглавлению, имеющие названия: «1. Краткое предварительное 
размышление, которое нужно привести, чтобы желающий пра-
вильно выражал веру в Бога. 2. Догматические определения 
согласно церковному Преданию. 3. Введение перед разделами») 
являются общеметодологическим введением для всей книги, 
разъясняющим логические правила и основы изучения хри-
стологии и богословской полемики с еретиками, в частности 
с монофизитами. Первая часть первой главы (70 строк в кри-
тическом издании K.-H. Uthemann’а127) объясняет православно-
му «трудолюбцу» (φιλόπονος — I, 1, 2; 148) духовные основы 
и общие методы проведения богословских диспутов. 

Во второй части I главы (144 строки) — «Кратком изложе-
нии веры» (Ἔκθεσις ἐν ἐπιτομῇ — I, 2, 1; 148), прп. Анастасием 
формулируется православное учение о двух природах, о двух 
природных волях (δύο φυσικά θελήματα — I, 2, 17; 151) и двух 
природных действиях (δύο φυσικαὶ ἐνεργείαι — I, 2, 17; 151) 
как о двух природных свойствах (δύο φυσικαὶ ἰδιότητες — I, 2, 7; 
151) во Христе. 

Третья часть I главы (89 строк) является предисловием 
к одной из важнейших частей «Путеводителя» — «Книге опре-
делений», и показывает необходимость для раскрытия церков-
ной веры четкого и однозначного определения основных бого-
словских понятий. 

ΙΙ глава (886 строк) как раз и является «Книгой определе-
ний». Эта часть труда прп. Анастасия содержит определения 

127 Anastasius Sinaita. Viae dux. Turnhout. Leuven, 1981. 



34

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

основных богословских понятий (природа, лицо, воля, действие, 
свойство, соединение, тление и др.). Некоторые из этих понятий 
раскрываются весьма подробно, а для некоторых даются только 
определения. 

В первой части III главы (92 строки), являющейся окон-
чанием общеметодологического введения для всей книги, 
прп. Анастасий формулирует духовно-нравственные требова-
ния к православному экзегету. Во второй части этой главы (32 
строки) Синаит говорит об основах, которые могут быть оди-
наково приемлемы для обеих сторон православно-монофизит-
ских диспутов. Преподобный отец перечисляет несторианские 
заблуждения, которые должен анафематствовать православ-
ный перед началом полемики, и приводит список избранных 
Святых Отцов, одинаково почитаемых и православными и их 
оппонентами-монофизитами. 

IV глава (145 строк, согласно Оглавлению — «Краткое изло-
жение истоков ересей вплоть до Нестория и Севира»), в кото-
рой приводится «Анастасия, смиреннейшего пресвитера святой 
горы Синай, послание о вере в Домостроительство Христа Сына 
Божия ко Святой Кафолической Церкви в Вавилоне»128 (IV, 3-6; 
195), описывает историю падения сатаны и его роль в совра-
щении человека на грехопадение, в убийстве Каином Авеля, 
в появлении идолопоклонства, в изобретении ересей от ереси 
Симона-волхва до несторианства, одинаково осуждаемых и пра-
вославными и монофизитами. 

V глава (81 строка, согласно Оглавлению — «О святых Со-
борах») есть краткое изложение истории Вселенских Соборов 
(вплоть до V) с описанием ересей, анафематствованных ими. 
Рассказывая о возникновении монофизитства, автор «Путеводи-
теля» кратко упоминает Собор 448 г. в Константинополе при свт. 
Флавиане, осудивший Евтихия, и ΙΙ Ефесский «разбойничий» 
собор, низложивший свт. Флавиана. При этом прп. Анастасий 
свидетельствует, что свт. Флавиан скончался от ударов, получен-
ных от участников «разбойничьего» собора (V, 56-57; 207). 

128 Современный Каир. 



35

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

VI глава, названная в авторском оглавлении «Откуда проис-
ходит учение Евтихия и Севира» (200 строк) излагает историю 
возникновения и развития монофизитства вплоть до его севи-
рианского варианта, причем во второй части главы прп. Анаста-
сий указывает на аристотелевские истоки данной ереси, также 
как арианства, ересей Савеллия и Павла Самосатского. 

В VII главе «Доказательство, что Севир отверг святых отцов 
и узаконил, что их цитаты упразднены» (258 строк) прп. Ана-
стасий высмеивает и опровергает Севира, который утверждает, 
что после осуждения несторианства дифизитские выражения 
Святых Отцов стали «бесполезными, непригодными и бого-
хульными» (ἄπρακτοι καὶ ἀργαὶ καὶ βλάσφημοι — VII, 1, 107; 217) 
и что вообще следует изменять христологические догматы. 

В VIII главе «Доказательство из Ветхого и Нового Завета 
и от самого Моисея и Соломона, что природа и лицо не одно 
и то же» (381 строка) преподобный отец приводит многочислен-
ные доказательства из Священного Писания, что «природа» (φύσις) 
и «лицо» (πρόσωπον) не являются тождественными понятиями. 

Продолжая тему, IX глава «Также выдержки из святого 
Собора в Никее, что природа, или сущность, и ипостась не одно 
и то же, как считает Севир» показывает различие между поня-
тиями «природа» и «ипостась» (ὑπόστασις), основываясь на Ни-
кейском Cимволе веры (первая часть — 120 строк) и святоотече-
ской традиции (вторая часть главы — 95 строк). 

Первые четыре части X главы (согласно Оглавлению — «Из-
ложение четырех бесед, которые мы провели в Александрии 
с феодосианами и гайанитами, в которых мы их изобличили, 
что если природа и ипостась — одно и то же, то всех святых 
отцов они определяют несторианами, и самого святого Кирилла. 
В ней и об “Одной природе Бога Слова воплотившейся”») приво-
дят запись четырех диспутов, состоявшихся между прп. Анаста-
сием и монофизитами в Александрии (X.1 — 286 строк, X.2 — 600 
строк, X.3 — 62 строки, X.4 — 49 строк). 

Пятая часть X главы (69 строк) толкует выражение свт. Ки-
рилла Александрийского «одна воплотившаяся природа Бога 
Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου σεσαρκωμένη). 



36

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

XI глава «Замечание о выражении, называющем природу 
ипостасью. Откуда оно?» (46 строк) толкует те выражения свт. 
Кирилла, где он называет природы ипостасями. 

XII глава «О спасительной страсти Христа и о “Святой, 
Бессмертный распятый…”» (224 строки) посвящена полеми-
ке с монофизитским пониманием теопасхизма (Θεός — Бог, 
πάσχω — страдаю). На примере вставки «распятый за нас»  
(ὁ σταυρωθείς ὑπέρ ἡμῶν) в Трисвятое монофизитами прп. Ана-
стасий обвиняет оппонентов в усваивании Божественной при-
роде Христа страданий, распятия и смерти. В полемике с теопас-
хизмом еретиков святой отец формулирует учение об общении 
свойств Божественной и человеческой природ Христа. 

В XIII «Совместное обсуждение цитат отцов, которые при-
водят нам севириане против Халкидонского Собора, и бла-
гочестивое опровержение их» (1117 строк) и XIV «Аммония 
Александрийского против монофизитов» (212 строк) главах 
прп.  Анастасий приводит обширную полемику против ереси 
афтартодокетов (ἀφθαρτοδοκῆτοι). 

В XV «Другая глава против их нового праздничного [посла-
ния]» (96 строк), XVI «На слова во Христе обитает вся полнота 
Божества129, благочестивое толкование» (52 строки) и XVII «До-
казательство, что не совоплотился с Сыном Отец или Святой 
Дух» (59 строк) главах автор «Путеводителя» полемизирует 
с дамианизмом. Эта ересь фактически повторяет внутри моно-
физитства ересь Савеллия, сливающую Три Ипостаси Троицы 
в одну. Вследствие этого дамианиты учили, что все свойства, 
исповедуемые во Едином от Святой Троицы Христе должны 
одинаково усваиваться и Отцу и Святому Духу. Синаит показы-
вает, что не только христология, но и триадология монофизитов 
является еретической. Прп. Анастасий православно разъясняет, 
как воплощение Слова сочетается с неизменностью Божествен-
ной природы. 

В XVIII «Против неправильного понимания антропологиче-
ского образа для Христа» (66 строк) и XIX «Глава нечестивого 

129 Ср.: Кол. 2:9.



37

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

павлианиста» (45 строк) главах затрагивается проблема упо-
требления так называемой «антропологической парадигмы» 
в христологии. 

В XX главе «Основные умозаключения против безумных 
севириан» (94 строки) преподобный отец в виде кратких во-
просов-апорий, направленных к монофизитам, опровергает их 
утверждение, что после соединения во Христе Божества и чело-
вечества можно говорить только об одной природе в Нем. 

XXI глава «Другая краткая глава, в которой доказатель-
ство, что нельзя изменять догматы на противоположные» (201 
строка) резюмирует аргументацию VI-X глав, свидетельствуя, 
что Святые Отцы, жившие как во время Нестория, так и до него, 
благочестиво (так как исповедовали соединение по ипостаси) 
употребляли дифизитские выражения, несмотря на то, что такие 
еретики, как Артемон, Ориген, Павел Самосатский, Феодор 
Мопсуэстийский и Диодор Тарсийский, основывая свое учение 
на разделении природ и лиц во Христе, активно использовали 
в христологии язык «двух природ». Для лучшей убедительно-
сти прп. Анастасий показывает единодушие Нестория Павлу 
Самосатскому параллельным цитированием. В конце главы 
Синаит кратко формулирует православное исповедание двух 
совершенных природ Христа: чистого Божества и безгрешного 
человечества, нераздельно ипостасно соединенных. 

В XXII главе «Запись основных апорий к нам от неверую-
щих. И глава Андрея несторианина» (328 строк) своего труда 
прп. Анастасий обсуждает проблемы истолкования Священ-
ного Писания и Святых Отцов, возникшие в ходе диспутов 
с монофизитами. 

В первой и второй частях XXIII главы «Сжатое изложение 
против гайанитов» (251 строка) Синаит возвращается к полеми-
ке с афтартодокетами, в том числе и приводит запись богослов-
ского диспута, состоявшегося в Александрии. 

В схолии, заканчивающей XXIII главу, прп. Анастасий воз-
вращается к полемике с монофизитами, которая отражена 
в пятой части X и XI главах, по поводу Кириллова выражения 
«одна воплотившаяся природа Бога Слова». 



38

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

В последней, XXIV главе (140 строк, согласно Оглавле-
нию — «Отрицание из святого Дионисия, говорящее, что «Отец 
или Святой Дух никак не соучаствовали Воплощению Слова, 
разве только благоволением». Это касательно фразы Севира, 
что Отец и Святой Дух совоплотились с Сыном») преподоб-
ный отец вновь возвращается к теме, освещенной в XV-XVII 
главах. С помощью слов Дионисия Ареопагита из главы «О со-
единенном и раздельном богословии» труда «О божественных 
именах» и комментариев к нему прп. Максима Исповедника 
Синаит раскрывает православное учение о влиянии Воплоще-
ния Бога Слова на внутритроичные отношения. 

В заключение главы и всего труда (XXIV, 93-140; 359) ав- 
тор просит читателей простить его за возможные погрешно-
сти — «ведь только Бог безошибочен» (XXIV, 133-134; 359), —  
и вновь ссылается на авторитет отцов I и II Вселенских Соборов, 
утвердивших различие между понятиями «природа» и «ипо-
стась», а также предостерегает от изменений и вставок, которые 
могут быть внесены в его труд при переписывании и могут ис-
казить догматический смысл «Путеводителя». 

Итак, хотя структура «Путеводителя» довольно сложна, 
но нельзя отказать ей в хорошей продуманности. Первые три 
главы формулируют философско-богословский аппарат и духов-
но-нравственные основы христологического богословствования, 
а также антиеретической полемики. В следующих главах терми-
нология обильно иллюстрируется ссылками на Священное Пи-
сание и святоотеческое Предание. Дано историческое описание 
возникновения ересей вплоть до несторианства и монофизит-
ства во всем его многообразии, указаны их философские и бо-
гословские корни. Подробно разбираются выражения Святых 
Отцов, опираясь на которые монофизиты формулировали свою 
христологию, дано их православное толкование. В основной 
же части труда дана полемика со всеми основными течениями 
монофизитства, в ходе которой подробно разбираются и опро-
вергаются их аргументы. Большая часть этой полемики — опи-
сание реально состоявшихся диспутов между прп. Анастасием 
и монофизитскими богословами. 



39

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

II. ХРИСТОЛОГИЧЕСКАЯ ТЕРМИНОЛОГИЯ  
ПРП. АНАСТАСИЯ СИНАИТА

2.1. Основы полемики с монофизитами

Уже в I главе «Путеводителя», в первой ее части, названной 
автором «Краткое предуготовление, проясняющее трудолюбцу 
то, что следует прежде изучать и знать» (I, 1, 1-3; 148), прп. Ана-
стасий Синаит формулирует основы полемики с монофизитами 
и тем самым определяет задачу всего своего труда: дать право-
славным методологический богословско-философский аппарат, 
сформулировать духовно-нравственные основы для познания 
веры и для полемики с еретиками, передать православным свой 
опыт антимонофизитской борьбы. 

Но в основе подготовки к такой полемике лежит не только 
и не столько знание основ философии, книжного богословия 
и полемических методов, но необходимость «предварительно 
жить свято и иметь в себе вселившегося Духа Божиего» (I, 1, 4-5; 
148), ведь причина ересей — страсти тщеславия, сребролюбия, че-
ловекоугодничества и высокомерия (III, 1, 56-79; 193). В этих словах 
автор кратко сформулировал святоотеческое учение о ступенях 
Богопознания, наиболее полно представленное в трудах свт. Гри-
гория Нисского «О жизни Моисея законодателя» и «Точное 
изъяснение Песни песней Соломона». В словах о познании 
православных догматов не интеллектом, а душой или сердцем  
(у прп. Анастасия буквально «грудью» — ἐκ στήθους — I, 1, 7; 148), 
автор «Путеводителя» кратко ссылается на роль сердца как «гно-
сеологического принципа», на которой особенно акцентирова-
ли внимание церковные писатели аскетического направления130, 
а также говорит о роли догматов в Богопознании и духовной 
жизни, пророчески отвергая адогматизм131. 

130 См., напр.: Зарин С. Аскетизм по православно-христианскому учению. М., 1996. 
С. 392-394, 577-582. 

131 О значении догматов и догматических систем в духовно-мистической жизни че-
ловека рассуждает Владимир Лосский в своей работе «Очерк мистического богословия 
Восточной Церкви»: Лосский В. Н. Боговидение. М., 2003. С. 113-115. 



40

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Само название труда, которое прп. Анастасий дает и объяс-
няет в третьей части I главы, «Ὁδηγός» («Путеводитель») взято 
из слов Спасителя: Когда же приидет Он, Дух истины, то на-
ставит (ὁδηγήσει) вас на всякую истину (Ин. 16:13). Автор объ-
ясняет своим читателям, желающим противостоять многим 
формам монофизитства, особенно в Александрии (I, 3, 29; 156), 
что ни учение Священного Писания и Святых Отцов, ни знание 
философско-богословских дефиниций и полемической методи-
ки нисколько не помогут им ни в борьбе с монофизитами, 
ни в духовной жизни, если Святой Дух не пребывает в них 
как путеводитель (ὁδηγός). 

Богословской основой для собеседований с оппонентами может 
быть лишь базис, который является непререкаемым авторитетом 
для обеих сторон. Это, в первую очередь, Священное Писание.  
Прп. Анастасий кратко формулирует основы библейской экзеге-
тики. Во-первых, изучение Священного Писания требуется совер-
шать «со страхом» и «в простоте сердца» (I, 1, 13-14; 149). Во-вторых, 
не следует исследовать того, что в Писании обойдено молчанием 
(I, 1, 15-17; 149). Правда, тут же в схолии Синаит оговаривается, 
что «некоторые предания Церковь восприняла также в неписан-
ном виде» (I, 1, 22-24; 149). Наконец, следует среди высказываний 
(как Писания, так и Святых Отцов) различать «слова, которые го-
ворятся определенно, и в другой раз как-то промежуточно, и снова 
неточно и простодушно» (I, 1, 18-20; 149). Например, слова Псал-
мопевца всякий человек ложь (Пс. 115:2) говорят о нравственном 
падении человека, а не об изначальной греховности человеческой 
природы, из-за чего якобы, по словам афтартодокетов, безгрешный 
Христос не может иметь свойств человеческой природы. 

Призывая здесь православных изучать Писание «со стра-
хом» и «в простоте сердца», прп. Анастасий далее обвиняет 
еретиков в том, что они как раз делают это «со злым умыслом» 
(κακούργως — I, 1, 14; 149). Так, Синаит свидетельствует, что Севир 
использует в своей полемике с защитником Халкидонского 
Собора Иоанном Грамматиком Кесарийским (начало VI в.)132 

132 Об этом богослове мы знаем в основном лишь из книги Севира «Против 
Грамматика», опубликованной в 519 г. уже после низвержения Севира с кафедры 



41

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

перевод Ветхого Завета, сделанный для иудеев Акилой, кото-
рый удалил из него множество так называемых «мессианских» 
мест133 (VI, 1, 31-36; 208-209. VI, 1, 81-85; 210), и вообще превратно 
толкует все Священное Писание, подражая еретическому тол-
кованию Арием слов Иоанна Богослова В начале было Слово 
(Ин. 1:1) (XXII, 1, 3-23; 340. XXII, 2; 340-343). Примеры толкования 
Священного Писания самим прп. Анастасием мы рассмотре-
ли в нашей дипломной работе134, посвященной «Трем Словам 
об устроении человека по образу и по подобию Божиему». 

Кроме Писания, общепринятым базисом для богословского 
диспута с монофизитами являются творения Святых Отцов, 
живших до Халкидонского Собора (I, 1, 53-56; 150). Цель пра-
вославного — опровергнуть главный аргумент монофизи-
тов, состоящий в том, что вероопределение данного Собора 

Антиохийского патриарха (512-518). Сама «Апология Халкидонского Собора» пресви-
тера Иоанна Грамматика не сохранилась и может быть частично реконструирована 
как раз по полемике против нее Севира. Иоанн Грамматик был одним из первых 
православных богословов, которые стали применять в христологии триадологиче-
скую терминологию, разработанную Каппадокийцами. (Grillmeier A. Christ in Christian 
Tradition. V.2: From the Council of Chalkedon (451) to Gregory the Great (590-604). Part 2: 
The Church of Constantinople in the sixth century. London, Louisville (Kentucky): Mowbray, 
WJK, 1995. P. 24-25). Наиболее подробно на русском языке об этом апологете Халки-
донского Собора можно ознакомиться в кандидатской диссертации, подготовленной 
в Московской духовной академии и защищенной в Общецерковной аспирантуре 
и докторантуре, — Кожухов С. А. Терминология Иоанна Кесарийского Грамматика. М., 
2013. В ближайшее время ожидается публикация монографии, составленной на осно-
вании данной диссертации.

133 По свидетельству свт. Епифания Кипрского (О мерах и весах, гл. 14-15. О се-
мидесяти толковниках и о тех, которые ложно истолковали Святое Писание) Акила 
происходил из язычников и был тестем римского императора Адриана (117-138). Став 
христианином, он не отказывался от прежних своих занятий астрологией. Обличения 
и увещевания христианских учителей привели его не к покаянию, а к отречению 
от христианства и переходу в иудейство. Именно тогда (около 125 г.) он и составил 
свой перевод Ветхого Завета на греческий язык. О тенденциозном, антихристианском 
переводе Акилой мессианских мест Ветхого Завета свидетельствует и сщмч. Ириней 
Лионский (Против ересей. III 21. 1). Этот перевод поместил в третью колонку своих Гек-
заплов Ориген (См.: Тов Э. Текстология Ветхого Завета. М., 2003. С. 140-141). 

134 Адриан (Пашин), иером. Антропология преподобного Анастасия Синаита: Диплом-
ная работа / Машинопись. М. Сретенская Духовная Семинария, 2005. 



42

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

противоречит предшествующей святоотеческой традиции. 
В конце третьей главы «Путеводителя» прп. Анастасий приво-
дит имена тех Святых Отцов, чьи творения и составляют эту 
дохалкидонскую традицию (III, 2, 18-32; 194-195), и на мнения 
которых Синаит ссылается на протяжении всего текста «Путе-
водителя». Это не означает, что преподобный отец ограничива-
ется древними Отцами. Он активно использует достижения по-
слехалкидонского православного богословия: уже упомянутого 
Иоанна Грамматика Кесарийского, Леонтия Византийского, прп. 
Максима Исповедника. Дабы самим именем этих защитников 
православного учения не спровоцировать монофизитов сразу 
же отвергнуть их аргументацию, прп. Анастасий приводит их 
терминологию и богословские доводы без ссылки на авторство. 

Прп. Анастасий говорит, что перед началом диспута необ-
ходимо анафематствовать ереси и заблуждения, ложно при-
писываемые монофизитами православным, и прежде всего 
несторианство (I, 1, 44-52; 150. III, 2; 194-195). Необходимость 
анафематствования несторианства перед общением с монофи-
зитами вытекает из того, что последние обвиняли православ-
ных последователей Халкидонского Собора в несторианстве. 
Действительно, история Церкви свидетельствует, что орос этого 
Собора толковался и в несторианском смысле, будто бы в нем 
говорится о некой новой ипостаси Христа, в которую вошла 
Ипостась Бога Слова и человеческая ипостась. Об опасности 
несторианства и несторианского понимания Халкидонского 
Собора прп. Анастасий говорит, не жалея эмоций: 

Тогда-то, не имея силы сражаться против Божественной при-
роды, он (диавол — и. А.) повернул войска против плоти Хри-
стовой, после арианского хора выкопав Харибду разделения, 
отделив плоть Христа от Божества рассечением надвое единого 
Христа. Основоположниками же такового разделения явились 
Феодор Антиохийский и Диодор Тарсийский. От них, словно 
некая корень чемерицы, произросла халдейская свинья — ас-
сириец Несторий, и до ныне испускающий свои [еретические] 
нечистоты через своих последователей. Изгнанный из Кон-
стантинополя в ссылку в Месопотамию, он и там продолжал 



43

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

распространять яд и нечистоты [своей ереси], так что, разли-
ваемые из этого губительного [источника], они оскверняли 
почти весь Восток. Против него мы составили книгу, пригвоз-
див к позорному столбу его хитрость и коварство, и направля-
ем туда трудолюбивых братьев. И все-таки следует признать, 
что сегодня нет ничего зловреднее ереси Нестория, и выявить 
ее яд. Ибо часто ради постыдной корысти и славы они ли-
цемерно называют Христа Богом, а Святую Деву Богороди-
цей, анафематствуют Нестория и отвергаются выражения «два 
лица во Христе». При этом желающий обличить их коварство, 
пусть напомнит им Собор блаженного Кирилла против Не-
стория: принимают ли они его от всего сердца, ведь там все 
ясно сказано. Так обстоит дело в отношении Нестория — иу-
действующего нечестивца и халдейской ассирийской свиньи. 
Ведь Святая Церковь отвергает его по причине разделения 
[им] природ во Христе, как и Севира с его [последователями] 
из-за слияния природ (IV, 114-145; 200-203).

Перед собеседованием необходимо также четко определить 
важнейшие богословские понятия на основании Предания и Пи-
сания, а не философии (I, 3; 155-158). Данную задачу автор «Пу-
теводителя» решает во II главе своего труда, так называемой 
«Книге определений».

Далее прп. Анастасий перечисляет методы ведения бого-
словских диспутов. Эти методы проверены Синаитом на много-
численных православно-монофизитских дискуссиях, часть ко-
торых описаны и дословно воспроизведены в «Путеводителе». 
Во-первых, приступая к диспуту с инославными оппонентами, 
необходимо тщательно изучить их сочинения и образ мыслей. 
Сам прп. Анастасий призывает «знать с точностью мудрования 
противников и погружаться в их писания, так как мы часто 
можем, исходя из них, посрамлять их» (I, 1, 8-10; 148), ибо 
«не повредит иметь знание из [творений] этих еретиков, [напи-
санных к другим] еретикам, и, сообразуясь с ними, вышибать 
клином клин нечестивых» (XIX, 43-45; 331). Синаит, таким об-
разом, часто сводит их аргументы к старым ересям — манихей-
ству, докетизму, савеллианству и аполлинарианству, осуж- 
дение которых не отрицали и монофизиты. Зачастую Синаит 



44

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

приводит аргументы несториан и иудеев, дабы опровергнуть 
учение монофизитов, не чураясь использовать оружие одних 
еретиков против других. 

Во-вторых, православному полемисту следует знать историю 
Церкви и хронологию возникновения ересей (Ι, 1, 34-36; 149). 
Для этого автор «Путеводителя» помещает в IV-VI главах исто-
рию возникновения ересей и историю борьбы с ними Церкви. 
Знание исторического контекста позволяет самому прп. Анаста-
сию опровергать утверждение Севира, что после возникновения 
несторианства необходимо отвергнуть дифизитские выражения 
как неточные, даже если они и принадлежат Святым Отцам.135 

В-третьих, прп. Анастасий призывает встречаться для бесед 
только со знающими еретиками, дабы они и слушающий 
диспут народ после победы православной стороны не смогли 
бы оправдаться тем, что другие их представители, более ком-
петентные в богословии, нашли бы более сильные аргументы 
в защиту своего учения. При этом у оппонентов должна быть 
потребность в познании нашей веры (I, 1, 11-12; 149), а не пустое 
стремление любой ценой доказать свою правоту. Для этого 
«необходимо до собеседования потребовать клятвы от против-
ника, что он не попирает совесть ни в одном произнесенном 
им слове» (I, 1, 41-43; 150), и не позволять оппоненту в случае 
затруднения переменять тему разговора (I, 1, 38-40; 149).

Наконец, прп. Анастасий призывает православных полеми-
стов не чураться и некоей хитрости. Примеры такой «грече-
ской» хитрости мы видим в описанных в X главе «Путеводите-
ля» диспутах прп. Анастасия с монофизитами. 

Так, в ходе первого диспута (X.1; 241-250) прп. Анастасий 
якобы под давлением монофизитских аргументов притворно 
пошел им на уступку и подписал с ними компромиссное опре-
деление о том, что везде, где есть природа, существует и лицо, 
«ибо нет безличной природы» (X.1, 1, 36; 242). На самом деле 
Синаит сделал это не ради икономии для объединения церквей, 
а действуя согласно словам пророка с лукавым — по лукавству его  

135 Более подробно об этом мы скажем в параграфе 3.2. 



45

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

(Пс. 17:27) и «с неким притворством и благочестивым лукавством» 
(X.1, 1, 26-27; 242). Затем преподобный отец привел многочислен-
ные дифизитские цитаты дохалкидонских Святых Отцов, в том 
числе свтт. Иринея Лионского, Афанасия Великого, Григория Бо-
гослова, Григория Нисского, Амфилохия Иконийского, Амвросия 
Медиоланского, Иоанна Златоуста, Прокла Константинопольско-
го, Ефрема Антиохийского, прп. Исидора Пелусиота и самого свт. 
Кирилла Александрийского (X.1, 2; 243-250). После этого в среде 
монофизитов возникла скандальная ситуация — лидеры «онеме-
ли, умолкли, зажали рот, пришли в замешательство, испугались, 
смутились» (X.1, 3, 7-8; 250), а простой народ из монофизитских 
церквей кричал и шумел, негодуя, что их лидеры обвиняют 
столь уважаемых Святых Отцов — в том числе и самого свт. 
Кирилла — в несторианстве. Толпа уже сама, без участия своих 
посрамленных и молчащих, но не желающих раскаяться лидеров 
стала кричать, что определение Халкидонского Собора о двух 
совершенных природах Христа, соединенных по ипостаси, совер-
шенно верно и соответствует учению Святых Отцов (X.1, 3; 250). 

Во время второго диспута (X.2; 251-269) прп. Анастасий предло-
жил своим оппонентам-монофизитам — монаху Иоанну по про-
звищу Зига136 и Григорию по прозвищу Нистазон137 — вероопре-
деление, составленное Синаитом из цитат тех же дохалкидонских 
Святых Отцов, но представленное им как «догматический томос 
Флавиана епископа Константинопольского, который написан 
ко Льву папе Римскому о Воплощении Христа истинного Бога 
нашего» (Χ.2, 7, 80-82; 265). Лидеры монофизитов сразу же от-
вергли это вероопределение, не столько из-за самого содержания, 
сколько из-за имен ненавистных им борца с Евтихием и Дио-
скором свт. Флавиана и свт. Льва, чей Томос лег в основу Халки-
донского ороса. После этого повторилась ситуация первого дис-
пута. Когда оказалось, что Иоанн и Григорий анафематствовали 
не Флавиана, а Святых Отцов — в том числе и свт. Кирилла Алек-
сандрийского, — чьи цитаты вошли в составленное Синаитом ве-
роопределение, то «с последнего места встал простой гражданин, 

136 Ζυγᾶ — шест. 
137 Νυστάζων — ленивый, дремлющий. 



46

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

покрывая их позором и грозя побить их камнями» (Χ.2, 7, 170-171; 
268). Таким образом, и это собеседование закончилось «всенарод-
ным триумфом» (Χ.2, 7, 172; 268) прп. Анастасия и «всенародный 
позором» (Χ.2, 7, 173; 268) монофизитов — оппонентов Синаита.

Во время третьего диспута, состоявшегося в присутствии 
представителя государственной власти августала138, в котором 
со стороны монофизитов на этот раз участвовали уже и некото-
рые епископы, прп. Анастасий еще раз обманул своих оппонен-
тов. «Желая при всех обнаружить и обнародовать яд, скрытый 
в их сердце и во всей их церкви» (X.3, 32-34; 270), он написал 
на папирусе: «Я, Анастасий монах святой горы Синай, испове-
дую, что Сам Бог Слово, рожденный от Бога Отца прежде всех 
веков, Сам распят, был избиваем, страдал и воскрес» (X.3, 36-40; 
270). Подав монофизитам этот папирус и видя их одобрение на-
писанного, Синаит обещал служить с ними, как только они под-
пишут это исповедание. Каково же было их замешательство, 
когда прп. Анастасий заявил им: «Христос пострадал за нас 
плотию (1 Пет. 4:1), теопасхиты, а не Божеством; плотию постра-
дал, как богословствует апостол Петр, а не Божеством, как ко-
щунствует Севир и как вы ныне подписали. Ибо, желая обна-
жить все злословие в вашей душе, я написал, указав в папирусе 
голое Божество Бога Слова, не вспомнив ни плоть, ни вочелове-
чение, ни Рождество от Святой Девы» (X.3, 50-57; 271). Папирус 
с подписями монофизитов под сомнительным исповеданием 
Синаит оставил у себя, и обещал свидетельствовать с помощью 
него против еретиков на Страшном суде. 

Для современного человека подобные методы «благочести-
вой хитрости» (X.1, 1, 27; 242) борьбы с оппонентами кажутся 
весьма сомнительными обманами, подлогами и провокация-
ми. Однако прп. Анастасий по собственному опыту понимал, 
что лидеров еретиков почти ничто не может заставить отказать-
ся от своих ложных убеждений, тогда как простые люди, видя 
неправоту своих вождей, способны к покаянию и соединению 
с Православной Церковью. 

138 Αὐγουστάλιος — императорский префект Египта.



47

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

К таким «благочестивым хитростям» можно отнести и исполь-
зование аргументов одних еретиков и даже противников христи-
анства против других еретиков, «ибо уничтожить врагов можно 
и с помощью вражеского оружия» (XIV, 1, 70-72; 316). Так, он исполь-
зует против монофизитов доводы несторианина Марона Эдесско-
го, который спорил с Синаитом (XIII, 10, 101-111; 314). Аналогично 
прп. Анастасий направляет против монофизитов аргументацию 
некоего иудея Коллута, которую тот использовал против самого 
Синаита в беседе в Антинополисе (XIV, 1, 37-67; 315-316). Святой 
отец приводит две несторианские цитаты, свидетельствующие 
о том, что эти две противоположные ереси сходятся в понимании 
терминов «природа» и «ипостась» (XXII, 4, 18-69; 346-347. XXII, 5, 
2-25; 348-349). А с помощью аргументов иудея Филона Алексан-
дрийского (XIII, 10, 23-79; 311-312)139 и неоплатоника Порфирия (XIII, 
8, 14-22; 304)140, которые пытались доказать, что Христос не являет-
ся Богом, прп. Анастасий в полемике с афтартодокетами доказы-
вает тленность плоти Христа до Его Воскресения. 

2.2. Сборники богословско-философских определений

II глава «Путеводителя», которую редактор современного 
издания Karl-Heinz Uthemann назвал Definitionensammlung141 
(«Книга определений»), представляет собой набор философ-
ских дефиниций с богословским комментарием. Прежде чем 
рассуждать и спорить с еретиками о таинстве Домостроитель-
ства, прп. Анастасий предлагает определиться с основными 
богословскими понятиями, ибо «приступающий к изложению 
догматических вопросов без знания определений уподобляется 
слепцу…» (II, 1, 22-24; 159). 

139 Прп. Анастасий использует вторичный источник: берет цитату Филона из по-
лемики ныне малоизвестного защитника Халкидонского Собора Аммония Алексан-
дрийского (V или VI в.) против основателя афтартодокетизма Юлиана Галикарнакско-
го. Произведения св. Аммония сохранились лишь во фрагментах. См.: Э. П. Г. Аммоний 
Александрийский // Православная энциклопедия. Т. II. М., 2001. С. 174. 

140 Антихристианские произведения Порфирия не сохранились. Отдельные фразы 
из этих произведений сохранились у Святых Отцов, полемизирующих с Порфирием.

141 Anastasius Sinaita. Viae dux. Turnhout. Leuven, 1981. 



48

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

История догматических споров богата примерами, иллю-
стрирующими, как одни и те же термины, одни и те же догма-
тические формулы могут пониматься по-разному. Ярчайший 
пример — многолетние триадологические споры, в которых 
важную часть занимала филологическая составляющая: споры 
о термине единосущный (ὁμοούσιος), принятом на I Вселенском 
Соборе, но ранее скомпрометированном ересиархом Павлом Са-
мосатским и осужденном Антиохийским Собором в 268 г., раз-
личное понимание значения терминов сущность (οὐσία), ипо-
стась (ὑπόστασις) и лицо (πρόσωπον). Только благодаря великим 
Каппадокийским Отцам Церковь получила ясное и общеприня-
тое понимание этих определений. 

В эпоху христологических споров ситуация во многом по-
вторилась. Однозначного понимания этих и других осново-
полагающих богословских терминов в уже христологическом 
применении не было и тогда. Особенно ярко это проявилось 
в связи с интерпретацией наследия признанного и православ-
ными и монофизитами непререкаемого церковного авторитета 
свт. Кирилла Александрийского, допускавшего в своих трудах 
некоторую терминологическую неаккуратность. 

Многие богословы — как православные, так и их оппонен-
ты — сознавали, что традиционная терминология не позволя-
ет изложить христологическое учение с достаточной глубиной 
и точностью. Поэтому нарастала необходимость упорядочить 
богословский язык. Египетский монах Нефалий со своей «Апо-
логией» был, по всей видимости, первым, кто попытался 
в диалектическом синтезе соединить дифизитскую христоло-
гию Халкидона и богословский язык «единой природы» свт. 
Кирилла Александрийского.142 «Апология» Нефалия не сохра-
нилась, но некоторое представление о ней дают фрагменты, со-
хранившиеся в двух полемических «Словах к Нефалию» Севира 
Антиохийского.143 

142 См., напр.: Давыденков Олег, свящ. Христологическая система Севира Антиохий-
ского: Догматический анализ. М., 2007. С. 18. 

143 Severi Antiocheni orationes ad Nephalium, ed. et trad. J. Lebon. Corpus Scriptorum 
Christianorum Orientalium 119, 120; Scryptores Syri 4, 7. Louvain, 1949.



49

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

В начале VI века на Востоке появилась пространная «Апо-
логия», принадлежавшая перу пресвитера Иоанна Грамматика 
Кесарийского, которая также не сохранилась, но может быть 
частично реконструирована по ответу на нее того же Севира.144 
Иоанн Грамматик, стремившийся вслед за монахом Нефалием 
защитить халкидонское учение о двух природах во Христе, 
предпринял серьезную работу по уточнению богословских по-
нятий и упорядочению христологической терминологии. Его 
главной заслугой было предложение применять в христологии 
язык, разработанный великими Каппадокийцами для триадо-
логии. Прп. Анастасий Синаит свидетельствует в «Путеводите-
ле», что — кроме Нефалия и Иоанна Грамматика Кесарийско-
го — были и другие, не названные им по имени, сторонники 
Халкидонского Собора, составлявшие свои сборники философ-
ско-богословских определений, применимых для христологии 
(VI, 1, 21-23; 208). Например, еще одним таким произведением 
было «Преуготовление» пресвитера Феодора Раифского,145 напи-
санное в 580-620 гг.146 

Севир Антиохийский ответил Иоанну Грамматику своим 
фундаментальным трудом «Против нечестивого Грамматика», 
в котором он сформулировал свою христологическую термино-
логию.147 Это догматическое произведение сделалось в глазах 
монофизитов своего рода «богословской суммой», по которой 
учились богословию многие последующие поколения последо-
вателей Севира.148 

Итак, как православные, так и неправославные авторы, на-
чиная с VI века, стали предварять свои богословские трактаты 

144 Richard M. Iohannis Caesariensis presbyteri et grammatici opera qui supersunt. 
Turnhout, 1977. P. 6–58.

145 Феодор Раифский. Преуготовление // Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. 
М., 2003. С. 375-458. 

146 Сидоров А. И. Пресвитер Феодор Раифский и его сочинение // Анастасий Синаит, 
прп. Избранные творения. М., 2003. С. 371-374. 

147 Severi Antiocheni liber contra impium Grammaticum, ed. et trad. J. Lebon. CSCO 93, 
94; 101, 102; 111, 112; Scryptores Syri 45, 46; 50, 51; 58, 59. Paris, Louvain, 1929–1938.

148 Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антиохийского: Догмати-
ческий анализ. М.: ПСТГУ, 2007. С. 19-20.



50

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

сборниками основных терминов и понятий. Впоследствии 
по такому же принципу прп. Иоанн Дамаскин построил свой 
труд «Источник знаний», начинающийся «Философскими гла-
вами». В этом он был не оригинален. Одним из его пред-
шественников, предварявших изложение церковного вероуче-
ния философско-логическими введениями, был прп. Анастасий 
Синаит. Важность такого сборника философско-богословских 
определений подтверждается также и тем, что «Книга определе-
ний» — то есть вторая глава «Путеводителя», — как мы сказали 
выше, имеет в некотором смысле «независимую» от остального 
текста «Путеводителя» судьбу. 149 

2.3. Метод построения определений

Приступая к рассуждению об основных богословских поняти-
ях, автор «Путеводителя» формулирует метод, который принят 
и в современных богословских (и не только богословских) слова-
рях150: сначала дать определение термина, затем его этимологию 
и, наконец, с помощью примеров пояснить, как этот термин не-
обходимо понимать и как он соотносится с другими понятиями. 

Всякий серьезный предмет или вопрос исследования предпола-
гают некоторые три испытания и вопроса, которые мы задаем 
противникам, например: «Что есть Бог?», «Почему Он на-
зывается Богом?» и «Сколькими способами можно мыслить 
понятие «Бог»?» И когда мы спрашиваем: «Что есть Бог?», 
то ясно, что ищем определение вещи; когда задаем «Почему 
Он называется Богом?» — требуем этимологии имени; а когда 
говорим «Сколькими способами можно мыслить понятие 
«Бог»?» — требуем от наших противников ответа на вопрос 
о том, сколькими способами можно нам говорить о Боге. (II, 1, 
8-18; 158).

Этой методики прп. Анастасий будет неукоснительно дер-
жаться, формулируя в «Книге определений» все важнейшие 

149 См. параграф 1.3. 
150 См., напр.: A Patristic Greek Lexicon / Ed. by G. W. H. Lampe. Oxford: The Clarendon 

Press, 1968. xlix, 1586 p. 



51

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

философско-богословские и даже совершенно далекие от бого-
словия понятия. 

Прежде, чем давать определения тем или иным понятиям, 
Синаит определяет само понятие «определение», то есть форму-
лирует требование к определению той или иной вещи. В каче-
стве примера прп. Анастасий использует определение понятия 
«человек»: 

Определение есть краткое высказывание, обнаруживающее 
в вещи подлежащую сущность (Ὅρος ἐστι λόγος σύντομος 
δηλωτικός τῆς ὑποκειμένης οὐσίας τῷ πράγματι). Называют же 
определениями151, так как они являются словно глазами152, 
очами вещей и как бы определяют153, то есть замыкают кратко 
силу мысли. Например, вместо того чтобы говорить: «Человек 
есть сущность из плоти, души, разума, крови, стихий и много-
го другого», мы даем такое определение: «Человек есть живое 
существо разумное, смертное, могущее вместить ум и зна-
ние»154. (ἄνθρωπός ἐστι ζῷον λογικόν θνητόν νοῦ καὶ ἐπιστήμης 
δεκτικόν) (II, 1, 27-36; 159). 

Эта дефиниция определения восходит к формуле, данной 
еще Аристотелем в его «Топике»: «Определение есть речь, 
обозначающая суть бытия [вещи]»155. О том, что определение 
должно обнаруживать сущность вещи, говорит и неоплатоник 

151 ὅρος 
152 ὅρασις (в тексте ὁράσεις) 
153 ὁρίζω — дословно: ограничивать, определять (то есть ставить пределы). Отсюда 

слово «горизонт». 
154 Классическое античное определение человека, воспринятое и христианскими 

авторами. См., напр.: Порфирий. Введение в категории Аристотеля, гл. 7: «Род для каж-
дого вида — один, например, для человека — живое существо, а различающих призна-
ков — несколько, например — разумность, смертность, способность обладать мыслью 
и знанием, чем (каковыми свойствами) он (человек) отличается от других живых 
существ». 

155 ἔστι δ᾿ ὅρος μέν λόγος ὁ τὸ τί ἦν εἶναι σημαίνων (Thesaurus linguae graecae on-line 
(далее — TLG): Top 101b.38). Это перевод из академического издания Аристотеля (Ари-
стотель. Сочинения в четырех томах. Т. 2. М., 1978. С. 352-353). А. Ф. Лосев переводил 
Аристотелевский термин «τὸ τί ἦν εἶναι» (буквально, «то, что стало быть») словом 
«чтойность», которое тоже указывает на суть вещи (см.: Лосев А. Ф. История античной 
эстетики. Аристотель и поздняя классика. М., 1975. С. 94-95). 



52

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Порфирий во «Введении в Категории Аристотеля»: «…определи-
тельное высказывание и высказывание, выражающее сущность, 
которое есть определение».156 Прп. Иоанн Дамаскин повторяет 
мысль прп. Анастасия Синаита, при этом дословно воспроиз-
водя определение человека: «Определение есть краткое выска-
зывание, выражающее природу подлежащей вещи, то есть вы-
сказывание, обозначающее эту природу немногими словами.157 
Например: человек есть смертное и разумное живое существо, 
могущее вместить ум и знание».158 

Таким образом, на человека, который пытается дать опре-
деление той или иной вещи, налагается задача немногими 
словами обозначить сущность этой вещи. Согласуясь с обще-
церковным учением о Богопознании, выработанным велики-
ми Каппадокийцами в полемике с Евномием, прп. Анастасий 
утверждает, что Бог является непознаваемым по сущности 
и потому не поддающимся определению (II, 1, 52-59; 160). Бог 
Сам как Творец всего является «Определением определений 
(Ὅρος τῶν ὅρων)», Он «определяет все», то есть только Он в пол-
ноте знает сущность каждой вещи, а Сам «ничем не определя-
ется» (II, 1, 47-48; 160). Трудно познаваемыми и потому трудно 
определяемыми являются сущности нематериальных тварей: 
ангелов, душ и бесов (II, 1, 59-60; 160). 

2.4. Различные высказывания

Никакое богословие невозможно без использования суж-
дений, которые прп. Анастасий вслед за Аристотелем, сфор-
мулировавшим учение о суждениях в трактате «Об истол-
ковании»159, разделяет на следующие типы: утверждения  
и отрицания. Утверждение (κατάφασις) есть положительное 

156 Ὁριστικός λόγος καὶ ὁ τῆς οὐσίας δηλωτικός λόγος, ὅστις ἐστὶν ὀρισμός (TLG: 
In Aristotelis categorias expositio per interrogationem et 4,1.65.10) 

157 Ὁρισμός ἐστι λόγος σύντομος δηλωτικός τῆς φύσεως τοῦ ὑποκειμένου πράγματος 
τουτέστιν ὁ λόγος ὁ δι᾿ ὀλίγου σημαίνων τὴν φύσιν τοῦ ὑποκειμένου πράγματος.

158 TLG: Dialectica 8.2-6. 
159 «Утверждение есть высказывание чего-то о чем-то. Отрицание есть высказыва-

ние, [отнимающее] что-то от чего-то» (Аристотель. Категории 17a. 25-27).



53

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

суждение о чем-либо; каждому такому утверждению проти-
востоит его отрицание (ἀπόφασις): «Утверждение есть мнение 
или суждение, высказываемое о чем-либо; например, когда 
мы говорим: “река берет начало» или «правитель входит”. От-
рицание же есть опровержение утверждения; например, “река 
не берет начало” или “правитель не входит”» (II, 7, 73-77; 182). 

Прп. Иоанн Дамаскин в своих «Философских главах» (глава 
LXIV)160 вслед за прп. Анастасием воспроизводит учение Ари-
стотеля о двух противоположных типах суждения. 

В богословии часто приходится иметь дело с употреблени-
ем слов в несобственном смысле слова (κατάχρησις). Священ-
ное Писание, для которого характерен образный язык, далекий 
от терминологической точности и определенности, необходи-
мых для философских трактатов, особенно насыщено такими 
высказываниями. Использование образов Священного Писания 
в качестве точных богословских определений зачастую может 
привести к еретическим заблуждениям. Поэтому прп. Анаста-
сий и вводит еще один тип суждения — неточные высказывания 
(κατάχρηστικόν): «Выражение в несобственном смысле есть все 
сказанное кем-либо не в качестве определения, но по простоте 
и беззлобно; оно не может быть возведено в закон или в опре-
деление. Например, «тогда плевали в лицо Христа»161 — на осно-
вании такого высказывания мы не можем называть святое тело 
Христово «особым лицом», но естеством» (II, 7, 81-86; 182). Здесь 
слово лицо (τὸ πρόσωπον) евангелист Матфей употребил в обыч-
ном понимании — лицевая часть головы, а не в собственно 
богословском понимании как синонима ипостаси, то есть того, 
что у Аристотеля называется первой (частной) сущностью.162 
Отождествление слова «лицо» в этом месте с термином «ипо-
стась» означало бы несторианство, то есть наличие у Христа 
двух ипостасей: человеческой, подвергаемой оплеванию, и Бо-
жественной, не подверженной ни оплеванию, ни какому-либо 
иному человеческому воздействию. 

160 Иоанн Дамаскин, прп. Источник знания. М., 2002. С. 113. 
161 Мф. 26:67.
162 Аристотель. Категории 2a.11-14. 



54

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

2.5. Природа как истинная реальность 

Важнейшее в христологии понятие природы, естества (φύσις) 
прп. Анастасий Синаит определяет следующим образом: 

Φύσις λέγει ἡ ἐκκλησία τήν τῶν ὑπαρχόντων ἀλήθειαν ἤγουν τὸ 
τούτων ἐνούσιον. (Церковь называет природой реальность су-
ществующих, то есть их восуществленность) (II, 3, 9-10; 163). 

Определяя таким образом природу, прп. Анастасий — как он сам 
свидетельствует в заголовке II главы (II, 1, 3; 158) — почти дословно 
повторяет дефиницию Климента Александрийского: Φύσις ἐστίν ἡ 
τῶν πραγμάτων ἀλήθεια ἢ τούτων ἐνούσιον163. Обычно принадлеж-
ность этого фрагмента Клименту Александрийскому подверга-
ется сомнению, но свидетельство прп. Анастасия может быть 
дополнительным аргументом в пользу его подлинности. 

Отвечая на вопрос «Почему она называется природой?» (II, 
3, 1-2; 162), преподобный отец раскрывает этимологию слова 
φύσις: «Φύσις δὲ εἴρηται διὰ τὸ πεφυκέναι καὶ εἶναι. (Она называ-
ется природой, потому что произошла и есть)» (II, 3, 10-11; 163).

И здесь прп. Анастасий следует Клименту Александрийско-
му, производящему слово φύσις от перфекта πεφυκέναι глагола 
φύω — рождаться, расти: Φύσις λέγεται παρὰ τὸ πεφυκέναι164. 
О таком происхождении слова φύσις говорят и другие церков-
ные писатели, например Леонтий Византийский165 и прп. Иоанн 
Дамаскин166.

В других главах «Путеводителя» неоднократно и часто до-
словно повторяется определение природы как истинной реально-
сти вещей (ἡ τῶν πραγμάτων ἀλήθεια)167. Такое терминологическое 

163 TLG: Fragmenta 37.6-7 (ex. Maximus Confessor Opp. ed. Combefis. Paris 1675. II p. Τοῦ 
ἁγιωτάτου Κλήμεντος πρεσβυτέρου Ἀλεξανδρείας ἐκ τοῦ Περὶ προνοίας). 

164 TLG: Fragmenta 38.1. 
165 См.: Соколов В., свящ. Леонтий Византийский: его жизнь и литературные 

труды // Леонтий Византийский: Сборник исследований. М., 2006. С. 291. 
166 Иоанн Дамаскин, прп. Философские главы. Гл. XLI.
167 I, 2, 22-23; 151. VIII, 2, 9-10; 224. VIII, 2, 69-70; 226. VIII, 5, 22; 232. VIII, 5, 27; 232. VIII, 5, 

33; 232. VIII, 5, 49; 232. VIII, 5, 68-69; 233. VIII, 5, 77; 233. VIII, 5, 80-82; 233. VIII, 5, 85-86; 234. 
VIII, 5, 90; 234. X.2, 4, 21-22; 257. X.2, 4, 27; 257. XIII, 6, 118; 299. XIV, 1, 11; 315. XX, 45; 332. 



55

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

постоянство, несмотря на кажущийся внешне компилятивным 
характер «Путеводителя», свидетельствует о его внутреннем 
единстве, что предполагает и единого автора. 

В находящейся тут же во II главе большой схолии (II, 3, 
18-49; 163-164) и в VIII главе свое определение прп. Анастасий 
подтверждает многочисленными ссылками на авторитет Свя-
щенного Писания. Для иллюстрации мысли автора «Путеводи-
теля» приведем лишь три библейские цитаты из тех, на которые 
он опирается: И мы были некогда по природе (φύσει) чадами гнева 
(Еф. 2:3) (II, 3, 26; 163. VIII, 5, 23-24; 232); И необрезанный по приро-
де (ἐκ φύσεως), исполняющий закон (Рим. 2:27) (VIII, 2, 45-46; 225); 
Подлинно суетны по природе (φύσει) все люди, которые не имеют 
ведения о Боге (Прем. 13:1) (II, 3, 23-24; 163. VIII, 2, 7-8; 224). 

Прп. Анастасий понимает выражения из Священного Писа-
ния «по природе» (φύσει, ἐκ φύσεως или φυσικῶς) согласно алек-
сандрийской традиции как «по истине», «натурально», «есте-
ственно», «действительно», «несомненно»: «Что есть [чада] 
гнева по природе, как не [чада] гнева поистине (ἐν ἀληθείᾳ)?» 
(VIII, 5, 24-25; 232), — комментирует прп. Анастасий слова апосто-
ла Павла из Послания к Ефесянам. 

На таком толковании слов Священного Писания Синаит 
основывает понимание природы как реального существования: 
«По божественному апостолу, природа есть все то, что существу-
ет поистине (τὸ ἐν ἀληθείᾳ ὄν), а не то, что изрекается как плод 
воображения (ἐν φαντασιᾴ λεγόμενον)» (II, 3, 6-8; 163). 

Такое понимание слова «природа» коренится в местном 
александрийском диалекте греческого языка:

Притом и обычное употребление у египтян и александрийцев 
слова «естественно» (φυσικά) означает именно истину вещей; 
поэтому один к другому в беседе для подтверждения говорит: 
«Естественно (φυσικά) тебе говорю», то есть истинно (ἀληθινά) 
(VIII, 5, 40-44; 232-233). 

И опираясь именно на это понимание природы как ис-
тинно существующей реальности, прп. Анастасий основывает 
свои обвинения против севириан в докетизме. Ибо, признавая 



56

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

во Христе только одну — Божественную — природу, они отдают 
Его человечеству лишь роль «плода воображения». 

2.6. Природа и сущность. Природа и ипостась

Определение природы как истинно существующей реально-
сти могло бы дать повод отождествить это понятие с термином 
ипостась, то есть с конкретной существующей вещью. Но прп. 
Анастасий, активно используя в своих целях философский ап-
парат, разработанным Аристотелем, разделяет эти два понятия. 
Важнейшая мысль Синаита — отождествление понятий природа 
(φύσις) и сущность (οὐσία): «Для обозначения природы исполь-
зуются четыре понятия: «сущность», «природа», «род» (γένος) 
и «вид» (μορφή)» (II, 3, 16-17; 163). Именно Аристотель, крити-
куя учение Платона об идеях как о самобытных сущностях, 
отделенных от мира чувственных вещей, мыслил сущности 
вещей не в отвлечении от действительности, а как понятия, ре-
ализованные в самой действительности.168 Поэтому, определяя 
природу как истинную реальность существующих вещей, прп. 
Анастасий опосредованно через Климента Александрийского, 
прекрасно знакомого с наследием древних философов, основы-
вается именно на Аристотеле. 

Кроме того, отождествлением природы и сущности пре-
подобный отец переносит на понятие «природа» понимание 
«общего» в противовес к «частному», которое определяется по-
нятием «ипостась» (ὑπόστασις): «Согласно Святым Отцам, лицо, 
или ипостась есть особенное (τὸ ἰδικόν) по сравнению с общим 
(τὸ κοινόν), ибо природа есть общее каждой вещи, а ипоста-
си — особое» (II, 3, 58-61; 164). 

В своих «Категориях» Аристотель определил отличие между 
первой и второй, или вторичной, сущностями как между част-
ным и общим. Первичная сущность есть указание средствами 
языка на отдельно существующий предмет: «Сущность, на-
зываемая так в самом основном, первичном и безусловном 
смысле, — это та, которая не говорится ни о каком подлежащем 

168 См.: Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998. С. 195-203. 



57

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

и не находится ни в каком подлежащем, как, например, от-
дельный человек или отдельная лошадь»169. Вторыми сущно-
стями Аристотель называет понятия, которые по отношению 
к отдельным предметам являются видовыми или родовыми 
понятиями о них: «А вторыми сущностями называются те, 
к которым как к видам принадлежат сущности, называемые 
так в первичном смысле, — и эти виды, и их роды; на-
пример, отдельный человек принадлежит к виду “человек”, 
а род для этого вида — “живое существо”. Поэтому о них го-
ворят как о вторых сущностях, например “человек” и “живое 
существо”»170. 

Эти категории Аристотеля взяли на вооружение Святые 
Отцы Каппадокийцы во время триадологических споров, по-
ставив в соответствие первой Аристотелевой сущности термин 
«ипостась», одновременно отождествив его с термином «лицо» 
(πρόσωπον), а второй — собственно термин «сущность». Свт. 
Василий Великий в своем послании (236) к свт. Амфилохию 
Иконийскому пишет: «Сущность и ипостась имеют между 
собой такое же различие, какое есть между общим и отдель-
но взятым»171. Данная терминология была воспринята Церко-
вью, что способствовало преодолению триадологических ересей. 
Правда, сами Каппадокийцы не применяли различие между 
ипостасью и сущностью как между частным и общим к челове-
ческой природе Христа. 

Только в VI в. православные богословы, защищающие Хал-
кидонское вероопределение, стали активно применять по отно-
шению к таинству Воплощения Христа триадологическую тер-
минологию Каппадокийцев, четко и ясно отождествив при этом 
понятия «сущность» и «природа» и противопоставив им по-
нятия «ипостась» и «лицо». При этом природа-сущность со-
ответствует Аристотелевской общей сущности, а ипостась- 
лицо — частной сущности. В этом заслуга пресвитера Иоанна 

169 Аристотель. Категории 2a.11-14.
170 Аристотель. Категории 2a.14-18. 
171 TLG: Epistulae 236.6.1-2: Οὐσία δὲ καὶ ὑπόστασις ταύτην ἔχει τὴν διαφορὰν ἣν ἔχει τὸ 

κοινὸν πρὸς τὸ καθ᾿ ἕκαστον. 



58

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Грамматика Кесарийского172 и других авторов, о чем свидетель-
ствует прп. Анастасий в VI главе «Путеводителя» (VI, 1, 21-23; 
208. VI, 1, 117-120; 211). Среди неназванных Синаитом по имени 
православных авторов, защищавших Халкидонский Собор с по-
мощью Каппадокийской терминологии, следует отметить Леон-
тия Византийского, чьими наработками прп. Анастасий также 
пользуется. 

Заметим, что прп. Анастасий, который, как уже сказано, 
активно использовал воспринятый через Каппадокийцев Ари-
стотелевский понятийный аппарат, на протяжении всего текста 
«Путеводителя» не перестает обвинять тех или иных еретиков 
в увлечении эллинской философией, настаивая на отречении 
от наследия Аристотеля: 

Соборная Божия Церковь учит о Христе не по-аристотелев-
ски и не по-эллински, а, как я многократно говорил, согласно 
евангелистам и апостолам, не в убедительных словах Пифаго-
рейской мудрости (ср.: 1 Кор. 2:4), чтобы не упразднить креста 
Христова (1 Кор. 1:17). Ведь Аристотель говорит, что приро-
да есть начало движения и покоя, а благочестивое апостоль-
ское Предание признает, что в Божественной природе нет 
ни начала движения, ни покоя, то есть завершения [движения] 
(VIII, 5, 113-120; 234-235). 

Здесь прп. Анастасий Синаит ссылается на Аристотелевское 
определение природы из трактата «Физика»: «Из существую-
щих предметов одни существуют по природе, другие — в силу 
иных причин. По природе, мы говорим, существуют животные 
и части их, как-то: земля, огонь, вода, воздух. Все упомянутые 
тела, очевидно, отличаются от того, что образовано не приро-
дой: ведь каждое из них носит в самом себе начало движения 
и покоя, будь то по отношению к месту, увеличению и умень-
шению, или качественному изменению… Природа есть извест-
ное начало и причина движения и покоя для того, чему она 
присуща первично»173. 

172 Ἡ γὰρ φύσις, ὅ ἐστιν οὐσία, ἐν πολλοῖς ἐξ ἴσου θεωρεῖται, ὡς ἀποδέδεικται (Apologia 
concilii Chalcedonensis. TLG: Work #001 10-11). 

173 Аристотель. Физика 192b.10-24.



59

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Здесь Аристотель, исходя из этимологии слова «природа» 
(φύσις), относит его только к изменяющимся естественным 
предметам. Даже такие предметы как ложе и плащ существу-
ют, согласно Аристотелю, не по природе, так как «образованы 
искусственно и не имеют в себе никакого врожденного стрем-
ления к изменению»174. Тем более Аристотель не мог относить 
слово «природа» к нематериальным, духовным сущностям. 

Заметим, что во время триадологических споров термин 
φύσις употреблялся нерегулярно.175 Хотя прп. Анастасий, отож-
дествляя термины «природа» и «сущность», и ссылается на ав-
торитет свт. Василия Великого: «Богомудрый Василий говорит, 
обращаясь к Амфилохию: “Природа и сущность, в соответствии 
с церковными догматами, есть нечто одно”» (I, 3, 69-71; 157), 
данное высказывание не обретается в подлинных творениях 
архиепископа Кесарии Каппадокийской. Из-за своего происхож-
дения слово φύσις, подразумевающее изменение и рост, редко 
мыслилось как синоним слова οὐσία в применении к неизме-
няемой Божественной субстанции. «“Οὐσία” обозначает собой 
постоянный и неизменный субстрат бытия (τὸ εἶναι). “Φύσις” же, 
скорее, совокупность его существенных свойств, выражающихся 
во внешнем проявлении».176 

Однако, как уже сказано, начиная с VI века слово «природа» 
стало применяться и к Божественной сущности. Причем, моно-
физиты не признавали полноценной совершенной природой 
человечество Христа, применяя этот термин к Его Божеству. 
Обвинения прп. Анастасием, прекрасно знающим этимологию 
слова φύσις (см. II, 3, 10-11; 163), оппонентов в приверженности 
Аристотелю можно понять и как некорректный полемический 
прием — чего он, как мы показали выше, отнюдь не чурает-
ся, — и как упрек в том, что они не хотят перенести триадологи-
ческую терминологию святых Каппадокийцев на христологию. 
Кроме того, в этих словах можно увидеть намек на учение 

174 Аристотель. Физика 192b.15-19.
175 См., напр.: Спасский А. История догматических движений в эпоху Вселенских Со-

боров (в связи с философскими учениями того времени). М., 1995. С. 496-497. 
176 Спасский А. История догматических движений в эпоху Вселенских Соборов. С. 497. 



60

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

о соотношении философии и богословия. Церковь восприни-
мает терминологию древних философов в той мере, в какой 
это необходимо для выражения церковного учения. Само же 
учение языческих философов не является вероучением Церкви. 
Но, даже воспринимая их терминологические построения, Цер-
ковь адаптирует их для своих нужд. Таким образом, филосо-
фия (вернее, терминология) того же Аристотеля является лишь 
«служанкой» богословия Святых Отцов, в том числе и прп. 
Анастасия. 

Итак, автор «Путеводителя» настаивает на отличии приро-
ды-сущности от ипостаси-лица как общего от частного. 

Ангельство называется природой, а ипостасями — наименова-
ния каждого Ангела: Гавриил, Михаил, Уриил, Рафаил. И опять 
же природой является единое и общее человечество, а ипоста-
си суть Петр, Павел, Фома и остальные лица и образы. Итак, 
природа есть владычица, причина и родительница ипостасей, 
входящих в нее; они называются ипостасями, так как подчине-
ны природе, источнику их (II, 3, 80-87; 165). 

Здесь прп. Анастасий упомянул об этимологии слова 
ὑπόστασις. Оно происходит от глагола ὑφίστημι (от ὑπό + 
ἵστημι) — подставлять, класть в основу, и имеет основное значе-
ние — поддерживание, основа, подставка. 

Чуть ниже прп. Анастасий допускает присущую ему иногда 
неточность в формулировках, относя слова «птица» и «скот» 
к сущности, а «голубь», «павлин», «лебедь», «лошадь», «лев», 
«собака» — к ипостасям (II, 3, 93-97; 165). Согласно Аристоте-
лю и святым Каппадокийцам ипостасью является конкретный 
голубь, конкретный павлин, конкретный лебедь и т. д. Впрочем, 
эта неточность, скорее всего, является случайной оговоркой, 
сделанной по торопливости и не исправленной по недостатку 
времени и по немощи автора. По поводу подобных неточностей 
прп. Анастасий испрашивает прощения в самом конце «Путево-
дителя» (XXIV, 122-140; 359).

В VIII главе прп. Анастасий подтверждает различие между 
природой и ипостасью авторитетом Священного Писания: 



61

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Итак, давайте снова при помощи перестановки слов рассмо-
трим выражение блаженного апостола Иакова: всякое естество 
(φύσις) зверей и птиц, пресмыкающихся и морских животных 
укрощается и укрощено естеством человеческим (Иак. 3;7). Не 
сказал: «лицом человеческим», ведь человечество — не одно 
лицо, а множество лиц, природа же одна. И поэтому говорит: 
естеством человеческим (VIII, 2, 25-31; 224). 

Заменяя подобным образом во множестве цитат из Ветхого 
и Нового Завета слово «природа» словом «лицо», преподобный 
отец показывает несуразность и логическую несогласованность 
полученных выражений, чтобы доказать, что «природа не одно 
и то же, что лицо и ипостась» (VIII, 2, 77-78; 226). Подобные 
мысли он формулирует и в виде вопросо-ответов: 

Вопрос: Бог, проклиная Каина, проклял всю человеческую при-
роду или одну ипостась, то есть лицо? 
Ответ: Очевидно, что только лицо согрешившего Каина, потому 
что природа и лицо — не одно и то же (VIII, 3, 2-6; 226-227). 

Итак, на протяжении всего текста своего труда прп. Анаста-
сий настаивает, во-первых, на том, что реально существующие 
вещи обязательно являются природой-сущностью, во-вторых, 
на различии природы-сущности от ипостаси-лица как общего 
от частного, воспринимая триадологическую терминологию 
Каппадокийцев для описания таинства Воплощения Бога Слова. 

2.7. Природные и ипостасные свойства.  
Привходящие свойства (акциденции)

Хотя несторианские споры были спровоцированы непра-
вильным пониманием общения свойств (из-за термина «Бо-
городица»), а в богословский язык проблематика природных 
свойств была введена еще папой Львом Великим в Томосе 
к Константинопольскому архиепископу Флавиану — что нашло 
отражение в Оросе Халкидонского Собора: «…соединением ни-
сколько не упраздняется различие естеств, но скорее сохраняет-
ся свойство (ἰδιότητος) каждого естества…», — особую актуаль-
ность полемика о свойствах Божества и человечества во Христе 



62

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

приобрела в связи с богословием Севира, который видел полноту 
человечества во Христе в наличии в Его единой природе частно-
го человеческого свойства, при наличии общего свойства, соот-
ветствующего этой единой сложной природе Христа. Со времен 
Севира богословская полемика между православными и мо-
нофизитами, а также между различными течениями внутри 
монофизитства переключилась с полемики о природах на по-
лемику о естественных свойствах. Поэтому прп. Анастасий, по-
лемизируя с богословием Севира и его последователей, а также 
оппонентов из среды монофизитства в лице афтартодокетов 
и дамианитов, не может обойти стороной учение о природных 
свойствах. Истоки этого учения сформулированы Аристотелем 
в «Топике». Аристотель дает следующее определение собствен-
ному свойству, или просто «собственному» (τὸ ἴδιον), без кото-
рого не мыслимо бытие вещи: «Собственное — это то, что хотя 
и не выражает сути бытия [вещи], но что присуще только ей 
и взаимосвязано с ней. Например, собственное для челове-
ка — это то, что он способен научиться читать и писать. В самом 
деле, если [это существо] — человек, то оно способно научить-
ся читать и писать, и, наоборот, если оно способно научиться 
читать и писать, оно человек»177. Этому «собственному» Ари-
стотель противопоставляет привходящее, случайный признак, 
или акциденцию (τὸ συμβεβηκός), которая может быть у данной 
вещи, а может и не быть: «Привходящее — это то, что… одному 
и тому же может быть присуще и не присуще, например, быть 
сидящим может и быть и не быть присуще одному и тому же. 
Точно также и бледность. Ибо ничто не мешает, чтобы одно 
и то же иногда было бледным, а иногда не бледным»178. 

Христианские богословы черпали идеи Аристотеля из трак-
тата неоплатоника Порфирия «Введение в Категории Аристоте-
ля», известного также под названием «О пяти звучаниях». Трак-
тат Порфирия многократно комментировался как философами, 
так и богословами, для которых аппарат Порфирия оказался 

177 Аристотель. Топика 102a.18-23. 
178 Аристотель. Топика 102b.4-9. 



63

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

очень востребован.179 Порфирий, восприняв учение Аристотеля 
о собственном свойстве (τὸ ἴδιον) и привходящем свойстве (τὸ 
συμβεβηκός)180, перенес на эти свойства Аристотелевское раз-
личие между общей и частной сущностью. Согласно Порфи-
рию все вещи имеют не только общие и частные сущности, 
но и свойства, которые могут быть общими и могут быть част-
ными: ἢ οὐσία καθόλου ἢ οὐσία ἐπὶ μέρος ἢ συμβεβηκότα καθόλου 
ἢ συμβεβηκότα ἐπὶ μέρος181. 

Прп. Анастасий воспринимает основные идеи Порфирия, 
внося некоторые коррективы в терминологию и чуть уточняя 
учение философа. Так, Синаит дает следующее определение 
своеобразных, или существенных свойств (τὸ ἴδιον, τὸ ἰδίωμα 
или ἰδιότης). «Своеобразное свойство, то есть свойство (ἰδιότης), 
есть то, что подлинно и особо распознается в некой приро-
де, но не обнаруживается в другой» (II, 4, 26-28; 167-168). Так, 
для Божественной природы такими существенными свойствами 
являются, в частности, «предвечность, нетварность и неописуе-
мость» (II, 4, 29-30; 168). Эти свойства, указывает Синаит, отсут-
ствуют в любой другой природе, в том числе и в теле Христовом, 
которое по природе «не является ни предвечным, ни нетварным 
и никогда не будет неописуемым» (II, 4, 32-33; 168). Своеобраз-
ными же свойствами человека является «соединение из смерт-
ной и бессмертной природ,» (II, 4, 36; 168), то есть смертного тела 
и бессмертной души, а также разумность, способность дышать, 
ходить, трудиться и т. д. (II, 4, 45-48; 168). 

От этих природных свойств (ἰδιώματα φυσικά), общих 
для всех ипостасей данной природы, следует отличать ипоста-
сные, или характерные свойства (ἰδιώματα ὑποστατικά, ἰδιώματα 
χαραστηριστική), характеризующие только конкретную ипо-
стась, а не всю природу (по терминологии Порфирия это неот-
делимые случайные свойства, или неотделимые акциденции 

179 См., напр.: Майоров Г. Г. Философия как искание Абсолюта. Опыты теоретические 
и исторические. М., 2004. С. 53-54, 281; Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998. С. 392. 

180 Главы 4 и 5 «Введение в Категории Аристотеля». 
181 TLG: In Aristotelis categorias expositio per interrogationem et 4,1.71.20-22. 



64

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

(τὸ ἀχώριστον συμβεβηκός)182). Так, для конкретного человека 
ипостасными свойствами будут его цвет волос, глас, кожи, 
его черты лица, рост, вес, его черты характера, способности, 
пристрастия и т. д. Для Лиц Пресвятой Троицы такими «сво-
еобразными свойствами ипостаси» являются «нерожденность 
Отца, рожденность Сына и исхождение Святого Духа» (II, 3, 
130-132; 166). 

Исходя из этих характерных свойств, прп. Анастасий опреде-
ляет ипостась как «своеобразное сочетание характерных свойств 
(συνδρομὴ ἰδιάζουσα τῶν χαρακτηριστικῶν ἰδιωμάτων)» (II, 4, 43-44; 
168). Данное определение восходит к 38-му посланию свт. Васи-
лия Великого, в котором ипостась определяется как «συνδρομὴ 
τῶν περὶ ἕκαστον ἰδιωμάτων»183. 

Синонимичным для выражения «природное свойство» яв-
ляется, согласно прп. Анастасию, термин ἐνούσιον (восущест-
вленное), а для выражения «ипостасное свойство» — термин 
ἐνυπόστατον (воипостасное) в его втором значении184 (II, 3, 126-
130; 166). Кроме того, синонимами для терминов ἴδιον, ἰδίωμα 
и ἰδιότης являются термины ποιότης (качество) и διαφορά (раз-
личие): «Качество, свойство, различие и своеобразное свойство 
обозначают одно и то же» (II, 7, 50-51; 181).

Кроме природных и ипостасных свойств, прп. Анаста-
сий — вслед за Аристотелем и Порфирием — определяет и слу-
чайные, привходящие свойства, или акциденции (τὸ συμβεβηκός), 
как свойства изменяющиеся (по терминологии Порфирия это 
отделимые случайные свойства, или отделимые акциденции (τὸ 
χωριστὸν συμβεβηκός)185). Так, у человека одним из случайных 
свойств является «младенчество, которое возникает и исчезает 
по мере возмужания» (II, 4, 50; 168), наличие или отсутствие бо-
лезни (II, 4, 50; 168). 

В случае с младенчеством Синаит не так точен, как в случае 
с болезнью. Понятно, что свойство быть младенцем — свойство 

182 TLG: Isagoge sive quinque voces 4,1.12.26.
183 TLG: Epistulae 38.6.5-6. 
184 О значениях термина ἐνυπόστατον у прп. Анастасия мы скажем ниже. 
185 TLG: Isagoge sive quinque voces 4,1.12.26. 



65

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

изменяющееся. Со временем у человека меняется возраст и со-
ответствующие ему свойства. Но с другой стороны, это изме-
нение — неотъемлемая часть человеческой природы. Вообще, 
только Божественная природа является неизменной. Соглас-
но Порфирию, такие изменяющиеся свойства являются при-
родными; таким же природным свойством для человека яв-
ляется «способность смеяться — ведь если он и не смеется 
всегда, однако обозначается как существо, способное смеяться, 
и не потому, что он всегда смеется, но потому, что ему от при-
роды свойственно смеяться; а это свойство всегда остается ему 
прирожденным»186. Впрочем, в ходе полемики прп. Анастасий 
более точен, чем при толковании своих же определений. Так, до-
казывая полноту человеческой природы Христа, Синаит в числе 
собственных свойств телесной природы, воспринятых Богоче-
ловеком, называет Его возрастание от младенчества к зрелости. 
По словам прп. Анастасия, сомневаться в полноте человеческой 
природы Христа — «это все равно, что не верить свидетельству 
евангелистов о том, что Иисус преуспевал в премудрости и воз-
расте (Лк. 2:52), оставляя возраст младенца и переходя в возраст 
ребенка, отрока, подростка, юноши, молодого мужчины и в со-
вершенный по Закону возраст» (XIII, 7, 153-157; 304). 

Позже прп. Иоанн Дамаскин почти дословно повторит тер-
минологию Порфирия, формулируя в своих «Философских 
главах» учение о случайных свойствах, как и о других философ-
ских категориях. Согласно Порфирию и прп. Иоанну Дамаскину, 
акциденция противопоставляется природному свойству. Поэто-
му то, что прп. Анастасий просто назвал случайным свойством, 
у прп. Иоанна (как и у Порфирия), названо отделимым слу-
чайным свойством, или отделимой акциденцией (τὸ χωριστὸν 
συμβεβηκός)187. А неотделимыми случайными свойствами, 
или неотделимыми акциденциями (τὸ ἀχώριστον συμβεβηκός)188 
Дамаскин вслед за Порфирием называют то, что Синаит име-
нует ипостасными, или характерными свойствами. Интересно, 

186 TLG: Isagoge sive quinque voces 4,1.12.17-21.
187 TLG: Dialectica 13.13-14. 
188 TLG: Dialectica 13.19-20.



66

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

что оба преподобных отца в качестве одного из примеров такой 
неотделимой акциденции (по Дамаскину) или ипостасного 
свойства (по Синаиту) приводят курносость человека.189 

В дальнейшем тексте «Путеводителя» прп. Анастасий рас-
суждает только о природных свойствах, не затрагивая ни ипо-
стасные, ни привходящие свойства. Вопрос об ипостасных свой-
ствах был актуален в эпоху триадологических споров, а спор 
об акциденциях начнется лишь в эпоху Реформации на Западе 
в связи с лютеровским учением о Евхаристии.190 Лишь в опре-
делении понятия «воля» Синаит упомянул гномическую волю, 
которая является атрибутом лица, а не природы. Подробнее этот 
вопрос мы осветим в параграфе 3.7.

2.8. Действие и воля

Важнейшими свойствами любой природы является дей-
ствие, а природы личной — еще и воля. На первый план по-
лемика об энергиях и волях Христа вышла как раз во время 
жизни прп. Анастасия. И хотя в основном тексте «Путеводите-
ля» он старается не отходить от полемики именно с монофи-
зитством, но время второй редакции этого труда совпало уже 
со временем противодействия Церкви моноэнергизму и мо-
нофелитству. Поэтому Синаит во второй главе («Книге опре-
делений») «Путеводителя», сильно переработанной во время 
второго редактирования прп. Анастасием этого труда между 
686 и 689 годами, тщательно изучает эти категории — действия 
и воли. Таким образом, прп. Анастасий строит теоретический 
богословско-философский базис не только для опровержения 
монофизитства, но и монофелитства — этой новой синтетиче-
ской ереси, на словах соглашающейся признать человечество 
Христа природой, но отрицающей в ней природные действие 

189 У прп. Анастасия — II, 4, 39-42; 168; у прп. Иоанна — Философские главы. Гл. 13. 
190 Прп. Анастасий использует «евхаристический» аргумент в диспуте с афтартодо-

кетами, который был в Александрии и описан в двадцать третьей главе «Путеводите-
ля». При этом Синаит не говорит об акциденциях. Подробнее полемики прп. Анаста-
сия с афтартодокетизмом мы коснемся в параграфе 3.6. 



67

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

и волю. Заметим, что и в богословии того же Севира категории 
«действие» и «воля» играют важную роль. 

Согласно Аристотелю действие — девятая из десяти ка-
тегорий.191 Однако, в дошедших до нас логических трактатах 
Аристотеля эта категория лишь упоминается, тогда как более 
или менее обстоятельно рассматриваются только первые четыре 
категории: сущность, количество, качество и отношение. Есть 
сообщения, что философ написал специальный трактат о кате-
гориях действия и страдания, но он до нас не дошел. Правда, 
действие предметов друг на друга рассматривается Аристоте-
лем в трактате «Физика», но это происходит именно в разрезе 
физики, а не логики и учения о категориях.192 

Прп. Анастасий Синаит, определяя естественное (природное) 
действие как движение, естественную силу, присущую при-
роде, естеству, основывается на словах свт. Григория Нисского 
из «Слова к грамматику Ксенодору», на данный момент сохра-
нившегося только во фрагментах: «энергия есть естественная 
сила и движение всякой сущности, которой лишено только 
небытие. То, что причастно какой-либо сущности, полностью 
относится и к энергии, являющей ее. Ибо истинное учение 
определяет границы сущностей по неложным их энергиям» (II, 
4, 77-81; 169). Этот фрагмент из «Слова к грамматику Ксенодору» 
опубликован в Doctrina Patrum.193 

Этимология слова «действие» (ἐνέργια) довольно прозрачна. 
Оно происходит от слов «действующий» (ἐνεργητικόν), «резуль-
тат действия» (ἐνέργημα) и «действовать» (ἐνεργεῖν), то есть «со-
вершать» (πράττειν) (II, 4, 176-186; 173): «Действие же называется 
так из-за того, что оно в делах (ἐν ἔργος) существует, то есть 
проявляется» (II, 4, 176-181; 173)

Действие свойственно всякой природе — как материаль-
ным вещам, так и природе разумной: «Действие же мыслит-
ся двояко: имею в виду разумно и чувственно. Чувственное 

191 Аристотель. Категории 1b.25-2a-10. 
192 См.: Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998. С. 268.
193 Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium aus 

der Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster i. W., 1907. S. 14-15. 



68

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

есть то, которое видимо, ощущаемо, слышимо и подвержено 
тлению; а умопостигаемое есть нетленное и вечное, ведь раз-
умное есть то, которое созерцает невидимые умопостижения»  
(II, 4, 181-185; 173). 

Действие выражает собой природу. Природа, не имеющая 
своего действия, не существует: «естествознание установило, 
что обозначение и определение всякой природы — это ее энер-
гия, и с ее прекращением полностью уничтожается, гибнет 
и природа; ведь с прекращением жара тухнет огонь; когда 
живое существо лишается движения, оно гибнет; а когда [чело-
век] перестает мыслить, то гибнет мыслящее и рассуждающее 
[свойство] его души» (II, 4, 86-92; 170). 

Прп. Анастасий Синаит, согласуясь со святоотеческим Пре-
данием — которое особенно ярко выражено в учении о бого-
познании великих Каппадокийцев и, позднее, свт. Григория 
Паламы, — доказывает, что все, что приобщается природе, при-
общается на самом деле к природному действию. И само на-
звание той или иной природы определяется по естественному 
действию: «Большинство наименований любой существующей 
вещи соотносятся с действием, а не с естеством, ибо они имеют 
имена, производимые от их собственных действий» (II, 4, 113-
115; 170). 

Так, имя «Бог» (Θεός) «представляет нам не саму непо-
стижимую и безымянную сущность Создателя» (II, 4, 117-119; 
170), но выражает Его созерцательное действие (θεωρητικὰ 
ἐνεργεία — II, 4, 119; 170), имя «ангел» (ἄγγελος) «обнаруживает 
не саму сущность и бытие природы ангелов, но они имеют наи-
менования Ангела от их возвещающей (ἀναγγελτικά) энергии 
и служения» (II, 4, 120-123; 170-171), то есть служения вестников, 
посланцев (тоже ἄγγελος от от глагола ἀναγγέλλω — возвещать, 
сообщать). 

Имя «человек» (ἄνθρωπος) прп. Анастасий также произ-
водит от характерного для людей и этим отличающего их 
от животных действия — «вверх глядящий» (ἄνω-θρώπος — II, 
4, 128-129; 171 — от ἄνω — вверх и ἀθρέω — глядеть, рассматри-
вать), что связано и с отличительным от животных действием 



69

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

прямохождения (II, 4, 129-132; 171). То же самое происхождение 
слова ἄνθρωπος приводит свт. Григорий Нисский.194 Платон дает 
похожую этимологию слова ἄνθρωπος, производя его от слова 
ἀναθρέω — тщательно рассматривать.195

Кроме указанных нами трех, прп. Анастасий приводит еще 
множество примеров, где связь названия вещи и ее действия 
ясна, как правило, только в оригинале на греческом языке. При-
ведем только пример с душой, который понятен и в переводе 
на русский: «И душа называется «душой» (ψυχή) от собствен-
ного действия, ибо «дышать» (ψύχειν) значит «животворить» 
(ζωοποιεῖν); поэтому от животворящего действия происходит 
название «душа», поскольку она животворит тело» (II, 4, 169-
172; 173). 

В «Книге определений» прп. Анастасий Синаит также дает 
дефиницию воли (θέλημα, θέλησις): «Воля есть устремленность 
мыслящей и разумной сущности к желаемому» (II, 4, 3-4; 167). 
Если каждой природе соответствует характерное ей природное 
действие, то разумной природе — то есть Богу, ангелам и чело-
векам, — присуща еще и воля: «Ибо все мыслящее, очевидно, 
является и волящим; ведь воля как некое дыхание и жизнь 
сущностным образом присуща всякой разумной природе... Воля 
рассматривается в трех видах: Божественная, ангельская и ду-
шевная» (II, 4, 5-10; 167). 

Этимология слова «воля» (τὸ θέλημα, ἡ θέλησις), как и слова 
«действие», предельно ясна. По мнению прп. Анастасия, оно 
происходит от отглагольного прилагательного «желаемое» (τὸ 
θέλητον — от глагола ἐθέλω, θέλω — желать, хотеть, стремиться): 

194 «Облик человека прямой и тянущийся к небу, и смотрит он вверх. И этим обозна-
чается его начальственность и царское достоинство. Ведь одно то, что из всех сущих 
таков лишь человек, а у всех прочих тела поникли долу, ясно показывает различие 
в достоинстве тех, кто преклонился перед владычеством, и возвысившейся над ними 
власти» (Григорий Нисский, свт. Об устроении человека. СПб., 2000. С. 30).

195 «Имя «человек» означает, что, тогда как остальные животные не наблюдают того, 
что видят, не производят сравнений, ничего не сопоставляют, человек, как только 
увидит что-то, а можно сказать «уловит очами», начинает приглядываться и размыш-
лять над тем, что уловил. Поэтому-то он один из всех животных правильно называется 
«человеком», ведь он как бы «очеловец» того, что видит» (Платон. Кратил 399 c. 1-6). 



70

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

«Она называется волей, поскольку природа устремляется сильно 
к желаемому ею или к получению, то есть обладанию желае-
мым» (II, 4, 6-8; 167). 

2.9. Термин «воипостасное» 

Так как человечество Христа не составляет ипостась, от-
дельную от Ипостаси Бога Слова — ибо иначе «оказалось 
бы, что мы утверждаем, будто Христос воспринял и спас неко-
его одного человека» (II, 3, 115-117; 166), отрицать же реальность 
человеческой природы означает впадать в докетизм, — то прп. 
Анастасий вслед за Леонтием Византийским называет человече-
ство Христа «воипостасным». 

Термин «воипостасное» (ἐνυπόστατον) прп. Анастасий упо-
требляет в двух смыслах. Первый — то, что истинно и реально 
существует. В этом смысле ἐνυπόστατον противоположно «неи-
постасному» (ἀνυπόστατον): «воипостасное есть существующее 
(τὸ ὑπάρχον), так же как неипостасное есть то, что не обладает 
существованием, или сущностью; например, сновидение есть 
не сущее, неипостасное и призрачное» (II, 3, 120-123; 166). Такое 
понимание термина ἐνυπόστατον, не употребляемого в антично-
сти и введенного христианскими авторами, встречается у сщмч. 
Иринея Лионского, Оригена, свт. Григория Нисского, свт. Епи-
фания Кипрского, свт. Василия Великого, Дидима Слепца, свт. 
Иоанна Златоустого.196 В таком значении этот термин практиче-
ски тождественен термину «восуществленное» (ἐνούσιον) и его 
лучше переводить на русский язык словом «ипостасное». Прп. 
Анастасий следует за свт. Василием Великим, который также 
ставил термины ἐνούσιον, ὑπάρχον и ἐνυπόστατον в один ряд.197 

В значении «истинное, реально существующее» прп. Ана-
стасий употребляет термин «ипостасное» в XII главе «Путево-
дителя», где Синаит описывает свою полемику с монофизитами 
против прибавления ими к Трисвятому гимну слов «распятый 

196 См.: Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипостасное» // Леон-
тий Византийский: сборник исследований. М., 2006. С. 655-656. 

197 TLG: Adversus Eunomium 29.713.30-31.



71

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

и пострадавший». Прп. Анастасий называет изображение Рас-
пятия «παραδείγμα καὶ σχήμα ἐνυποστάτον», то есть «изображе-
нием и реальной схемой» (XII, 3, 7-8; 279). Это выражение можно 
перевести — «истинное изображение». В XIII главе термин 
«ипостасное» прп. Анастасий относит к плоти Христа: «воипо-
стасная плоть Бога» (XIII, 7, 152; 304). Исходя из контекста, в ко-
тором Синаит настаивает на реальности человеческих свойств 
во Христе, это выражение также можно перевести как «истин-
ная плоть Бога». 

Противопоставление ипостасное (т. е. реально существую-
щее) — неипостасное прп. Анастасий иллюстрирует следующим 
определением: «неипостасное, несуществующее (ἀνύπαρκτον) 
и не сущее (ἀνούσιον) есть то, о чем часто говорится, но что не рас-
познается ни в сущности, ни в ипостаси, как, например, ад, 
смерть и болезнь» (II, 3, 123-126; 166). Такое понимание неипо-
стасности зла встречается и у других Святых Отцов, например, 
у свт. Епифания Кипрского, свт. Иоанна Златоуста и прп. Мака-
рия Египетского.198

Выражение «ипостасное Слово» (ἐνυπόστατον Λόγος), 
в смысле «Слово, существующее как Ипостась», употребляется 
многими Святыми Отцами эпохи триадологических споров. Это 
слово ἐνυπόστατον как синоним слова «ипостась» тогда приме-
нялось и к Отцу, и к Святому Духу, а также к человеку.199 

В эпоху христологических споров в значении термина 
ἐνυπόστατον появились новые акценты. Одним из первых их 
расставил в начале VI века пресвитер Иоанн Грамматик Кеса-
рийский. Применяя к христологии триадологические терми-
ны, разработанные Святыми Каппадокийцами, он понимал, 
что термин ἐνυπόστατον в отношении человеческой сущности 
Христа требует разъяснения. С одной стороны, человеческая 
природа во Христе реально и истинно существует, и поэтому 
может быть названа ипостасной. С другой стороны, отождествле-
ние — как это было применительно к Лицам Троицы — термина 

198 См.: Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипостасное».  
С. 656.

199 Там же, с. 655-656.



72

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

ἐνυπόστατον с термином «ипостась» в христологии приводит 
к несторианству. Поэтому в «Апологии Халкидонского Собора» 
Иоанн Грамматик разъясняет: «Если кто-нибудь… охарактеризу-
ет сущности как воипостасные, то есть как существующие, тогда 
никто не будет этого отрицать. Потому что ипостась отличается 
от сущности не просто по бытию, но по бытию вообще, под чем 
я подразумеваю сущность. Напротив, ипостась — это частное 
бытие, когда вместе с общим оно имеет также свое собственное 
бытие. Таким образом, мы не характеризуем нашу сущность 
во Христе, что она есть воипостасное, в смысле ипостаси, су-
ществующей самостоятельно в своих характеристиках и явля-
ющейся лицом, но в том смысле, что она есть и существует»200. 

Такое понимание термина ἐνυπόστατον как синоним сущ-
ности, противопоставляемое понятию ипостаси, воспринял 
и другой богослов VI века Леонтий Византийский в своем трак-
тате «Против несториан и евтихиан»: «Ипостась и воипостас-
ное — это не одно и то же, точно так же, как иное — сущность 
и иное — восуществленное (ἐνούσιον). Ибо ипостась обозначает 
кого-то конкретно, а воипостасное — сущность».201 

Наиболее четко учение Иоанна Грамматика Кесарийского 
и Леонтия Византийского о воипостасности человеческой при-
роды Христа как о сущности, получившей частное и конкретное 
существование в другой ипостаси (Ипостаси Слова), выражено 
прп. Иоанном Дамаскиным: «Кроме того, воипостасной называ-
ется природа, воспринятая другой ипостасью и в ней получив-
шая свое бытие. Отсюда и плоть Господа, не существовавшая 
самостоятельно ни в один момент времени, не есть ипостась, 
а скорее нечто воипостасное; ибо, будучи воспринята Ипоста-
сью Бога Слова, она в ней существует и имела, и имеет ее своей 
ипостасью»202. 

200 Цит. по: Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипостасное».  
С. 657-658.

201 Леонтий Византийский. Против Нестория и Евтихия. Обличение и опровер-
жение противоположных учений Нестория и Евтихия о божестве и человечестве 
Христа // Церковь и время. № 2 (15). М., 2001. С. 232. 

202 TLG: Dialectica 45.17-22. 



73

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Итак, Леонтий Византийский воспринял уточнение пресви-
тером Иоанном Грамматиком Кесарийским термина ἐνυπόστατον 
и, кроме того, уточнил термин ἐνούσιον, который он понимает 
как синоним ипостаси. Следуя этому уточнению, прп. Ана-
стасий Синаит пишет: «О слове говорится в трех смыслах: Бог 
Слово есть Слово восуществленное (ἐνούσιον); есть внутрен-
нее слово Ангелов и произносимое в нашем мышлении; есть 
слово, произносимое языком» (II, 6, 15-18; 179), и в другом месте: 
«Пророки, возвещают пришествие отдельного Божественного 
Лица, то есть Единого от Святой Троицы, то есть Бога Слова, 
а не общей природы; и если нужно сказать яснее, они возве-
щают пришествие восуществленного Лица Бога, а не общее 
воплощение Трех Лиц Триипостасной Троицы» (VIII, 4, 98-103; 
231). Итак, если в эпоху триадологических споров Святые Отцы 
употребляли выражение «ипостасное Слово», то в эпоху споров 
христологических более точным становится выражение «восу-
ществленное Слово». Однако в другом месте прп. Анастасий 
называет Слово «ипостасным Богом (ἐνυπόστατος Θεός)» (XXII, 
2, 95; 343), не отказываясь от понимания термина ἐνυπόστατον 
как синонима ипостаси.

Заметим, что Синаит употребляет и термин ἐνούσιον в старом 
значении, повторяя вслед за Климентом Александрийским 
определение понятия «природа»: «Церковь называет природой 
реальность существующих, то есть их восуществленность» (II, 3, 
9-10; 163).

Второе значение термина ἐνυπόστατον для прп. Анастасия 
совпадает с термином ἰδίωμα (своеобразное свойство). Но если 
второе значение термина ἐνούσιον (восуществленное) — природ-
ное свойство, то второе значение термина ἐνυπόστατον — ипо-
стасное свойство: «восуществленным мы называем либо само 
сущее, либо своеобразное свойство, распознаваемое в сущности: 
например, разумность и тленность есть восуществленное чело-
века. Равным образом и слово «воипостасное» употребляется 
двумя способами: либо [оно обозначает] поистине существу-
ющее, либо своеобразное свойство в ипостаси, как, например, 
нерожденность в Боге Отце, рожденность в Сыне и исхождение 



74

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

во Святом Духе» (II, 3, 126-132; 166). Как сказано выше, прп. 
Анастасий приводит еще несколько синонимов для термина 
ἐνούσιον (восуществленное): качество, свойство, различие и сво-
еобразное свойство (II, 7, 48-51; 181). 

Итак, прп. Анастасий различает вторые смыслы терминов 
ἐνούσιον и ἐνυπόστατον, тогда как, например, свт. Григорий 
Нисский их отождествляет. Так, в третьей книге «Против Ев-
номия» свт. Григорий говорит, что благая и превечная воля 
Бога всегда присуща (ἐνούσιον καὶ ἐνυπόστατον) Его превечной 
природе203. 

203 Πάντοτε γάρ ἐνεργὸν καὶ ἐνούσιον καὶ ἐνυπόστατον τῇ ἀϊδίῳ φύσις τὸ ἀγαθόν τε καὶ 
τὸ ἀΐδιον ἐνθεωρεῖται θέλημα (TLG: Contra Eunomium 3.6.17.8-10). 



75

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

III. ХРИСТОЛОГИЯ ПРП. АНАСТАСИЯ СИНАИТА 

3.1. Христос — совершенный Бог  
и совершенный человек 

Церковь изначала верила, что Христос является совершен-
ным Богом и совершенным человеком. На это учение указывают 
мессианские места Ветхого Завета, что так не нравилось иудеям 
и заставляло их при переводе Писания на греческий язык ис-
кажать смысл оригинального текста, как это делал, например, 
Акила, о котором упоминает прп. Анастасий (VI, 1, 31-36; 208-209. 
VI, 1, 81-85; 210). Учение о равенстве Христа Богу Отцу (Я и Отец 
одно — Ин. 10:30) и о том, что Он подобно [нам], искушен во всем, 
кроме греха (Евр. 4:15), то есть о совершенстве (в смысле полноты) 
Его человечества ясно выражено и в Новом Завете. 

Однако сатана, восставший на своего Создателя и увлек-
ший с собой в падение целый чин ангелов (IV, 19-23; 195-196), 
обманувший по зависти (IV, 23-29; 196) Адама «посредством 
Евы и древа» (IV, 29-30; 196), убивший «посредством Каина 
Авеля» (IV, 38-39; 196), отклонивший сыновей Сифа к дочерям 
Каина (IV, 39-40; 196) и «к поклонению вместо Бога рукотворным 
идолам как богам» (IV, 40-41; 196), даже после пришествия в мир 
Сына Божия — «рожденного без семени от Жены Присноде-
вы Человека» (IV, 58-59; 197) — возжелал опровергнуть истину 
о совершенстве Христа как Бога и одновременно как человека. 
«Вселившись в некоторых людей как в свои сосуды и орудия» 
(IV, 62; 197), лукавый возводит многоразличные ереси, историю 
которых прп. Анастасий кратко описывает в IV и V главах «Пу-
теводителя». Церкви пришлось отвечать на эти козни диавола, 
формулируя свое изначальное учение о совершенстве Божества 
и человечества Христа с помощью четких и однозначных бого-
словских положений. В этом описании истории ересей препо-
добный отец говорит, что вдохновителем и истинным деятелем 
всей этой борьбы против Церкви является враг рода человече-
ского. Это согласуется и с учением прп. Анастасия о трех со-
стояниях человеческой воли, о чем мы скажем в параграфе 3.7.  



76

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Воля в противоестественном, греховном состоянии не зря 
святым отцом названа диавольской. Греша, человек фактически 
становится орудием в руках диавола, творя его волю. Эту мысль 
прп. Анастасий передает с помощью выражений типа: диавол 
«убивает посредством Каина (διὰ τοῦ Κάϊν — через Каина, с по-
мощью Каина, Каином) Авеля» (IV, 38-39; 196). Таким же ору-
дием в руках сатаны явилась Ева, посредством которой (διὰ τῆς 
Ἐυας) был обманут Адам (IV, 29-30; 196). 

Итак, лукавый желает, «во-первых, сразу же опровергнуть 
пришествие Христово» (IV, 109-110; 200). Прп. Анастасий этими 
словами намекает на свойственный многим гностикам доке-
тизм. Родоначальником гностицизма, по свидетельству Синаи-
та, является «Симон, волхв Самаритянин из селения Гитон» (IV, 
64-65; 197), который «первым стал утверждать в Риме при пер-
воверховном [апостоле] Петре» (IV, 64-66; 197) свое еретиче-
ское учение о призрачности плоти Христа. Последователями 
Симона были гностики, первые из которых — Керинф, Николай 
и Маркион (IV, 68-69; 197), а также Валентин. Хотя последний 
и не считал, что тело Христа было призрачным, но полностью 
отрицал его единосущие нашим телам, утверждая, «что Христос 
не принял нашу плоть» (XIV, 2, 38-39; 317). Он и его единомыш-
ленники называли тело Христа небесным, космическим и т. п. 

Не сумев «посредством гонений уничтожить [христианскую] 
проповедь» (IV, 110-111; 200), лукавый, возжелав, «чтобы люди 
вместо Духа Святого поклонялись колдунам» (IV, 111-112; 200), 
воздвигает уже «в среде родившихся силою Христовой» (IV, 73-74; 
198) множество псевдоцерковных гностических сообществ, главами 
которых были «Мани, родоначальник манихеев, и Монтан, родом 
из Ардаба, и некоторые другие» (IV, 80-82; 198). Для этих ереси-
архов характерной чертой — наряду с докетизмом («Нечестивый 
Мани… полагал, что тело Христа, которое видели [Его современни-
ки], являлось тенью и видимостью, но не было природой» — XIV, 
2, 40-41; 317) — было провозглашение себя тем самым Утешителем, 
«которого обещал Христос послать миру» (IV, 79-80; 198). 

Следующим этапом борьбы диавола против Церкви стало 
то, что он «начал поносить Божество Христа» (IV, 113-114; 198).  



77

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Ересь Александрийского пресвитера Ария, утверждавшего, 
что «Сын и Слово Божие есть тварь и не рожден от Отца 
прежде веков» (V, 15-16; 204), была отвергнута на I Вселенском 
Соборе, который состоялся «в Никее при святом императоре 
Константине» (V, 9-10; 203). «Святой Собор определил, что Сын 
единосущен и собезначален Отцу, рожден, не сотворен» (V, 17-18; 
204), как это и было записано в принятом на Соборе Символе 
веры. Без единосущия Сына Отцу, по мысли свт. Афанасия 
Великого, невозможно наше спасение. Аксиомой для Церкви 
было то, что для спасения человека необходимо его обожение. 
Но обожение человека возможно только в том случае, если 
Слово, ставшее плотью — то есть принявшее во Христе челове-
чество, — Само является совершенным Богом, равным Отцу. Это 
совершенство Христа как Бога и утвердил I Вселенский Собор 
с помощью учения о Его единосущии Отцу. 

Некоей новой, более тонкой разновидностью докетизма 
стало учение Аполлинария Лаодикийского. Яркий и непри-
миримый полемист с арианством, он первым попытался дать 
богословский ответ на вопрос: каким образом возможно сосуще-
ствование Божества и человечества в едином Христе? Отвечая 
на этот вопрос, Аполлинарий основывался на одном из посту-
латов философии Аристотеля, который утверждал: «не пред-
ставляется возможным, чтобы сущность состояла из сущностей, 
которые находились бы в ней в [состоянии] полной осущест-
вленности: то, что в этом состоянии осуществленности обра-
зует две вещи, никогда не может представлять собою в том 
же состоянии одну вещь»204. В эпоху христологических споров 
это положение будет формулироваться богословами так: «нет 
неипостасной природы». Прп. Анастасий многократно будет 
касаться этой формулировки в своей полемике с монофизитами, 
о чем мы будем говорить ниже. 

Итак, Аполлинарий не мог допустить сосуществования 
в едином Христе полноты Бога и полноты человека. По его 
мнению, одновременное совершенство Божества и человечества 

204 Аристотель. Метафизика 1039. а.9-10.



78

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Христа означало бы, что Он должен быть двумя разными суще-
ствами, что совершенно недопустимо. Так как для Аполлинария 
как антиарианина совершенство Божества во Христе не подвер-
галось сомнению, то Лаодикийский епископ пришел к выводу, 
что во Христе частично существует человечество. Аполлина-
рий представил воплощение как соединение Слова и челове-
ческой плоти, лишенной собственного ума (νοῦς), или духа 
(πνεῦμα), то есть что «Христос воспринял человека без души, 
без ума и без воли» (IV, 93-94; 199-200). При этом у плоти оста-
лась, согласно античной философии, лишь неразумная и жи-
вотная душа, то есть «жизненное, согревающее и движущее 
действие крови посредством материального духа» (II, 5, 62-63; 
176) и «сила материальная, действующая, ощущающая и нахо-
дящаяся в теле» (II, 5, 63-65; 176). Благодаря такому соединению, 
по мысли Аполлинария, были соблюдены единство и целост-
ность Христа. Плоть и Слово составили единую природу Христа, 
которую Аполлинарий определил как «единая воплотившаяся 
природа Бога Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου σεσαρκωμένη). 
Божество во Христе является главенствующим началом, плоть 
же — лишь орудием Божества, пассивно ему подчиняющимся. 
Данную формулу, воспринятую свт. Кириллом Александрий-
ским, прп. Анастасий комментирует в пятой части X и в XI 
главах, а также в схолии, заканчивающей XXIII главу «Путево-
дителя». Этих комментариев мы коснемся ниже. 

Усилиями свт. Григория Богослова и других Каппадокий-
ских Отцов ересь Аполлинария была опровергнута. В Первом 
послании к Кледонию свт. Григорий предлагает против учения 
Аполлинария о неполноте человечества во Христе сотериологи-
ческий аргумент, который в дальнейшем будет играть важную 
роль в становлении христологической доктрины Церкви: «Если 
кто понадеялся на человека, не имеющего ума205, то он дей-
ствительно не имеет ума и не достоин быть всецело спасен-
ным, ибо не воспринятое не уврачевано, но что соединилось 
с Богом, то спасается»206. Данное выражение стало ключевым 

205 То есть Христа, лишенного своего человеческого ума.
206 Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. Т. 2. Минск, М., 2000. С. 12. 



79

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

при решении всех вопросов, относившихся к полноте восприня-
того Христом человечества. 

Итак, ересь Аполлинария, как и ее автор, была осуждена на II 
Вселенском Соборе в Константинополе. Православная Церковь 
исповедует, что Бог Слово, воплотившись, восприняло плоть, на-
деленную разумной душой (XII, 4, 4-38; 281-282. XIII, 6, 42-91; 297-
298), то есть учит о совершенстве Христа как человека. Это четко 
было заявлено Церковью во время осуждения Константинополь-
ского архимандрита Евтихия, который в ответ на несториан-
ство в каком-то смысле воскресил аргументацию Аполлинария, 
и стал родоначальником монофизитства. Евтихий, настаиваю-
щий на монофизитской формуле «одна природа», утверждал 
также, «что тело Христа ниспослано с неба и оно иной сущно-
сти с нашим и что Христос весь является единой природой» 
(V, 46-49; 206). Церковь на Константинопольском Соборе 448 г. 
при патриархе Флавиане осудила ересь Евтихия и определило, 
«что тело Христа единосущно нашему» (V, 52; 206-207). 

По определению прп. Анастасия, «единосущное есть 
то, что неизменно существует от той же сущности и энергии» 
(II, 5, 21-22; 174). Так как, согласно Синаиту, синонимичны по-
нятия «сущность», «природа», «род» и «вид» (II, 3, 15-17; 163), 
то синонимами слова «единосущное» являются также понятия 
«однородное», «сродное», «одноприродное» и «одноплемен-
ное» (II, 5, 26-27; 175). 

Итак, Православная Церковь учит, что без двойного едино-
сущия Христа — Отцу по Божеству и нам по человечеству — не-
возможно наше спасение. Будучи совершенным Богом, Слово 
становится совершенным человеком, не переставая быть совер-
шенным Богом. Как и сказано в оросе Халкидонского Собора: 
«совершенный в Божестве и так же совершенный в человече-
стве» (τέλειος ἐν θεότητι καὶ τέλειος ὁμοίως ἐν ἀνθρωπότητι — V, 
61-62; 207). 

Совершенство Христа по Божеству и Его совершенство 
по человечеству, Его единосущие Отцу по Божеству и еди-
носущие нам по человечеству исповедовал и Севир Антио-
хийский, и даже Юлиан Галикарнакский. Учение Аполлинария 



80

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

и Евтихия одинаково отвергалось и православными, и антихал-
кидонитами. Однако, Севир, Юлиан и их последователи отка-
зывались называть человечество Христа природой и не прини-
мали дифизитских формул Халкидонского Собора, обвиняя его 
в реанимации несторианства и в отходе от учения свт. Кирилла 
Александрийского.

3.2. Учение дохалкидонских Отцов  
о природах Христа 

Монофизиты, начиная с их истинного отца-основателя Ев-
тихия, от которого они усиленно открещивались за отрицание 
им единосущия нам Христа по человечеству, настаивали на том, 
что после Воплощения можно говорить только об одной приро-
де во Христе. Если и можно говорить о двух природах, то только 
до Воплощения Бога Слова. Формула Евтихия «из двух природ 
до соединения, одна природа после соединения» (ἐκ δύο φύσεων 
πρὸ τῆς ἑνώσεως, μία φύσις μετὰ τήν ἕνωσιν) была воспринята 
всеми течениями монофизитства.

Синаит утверждает, что дифизитские формулы не есть изо-
бретение несториан и тем более Халкидонского Собора. Прп. 
Анастасий приводит в первой и во второй частях X главы, в XXI 
и других главах «Путеводителя» многочисленные цитаты до-
халкидонских Святых Отцов, где четко и ясно выражено учение 
о двух природах во Христе после Воплощения. Перечислим 
яркие цитаты только четырех Святых Отцов, представляющих 
различные богословские школы. 

Вот прп. Анастасий цитирует западного отца — свт. Амвро-
сия Медиоланского, почившего в 397 г., — задолго до нестори-
анских споров, из его второй книги трактата «О вере» (De fide): 
«Мы будем сохранять различие Божества и плоти. Ибо в каждом 
из них говорит один Христос, поскольку в Нем есть та и другая 
природа» (X.1, 2, 64-66; 245). 

Один из великих Каппадокийцев, свт. Григорий Нисский  
(† после 394 г.), в третьей книге своего творения «Против Евномия» 
ясно говорит о различии двух природ, что явно проявляется 



81

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

в их действиях: «Какая природа Христа во время страсти ударя-
ема, а какая от вечности прославляема?» (X.1, 2, 77-78; 246). 

Свт. Иоанн Златоуст († 407 г.), яркий представитель антио-
хийского богословия, в «Слове на Вознесение» называет чело-
вечество Христа природой: «К какой природе обращается Бог: 
седи одесную Меня (Пс. 109:1; Мф. 22:44)? К той, которая слышала: 
ибо прах ты и в прах возвратишься (Быт. 3:19)» (X.1, 2, 96-98; 246). 

Вот, наконец, слова прп. Исидора Пелусиота, который при-
зывает свт. Кирилла держаться учения отца-основателя алексан-
дрийской богословской школы свт. Афанасия Великого: «Со всей 
предосторожностью оберегай свое сердце, чтобы не принимать 
во Христе после Воплощения одну природу, ибо признание 
только одной есть отрицание другой» (X.1, 2, 123-125; 247).

Прп. Анастасий свидетельствует, что Севир, хорошо знав-
ший все эти дифизитские цитаты Святых Отцов, сознательно 
идет на подлог. Синаит приводит слова из первого Послания 
Севира Нефалию, где тот объясняет свой подход к святооте-
ческому Преданию. Согласно Севиру, слова древних Святых 
Отцов, в которых они ясно называют две природы во Христе, 
в устах этих Отцов были истинны и безупречны. Но «многие 
из называемых безупречными выражений древних Отцов после 
Нестория стали считаться не безопасными», даже если это слова 
самого свт. Кирилла Александрийского. Запрещение дифизит-
ских выражений необходимо как лекарство от язвы, то есть 
от поразившей Церковь «язвы пустословия Нестория» (VII, 1, 
3-23; 214). 

Процитировав эту фразу из Севира, прп. Анастасий не жалеет 
сарказма и иронии, опровергая ересиарха. Синаит готов рукопле-
скать этому ниспровергнутому Церковью оратору, который «не-
преднамеренно облагодетельствовал Церковь и Халкидонский 
Собор, как и распявшие Христа на древе» (VII, 1, 26-27; 214-215). 
Преподобный отец извлекает «три выгоды» из этих слов моно-
физитского богослова. Во-первых, Севир сам засвидетельство-
вал, что Святые Отцы говорят о двух природах во Христе (VII, 
1, 27-30; 215). Во-вторых, согласно Севиру, среди этих Отцов сам  
свт. Кирилл Александрийский (VII, 1, 31-35; 215). 



82

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Наконец, «третью выгоду нам доставляет этот громкий 
оратор, утверждающий, что против болезней и против обнару-
женных ересей необходимо готовить лекарства, то есть менять 
догматы» (VII, 1, 37-39; 215). Согласно Севиру, Святые Отцы 
стали применять дифизитские выражения против ереси Ария  
(VII, 1, 39-42; 215). Этими словами Севир сам дал прп. Анастасию 
довод для опровержения своих христологических заблуждений, 
ибо «посредством слов уст своих грешник уловился» (VII, 1, 
43-44; 215). 

Ибо если из-за болезни Ария, проповедовавшего одну приро-
ду во Христе Боге нашем, Святые Отцы, ниспровергнувшие 
этот догмат как нечестивый, возвестили две природы, тем 
более ныне из-за Евтихия, Диоскора, Петра [Кнафея], Тимофея, 
Феодосия, Юлиана, Гайана, Варсонофия, Иакова, величавого 
начальника этого десятирогого хора Севира и остальных ере-
сиархов, учащих по-ариански об одной природе во Христе, 
благоразумно, своевременно и справедливо провозглашать две 
природы, нераздельно соединенные по ипостаси в едином 
лице Христа (VII, 1, 44-55; 215). 

Выведя «три выгоды» из слов Севира, прп. Анастасий про-
должает оспаривать его учение об изменении, в случае необхо-
димости, важнейших христологических положений, к которым, 
несомненно, принадлежит вопрос о количестве природ Христа. 

Само исправление и искажение цитат Святых Отцов, отбор 
приемлемых выражений и отвержение неугодных, которое со-
вершил Севир в своем труде «Филалет» (Φιλαλήθης)207 (VI, 1, 
36-48; 209. VI, 1, 88-89; 210), для прп. Анастасия является совер-
шенно недопустимым. Этим Севир «сам избрал себя в качестве 
судьи живых и мертвых» (VI, 1, 87-88; 210), то есть забрал у Сына 
Божия суд, который Ему отдал Отец (ср.: Ин. 5:22 — VI, 1, 39-41; 
209), и всю власть на небе и на земле (ср.: Мф. 28:18 — VII, 2, 136-
137; 221), и, тем самым, стал не кем иным, как подражателем 
антихриста (VI, 1, 41-42; 209) и «неким новым современным 

207 То есть «Любитель истины», «Правдолюбец» — так Севир называет свт. Кирил-
ла. Прп. Анастасий говорит, что содержанию книги более соответствует название 
«Φιλόμυθος» (любитель басен, болтун — VI, 1, 87; 210). 



83

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

антихристом» (VII, 2, 137; 221). Прп. Анастасий неоднократно ис-
пользует по отношению к Севиру иронические эпитеты «зако-
нодатель» (VI, 1, 54; 209. VII, 2, 65; 219. X.2, 6, 27; 261. X.2, 7, 2; 263) 
и «судья», а его деятельность также иронически называет «за-
конотворчеством». Ученики и последователи Севира, по свиде-
тельству прп. Анастасия, не принимают цитаты Святых Отцов, 
если их нет в книге «Филалет» (VI, 1, 100-110; 211). 

Еще один эпитет из уст прп. Анастасия — «лунатик» 
(σεληνιαζόμενος) — Севир «заслужил» именно тем, что допу-
скает изменять христологическое учение: «с периодичностью 
лунных фаз и по жребию лунатик Севир, предавая Христа, 
то уподобляет Его ущербной, то полной луне, то Он оказывается 
двуприродным, то Он оказывается единоприродным; ни с того, 
ни с сего Он изменяется и становится другим» (VII, 1, 109-113; 217).  
Такое непостоянство в догматах приводит к ниспровержению 
всей нашей веры. Если в связи с ересью Нестория, разделявше-
го Христа на две ипостаси, необходимо отвергнуть выражения 
Святых Отцов о двух природах, то в связи с ересью Евтихия, от-
рицавшего единосущие Христа нам по человечеству, необходи-
мо отвергнуть выражение свт. Кирилла «единая воплотившаяся 
природа Бога Слова» (VII, 2, 120-133; 221). Тогда невозможно ни-
какое богословие: «и проповедь станет пустой, и вера тщетной 
(Ср: 1 Кор. 15:14-17), и пропадет благочестие, став продажным» 
(VII, 2, 133-135; 221), — восклицает прп. Анастасий. 

Никто из Святых Отцов не высказывал подобного желания 
изменять догматические определения в зависимости от новых 
ересей. Более того, прп. Анастасий говорит, что ереси, разделяв-
шие Христа надвое — на простого человека и силу Божию (Логос, 
Святой Дух), которая в этом человеке обитает, — появились за-
долго до Нестория. Это триадологическая ересь монархиан-ди-
намистов, основателем которой был Артемон208, а самым ярким 
представителем и выразителем епископ Павел Самосатский, 
осужденный на двух Антиохийских Соборах 264-265 и 269 гг.209 

208 Прп. Анастасий ссылается на «Церковную историю» Евсевия Памфила (VII, 2, 6-9; 
217) — Книга V, глава XXVIII. 

209 Давыденков О., свящ. Догматическое богословие: учебное пособие. М., 2005. С. 106.



84

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Ориген, живший до Павла Самосатского, также «учил о Христе 
как о простом человеке» (ΧΧΙ, 1, 73-74; 335-336). Святители Афана-
сий Великий, Василий Великий, Григорий Богослов и Григорий 
Нисский, как замечает прп. Анастасий Синаит, жили во время 
и после Артемона, Оригена, Павла Самосатского и родоначальни-
ков несторианства Диодора Тарсийского и Феодора Мопсуэстий-
ского, но не боялись использовать дифизитские выражения.

Как известно, одним из аргументов для осуждения Нестория 
на III Вселенском Соборе в Ефесе было то, что его учение было 
созвучно учению Павла Самосатского. В доказательство иден-
тичности учения Нестория и Павла Самосатского — касательно 
разделения Христа на два лица — прп. Анастасий во второй 
части XXI главы приводит параллельное цитирование этих ере-
тиков, единомысленно говорящих о Христе лишь как о храме, 
в котором обитает Бог Слово (согласно Несторию) или неипо-
стасная сила Божия (согласно Павлу Самосатскому), и о том, 
что Дева Мария не является Матерью Слова, и т. п. 

Итак, Севир говорит: «Против возникших язв, то есть ересей, 
необходимо приготовить лекарства догматов, ведь если некий 
врач во время чумы… запрещает питие воды, то некто может 
на это сказать: “Вот прежние врачи не запрещали нам пить 
воду”. Ведь тогда, — говорит Севир, — он сразу же услышал 
бы от врача: “Безумный! Смотри — распространяется болезнь. 
Ты что, желаешь определить отношение к болезни, основыва-
ясь на здоровой жизни?”» (XXI, 3, 4-11; 338). Это мнение Севира 
совсем не основано на святоотеческом Предании. Более того, 
Святые Отцы на опыте полемики с еретиками уже сталкива-
лись с их практикой изменять вероучительные формулировки, 
и резко осудили ее. Прп. Анастасий приводит слова свт. Ва-
силия Великого из его «Послания к Олимпию». Кесарийский 
святитель пишет об арианах: «Однако у них есть некое хитрое 
правило об изменении слов веры, подобно как некогда врачи 
меняли [лекарства] против имеющейся болезни. Порочность 
этого софизма следует не мне изобличать, но вам самим по-
нимать. Да даст вам Господь разумение (ср.: 2 Тим. 2:7) понять, 
какое слово правое, а какое — ложное и искаженное. Ведь если 



85

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

необходимо в зависимости от обстоятельств времени изменять 
правила веры и записывать новые, то лживо утверждение: Один 
Господь, одна вера (Еф. 4:5)» (XXI, 3, 17-25; 338). 

Да и сам ниспровергатель Нестория свт. Кирилл Алексан-
дрийский, последователем которого считал себя Севир, употре-
блял дифизитские выражения. Прп. Анастасий их приводит в X 
главе «Путеводителя» при описании первого диспута с моно-
физитами. Особенно показательно здесь знаменитое примири-
тельное «Послание Кирилла, архиепископа Александрийского, 
к Иоанну, епископу Антиохийскому, отправленное с Павлом, 
епископом Эмесским» («К Восточным», Послание 39). Прп. Ана-
стасий описывает события, произошедшие в 432 году, когда 
в Александрию для личных переговоров со свт. Кириллом 
прибыл посланник Антиохийской Церкви и ее главы Иоанна 
епископ Эмесский Павел.210 Прп. Анастасий вкладывает в уста 
Александрийского святителя слова о святом источнике живой 
воды — веры, от которой запрещает пить Севир:

Сам блаженный Кирилл одобрял Святых Отцов, называвших 
две природы во Христе, как я говорил чуть раньше, и осо-
бенно — Павла Эмесского: когда тот прибыл в Александрию 
от лица всех епископов восточных Церквей, поднялся на амвон 
в Александрийской Церкви и провозгласил, что во Христе 
две природы соединены в одной ипостаси, то блаженный 
Кирилл, весьма возрадованный, сказал: «Да возвеселятся 
небеса, да радуется земля! Вот, послушайте! Мы почерпали 
воду жизни из святого источника благочестивого отца Павла, 
который растолковал нам великое таинство истины»211. Вот, 
божественный Кирилл называет слова о двух природах водой 
жизни, от которой нам запрещает пить софист-врач Севир  
(VII, 2, 91-104; 220). 

210 См. подробнее, напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: 
История богословской мысли. М., 2007. С. 273-278. 

211 Кирилла епископа Александрийского о Павле, говорившем прежде, и о Вопло-
щении Господа. Acta Conciliorum Oecumenicorum (далее — ACO) / Ed. par E. Schwartz. 
Series prima. En 4 t. (28 partes). Berolini, 1914-1974. Series secunda. Berolini, 1984 — . S I, t 1, 
v. 4, p. 15; Деяния Вселенских Соборов (далее — ДВС). В 4 т. Казань, 1908-1913. Т. 1. С. 540. 



86

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Результатом переговоров стало примирение Александрий-
ской и Антиохийской Церквей, что зафиксировано в Послании, 
начало которого и привел прп. Анастасий. В этом Послании 
свт. Кирилл соглашается с дифизитскими выражениями вос-
точных епископов, для которых эти выражения были более 
органичными и приемлемыми, и текстуально повторяет их.212 
Прп. Анастасий приводит выражение как раз из этой части 
Послания: «Известно, что знаменитые богословы одни из еван-
гельских и апостольских изречений о Господе обыкновенно 
делают общими как принадлежащие одному лицу, другие же, 
по причине различия двух естеств, принимают раздельно»  
(X.1, 2, 2-5; 243). 

Итак, даже свт. Кирилл не допускал возможности редакти-
рования Святых Отцов, как это делает Севир. Причем, он об-
виняет в подлоге своих православных оппонентов, в частно-
сти пресвитера Иоанна Грамматика Кесарийского, написавшего 
«Апологию» в защиту Халкидонского Собора (VI, 1, 116-121; 
211). Показательно, что последователи Севира ничего не знали 
об исправлении им святоотеческих цитат, что якобы необхо-
димо в целях ниспровержения несторианства. Об этом сви-
детельствует реакция простого народа монофизитских церк-
вей, присутствовавшего на диспутах, на то, что прп. Анастасий 
показывает подлинно святоотеческие дифизитские выражения. 
О скандальном для монофизитов окончании первого и второго 
диспута, описанных в X главе «Путеводителя», мы упомянули 
в параграфе 2.1. 

Уже в III главе «Путеводителя» прп. Анастасий говорит о том, 
что перед полемикой с монофизитами православные, наряду 
с отвержением несторианских мнений, должны анафематствовать 
и всякого, «не признающего выражения «единая воплотившаяся 
природа Бога Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου σεσαρκωμένη), 
как толковал его святой Кирилл» (III, 2, 9-13; 194). В таковом при-
знании — наряду с дифизитскими выражениями — и выражений 

212 См. русский перевод Послания: Восточные отцы и учители Церкви V века: Ан-
тология. Кирилл Александрийский, Феодорит Кирский, «Корпус Ареопагитикум». М., 
2000. С. 110-113. 



87

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Святых Отцов, говорящих об одной природе Христа, но с право-
славным их истолкованием, и есть суть неохалкидонизма. Подоб-
ную мысль высказывает и прп. Иоанн Дамаскин в седьмой главе 
третьей книги «Точного изложения православной веры»: «Испо-
ведуем мы и «одну воплотившуюся природу Бога Слова», выра-
жением «воплотившаяся» обозначая сущность плоти, согласно 
блаженному Кириллу»213. 

С помощью этого выражения, которое все богословы той 
эпохи приписывали свт. Афанасию Великому, свт. Кирилл вы-
ражал иную христологию, чем его автор — Аполлинарий Ла-
одикийский. Во-первых, Аполлинарий мыслил человечество 
Христа неполным (без разумной души) и не единосущным 
нам. После опровержения Аполлинария полноту человечества 
Христа признавали все богословы. Во-вторых, для свт. Кирил-
ла — в отличие от Аполлинария и монофизитов, считавших себя 
его последователями — человечество Христа является активным 
динамическим началом, то есть природой (в уже халкидонском 
смысле этого термина). Прп. Анастасий приводит выражение 
свт. Кирилла из второго Послания к Суккенсу, где Александрий-
ский архиепископ говорит об этой активности: «Справедливо 
же и вполне здраво твое совершенство излагает слово о спа-
сительных страданиях, утверждая, что не Само единородное 
Слово Божие, насколько Оно мыслится и есть Бог, пострадало 
в Собственной, превосходящей телесное природе, но что по-
страдало Оно бренной природой» (X.1, 2, 19-23; 244). Именно 
в контексте страданий Христа свт. Кирилл обычно и называет 
Его человечество природой: Христос страдает по человеческой 
природе, или человеческой природой. 

Для свт. Кирилла формула «единая воплотившаяся природа 
Бога Слова» — это способ в противовес несторианству подчер-
кнуть единство Христа. По толкованию прп. Анастасия, словом 
«воплотившаяся» в этом выражении свт. Кирилл уже указал 
на человеческую природу Христа: «Между тем, как сам блажен-
ный Кирилл учит нас в послании к Суккенсу, ни на что другое 

213 Expositio fidei 51.45-47. 



88

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

он не указывает, сказав «воплотившаяся», как только на нашу 
человеческую природу» (X.5, 4-9; 272-273). 

Здесь прп. Анастасий, как и позже прп. Иоанн Дамаскин 
в седьмой главе третьей книги «Точного изложения право-
славной веры», ссылается на слова свт. Кирилла, комменти-
рующего эту формулу в своем втором Послании к Суккенсу. 
Александрийский святитель говорит, что все учение о Домостро-
ительстве вложено в слово «воплотившееся»: и полнота челове-
ческого естества (Слово восприняло плоть, одушевленную раз-
умной душой), и совершенство Христа не только по Божеству, 
но и по человечеству, и Его двойное единосущие (Отцу по Бо-
жеству и нам по человечеству), и наличие безукоризненных 
страстей, и отрицание теопасхизма (страдает Сын не по Своей 
Божественной природе, а плотью, то есть человеческим есте-
ством), и то, что человечество стало собственным для Слова.214 

Мысль свт. Кирилла, называвшего Христа «единой вопло-
тившейся природой Бога Слова», прп. Анастасий комментирует 
с помощью следующего образа: 

Когда, например, в небесной тверди есть некие три единосущ-
ные и неограниченные светила, никто из здравомыслящих 
не станет именовать эти три света природами, но назовет три 
света единосущными ипостасями, имеющие соприродный, 
одноприродный, однородный, сродный и нераздельный свет, 
так и в Троице не называют Бога Слова природой, но Ипо-
стасью Слова, подобно и Отца и Духа Святого. Опять же, если 
оказалось, что один из этих светов соединен и неограничен-
но окутан неким облаком, то это светило в облаке называ-
ется ипостасью как одна из существующих трех ипостасей 
света, также называется и природой из-за присоединения 
соединенного со светом инородного и иной сущности облака 
(XXIII, 3, 20-34; 354-355).

Ну и, кроме того, для александрийского наречия греческо-
го языка, согласно прп. Анастасию, свойственно не отличать 

214 См.: Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святей-
шего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исав-
рийской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 17-24.



89

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

термины «природа» и «сущность» от термина «ипостась». 
Синаит ссылается на полемику вокруг этих терминов в эпоху 
триадологических споров как раз в Александрийской Церкви 
при свт. Афанасии Великом (XI, 7-35; 275-276). Александрийский 
Собор 362 г. во главе со свт. Афанасием постановил, что и та 
партия, во главе с Евстафием, которая говорит об одной Ипоста-
си, но Трех Лицах в Боге, и та — во главе с Мелетием, — которая 
называла в Троице Три Ипостаси, мыслят православно, а раз-
личаются лишь в понимании терминологии.215 В этом контек-
сте понятно употребление свт. Кириллом, для которого вообще 
свойственна неточность в терминологии, выражений типа «нес-
литными остались природы, или ипостаси Христа». Поэтому, 
согласно прп. Анастасию, и выражение «одна воплотившаяся 
природа Бога Слова» в употреблении свт. Кирилла означает 
«одно воплотившееся Лицо Святой Троицы» (X.5, 17-18; 273). 

Такое толкование выражения свт. Кирилла одним из первых 
предложил свт. Прокл Константинопольский, говоря в Томосе 
к армянам о «единой ипостаси воплотившегося Бога Слова» 
(μίαν ὁμολογῶ τήν τοῦ σαρκωθέντος Θεοῦ Λόγου ὑπόστασιν).216 

3.3. Ипостасное соединение двух природ Христа

По мнению прп. Анастасия, не нужно, как это делают моно-
физиты, опасаться исчислять природы. Число обозначает коли-
чество вещей, а не их разделение, оно указывает на различение 
исчисляемого, а не на его разделение. Монофизиты же, даже 
допуская множественное число в неопределенных выражениях 
«природы» и «ипостаси», не употребляют числа по отношению 
к ним. Такие неопределенные выражения, по ироническому 
замечанию прп. Анастасия, могут означать и большее, чем два 
число природ во Христе, что есть явный абсурд (X.2, 3, 68-79; 255). 

Учение Святых Отцов, говоривших о двух природах Христа, 
коренным образом отличается от несторианства: 

215 См., напр.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История 
богословской мысли. М., 2007. С. 118-120. 

216 АСО 4, 2, 191, 20-21.



90

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Итак, Святые Отцы, жившие при Артемоне, Павле, Диодоре 
и Феодоре, благочестиво назвали (как и мы) две соединенные 
природы Христа, а Артемон, Павел, Феодор и Несторий — раз-
деленные, так как зло не в том, чтобы называть две [природы], 
но в том, чтобы разделять их на части и не ставить на первое 
место ипостасное соединение (XXI, 2, 44-50; 337). 

Православные же не признают человечество Христа ипоста-
сью, отдельной от предвечной Ипостаси Логоса: 

Святую плоть Христа мы называем не лицом, а сущностью, 
дабы обозначить, что Он воспринял и спас все целиком есте-
ство наше. Ибо если мы назвали бы ее ипостасью, то оказалось 
бы, что мы утверждаем, будто Христос воспринял и спас не-
коего одного человека. Невозможно называть ее ипостасью, 
поскольку эта плоть неотделима от Бога Слова; ибо ипостасью 
называется отдельное лицо (II, 3, 113-119; 166). 

Еще свт. Григорий Богослов в полемике с Аполлинарием 
четко сформулировал именно такое понимание дифизитских 
выражений. Прп. Анастасий приводит мысль свт. Григория 
из его письма пресвитеру Кледонию. Осуждая тех, кто вводит 
двух Сынов — одного от Отца, другого от Девы Марии, — Нази-
анзин говорит: «во Христе не существует Иной и Иной (ἄλλος 
καὶ ἄλλος), но есть иное и иное (ἄλλο καὶ ἄλλο)» (XV, 35-36; 
322). Итак, Святые Отцы, настаивая на наличии во Христе двух 
совершенных природ (иное и иное), в отличие от несториан 
не допускали в Нем наличия двух действующих субъектов 
(Иной и Иной). 

Истинным отцом-основателем несторианства был не Не-
сторий, а епископ Мопсуэстийский Феодор. Главным для него 
было показать полноту человечества во Христе, что отрицал 
Аполлинарий Лаодикийский. Для Феодора эта полнота означа-
ет, прежде всего, активное проявление человечества во Христе. 
Поэтому он не принимает Аполлинариевой концепции пас-
сивного и подчиненного Божеству человечества Христа. Оно, 
согласно Феодору, является полноценной природой, обладаю-
щей своими действием и волей. Но Феодор не остановился  



91

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

на этом вполне православном учении. Обе природы во Христе 
мыслились Мопсуэстийским епископом имеющими свое кон-
кретное частное бытие, то есть свои ипостаси, то есть лица  
(IV, 136-137; 202). 

Согласно Феодору, природы Христа объединены между 
собой с помощью относительного соединения (ἓνωσις σχετική), 
или соединения по благоволению (ἓνωσις κατ᾿ εὐδοκίαν), в общее 
лицо соединения (πρόσωπον ἑνώσεως), обладающее общим дей-
ствием и общей волей. По мысли Феодора понятие «лицо» 
имеет два значения. Одно — это ипостась, а лицо соединения 
Христа означает общую честь, величие и поклонение, то есть 
единый способ откровения Бога через человеческую ипостась 
Христа. Наличие общего лица соединения, общего действия 
и общей воли Христа не отменяет наличие у двух природ соб-
ственных лиц, воль и действий: без них природы утратили 
бы свою полноту. 

Учение Феодора Мопсуэстийского, воспринятое и пропо-
ведуемое Несторием в столице империи, приводит к тому, 
что Христос предстает перед нами в Евангелии как единое Лицо 
лишь субъективно: по отношению к внешнему наблюдателю 
Он есть единое Существо, единое Лицо, но в Самом Себе Он за-
ключает два лица — Божественное и человеческое. Таким обра-
зом, получалось, что Сын Божий и Сын Девы Марии разделены, 
между ними существует только нравственная связь, подобная 
той, которая существовала между Богом и ветхозаветными пра-
ведниками. При таком соединении Бога и конкретного человека 
обожение для всех людей невозможно.

Для пояснения образа соединения двух природ во Христе 
Феодор Мопсуэстийский использует образ, согласно которому 
Божество и человечество во Христе соединяется подобно со-
единению мужа и жены в плоть едину. У Нестория основной 
образ — это образ дома или храма, при этом имеется в виду 
человек, в котором обитает Бог. Этот образ, употребляемый 
и Святыми Отцами, в сочетании с несторианским учением по-
казывает скорее единство внешнее — единство власти, чести, 
силы или благоволения, чем внутреннее единство — единство 



92

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

действующего субъекта, что выражено словами свт. Григо-
рия Богослова: «во Христе не существует Иной и Иной» (XV,  
35-36; 322). 

Наиболее адекватно богословским языком эту мысль свт. 
Григория Богослова удалось выразить свт. Кириллу Алексан-
дрийскому. Согласно ему, Божество и человечество Христа сое-
динены по ипостаси (καθ᾿ ὑπόστασιν), то есть гораздо более тесно, 
чем при относительном соединении, мыслимом несторианами. 

Это ипостасное соединение природ Христа есть исключи-
тельный случай соединения двух вещей. Определение, давае-
мое этому соединению прп. Анастасием, на самом деле является 
не определением, а как раз указанием на уникальность в приро-
де такого теснейшего соединения: «Ипостасное соединение есть 
реальное сочетание двух природ в утробе святой Богородицы» 
(II, 5, 9-11; 174). При этом Церковь учит, что при нераздельном 
ипостасном соединении природы сохранились в своем совер-
шенном и неизменном состоянии, не слились, не смешались, 
не образовали новую природу. Каждая природа осталась именно 
природой, то есть реально существующей истинной вещью. 
Итак, прп. Анастасий говорит, что мы исповедуем «две сое-
диненные по ипостаси истинные вещи, то есть совершенное 
Божество и совершенное человечество, неслитно, неизменно, 
нераздельно в едином Лице Христа; ведь одно Лицо Христос, 
одна Ипостась» (I, 2, 22-28; 151). 

Никакие пять существующих в природе видов соедине-
ния, перечисленных прп. Анастасием (II, 5, 5-8; 174), не могут 
сравниться с этим ипостасным соединением. Так, смешиваю-
щее (συγχυτική) соединение изменяет соединяемые природы, 
как, например, разбавление вина водой. Против такого понима-
ния соединения природ в Халкидонском вероопределении стоят 
наречия «неслитно» (ἀσυγχύτως) и «неизменно» (ἀτρέπτως), 
которые и приводит прп. Анастасий. Но именно так мысли-
ли соединение Божества и человечества во Христе монофи-
зиты, приводя как аргумент образ капли уксуса и морской 
бездны, который использует свт. Григорий Нисский. Интересно, 
что свт. Кирилл Александрийский — непререкаемый авторитет 



93

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

для монофизитов (впрочем, как и для православных) — в выра-
жении «неслитными остались природы, или ипостаси Христа» 
настаивает именно на неслитном соединении Божества и чело-
вечества во Христе. 

Другие два вида соединений, которые перечисляет 
Синаит — раздельное (διαιρετή), как, например, соединение 
людей, и относительное (σχετική), как, например, единство 
веры, — оставляют людей в состоянии раздельных ипоста-
сей. Относительное соединение (ἓνωσις σχετική) — это термин, 
введенный, как мы уже сказали, Феодором Мопсуэстийским 
для обозначения соединения природ во Христе. Этот термин, со-
гласно Синаиту, более подходит для иллюстрации организации 
людей, объединенных общими идеями, интересами или верой. 
Тогда лидер организации может представлять во внешнем мире 
интересы всех людей, входящих в организацию, то есть являть-
ся «лицом» этой организации, все члены организации в той 
или иной степени соработничают ради общей цели. Однако 
каждый человек не утрачивает своего частного бытия (лица, 
ипостаси), каждый член организации может внутри нее рабо-
тать против нее или ее покинуть. Ясно, что такое относительное 
соединение никак не может адекватно выражать теснейшее 
единство Божественной и человеческой природ в единой ипо-
стаси Христа. Против такого несторианского понимания сое-
динения природ, разделяющего их по своим частным суще-
ствованиям, направлены Халкидонские наречия «нераздельно» 
(ἀδιαρέτως) и «неразлучно» (ἀχωρίστως). 

Последний, пятый вид соединения — определенное (θετική), 
как, например, слияние двух слитков золота в один, — также 
не подходит для описания соединения разносущных природ 
Христа, так как соединяет одноприродные ипостаси в одну. 

Именно учение об ипостасном соединении природ позво-
ляет говорить о взаимном общении свойств этих природ, в том 
числе и правильно понимать теопасхитские выражения. В от-
личие от ипостасного соединения природ, когда они остаются 
неизменными и неслитными, природное соединение, которое 
исповедовали монофизиты, неадекватно выражает и общение 



94

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

свойств. Термин «природное соединение» использовал и свт. 
Кирилл, но в его употреблении он был синонимом формулы 
«ипостасное соединение». Монофизитское же понимание при-
родного соединения привело к возникновению внутри монофи-
зитства афтартодокетизма и триадологических ересей.

В качестве прообраза ипостасного соединения природ 
во Христе прп. Анастасий вслед за свт. Кириллом Александрий-
ским приводит сочетание в человеке души и тела (II, 5, 14-18; 
174. XXI, 4, 6-10; 338-339). 

3.4. Антропологическая парадигма.  
Сложная Ипостась Христа 

Использование антропологической парадигмы (τὸ τοῦ 
ἀνθρώπου παράδειγμα — XVIII, 5; 327) для пояснения таинства 
соединения во Христе Божества и человечества ко времени прп. 
Анастасия имело уже достаточно долгую историю. У свт. Григо-
рия Богослова в Послании к Кледонию есть образ «души-тела»: 
«Итак, две природы, Бог и человек, также как душа и тело, 
но не два сына, не два Бога»217. Для объяснения соединения 
во Христе двух природ к аналогии соединения в человеке души 
и тела прибегал и один из основателей несторианства Диодор 
Тарсийский: «Как один человек бессмертен в том, что касается 
его души, и смертен в том, что касается тела, так во Христе, Один 
и Тот же и сущий прежде век и также от семени Давидова»218. 

Но если до свт. Кирилла антропологическая парадигма ис-
пользовалась, скорее, как риторический прием, то Александрий-
ский архиепископ наполнил ее богословским содержанием, 
иллюстрируя ипостасное соединение природ, подобно тому, 
как ипостасно соединяются в человеке душа и тело. В своей 
христологической полемике против Нестория свт. Кирилл чаще 
всего использует именно антропологический образ. «Мы содер-
жим и определяем, — пишет он в своем Послании к Несторию 

217 Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. Т. 2. Минск, М., 2000. С. 11. 
218 Цит. по: Селезнев Н. Христология Ассирийской Церкви Востока. Анализ основных 

материалов в контексте истории формирования вероучения. М., 2002. С. 44. 



95

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

об отлучении, — что Слово, став плотью, обитало во Христе 
отнюдь не так же, как говорится, обитало Оно во святых, но, став 
едино с человеческим естеством в ипостасном бытии и не пре-
вратившись в плоть, Слово устроило такое обитание, какое, 
можно сказать, имеет душа человека с собственным своим те-
лом».219 Этот образ, по мысли свт. Кирилла, более адекватно ото-
бражает особое единство Божества и человечества во Христе, их 
взаимное общение и взаимное проникновение внутри единой 
Ипостаси Бога Слова, чем Несториев образ храма, в котором 
обитает Бог (как Бог обитает во святых людях), или, тем более, 
образ соединения мужа и жены в плоть едину, используемый 
Феодором Мопсуэстийским.

Для свт. Кирилла с помощью антропологической парадиг-
мы, как и с помощью выражения «μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου 
σεσαρκωμένη» важно было показать, что Слово и плоть, также 
как душа и тело, образуют существенное единство, то есть 
единое живое существо. Таким образом, единство души и тела 
в человеке может помочь отчасти понять характер единства Бо-
жества и человечества во Христе. Александрийский святитель 
понимал разницу между ипостасным соединением в человеке 
души и тела, и ипостасным соединением во Христе Божества 
и человечества. Действительно, используя антропологическую 
парадигму и называя человечество Христа природой (см. выше-
приведенную цитату), свт. Кирилл не называет Христа единой 
сложной природой, каковой является человек. 

Понятие «сложной природы» Христа было распространено 
среди противников Халкидонского Собора. Оно, как им каза-
лось, позволяло, с одной стороны, говорить о полноте челове-
чества во Христе, о Его единосущии нам и тем самым избежать 
ереси Аполлинария и Евтихия, а с другой стороны — избежать 
признания во Христе двух природ, что привело бы, как им 
казалось, к несторианскому разделению Христа на две ипо-
стаси. Для подтверждения своего понимания единой сложной 
природы Христа Севир Антиохийский как раз и приводил 

219 Восточные Отцы и учители Церкви V века. Антология. Кирилл Александрий-
ский, Феодорит Кирский, «Корпус Ареопагитикум». М., 2000. С. 43. 



96

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

антропологическую парадигму: «Мы состоим из тела и души 
и созерцаем две природы: тела и души. Однако человеческое 
существо, благодаря соединению, одно из двух. То, что оно 
состоит из двух природ, вовсе не дает нам возможности за-
ключить, что тот, кто один, является двумя. Он остается одним 
единственным человеком, как я уже сказал, будучи сложен 
из тела и души. И человек, такой же, как мы, может служить 
нам примером. Ибо в нем мы уразумеем две природы: души 
и тела. Тем не менее, хотя мы слабым разумением различаем 
или же воображением ума усматриваем различие [тела и души], 
мы по-прежнему не противополагаем друг другу две природы 
и не позволяем, чтобы в них полностью проявилась сила разде-
ления. Напротив, мы понимаем, что они принадлежат единому 
существу таким образом, что отныне две уже не две, но из двух 
образовалось единое живое существо»220. 

Итак, по мысли Севира, как в человеке душа и тело, пред-
ставляющие до соединения две различные природы, соединив-
шись, образуют одну сложную природу человека — при этом 
каждая сохраняет свои природные свойства, — так и в Богочело-
веке после воплощения Божественная природа осталась единой, 
но стала сложной, вместившей полное человечество. 

О границах применимости в христологии антропологиче-
ской парадигмы прп. Анастасий Синаит рассуждает в XVIII 
и XIX главах «Путеводителя». Он говорит о том, что Святые 
Отцы использовали антропологическую модель для пояснения 
тайны Воплощения Христа, «желая, как в неком эскизе (до-
словно — тенеписи, σκιογραφία. — и. А.), показать видимое Его 
и невидимое, смертное и бессмертное, осязаемое и неосязае-
мое» (XVIII, 7-10; 327). Далее он называет соответствие человека 
и Христа в антропологической парадигме «образным» (τυπικὸς 
εἰκών — XVIII, 12; 327). Словами «эскиз» (тенепись) и «образно» 
Синаит хочет показать, что все применяемые нами в христоло-
гии образы, в том числе и антропологический, можно уподо-
бить довольно тщетной попытке познать реальные предметы 

220 Цит. по: Говорун С. Н. Единый сложный Христос // Богословский вестник. № 4. 
Сергиев Посад, 2004. С. 154.



97

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

по отображению их теней (XVIII, 8; 327). Здесь уместно вспом-
нить образ пещеры из седьмой книги «Государства» Плато-
на221. В эпоху триадологических споров Святые Отцы также 
очень осторожно относились к различным аналогиям Пресвятой 
Троицы, взятым из тварного мира.222 

Смиренному святоотеческому пониманию неравенства 
образа (душа-тело в человеке) и Прообраза (Божество-человече-
ство во Христе) Синаит противопоставляет буквальное — «со-
образно природному равенству» (XVIII, 12; 327) — понимание 
антропологической парадигмы Севиром и его последователями: 
«Севир говорит, что как в единой природе человека часть ее 
есть душа, часть же — тело, так и во Христе Божество является 
частью, а тело — частью Его единой природы» (XVIII, 14-17; 328). 

221 Платон. Государство. 514a — 517d. 
222 «Чего я не рассматривал сам с собой в любоведущем уме своем, чем не обогащал 

разума, где не искал подобия для сего, но не нашел, к чему бы дольнему можно было 
применить Божие естество. Если и отыскивается малое некое сходство, то гораздо 
большее ускользает… По примеру других, представлял я себе родник, ключ и поток 
и рассуждал: не имеют ли сходства с одним Отец, с другим Сын, с третьим Дух 
Святой? Ибо родник, ключ и поток не разделены временем и сопребываемость их 
непрерывна, хотя и кажется, что они разделены тремя свойствами. Но убоялся, во-пер-
вых, чтоб не допустить в Божестве какого-то течения, никогда не останавливающе-
гося, во-вторых, чтоб таким подобием не ввести и численного единства. Ибо родник, 
ключ и поток в отношении к числу составляют одно, различны же только в образе 
представления. Брал опять в рассмотрение солнце, луч и свет. Но и здесь опасение, 
чтобы в несложном естестве Божием не представить какой-либо сложности, приме-
чаемой в солнце и в том, что от солнца, во-вторых, чтобы, приписав сущность Отцу, 
не лишить самостоятельности прочие Лица и не сделать Их силами Божиими, которые 
в Отце существуют, но несамостоятельны. Потому что и луч, и свет суть не солнце, 
а некоторые солнечные излияния… В-третьих, чтоб не приписать Богу вместе бытия 
и небытия (к какому заключению может привести сей пример), а сие еще нелепее 
сказанного прежде… Наконец, заключил я, что лучше всего отступиться от всех об-
разов и теней, как обманчивых и не достигающих до истины, и держаться более бла-
гочестивого образа мыслей, остановившись на немногих речениях (Писания), иметь 
руководителем Духа, и какое озарение получено от Него, то, сохраняя до конца, с Ним, 
как с искренним сообщником и собеседником, проходить настоящий век, а по мере 
сил и других убеждать, чтобы поклонялись Отцу и Сыну и Святому Духу — единому 
Божеству и единой Силе». (Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. 
Т. 1. Минск, М., 2000. С. 560-561. Из Слова 45).



98

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Для православных последователей Халкидонского Собора 
понятие о единой сложной природе Христа было недопусти-
мым. Но по отношению к человеку понятие «единая сложная 
природа» вполне приемлемо. Иначе, если считать, что в че-
ловеке две природы, а не одна сложная природа, то нужно 
считать, что во Христе уже три природы. Это обвинение 
слышали православные как раз со стороны монофизитов.223 
Прп. Анастасий обращает этот аргумент против самих мо-
нофизитов. Доказывая, что к антропологической парадигме 
нужно относиться как к образу, а не как к точному соответ-
ствию (душа + тело = Божество + человечество), он иронично 
замечает, что, следуя Севировой логике, с не меньшим ос-
нованием можно считать, что Христос «состоит не из двух, 
а из множества природ. Ведь тело состоит из четырех простых 
сущностей, то есть стихий, душа есть другая сущность, иная 
же — сущность Бога Слова» (XVIII, 61-65; 329). В каком-то 
смысле сложными природами является не только человек, 
но и все тела, состоящие из четырех элементов: земли, воды, 
огня и воздуха (II, 8, 120-137; 190). Позднее прп. Иоанн Дамас-
кин в трактате «О сложной природе, или Против акефалов», 
посвященном опровержению учения монофизитов о сложной 
природе Христа, определяя сложную природу как возникшую 
из соединения других природ, но при этом не являющуюся 
и не носящую название ни одной из своих составных частей, 
вслед за Синаитом говорит о телах, состоящих из четырех 
стихий, как примере сложных природ.224 

Послехалкидонские православные богословы приводили раз-
личные аргументы против учения о сложной природе Христа. 
Леонтий Византийский исходил из различия между Аристот-
елевыми понятиями первой, или частной сущности (ипостась, 
лицо) и второй, или общей сущности (сущность, природа). 
Каждый конкретный человек, хотя и состоит из души и тела, 
имеет одну природу, так как участвует в общем для всех людей 
виде. Но Христос не обладает единой природой, поскольку 

223 См., напр.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 155. 
224 См.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 157-158. 



99

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Он не принадлежит никакому виду «христов», являясь един-
ственным и уникальным Существом.225 Аристотель в «Кате-
гориях» как раз говорил, что частные сущности, существую-
щие в единственном числе, не принадлежат какой-либо общей 
сущности.226 

Интересно, что прп. Анастасий, в Книге определений (II гла- 
ва «Путеводителя») очень четко и подробно определяющий раз-
личия между природой и ипостасью227, не приводит данный ар-
гумент в полемике с монофизитами, хотя термин Леонтия «во-
ипостасное» приводит (II, 3, 113-133; 166). Видимо для Синаита 
этот аргумент слишком философский и его нельзя обосновать, 
опираясь на Писание. 

Именно учение о человеческой природе как о воипостасной, 
то есть, во-первых, реально существующей (в отличие от неи-
постасного), а во-вторых, имеющей частное бытие не в своей, 
а в чужой ипостаси — Ипостаси Бога Слова, — позволяет гово-
рить одновременно о двух совершенных природах и об одной 
Ипостаси Христа. 

Прп. Максим Исповедник добавляет к аргументам Леонтия 
Византийского несколько своих доводов против учения моно-
физитов о сложной природе Христа. Один из таких доводов 
прп. Максима состоит в том, что все части сложной природы 
должны начинать свое бытие одновременно. В сложной приро-
де человека именно так и происходит, учитывая практически 
единодушное учение Святых Отцов об одновременном воз-
никновении тела и души человека. Однако в этом соединение 
души с телом в человеке совсем не совпадает с соединением 
Божества и человечества во Христе. Вечно существующее Боже-
ство несоизмеримо с появившимся во времени человечеством.228 

225 Леонтий Византийский. Против Нестория и Евтихия. Обличение и опровержение 
противоположных учений Нестория и Евтихия о божестве и человечестве Христа //  
Церковь и время. № 2 (15). М., 2001. С. 234. 

226 Аристотель. Категории 1b:6-7.
227 См. параграф 2.6. 
228 См.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 157. Здесь же и другие аргументы 

прп. Максима против учения о сложной природе Христа. 



100

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Прп. Анастасий Синаит повторяет этот аргумент прп. Максима 
в числе других, доказывающих, 

что антропологическая парадигма [оказывается] неподобной 
по отношению ко Христу. Ибо человек состоит из двух твар-
ных вещей (говорю о душе и теле), а Христос — из нетварного 
Божества и тварного человечества; человек — из двух ограни-
ченных, а Христос — из ограниченного тела и неограниченно-
го Божества; человек — из сочетания вещественного и умного, 
а Христос — из Бога Слова и разумного человека, изначала 
обладающего умом, так как ни тело раньше души не образо-
валось, ни душа раньше тела, Бог же Слово был раньше всех 
веков и душ и тел (XVIII, 39-50; 328-329). 

Здесь прп. Анастасий говорит об онтологической пропасти 
между Божеством и человечеством, которые никак нельзя мыс-
лить в рамках единой природы, в отличие от человека, имеюще-
го единую сложную природу. 

Несколько оригинальных положений против учения 
о единой сложной природе Христа, выраженных в виде апорий, 
прп. Анастасий приводит в XX главе «Путеводителя». Во-пер-
вых, если Христос, в Котором Божество ипостасно соединено 
с человечеством, есть одна природа, то тогда и Богородица 
во время ношения Христа в Своей утробе составляла вместе 
с Ним, а значит и со всей полнотой Божества (ср.: Кол. 2:9) одну 
природу, что является абсурдом. Но так как во время беременно-
сти Богородица с Богомладенцем не составляли одну природу 
(иначе бы Христос не отделился от Марии), то и во Христе после 
ипостасного соединения могут сохраняться две природы (XX, 
5-42; 56-63; 331-332). 

Во-вторых, если Святой Дух сошел во время Крещения 
на Христа сущностно и ипостасно, то почему Слово, челове-
чество Христа и Святой Дух не стали одной природой (XX,  
43-55; 332). 

В-третьих, если нераздельность Слова и человечества влечет 
за собой признание одной природы, то такой же одной приро-
дой должны быть Божество и престол Херувимов, на котором 
Бог восседает (XX, 64-68; 332). 



101

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

В-четвертых, если мы признаем одной природой соедине-
ние двух вещей — Божества и человечества, разделенных онто-
логической пропастью, то почему мы не признаем одной ипо-
стасью три единосущных и нераздельных Ипостаси Троицы? 
(XX, 69-85; 333). 

Наконец, если у Христа одна Божественная природа, вос-
принявшая лишь свойства человечества, то Он должен быть 
вездесущим по всей Своей единой природе, Он не может где-то 
не присутствовать. Но Сам Христос говорит о Лазаре: Он умер, 
и радуюсь, что Меня не было там (Ин. 11:15). (XX, 86-93; 333). 

Прп. Анастасий еще замечает, что формула монофизитов 
«Христос из двух природ до соединения, но одна природа после 
соединения», которую впервые озвучил Евтихий, может толко-
ваться и в смысле предсуществования плоти Христа во утробе 
Марии отдельно от Бога Слова. А это, если еще и некрити-
чески относиться к некоторым терминологически неточным 
выражениям свт. Кирилла Александрийского, вполне согласу-
ется с несторианским учением. В подтверждение Синаит в чет-
вертой части XXII главы «Путеводителя» приводит слова не-
коего несторианина по имени Андрей, который, основываясь 
на двух фразах свт. Кирилла — «неслитными остались приро-
ды, или ипостаси» и «Христос из двух природ», — доказыва-
ет, что Александрийский архиепископ разделял несторианское 
учение, «что тело Христа предсуществовало и предварительно 
сформировалось в утробе Девы и сразу же Лицо Бога Слова 
было соединено с ним» (XXII, 4, 50-52; 347). 

Действительно, согласно монофизитам, человечество Христа, 
не будучи общей человеческой природой, должно быть тогда 
частной человеческой природой, то есть человечеством чело-
веческого индивидуума (ипостаси); иными словами, говоря 
о человеческой природе «до соединения», монофизиты всегда 
имели в виду природу частную, то есть ипостась. В этом, наи-
более фундаментальном отличии монофизитской христологии 
от православной, монофизитство и несторианство сходятся, ибо 
в несторианстве человечество Христа — также ипостась, то есть 
человечество индивидуума. В той же XXII главе «Путеводителя» 



102

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

прп. Анастасий приводит слова еще одного несторианина, епи-
скопа Марона Эдесского, подтверждающие сходство в этом во-
просе севирианства с несторианством. Ссылаясь на слова свт. 
Кирилла, что «неслитными остались природы, или ипостаси 
Христа», он пишет: «Мы, неся свет благочестия с Востока, не на-
столько отвращаемся от Диоскора, Севира и Феодосия, сколь 
заслуженно ненавидим богохульный Халкидонский Собор. 
Ибо он совсем не назвал во Христе ипостаси, а Севир, сам 
отец Кирилл, Диоскор и Феодосий полностью согласны с нами, 
что во Христе есть ипостаси, исповедуя Его из двух ипостасей, 
или лиц, но и говорят, что ипостаси Христа неслитны» (XXII, 5, 
2-11; 348). 

Получается, что обе христологии (и несторианская, и моно-
физитская) приводят к невозможности спасения каждого чело-
века. Хотя монофизитство говорит о теснейшем (ипостасном 
и даже природном) соединении во Христе Божественной и че-
ловеческой природ и ипостасей, а несторианство лишь об их 
подлеположении, но все равно оказывается, «будто Христос 
воспринял и спас некоего одного человека» (II, 3, 115-117; 166). 

Кроме того, прп. Анастасий говорит, что из монофизитского 
учения о единой сложной природе Христа, подтверждаемого 
буквалистским пониманием антропологической парадигмы, ло-
гически вытекает «утверждение, что Христос из двух несовер-
шенных вещей: из несовершенного Божества и из неполного 
человечества, и Он не есть совершенный по Божеству и совер-
шенный по человечеству, но наполовину Бог и наполовину 
человек» (XVIII, 18-22; 328). Синаит здесь опирается на слова 
свт. Ефрема, патриарха Антиохийского († 545) из его «Гомилии 
о жемчужине (μαργαρίτης)»: «И богоносный Ефрем в книге 
“Маргарит” говорит: “Двум природам причастен неоцененный 
Маргарит”, то есть Христос. И снова говорит: “Он имеет двой-
ственную природу, да не утратит две, ибо не полубог спустил-
ся на землю, и не получеловек вознесся на небеса”» (X.1, 2,  
111-115; 247).

Эти слова прп. Анастасия Синаита и свт. Ефрема Антиохий-
ского надо понимать следующим образом. Ни тело, ни душа 



103

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

человека по отдельности не являются совершенными приро-
дами. Тело без души мертво, и претерпевает полное истление 
(в смысле, распада сущности)229. Душа после смерти человека 
существует отдельно, но это существование неестественное, так 
как является следствием греха. Это состояние смерти, и состоя-
ние временное. Души праведных «чают воскресения мертвых», 
ждут вечной жизни, которой они будут жить во всей полно-
те своей человеческой природы. В отличие от души и тела 
Божество и человечество являются совершенными природами, 
каждая из которых имеет свое частное бытие: первая — в трех 
Лицах Троицы, последняя — в человеках. 

Итак, для православных — как и для Севира — важным яв-
ляется понятие о сложном Христе: «Ибо если бы был простой, 
как мог страдать и умереть? Как был ударяем, бит и распина-
ем, если не телом, подверженным страданиям, и земнородной 
природой?» (X.2, 7, 101-103; 266). Но если монофизиты говорили 
о сложной природе Христа, то православные, категорически 
отвергая учение о единой сложной природе Христа, говорили 
о Его единой сложной Ипостаси (как, по мысли прп. Анастасия, 
учит III Вселенский Собор в Ефесе — V, 37-45; 206), состоящей 
из двух совершенных природ. Причем «собственные свойства 
этих природ неслитно, неизменно, нераздельно сохранились 
в едином сложном Лице» (XXI, 4, 33-34; 339).

Прп. Максим Исповедник говорит, что при Воплощении 
не образовалась некая новая ипостась, состоящая из Ипостаси 
Слова и человеческой природы (или ипостаси). Именно Боже-
ственная Ипостась Бога Слова стала собственной и для нашей 
природы во Христе, и поэтому стала сложной: «Ибо мы гово-
рим, что одна Ипостась Христа, состоящая из плоти и Божества 
через природное соединение, то есть через истинное и подлин-
ное соединение, стала посредством этого невыразимого соедине-
ния общей Ипостасью для плоти и Божества. Я говорю «общей», 
потому что одна и та же Ипостась возникла из соединения; 
или, было бы лучше сказать, она, как сейчас, так и прежде, 

229 О понятии «тление» мы будем рассуждать в параграфе 3.6. 



104

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

является одной и той же Ипостасью Слова. Однако ранее она су-
ществовала беспричинно и была простой и несложной, а позже 
причинно она стала истинно составной без изменения, воспри-
няв плоть, имеющую разумную душу»230. 

Эта мысль выражает христологию свт. Кирилла, на которую 
и ссылается прп. Анастасий словами «Один и Тот же». Именно 
на Кириллово понимание сложной Ипостаси Синаит указыва-
ет, говоря, что о сложной Ипостаси учит III Вселенский Собор 
в Ефесе (V, 37-45; 206), вдохновителем и автором всех решений 
которого и был Александрийский святитель. Наконец, об этом 
свидетельствуют и слова прп. Анастасия о том, что перед поле-
микой с монофизитами православные, наряду с отвержением 
несторианских мнений, должны анафематствовать и всякого, 
«не признающего выражения «единая воплотившаяся приро-
да Бога Слова», как толковал его святой Кирилл» (III, 2, 9-13; 
194) в Посланиях к Суккенсу (X.5, 4-9; 272-273). В конце второго 
Послания к Суккенсу свт. Кирилл говорит, что он с осторожно-
стью относится к дифизитским выражениям из-за возможности 
их толкования в несторианском смысле: «Поэтому, даже если 
скажут, что у Еммануила есть природа человечества и [при-
рода] Божества, однако это человечество стало собственным 
для Слова, и мы понимаем, что и вместе с ним Сын — один. 
Однако раз богодухновенное Писание говорит, что Он постра-
дал плотью (1 Пет. 4:1), то и нам лучше говорить так, нежели 
говорить, что Он пострадал «человеческим естеством», хотя нет 
никакого сомнения, что если бы на этом так упрямо не настаи- 
вали некоторые, (последнее выражение) ничуть не повредило 
бы учению о таинстве. Ведь чем другим может быть приро-
да человечества, как не плотью, разумно одушевленной? Вот 
мы и говорим, что Господь пострадал плотью. Стало быть, 
когда они с непомерным усердием утверждают, что Он постра-
дал «человеческим естеством», словно бы совсем отделяя его 
от Слова и располагая вне Его, отдельно, цель их при этом та, 
чтобы усматривать два [существа], а уже не одно воплотившееся 

230 Max. Conf. Ep. XV, PG 91, 556CD. Перев. по: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. 
С. 162-163. 



105

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

и вочеловечившееся Слово от Бога Отца. А прибавленное «не-
раздельно» хотя и выглядит как наше указание на истинное 
воззрение, но мыслят они не так. Ведь это нераздельное, в со-
ответствии с пустословием Нестория, понимается у них иным 
образом, ибо они говорят, что человек, в которого вселилось 
Божие Слово, неразделен с Ним по равенству чести, тождеству 
произволения и власти, так что они не просто так произносят 
эти выражения, но с неким лукавством и злонамеренностью»231. 

Основная полемика «Путеводителя» направлена против раз-
личных течений монофизитов, к полемике именно с ними 
своих читателей и готовит прп. Анастасий. Для монофизи-
тов слова свт. Кирилла Александрийского, что «человечество 
стало собственным для Слова» были хорошо известны, поэтому 
Синаит лишь указывает на них. Эти слова одинаково принима-
ются и монофизитами, и православными. Только монофизиты 
отказывались мыслить человечество Христа полной и совер-
шенной природой. О том, как прп. Анастасий относится к не-
сторианскому толкованию Халкидонского Собора, мы показали 
в параграфе 2.1.

Аналогично прп. Максиму Исповеднику о сложной Ипоста-
си Христа учит и прп. Иоанн Дамаскин в седьмой главе тре-
тьей книги «Точного изложения православной веры»: «Итак, 
мы утверждаем, что Божественная Ипостась Бога Слова суще-
ствовала прежде вневременно и вечно, простая и несложная, 
несотворенная и бестелесная, невидимая, неосязаемая, неопи-
суемая, имеющая все, что имеет Отец, как единосущная с Ним, 
различающаяся от Отеческой Ипостаси; в последние же дни (Евр. 
1:2) Слово, не выходя из Отчего лона, неописуемо вселилось 
в утробе Святой Девы, бессеменно и непостижимым образом, 
как знает Оно Само, и в самой предвечной Ипостаси осуществи-
ло Себе плоть от Святой Девы. И даже находясь во чреве Святой 
Богородицы, Он был во всем и превыше всего, но действием 
Воплощения — именно в Ней. Итак, Он воплотился, восприняв 

231 Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ на во-
просы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев 
Посад, 2010. С. 30-31.



106

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Себе от Нее начаток смешения, плоть, одушевленную разум-
ной и мыслящей душой, так что Ипостась Бога Слова сама 
стала ипостасью для плоти, и прежде бывшая простой Ипостась 
Слова сделалась сложной; сложной же — из двух совершенных 
природ, Божества и человечества…»232. 

Об этой же сложности Христа говорит и прп. Анастасий, 
опираясь на свтт. Григория Богослова, Кирилла Иерусалим-
ского и Кирилла Александрийского: «Ведь все евангельское 
и апостольское [Писание] учит и свидетельствует об Емману-
иле двумя различными образами, где-то показывая Его единое 
лицо, а где-то ясно свидетельствуя о двух Его природах. Ибо 
и был и есть двойственный — Один и Тот же Сын и Христос, 
и двойственна речь о Нем (не до соединения, но после непости-
жимого соединения), Тот же Самый совершенный как в Боже-
стве, так и в человечестве» (X.2, 7, 90-96; 266).

На первый взгляд, споры между православными и севири-
анами могут показаться лишь спорами о терминологии. Севир 
говорит о двух сущностях во Христе, о полноте Его Божества 
и человечества, о двойном Его единосущии — Отцу по Боже-
ству и нам по человечеству, — о сохранении свойств Божества 
и человечества. Казалось бы, это вполне соответствует сути пра-
вославной христологии, выраженной в формуле «две неслитно, 
нераздельно, неизменно, неразлучно соединенные по ипостаси 
природы».

Обвинения прп. Анастасием Севира в докетизме, которые 
построены на его определении природы как «истинной ре-
альности существующих вещей» (II, 3, 9-10; 163) и которые бес-
численно повторяются в «Путеводителе», кажутся натянутыми. 
Однако то, что может показаться слишком большим преувели-
чением, на самом деле является лишь риторическим приемом 
доказательства истины. Риторический прием состоит в сведе-
нии мнения оппонента к абсурду — к уже опровергнутой Цер-
ковью ереси. Этот метод всегда применялся Святыми Отцами 
при осуждении нового еретического учения: Евтихий был 

232 Expositio fidei 51.2-18. 



107

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

осужден за аполлинаризм, хотя, строго говоря, аполлинаристом 
он не был, среди обвинений против Нестория было и обвинение 
в том, что его учение согласуется с учением Павла Самосат-
ского. Истина же заключается в том, что Севир и все монофи-
зиты не признают человечество Христа природой не только 
потому, что считают термины «природа» и «ипостась» синони-
мами и видят в формуле «две природы» несторианское разде-
ление. Отказываясь называть Христово человечество природой, 
они вполне сознательно лишают его своей собственной динами-
ки, превращают его лишь в пассивное орудие в руках Божества. 
Это проявилось в учении Севира о едином, хотя и сложном, бо-
гомужнем действии Христа и о Его единой (только Божествен-
ной) воле. Еретизм монофизитов проявляется и в неправильном 
понимании теопасхитских выражений. 

Возвратимся к рассуждениям прп. Анастасия Синаита о при-
менении человеческого образа в христологии. Следуя за Святы-
ми Отцами, преподобный отец подтверждает свои богословские 
рассуждения об осторожном отношении к антропологической 
парадигме в христологии авторитетом Священного Писания. 
Правда, это доказательство у Синаита получается «доказатель-
ством от противного». Синаит говорит, что даже в Писании 
«прообразы не вполне уподобляются образам» (XVIII, 25; 328). 
Он приводит ссылки на мессианские места Ветхого Завета 
и параллельные места Нового Завета, где Христос прообразуется 
примерами червя (Аз же есмь червь, а не человек (Пс. 21:7)), льва 
(ср.: Быт. 49:9; Откр. 5:5), овцы и агнца (ср.: Ис. 53:7; Деян. 8:32; 
Иер. 11:19; Откр. 5:6-12), финикса (финиковой пальмы — Правед-
ник яко финикс процветет (Пс. 91:13)), лилии и яблони (ср.: Песн. 
2). «Но никто же из них не похож [на Христа] по природной 
сущности» (XVIII, 28-29; 328), — говорит автор «Путеводителя». 
Заключает же прп. Анастасий свой аргумент «от противного», 
приводя в XIX главе цитату из одного несторианского автора, 
который отвергает применение антропологической парадигмы 
в христологии из-за ее небиблейского происхождения (XIX, 4-10; 
329-330). В противовес антропологической модели сей нестори-
анин приводит образы из Писания, которые, по его мнению, 



108

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

доказывают наличие во Христе двух «разнородных лиц» (XIX, 
15; 330), двух «разносущных природ, или ипостасей» (XIX, 24-25; 
330). Среди таковых образов еретиком упомянуты Исаак и при-
несенный вместо него в жертву овен (ср.: Быт. 22:1-13), Моисей 
и корзина, в которую он был положен матерью после рождения 
и отнесен в воды Нила (ср.: Исх. 2:3), ковчег Завета, состоя-
щий от древ негниющих и золота (ср.: Исх. 25:10-12), золотой 
сосуд с манной небесной (ср.: Исх. 16:33; Евр. 9:4), две горлицы 
(для всесожжения и в жертву за грех — ср.: Лев. 12:8; Лк. 2:24), 
два козла (для отпущения и в жертву за грех — ср.: Лев. 16:8-10). 

Итак, антропологическая парадигма позволяет наглядно 
проиллюстрировать учение свт. Кирилла Александрийского 
об ипостасном соединении во Христе Божества и человече-
ства: «Исповедую пренепорочное из души и тела человечество 
Христа, по ипостаси соединенное чистому Его Божеству, подоб-
но как и всецело совершенная наша душа233 соединена нашему 
телу» (XXI, 4, 6-10; 338-339). 

В этой парадигме онтологической пропасти, разделяющей 
нетварную Божественную и тварную человеческую природу 
(XVIII, 39-50; 328-329), соответствует самое большое различие, су-
ществующее в тварном мире — различие между душой и телом, 
духовным и материальным.234 

Однако прп. Анастасий замечает, «что антропологическая 
парадигма [оказывается] неподобной по отношению ко Христу» 
(XVIII, 39-40; 328). Из «множества других образов», лучше по-
казывающих соединение во Христе двух природ, Синаит ис-
пользует следующие. Это образ соединения одного из трех 
одноприродных светов с облаком, окутывающим его (XXIII, 3, 
20-43; 354-355). Второй образ — часто используемый Святыми 
Отцами образ раскаленного железа (XIII, 1, 34-36; 283). Еще один 
образ — образ Сына Божия, находящегося среди трех отроков 
в печи Вавилонской и охваченного огнем (XXI, 4, 12-35; 339). 

233 То есть, целая — против Аполлинария. 
234 Более подробно положительные и отрицательные стороны антропологической 

парадигмы см.: Чурсанов С. А. Антропологическая аналогия в православной христоло-
гии // Церковь и время. № 1 (38). М., 2007. С. 208-220. 



109

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Прп. Анастасий Синаит, говоря об ограниченности антропо-
логической парадигмы, не призывает в христологии полностью 
от нее отказаться. Наоборот, с помощью правильного понима-
ния антропологической парадигмы святой отец призывает по-
следователей Севира признать две природы во Христе: 

если образ Христа состоял, как вы нам говорите, из некое-
го одного и некоего другого [т. е. из души и тела], и Явив-
шийся в мир воспринял на Себя именно его, то немедленно 
исправьте [свое нелепое исповедание], взяв нечто разумное 
в этом [образе]. Поскольку же сама парадигма (говорю, конеч-
но, об антропологической) соединила собой в ипостаси две 
наши частичные, как вы говорите, сущности, то тем самым 
вы свободны от порицания, как исповедующие во Христе две 
природы: одну — совершенную Бога Слова, а другую — из двух 
половин — из нашей души и тела (XVIII, 30-38; 328).

Из «Трех слов об устроении человека по образу и по подобию 
Божиему» Второе слово прп. Анастасий Синаит посвятил хри-
стологическому толкованию слов Священного Писания Сотво-
рим человека по образу Нашему и по подобию Нашему (Быт. 1:26). 
Удивляясь «от моего устроения души и тела, от двойственного 
смешения и сочетания моего, от моего человеческого соедине-
ния незримого и зримого, от моего ипостасного единения веще-
ственного и невещественного, [происшедшего] в утробе мате-
ринской»235, преподобный отец видит в человеке образа Христа, 
«ибо человек — смертен и бессмертен, отпечатлевая мыслящей 
и бессмертной душой Твое, Христе, Божество, а в страстном теле 
[своем] нося истинный образ Твоего человечества, единосущ-
ного ему»236. В «Вопросах и ответах» (вопрос 5) Синаит также 
использует антропологическую парадигму: «Бог расположен 
к человечеству паче всякой твари в двух отношениях: во-первых 
потому, что [человек] есть произведение Его собственных рук 
и предызображение Его Домостроительства, будучи, как Хри-
стос, незримым и зримым, смертным и бессмертным живым 

235 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 82. 
236 Там же, с. 83. 



110

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

существом; а во-вторых, потому что [Христос] стал человеком, 
сродным и единосущным, единоплеменным и единовидным 
с нами»237.

Таким образом, прп. Анастасий использует не только ан-
тропологическую парадигму в христологии, но и христоло-
гическую в антропологии. Это тоже положительные стороны 
антропологической парадигмы. В силу своей одновременной 
обращенности как к христологии, так и к антропологии она по-
зволяет проиллюстрировать органическое единство этих сторон 
православного богословия. Однако, по мысли прп. Анастасия, 
используя ее, как и все другие христологические образы, необ-
ходимо быть осторожным, ибо таинство соединения во единой 
Ипостаси Бога Слова двух природ — уникальнейший случай, 
не могущий быть раскрытым во всей своей полноте с помощью 
никаких аналогий и философских построений. Как мы показали 
в параграфе 3.3, определение, даваемое прп. Анастасием ипоста-
сному соединению, на самом деле есть не определение, а ука-
зание на уникальность такого теснейшего соединения: «Ипо-
стасное соединение есть результат объединения двух природ 
в утробе святой Богородицы» (II, 5, 9-11; 174).

Отметим, что параллели соответствующих мест «Путево-
дителя», Второго слова из «Трех слов об устроении человека 
по образу и по подобию Божиему» и «Вопросов и ответов» — это 
еще одно свидетельство в пользу того, что автором «Путеводи-
теля» является именно прп. Анастасий Синаит. 

3.5. Общение свойств 

Непосредственно христологическая эпоха началась со спо- 
ров про общение свойств (communicatio idiomatum), а именно 
со споров о термине «Богородица». Согласно Несторию, такие 
имена нашего Спасителя как «Христос», «Сын», «Господь» оз-
начают обе Его природы. Имена «Бог», «Слово» означают только 
Его Божественное естество, а «человек», «младенец» — только 
человеческое. К первым именам относятся все факты из жизни 

237 Анастасий Синаит, прп. Вопросы и ответы. М., 2015. С. 50. 



111

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Христа, а ко вторым и третьим — только одна часть (для каж-
дого своя) фактов и наименований. Поэтому можно сказать, 
что Христос вечен, что Христос умер, но нельзя сказать: «Пред-
вечный младенец», «Бог распят». Таким же богословски не-
допустимым, с точки зрения Нестория, был и термин «Бо-
городица» (Θεοτόκος), так как «Мария не родила Божество» 
(XXI, 2, 16-17; 336). По мысли Нестория, термин «человекоро-
дица» (ἀνθρωποτόκος), предложенный пресвитером Анастаси-
ем, конечно же, был точен, однако сам Несторий предложил 
термины «Христородица» (Χριστοτόκος) и «Богоприемница» 
(Θεοδόχος). 

Итак, несторианство в принципе отвергает общение свойств, 
допуская лишь, что, поскольку Христос есть Богочеловек, между 
Его Божественной и человеческой природами, ипостасями 
и лицами установилось общение внутри лица единения.238 

В богословский язык проблематика природных свойств была 
введена свт. Львом Великим, папой Римским в Томосе, направ-
ленном свт. Флавиану, архиепископу Константинопольскому. 
Акценты в Томосе сделаны не столько на единстве, сколь-
ко на различии во Христе. Поэтому свт. Лев говорит о со-
хранении неизменными свойств обеих природ Христа. Кроме 
того — и именно свт. Лев впервые ясно говорит об этом, — обе 
природы сохраняют свои действия. Свт. Лев говорит это так, 
что его слова можно понять и в несторианском смысле: «Каждая 
природа действует (forma agit) в общении с другой, совершая 
то, что свойственно каждой»239. Подобные выражения воспри-
нимались монофизитами в штыки — не зря Томос свт. Льва 
Великого и само имя Римского святителя до сих пор восприни-
мается ими резко отрицательно. Однако, для свт. Льва наличие 
у Христа природных действий не нарушает Его единства: «Тот, 
кто является истинным Богом, тот же является истинным чело-
веком, и в этом единстве нет никакой лживости»240.

238 См.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История бого-
словской мысли. М., 2007. С. 230-231.

239 ACO 2, 2, 1, 28, 12-14. 
240 ACO 2, 2, 1, 28, 9-10.



112

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Благодаря этому единству свойства природ — при всей своей 
неизменности — могут быть отнесены к другой природе. Так 
свт. Лев закрепляет в христологическом обиходе понятие обще-
ния природных свойств. 

В оросе Халкидонского Собора, подчеркивающем учение 
свт. Кирилла о единстве Христа, нашло отражение и учение 
свт. Льва о сохранении природных свойств: «…соединением 
нисколько не упраздняется различие естеств, но скорее сохраня-
ется свойство (ἰδιότητος) каждого естества…». 

Севир категорически не принимал наличие во Христе чело-
веческой природы — как ему казалось, двойство природ вноси-
ло в единого Христа двойственность ипостасей, — но говорил, 
что Богочеловек вмещал в Себе полное человечество (что вы-
ражалось в наличии у Него всех естественных свойств челове-
ческой природы) и, тем самым, был единосущен нам. В учении 
Севира о свойствах отсутствует жесткая связь между свойством 
и природой, что обязательно мыслилось его оппонентами 
(как православными последователями Халкидона, так и оппо-
нентами внутри монофизитства — например, афтартодокетами). 
Единому Субъекту Христу, Его единой природе-ипостаси, со-
гласно Севиру, соответствует и единое свойство. Но оно не явля-
ется монолитным. Оно включает в себя свойства Божественные 
и человеческие во всей их полноте. Хотя часть свойств имеет 
Божественный характер, а часть — человеческий, но различение 
между ними условное, и они не объединяются в две природы. 
Более того, по причине единства Христа они не могут быть 
охарактеризованы ни как чисто Божественные, ни как чисто 
человеческие. Божественные могут быть названы человечески-
ми, а человеческие — Божественными. Так, то есть как непо-
средственное перенесение свойств одной природы на другую, 
Севир и его последователи весьма специфически понимали 
«общение свойств». Таким образом, согласно Севиру, во Христе 
Божественная природа, ставшая сложной при воплощении, вос-
приняла свойства человеческой природы.241 

241 Более подробно см.: Grillmeier A. Christ in Christian Tradition. V. 2: From the Council 
of Chakedon (451) to Gregory the Great (590-604). Part 2: The Church of Constantinople 



113

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Такое понимание общения Божественных и человеческих 
свойств Христа как восприятие Его Божественной природой 
свойств плоти выявилось в период теопасхитских споров в Кон-
стантинополе в первые годы VI века при патриархе Македонии 
(495-511). Текст Трисвятой песни, который исполнялся и на Хал-
кидонском Соборе, изменил Антиохийский патриарх-монофи-
зит Петр Гнафей, или Кнафей (Γναφεύς, или Κναφεύς (у прп. 
Анастасия) — валяльщик, сукновал — VI, 2, 13; 212. XII, 3, 53; 280). 
Он добавил к Трисвятому гимну перед словами «помилуй нас» 
слова «распятый за нас» (σταυρωθείς ὑπὲρ ἡμῶν — XII, 2, 28; 278), 
чем вызвал смуту в народе. Поскольку эта песнь всегда воспри-
нималась как обращенная ко Святой Троице, то православные 
подозревали монофизитов в том, что они исповедуют страдания 
Трех Лиц Троицы или Божественного естества, то есть являются 
теопасхитами.242 

Прп. Анастасий так их и называет: «теопасхиты». В част-
ности, в третьем диспуте, описанном в X главе «Путеводите-
ля» и происшедшем в Александрии «в присутствии августала 
и многочисленного народа» (X.3, 2-3; 270), Синаит подал своим 
оппонентам исповедание: «Я, Анастасий монах святой горы 
Синай, исповедую, что Сам Бог Слово, рожденный от Бога 
Отца прежде всех веков, Сам распят, был избиваем, страдал 
и воскрес» (X.3, 36-40; 270), и «с хитростью» пообещал присое-
диниться к их церкви и служить с ними, если они подпишут 
этот папирус. Они, подписав его, тут же получили от прп. Ана-
стасия обвинения в теопасхизме: «Приняв папирус после под-
писания, подойдя к считающемуся из них мудрейшему и чуть 
прикоснувшись рукой его бороды, я сказал: “Христос пострадал 
за нас плотию (1 Пет. 4:1), теопасхиты, а не Божеством; плотию 
пострадал, как богословствует апостол Петр, а не Божеством, 

in the sixth century / In collaboration with Theresia Hainthaler, translated by John Cawte 
& Pauline Allen. London, Louisville (Kentucky), 1995. P. 83-87; Давыденков О., свящ. Христо-
логическая система Севира Антиохийского: Догматический анализ. М., 2007. С. 209-218; 
Давыденков О., иерей. Велия благочестия тайна: Бог явися во плоти. М., 2002. С. 74-78.

242 См.: Мейендорф Иоанн, прот. Христос в восточном православном богословии. М., 
2000. С. 38-39.



114

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

как кощунствует Севир и как вы ныне подписали. Ибо, желая 
обнажить все злословие в вашей душе, я написал, указав в папи-
русе голое Божество Бога Слова, не вспомнив ни плоть, ни воче-
ловечение, ни Рождество от Святой Девы”» (X.3, 47-57; 271). 

Полемике с монофизитами по поводу их вставки в Трисвя-
тое прп. Анастасий посвятил XII главу «Путеводителя». Моно-
физиты оправдывали эту вставку тем, что относили Трисвятой 
гимн к Богу Слову (XII, 2, 27-31; 278) и тем, что подобные тео-
пасхитские выражения прочно вошли в Священное Предание 
Церкви. Это и слова апостола Павла: не распяли бы Господа славы 
(1 Кор. 2:8), и сщмч. Игнатия Богоносца: «Позвольте мне под-
ражать страданиям Бога моего», и свт. Мелитона Сардийского: 
«Бог пострадал от рук израильских», и свт. Григория Богослова: 
«Малые капли Божией крови весь мир освятили», и выражения 
свт. Кирилла Александрийского: «страсти Бога», «Крест Бога», 
«смерть Бога», «Воскресение Бога» (XII, 2, 4-23; 278). 

Во-первых, прп. Анастасий напоминает монофизитам, 
что Трисвятое понимается во многих церквах как песнь, об-
ращенная к Троице, а не только к воплощенному Слову: 
«и выражение «страсти Бога» нужно воспринимать со всей 
осторожностью, так как может быть и некое худое понимание, 
кощунственное по отношению к Богу и Отцу, подобно и по от-
ношению к Святому Духу, ведь и Святой Дух — Бог, как Отец 
и Сын» (XII, 2, 31-36; 278-279). 

Но даже если согласиться с тем, что Трисвятое обращено 
только к воплощенному Слову, то и тогда монофизиты до-
стойны укорения. Прп. Анастасий говорит, что монофизиты 
понимают теопасхитские выражения в том смысле, что Боже-
ственная природа, приняв человечество, приняла и свойства че-
ловеческой природы, став страстной. Действительно, из учения 
Севира о частных свойствах, включенных в единое свойство 
Христа как единой сложной природы, именно такой вывод 
и проистекает. 

Синаит использует полемический прием, названный им 
«вещественным» (πραγματικός) доказательством, в отличие 
от прямого цитирования Писания или Святых Отцов. Изобразив 



115

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

на дощечке Честной Крест, он написал над ним: «Бог Слово, 
разумная душа и тело» (XII, 3, 11-12; 279) и задал вопрос моно-
физитам: «Что из этих трех погибло, умерло, стало бездеятель-
ным и неподвижным?» (XII, 3, 20-21; 279). Когда же те ответили, 
что погибло тело, а Слово и душа остались бессмертными, то прп. 
Анастасий обвинил оппонентов в том, что душу Христа они на-
зывают бессмертной, а Бога Слова — то есть Божественную при-
роду — делают страстной, что вытекает из их Трисвятой песни. 

Прот. Иоанн Мейендорф видит в подобных обвинениях не-
сторианский уклон разделения природ, непонимание ипоста-
сного соединения их и считает, что вставка, осуществленная 
Петром Гнафеем, «выражения, заимствованного из Никео-Ца-
реградского Символа веры, имела целью явить существенный 
момент богословия св. Кирилла. Поскольку Слово есть един-
ственный «субъект» во Христе, Оно есть также и субъект смерти 
«во плоти», которая была «Его собственной». Очевидно, что Три-
святое было осмыслено как гимн воплощенному Слову, и до-
полненный вариант гимна формально был православным»243. 

Однако к прп. Анастасию обвинения в непонимании сути 
учения об ипостасном соединении природ и вытекающего 
из него православного понимания теопасхитских выражений 
отнести нельзя. Он тут же формулирует правильное понимание 
этих выражений. Оно состоит в том, что Божественной природе 
усваиваются, приписываются свойства природы человеческой, 
а человеческой — свойства природы Божественной, по домостро-
ительству и в силу совместного бытия внутри одной ипостаси: 

Поэтому, как только ты слышишь: Господь славы распят (ср.: 
1 Кор. 2:8), или «Бог пострадал от рук израильских», или «По-
звольте мне подражать страданиям Бога моего», или «Капли 
Божией крови», или «Божия смерть, гроб и Крест», никоим об-
разом не говори, что страсть и смерть Бога Слова были по при-
роде, но что они были по плоти Его, соединенной по ипо-
стаси. Ибо как плоти из-за неизреченного и нераздельного 
соединения с Богом Словом усвояется божественное, так часто 
и сущему в ней Богу Слову усвояется человеческое, страстное 

243 Там же, с. 39. 



116

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

и смертное; усвоив Себе в известном отношении по домостро-
ительству и по совместному бытию страсти собственной Своей 
плоти, Он как Бог по природе и по истине остается бесстрастен 
и бессмертен (XII, 3, 65-77; 280-281). 

Еще одно понимание теопасхитских выражений, в том 
числе и термина «Богородица», в том, что человеческая приро-
да Христа, оставшись природой человеческой и сохранив свои 
природные свойства, опять же, в силу ипостасного соедине-
ния с Божественной природой возвысилась в своих свойствах 
до состояния обожения. Именно так надо понимать некоторые 
святоотеческие выражения: «Святые Отцы в этих выражениях 
сказали не «по природе» (οῦ τῇ φύσει), а «по обожению» (τῇ 
θεώσει) и «по соединению» (τῇ ἑνώσει); ведь божественный Гри-
горий не сказал, что тело по природе Бог, но говорит: «потому 
что и оно по обожению Бог», как и железо после соединения 
с огнем излучает жар и называется огнем, конечно, не по при-
роде, ведь железо не отсутствует» (XIII, 1, 29-36; 283). Однако, 
родившееся в среде монофизитства течение афтартодокетиз-
ма рассматривало обожение человечества Христа как полное 
растворение человеческих свойств в Божественной приро-
де. Подробнее о полемике по поводу ереси афтартодокетизма 
мы скажем в следующем параграфе, а сейчас обратимся к еще 
одной ереси внутри монофизитства, неправильно понимающей 
учение об общении свойств. 

Ересь севирианского Александрийского патриарха Дамиана 
была ответом на появившееся внутри монофизитства течение 
тритеизма, которая, в свою очередь, есть следствие терминоло-
гической противоречивости монофизитской христологии. Мо-
нофизиты, отождествляя в христологии термины «природа» 
и «ипостась», оставляли за ними различное значение в триа-
дологии, как это было четко отражено на II Вселенском Соборе. 
С этим положением монофизитов прп. Анастасий спорит в «Пу-
теводителе», как мы показали во второй главе нашей работы. 
С этим противоречием большинство монофизитов смирилось, 
но все же образовалась немногочисленная секта тритеитов. По-
водом для возникновения этой секты Леонтий Византийский 



117

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

считает следующий случай. В прении с православными моно-
физиты обвинили их в несторианстве, так как если во Христе 
две природы, то в Нем и две ипостаси, два лица, так как нет не-
ипостасной природы. Православные ответили — как это делает 
прп. Анастасий в «Путеводителе», — что в Троице Три Лица, 
но в Ней одна природа. Следовательно, природа и ипостась 
не одно и то же. Монофизиты в интересах самозащиты вынуж-
дены были допустить, что в известном смысле можно говорить 
о трех природах, о трех существах в Троице.244 

Ересь тритеизма в лоне монофизитства есть совершенно ло-
гическое следствие Севировой христологии. Если православные 
говорили, что Бог Слово воспринял общую человеческую при-
роду, а не частную природу (то есть, ипостась), и, соответствен-
но, общая Божественная природа всецело, но лишь в Ипостаси 
Слова воплотилась во Христе, то Севир говорит, что в обоих слу-
чаях надо говорить о частной природе (ипостаси). Касательно 
христологии данное учение Севира является идентификацией 
монофизитства. Но на триадологии допущение какого-то иного, 
а не всецелого, соединения с человечеством Божественной сущ-
ности напрямую приводит к тритеизму. Он стал закономерным 
следствием Севирова воззрения на триадологический аспект 
христологии и появился не более чем через сорок лет после 
Севира. 

Около 585 г. Дамиан издал сочинение против тритеитов, 
а севирианский же патриарх Антиохии Петр Каллиникский 
выступил сначала с осторожной критикой и, в конце концов 
(после Пасхи 588 г.), объявил о разрыве евхаристического об-
щения. Дамиан утверждал, что три Ипостаси Троицы разли-
чаются реально только как три ипостасные свойства. Для этого 
он отождествил свойства нерожденности, рожденности и исход-
ности с Ипостасями Отца, Сына и Святого Духа соответственно. 
Таким образом, Дамианом отрицалась реальность различения 
Ипостасей (того, что имеет самостоятельное бытие — в отличие 
от свойств, имеющих бытие только «в другом»). Петр пытался 

244 Более подробно см.: Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: 
История богословской мысли. С. 412-416. 



118

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

защищать традиционное богословие Каппадокийцев, одновре-
менно дистанцируясь от тритеизма, в котором его обвинял 
Дамиан. 

Хотя спор формально был разрешен в пользу Петра на Алек-
сандрийском Соборе севирианской церкви в 616 г. (впрочем, 
без осуждения Дамиана), но ересь дамианизма восторжествова-
ла среди монофизитов — по крайней мере, в Египте, после ис-
ламского завоевания в 641 г.245 Об этом как раз свидетельствует 
полемика с ней прп. Анастасия Синаита, описанная в XV-XVII 
и XXIV главах «Путеводителя». 

Прп. Анастасий полемизирует с двумя Пасхальными Посла-
ниями севирианского Александрийского патриарха Иоанна  III 
(680-689), который явно исповедует учение Дамиана. Эти «еги-
петствующие умом» (οἱ αἰγυπτιάζοντες τὸν νοῦν — XV, 37-38; 
322) еретики говорят: «Все, что говорится о Христе, говорит-
ся и об Отце и Святом Духе» (XV, 18-20; 321), вернее «только 
то, что во Христе касается сущности (τὰ οὐσιωδῶς), относится 
одинаково ко всей Троице» (XV, 71-72; 323). 

«Египетствующие умом» в подтверждение своего учения 
о восприятии всей Троицей (являющейся, по их мысли, единой 
природой-ипостасью) природных свойств человечества Христа 
ссылались на Его слова: Я не один, потому что Отец со Мною 
(Ин. 16:32), Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня (Лк. 4:18) 
и особенно на слова апостола Павла о Спасителе: в Нем обитает 
вся полнота Божества телесно (Кол. 2:9): «Если у Святой Троицы 
одна природа, и эта самая природа в созерцаемой Ипостаси 
Сына отдельно созерцается совершенной и непорочной, и Сын 
воплощен, то оказывается, что вся полнота Божества непремен-
но воплощена согласно сказанному: в Нем обитает вся полнота 
Божества телесно» (XVII, 3-8; 325-326). 

Итак, мы видим, что в среде монофизитов в ответ на трите-
изм фактически воскресла старая ересь Савеллия, который учил 
о едином воплотившемся Боге, меняющем лишь лица-маски 
(Отец — на Синае, Сын — при Воплощении и Дух — в день 

245 Лурье В. М. Богословие «египетствующих умом» // URL: http://hgr.narod.ru/dami.
htm (дата обращения: 14.05.18). 



119

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Пятидесятнице). Если Савеллий говорил о единой природе, 
единой ипостаси и трех лицах (масках) Бога, то дамианиты, 
говоря о трех ипостасях, мыслили их лишь как свойства. Поэто-
му прп. Анастасий справедливо называет их учение «Савеллие-
вым слиянием» (XVII, 11; 326). 

«Египетствующие умом» не познали таинство Святой 
Троицы: «Ведь в Троице есть Иной и Иной, а во Христе не су-
ществует Иной и Иной, но есть иное и иное, в Троице же не су-
ществует иное и иное» (XV, 34-37; 322). В ответ прп. Анастасий 
четко формулирует православную триадологию, сформулиро-
ванную Каппадокийcкими Отцами, а также следствия ипостас-
ного соединения природ Христа по отношению ко внутритро-
ическим отношениям. Необходимо четко понимать различия 
природных и ипостасных свойств Лиц Троицы: 

В собственной Ипостаси Слова не созерцается целостность 
Троичного бытия, как это утверждает Савеллиево слияние. 
Ибо Слово не является ни нерожденным, ни рождающим, 
ни беспричинным, не имеет ни Сидящего одесную Себя (ср.: 
Пс. 109:1), ни Сущего в недре Своем (ср.: Ин. 1:18), как Отец, 
не имеет исхождения Духа и ничего иного из ипостасных 
свойств Отца и Святого Духа, ибо Сын не является нерожден-
ным, как Отец, Сын не является Родителем, как Отец; опять же, 
Сын не беспричинный, не исходящий (XVII, 9-19; 326). 

Поэтому и Воплощение, в котором полнота Божественной 
природы — в Ипостаси только Слова, а не Отца и не Духа — нес-
литно и неизменно соединилась с полнотой природы человече-
ской, не изменило отношений между Лицами Троицы: 

А поэтому воплощена Ипостась Сына, не совоплощается с Ним 
ни нерожденность Отца, ни исходящая Ипостась Святого Духа. 
Но поскольку все природные свойства Троицы, то есть без-
начальность, нетварность, неограниченность, неизменяемость, 
благость, животворность и все подобное, не изменившись 
и оставшись той же природы, так же, как в Отце и в Святом 
Духе, созерцаемы в Сыне, поэтому и сказано: в Нем обитает 
вся полнота Божества телесно (Кол. 2:9) и поэтому говорится, 
что Христос совершенный в Божестве (XVII, 20-30; 326). 



120

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Другие Лица Троицы участвовали в Воплощении «общей 
волей, то есть благоволением и осенением» (XVI, 30-32; 324). Отец 
благоволит и посылает Сына в мир, а Святой Дух содействует 
и осеняет Его (XVI, 21-24; 324). Сын становится Христом, то есть 
Помазанником, «помазание Которого делает Отец, а Его помаза-
ние есть Святой Дух» (XVI, 37-40; 325). В этом соработничестве про-
является единая воля и единое действие Помазывающего (Отца), 
Помазываемого (Сына) и Помазания (Духа) (XVI, 42-45; 325). 

Итак, как показало логическое развитие христологии Севира, 
подозрения сторонников Халкидона по отношению к моно-
физитам в теопасхизме не были беспочвенны. Только право-
славное понимание теопасхитских выражений, основанное 
на учении об ипостасном (но не природном, то есть в рамках 
одной природы) соединении природ, позволяет уйти и от те-
опасхизма — от исповедания того, что Божественная природа 
при воплощении стала страстной, — и от тритеизма. 

3.6. Безукоризненные страсти.  
Обожение человеческой природы Христа 

Если к двум противоположным триадологическим ересям 
христология Севира Антиохийского привела его последователей 
уже после смерти самого Севира, то ересь афтартодокетизма 
появилась еще при его жизни. Оппозиционное Севиру учение 
было сформулировано в полемике с ним монофизитским епи-
скопом Галикарнаса в Карии Юлианом во время их совместного 
пребывания в Александрии, куда они удалились из-за гонения 
на противников Халкидонского Собора, воздвигнутого импера-
тором Юстином I.246 Годы правления Юстина I — 518-527, значит, 
богословский спор внутри монофизитства возник не ранее 518 
года. Прп. Анастасий о ссылке Севира в Александрию говорит 
следующим образом: «когда Севир Антиохийский подвергся 

246 Троицкий И. Изложение веры Церкви Армянской, начертанное Нерсесом, кафо-
ликосом армянским, по требованию боголюбивого государя греков Мануила: Истори-
ко-догматическое изложение в связи с вопросом о воссоединении Армянской Церкви 
с Православною. СПб., 1875. С. 147-148.



121

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

обвинениям из-за своего скверного учения, направленного 
против Халкидонского Собора, то он является в Александрию, 
в нору змей, врагов Вселенской Церкви» (VI, 1, 23-26; 208). 

Согласно Юлиану, то, что Севир и его сторонники «хотя 
и говорят, что Христос — именно одна природа, но исповеду-
ют в Нем два свойства, божественное и человеческое» (XXIII, 1, 
14-18; 349), вводит во Христе несторианское разделение. Юлиан 
формально признает единосущие по человечеству Христа 
людям, но не считает возможным рассматривать человеческую 
составляющую во Христе не только как человеческую природу, 
но и как человеческое свойство. Божественные и человеческие 
свойства в Богочеловеке настолько перемешаны, что никако-
го разделения, различения и двойства быть не может. Юлиан 
говорит о «неразличимом различии» (διαφορὰ ἀδιάφορος), так 
что во Христе нет ни действий, ни свойств, которые можно 
было бы рассматривать как только Божественные или только 
человеческие. 

Отсюда и следует учение Юлиана о нетленности плоти Христа, 
получившее название афтартодокетизма (от ἄφθαρτος — нетлен-
ный, δοκέω — казаться, представляться правильным). Кстати, 
этот термин впервые встречается около 515 г. у Иоанна Грам-
матика Кесарийского, написавшего против сторонников учения 
о нетленности тела Христа специальный полемический трак-
тат.247 Таким образом, учение афтартодокетизма — и даже сам 
термин — существовало еще до полемики Юлиана с Севиром, 
но наши знания об этом учении основаны, главным образом, 
на изучении сохранившихся фрагментов сочинений Галикар-
накского богослова. 

Прп. Анастасий родоначальником новой ереси делает Гайана 
(Γαιανός): 

Севир и Гайан прежде были единомысленны и 18 лет вместе 
пребывали в Александрии. И вот однажды Гайан спросил 
Севира: «Как нужно исповедывать тело Христа, тленным 

247 Adversus Aphthartodocetas // Richard M. Iohannis Caesariensis presbyteri et 
grammatici opera qui supersunt // Corpus Cristianorum. Series greaca. Turnhout, 1977 (trad. 
Latine). P. 69–78.



122

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

или нетленным?» Когда Севир сказал, что тело тленно до Вос-
кресения на третий день от смерти, Гайан сразу прервал его: 
«Если ты говоришь, что тело тленно, то со всей необходимо-
стью ты называешь и две природы во Христе». Это стало при-
чиной разделения между ними (XXIII, 1, 2-22; 349). 

Гайан был монофизитским Александрийским патриархом 
непродолжительное время в 535 г., будучи возведен на кафедру 
возмущенной толпой, которая изгнала только что рукополо-
женного в патриархи Феодосия, сторонника жившего в Алек-
сандрии Севира и противника Юлиана. До этого Гайан был 
архидиаконом, а через 103 дня после восшествия на кафедру 
он был по жалобе Феодосия к императору Юстиниану I низло-
жен и сослан в Карфаген.248 

Итак, по мысли Юлиана, Христу как воплотившемуся Богу 
невозможно усвоить какое-либо свойство, заключающее в себе 
элемент любого несовершенства. Свойство тления может быть 
отнесено только к человечеству, но не к Божеству. Усвоение же 
Христу некоего человеческого свойства, не относимого к Его 
Божеству, Юлианом мыслилось как противопоставление плоти 
Божеству, что равнозначно для Галикарнакского епископа не-
сторианскому разделению.249 «Если не признать тело Иисуса 
Христа нетленным, а тленным, — пишет Юлиан, — то необхо-
димо допустить различие между телом Христовым и Словом 
Божиим; если же допустить это различие, то необходимо при-
знать во Христе два естества (δύο φύσις), а в таком случае, где же 
основание сопротивляться далее определению Халкидонского 
собора»250. 

Богословский спор вылился в церковный раскол в среде мо-
нофизитов. Юлиан стал родоначальником одной из многочис-
ленных — отдельных от Севировой — иерархий.251 Юлиан дал 

248 Грацианский М. В. Гайан // Православная энциклопедия. Т.Χ. М., 2005. С. 276-277.
249 Давыденков О., свящ. Афтартодокетизм // Православная энциклопедия. Т. IV. М., 

2002. С. 193-194.
250 Цит. по: Троицкий И. Изложение веры Церкви Армянской… С. 148. 
251 Генеалогическое древо монофизитских сект см.: Болотов В. В. История Церкви 

в период Вселенских Соборов: История богословской мысли. М., 2007. С. 418-420. 



123

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

своим богословским противникам название фтартолатров (тлен-
нопоклонников, от φθαρτός — тленный, λατρεύω — служить, 
поклоняться). 

Слова «тленное» и «нетленное» (ἄφθαρτον) можно понимать 
различным образом. В собственном смысле слова «нетленное 
есть то, что не может быть повреждено другой сущностью, 
нетленное есть то, что совершенно не текучее, не имеющее не-
достатка и неуязвимое» (II, 5, 117-120; 177). Поэтому нетленным 
(в этом богословско-философском смысле) может быть только 
нематериальная природа: «нетленное в собственном смысле 
слова есть бесстрастное, нематериальное и неосязаемое» (II, 5, 
116-117; 177). 

Тление, по поводу которого и велась дискуссия, следует отли-
чать от полного истления, уничтожения, гибели (καταφθορά — II, 
5, 131; 178), которому тело Христа не могло быть подвергнуто 
после смерти в силу соединения с самой Жизнью — Богом 
Словом. Тело Христа не могло разрушиться, Он не мог остаться 
в состоянии смерти, Он должен был воскреснуть. Это поло-
жение разделяли все стороны богословского спора — и Севир, 
и Юлиан, и православные. 

Прп. Анастасий Синаит приводит мнение Юлиана Гали-
карнакского о том, что тело Христа могло испытывать стра-
дательные состояния только в том случае, если Он попу-
скал этому: «Некоторые говорят, что пресвятое тело Христово 
было тленным в возможности, то есть принявшим тление, 
во гробе же оно сохранилось нетленным действием Божества 
Слова» (II, 5, 123-126; 177). В этих словах кратко выражено 
учение афтартодокетов о добровольности страданий Христа. 
Согласно этому учению, Христос, в отличие от любого друго-
го человека — грешника, страдающего (тленного) вследствие 
греха по необходимости и помимо воли, — претерпевает стра-
дания и смерть добровольно. Он не порабощен страстями, 
Он повелевает ими, иначе Его страдания не имели бы искупи-
тельного значения.252 Итак, согласно афтартодокетам, Христос 

252 Давыденков О., свящ. Афтартодокетизм. С. 193-194. 



124

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

добровольно принимает страдания, хотя мог бы и не испы-
тывать голод после сорокадневного поста в пустыне, как мог 
бы не претерпевать физических мук от бичевания и распятия 
на Кресте. Когда же тело Его находится во гробе, то, по сви-
детельству прп. Анастасия, Юлиан считает его не претерпева-
ющим тления. Здесь явно проявляется моноэнергизм афтар-
тодокетов (единая энергия есть главнейшее единое свойство 
единой природы Христа). Именно Слово как активное начало 
попускает (или не попускает) человеческой составляющей 
Христа претерпевать страстные состояния. 

Прп. Анастасий показывает, что наличие во Христе чело-
веческой природы вместе с природными свойствами — в том 
числе и свойствами тления — не противоречит добровольности 
страстей Христа. Он воплотился добровольно, а, воплотившись, 
вместе с человеческой природой воспринял и все природные 
свойства. Вследствие добровольности Воплощения Слова и все 
Его страсти являются добровольными. Если же страсти Христа 
вследствие их добровольности (а, значит, и искупительности) 
нельзя отнести к природе, как об это учили афтартодокеты, 
то, исходя из определения природы как истинной реальности, 
«нельзя назвать Его тело природой, Его Рождество — Рождеством, 
Его возраст — возрастом, Его род — родом, Его страсть — стра-
стью, Его смерть — смертью, Его Воскресение — Воскресением, 
Его Вознесение — Вознесением. Ведь все это Он, воплотившись 
на земле, воспринял добровольно, а не вынужденно. А это есть 
изобретение манихейцев» (XXIII, 3, 7-15; 354). 

О том, что учение афтартодокетов фактически означает, 
что Христос не является нам единосущным, говорили не только 
православные — как это делает прп. Анастасий, обвиняя их в до-
кетизме, — но и севириане. 

Прп. Анастасий подробно и неоднократно описывает стра-
дательные состояния (т. н. «безукоризненные страсти») Христа. 
Самим ультранатуральным описанием этих страстей он дока-
зывает их истинность, а, значит, природность. Вот характерный 
пассаж, а, вернее, часть весьма пространной цитаты Филона 
Александрийского. 



125

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

И как не стыдятся христианские проповедники называть Иисуса 
Богом? Ведь сказано: Господь… есть огнь поядающий (Втор. 4:24). 
Скажи мне, огненный Бог испытывает голод? Огненный Бог то-
мится жаждой? Огненный Бог плюет? Пылающий Бог плачет? 
Огненный Бог обрезывается, истекает кровью и отбрасывает 
на землю обрезанную плоть, кровь и испражнения из живота? 
Все это, в то время отброшенное Иисусом на землю, съедено 
и поглощено собаками или дикими животными и птицами, 
все, что от плоти Его обрезано, потоптано скотом; отделенное 
и отброшенное, будь то слюна, будь то ногти, будь то волосы, 
будь то кровь, будь то пот, будь то слезы, — все эти некие части 
сосущественны сущности тела, и вследствие роста отрезаются 
и отбрасываются. Ведь вы говорите, что Иисус в плоти Своей 
по всему уподобился людям кроме греха, поэтому и пропо-
ведуете, что, три дня будучи мертвым, Он есть Бог. И что это 
за Бог — «огнь поядающий» — Который может умереть, когда 
ни ангелы умереть не могут, ни злые демонские духи, ни души 
людей? Что это, скажи мне, за Бог, имеющий власть над жизнью 
и смертью, Который убегает, как убежал Иисус от Ирода, чтобы 
не быть убитым, будучи Младенцем? Что это за Бог, Который 
искушаем от диавола 40 дней?.. Если же Он Бог, то почему мо-
лился, чтобы миновала Его чаша смерти, и не был услышан? 
Если Он Бог, то почему, оставленный Богом, сказал: Боже Мой, 
Боже Мой! для чего Ты Меня оставил? (Мф. 27:46). Бог Богом 
оставляется? Бог просит Бога: Не оставь души Моей в аде (ср.: 
Пс. 15:10; Деян. 2:27)? Бога связывают, бьют по щекам, оплевы-
вают и убивают? Итак, если Он был Богом, то Ему нужно было 
поразить хотящих Его арестовать, как во время Лота Ангел 
поразил содомлян, однако бессилие Иисуса вы называете тер-
пением (XIII, 10, 45-79; 312-313)253. 

С помощью этих примеров иудей Филон доказывает 
то, что Христос не является Богом. Для Синаита же эти слова — до-
казательства того, что человечество Христа есть полная челове-
ческая природа. Такие слова, весьма трудные для перевода (на-
пример, о физиологических выделениях Христа), принадлежат 

253 Произведения св. Аммония Александрийского сохранились лишь во фрагмен-
тах. Не сохранилось и произведение Филона Александрийского, которое цитирует 
св. Аммоний.



126

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

не только хулителям христианства — которых прп. Анастасий 
цитирует, — но и самому святому отцу. 

Таким образом, согласно прп. Анастасию, граница между 
православными и афтартодокетами проходит не по принципу 
«добровольное — недобровольное», а по принципу «естествен-
ное — противоестественное». Если причина страдательных со-
стояний Христа находится в Его человечестве, то эти страсти 
являются природными, естественными, хотя бы они и были 
совершенно добровольными. Если же страсти имеют свою при-
чину в Божественной воле, которая попускает или не попускает 
испытывать их человечеству Спасителя, то такие страсти явля-
ются противоестественными. 

Прп. Анастасий, описывая в XXIII главе «Путеводителя» 
свой диспут с афтартодокетом, приводит против их учения 
«евхаристический» аргумент. Договорившись с оппонентом, 
что они исповедуют Евхаристические Дары совершенно одина-
ково — не как простой хлеб и не как образ (ἀντίτυπος — «вме-
стообразное») Христова тела, а как «само Тело и Кровь Христа 
Сына Божия, воплотившегося и рожденного от Святой Богоро-
дицы и Приснодевы Марии» (XXIII, 1, 48-50; 350), Синаит пред-
лагает афтартодокетам отложить их Святые Дары в некий сосуд 
и посмотреть, что с ними произойдет через несколько дней. 

Если оно не истлеет, не измениться и не испортиться, то станет 
очевидно, что вы справедливо проповедуете, что Христос 
от самого момента соединения существуют совершенно в нет-
ленности, а если истлеет или испортиться, то необходимо всем 
вам признать одно из следующего: или то, что вы вкушаете, 
не есть истинное Тело Христа, но только образ, или что из-за 
вашего зловерия не сошел на него Святой Дух, или что тело 
Христа до Воскресения тленно как приносимое в жертву, 
подверженное смерти и ранам, раздробляемое и вкушаемое 
(XXIII, 1, 66-76; 351). 

С помощью «евхаристического» аргумента прп. Анастасий 
доказывает не только тленность тела Христа до Воскресения, 
но и настаивает на том, что Его человечество можно и должно 
называть природой. И не только называть. Оно поистине 



127

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

природой является, что мы можем понять из опыта причаще-
ния ей: «В природу же Его тела мы не только верим, но и реаль-
ным опытом видим и осязаем ее и причащаемся ей, ежедневно 
по природе и поистине вкушая ее» (XIV, 2, 6-10; 317). 

Евхаристические Дары — это действительно не образ 
(ἀντίτυπος) Тела и Крови Христа, а то самое Тело, в которое во-
плотилось Слово. Прп. Анастасий приводит слова св. Аммония 
Александрийского: 

В самом деле, возможно среди тех, кто порицает Халкидонский 
Собор и отрицает природу плоти Христа, действительно появ-
ляется смятения: ведь именно это видимое тело, нуждающееся 
в заботе, растущее, пеленаемое, обрезываемое, осязаемое, за-
ключаемое в оковы, ударяемое, прободаемое, умерщвляемое, 
переносимое, погребаемо, умащиваемое благовониями, опла-
киваемое, раздробляемое, вкушаемое, крошащееся, передава-
емое [верующим для причастия] они отказываются называть 
природой, то есть истинной реальностью, а невидимое Слово, 
Которое они не видели и не увидят, не осязали и не будут 
осязать, не постигли умом и не постигнут, не описали, не под-
вергли смерти, не раздробляли, не ели (совершенно ничего 
от Него невозможно постичь умом: ни природу, ни форму, 
ни вид, ни цвет, ни внешность, ни размер, ни движение, ни из-
менение, ни сошествие, ни пришествие [на землю] или отше-
ствие [на небеса], ни что иное из сущего в Боге Слове), — Его 
они исповедуют сущностью (XIV, 1, 3-18; 314-315). 

Такое понимание Святых Даров вполне соответствует опре-
делению природы как истинной реальности, которое прп. Ана-
стасий дает во II главе «Путеводителя». Если мы называем Дары 
истинным Телом и истинной Кровью Христовой, то, значит, 
они являются ими по природе, а не по образу (ἀντίτυπος). Иначе 
бы их нельзя было назвать истинными. 

Слова прп. Анастасия о тленности Святых Даров могут по-
ставить вопрос о том, какому телу Христа они соответству-
ют — до Воскресения или после. То, что с помощью их тленности 
Синаит доказывает тленность человеческой природы Спасителя 
до Воскресения, подсказывает первый вариант ответа. 



128

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Именно такое мнение, что мы причащаемся Тела Христова 
в состоянии тления, то есть в состоянии, в котором оно пре-
бывало до Воскресения, высказывал некто Михаил Сикидит254 
в 1190-е годы. Противники Сикидита говорили, что в Евхари-
стии мы причащаемся нетленного Тела Христа, то есть в том 
состоянии, в котором оно пребывает после Воскресения. Из хода 
рассуждений Сикидита вытекало учение о многократном и еже-
дневном повторении Жертвы Христовой. Это мнение было осу-
ждено на Константинопольских Соборах 1156-1157 гг., созванных 
против Сотириха, осуждение подтвердил и Собор, созванный 
в Константинополе при патриархе Иоанне Камарите (1198-
1206) и императоре Алексие III Ангеле Комнине (1195-1203). 
Жертва Христа принесена однажды, а на каждой литургии хлеб 
и вино прелагается в принесенную Жертву Тела Христа. И хотя 
по поводу тленности или нетленности Евхаристического Тела 
Собор 1190-х гг. не достиг единства и не принял никакого ре-
шения, последующая традиция (например, св. Николай Кава-
сила) свидетельствует о том, что в причастии Святыми Дарами 
мы приобщаемся воскресшего Тела Христова.255 

Однако заметим, что прп. Анастасий в «Путеводителе» 
не строит учения об Евхаристии, он лишь использует «евхари-
стический аргумент» в полемике с монофизитами. Если под-
ходить буквально, то тленными он называет только Дары аф-
тартодокетов. Используя же против остальных монофизитов 
«евхаристический аргумент», в применении к Святым Дарам 
Православной Церкви, Синаит показывает то, что они раздро-
бляемы, вкушаемы и т. д., то есть настаивает на их тварной, 

254 Константинопольский монах, писатель. В молодости занимался магией, но затем 
раскаялся и принял монашеский постриг. В правление Константинопольского патри-
арха Георгия II Ксифилина (1191–1198) начал, не встречая противодействия со стороны 
духовного начальства, развивать в сочинениях и распространять свое лжеучение 
о тленности Евхаристического Тела Христова. Имел немало приверженцев. Предан 
анафеме патриархом Константинопольским Иоанном X Каматиром (1198–1206). Неко-
торыми историками отождествляется с историком Михаилом Гликой (умер до 1204 г.).

255 См.: Ермилов П. В. Догматические споры о Евхаристии в Византии в XII в.: Доклад 
на V Международной богословской конференции Русской Православной Церкви «Пра-
вославное учение о церковных Таинствах». Москва, 13-16 ноября 2007. 6 с. [машинопись].



129

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

а не Божественной природе, но не говорит о тленности. Ведь 
и после Воскресения человечество Христа осталось тварной при-
родой, о чем мы скажем ниже. 

Отвечая афтартодокетам на то, что многие Святые Отцы 
называли плоть Христа нетленной, прп. Анастасий утверждает, 
что эти слова надо понимать в смысле безгрешности Спасителя: 
«В Божественном Писании о тлении говорится в двух смыслах: 
телесном и душевном. Например, и увидел Господь Бог, и вот, 
вся земля растленна грехом (ср.: Быт. 6:12); опять же говорится 
о людях: Развратились они и омерзились в беззакониях (Пс. 52:2) 
и в нравах их. Наконец, когда ты слышишь учителя, что тело 
Христа было нетленным до Креста, то понимай это так, что оно 
было нетленным и чистым относительно тления греха (κατὰ τὴν 
φθοράν τῆς ἁμαρτίας), но не в смысле некоей тонкости или чу-
ждости нашим телам» (II, 5, 107-116; 177). Этот аргумент повто-
рен и в XXIII главе (XXIII, 2, 3-21; 351-352). 

В XIV главе «Путеводителя» прп. Анастасий Синаит пока-
зывает, что афтартодокеты, отрицающие во Христе наличие 
полной человеческой природы на основании ее греховности, 
делают это вследствие своей сугубой греховности: 

Я полагаю, что все, кто отвергает и отрицает природу и все, 
что относится к природе тела Христа, и все природные свойства 
тела, начиная с того гнусного Мани и до нынешних [еретиков], 
отклонились от [исповедания природы тела во Христе] и из-
бегают [этого исповедания] только лишь потому, что жизнь 
их всех всецело нечистая из-за блудного разжения, беспутства, 
похоти и наслаждения, из-за раздражения наслаждениями тела, 
разума и души их, из-за того, что ночью и днем они оскверня-
ются помышлениями и делами похоти, порочности, мужелож-
ства, женолюбия, наслаждения и плотского разврата, из-за того, 
что в самих себе они постоянно чувствуют разжение плотского 
пламени, словно некоего пламени из страшной печи, и разже-
ния распутной похоти (XIV, 2, 10-23; 317). 

Тем самым они становятся учениками Мани, который «учил, 
что наша плоть не творение Бога, а творение диавола: “И по при-
чине этого, — говорит он, — так сильно разжигается и борима 



130

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

создавшим ее демоном, ибо не живет в нас, то есть в плоти 
нашей доброе”» (XIV, 2, 41-45; 317-318). Тем самым они также 
отрицают в человеке образ Божий: «Итак, они явно изобличе-
ны как ненавидящие нашу природу, [созданную] по образу 
и подобию Божию, порицающие и оскорбляющие наше тело, 
созданное и сформированное руками Божиими и одушевлен-
ное Божиим дуновением; глумясь над человеком как нечистым 
по учению манихеев, они оскорбляют творение и подобие Его 
образа» (XIV, 2, 89-95; 319). 

В качестве доказательства своего учения монофизиты при-
водили и образ соединения во Христе двух природ, который 
встречается у свт. Григория Нисского — образ капли уксуса 
и морской бездны. Особенно этот образ подходит как раз для аф-
тартодокетов, отрицающих во Христе наличие не только челове-
ческой природы, но даже человеческих свойств. Прп. Анаста-
сий приводит их аргументацию: «Посредством неких тонких 
рассуждений или же с помощью воображения мы понимаем, 
что Христос — из двух природ одна воплотившаяся природа. 
Ведь “после соединения” уже нет двух природ, ибо “обоженная 
и обессмерченная плоть подобна капле уксуса в море, и тако-
вая [плоть] родилась, и только одно [Божество] обожило ее”256» 
(X.5, 43-48; 274). Итак, монофизиты понимали обожение в том 
смысле, что человечество во Христе стало частью Божественной 
природы, перестав быть природой, и даже (для афтартодокетов) 
потеряв свои природные свойства. 

Прп. Анастасий призывает еретиков понимать слова Святых 
Отцов, исходя из общего контекста их учения. Тот же свт. 
Григорий Нисский говорит следующие слова, которые можно 
понимать и в несторианском смысле: «Какая природа Христа 
во время страсти ударяема? И какая от вечности прославляе-
ма? И без объяснения ясно, говорит отец, что удары относятся 
к рабу, в котором Господь, а честь — к Господу, с Которым раб» 
(XIII, 3, 110-114; 290). Синаит истолковывает образ капли уксуса 

256 Образ соединения человечества и Божества во Христе по подобию растворения 
капли уксуса в морской бездне принадлежит свт. Григорию Нисскому. Сохранился 
во фрагментах. 



131

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

и морской бездны следующим образом: «божественный Григо-
рий употребил название уксуса и моря не для того, чтобы ска-
зать об уничтожении свойств [природы тела], а для сравнения 
свойств, показывая жалкое состояние нашей природы по срав-
нению с беспредельным величием непостижимой бездны Боже-
ства» (XIII, 3, 105-108; 290). 

Православное же понимание обожения человеческой приро-
ды лучше поясняет образ Некоего четвертого среди трех отро-
ков Вавилонских, Которого видел Навуходоносор (ср.: Дан. 3:92). 
Этот Некто 

был в образе человека всецело совершенным и воогненным, 
соогненным, всецело огненным и всецело горящим, как и че-
ловечество Христа было всецело совершенным и всецело обо-
женным (ὅλη δι᾿ ὅλου ὁλόθεος), вобоженным (ἔνθεος) и собо-
жественным (σύνθεος). И как, если бы кто-нибудь, войдя в эту 
печь, попытался бы усечь [мечом], ударить, связать, ранить 
или убить Сущего в образе Сына Божия, то никак бы не отде-
лил бы от Него и не угасил бы огонь вследствие всецело совер-
шенного соединения Его с огнем, так и во Христе Сыне Божием, 
как сказал ангел: Радуйся, Благодатная! Господь с Тобою (Лк. 1:28), 
не может быть никогда, никак и ни при каких обстоятельствах 
отделен огонь Божества от Его человечества, и не будет отделен 
во век века. Однако же мы исповедуем, что это пресвятое тело 
и душа Христа имеют отличие во славе и величии от наших 
душ и тел, как и образ в печи имел отличие от остальных тел, 
бывших вне огня и печи. Вследствие чего мы называем Его 
пресвятое тело вобоженным и все свойства тела вобоженными, 
и чистую Его душу собожественной и все ее свойства вобожен-
ными и единобожными (ὁμόθεα), и говорим, что собственные 
свойства этих природ неслитно, неизменно, нераздельно сохра-
нились в едином сложном Лице, как нам благочестиво переда-
ли блаженные Отцы (XXI, 4, 12-35; 339). 

Похожий образ обожения человеческой природы Христа —  
часто используемый Святыми Отцами образ раскаленного 
железа или меча (XIII, 1, 34-36; 283). Таким образом, человечество 
Христа, хотя и находилось до Его Воскресения в уничиженном 
состоянии, претерпевая безгрешные страсти, в силу ипостасного 



132

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

соединения с Божественной природой пребывает таинствен-
но обоженной. Оно восприняло столько совершенств, сколько 
могло вместить. Природные свойства человечества Христа, со-
хранившись неслитными со свойствами Божественной природы 
и оставшись в рамках своей природы, тем не менее, возвыси-
лись до наиболее возможных вершин: «Обожение есть восхожде-
ние к более высшему, а не умаление или изменение естества… 
Быть обоженым означает быть возведенным в большую славу, 
но не изменение собственного естества» (II, 7, 8-13; 180). 

После же Воскресения Христос оставил и безгрешные 
страсти, которые являются следствиями грехопадения Адама, 
и из состояния уничижения Его человечество перешло в про-
славленное состояние: 

Из-за соединения с Божеством и тридневного Воскресения пре-
святое тело Его перешло в лучшее состояние, и уже не имеет 
прежних свойств: уже не является ни смертным, ни тленным, 
ни текучим, ни подверженным усталости, ни лишающимся 
[обрезанной плоти, отрезанных волос, ногтей, истекающей 
крови и т. д.], но изменилось из смертного в бессмертное, 
из тленного в нетленное, и вещественное стало невеществен-
ным, плотское — духовным, страстное — бесстрастным, теку-
чее — не текучим, нуждающееся в пище и питие — не нужда-
ющимся в них, лишающееся [обрезанной плоти, отрезанных 
волос, ногтей, истекающей крови и т. д.] — не лишающимся их, 
дебелое — тонким, временное — вечным; впрочем, оно не стало 
ни неограниченным, ни бестелесным, ни неизменным, ни не-
осязаемым, ни невидимым, ни нетварным, ни безначальным; 
ибо это свойства одного Божества. Итак, благочестивое право-
славное учение Отцов не признает, что пресвятое тело Христа 
ныне имеет наши природные свойства, вкравшиеся из-за не-
послушания, но имеет богозданные свойства, которые были 
до греха у Адама по образу и подобию Божию (ΧΙΙΙ, 3, 61-78; 289). 

Итак, даже после Воскресения человеческая природа Христа 
осталась природой человеческой. Она не превратилась в Боже-
ственную природу, не приобрела Божественных свойств. Но она 
пребывает в прославленном состоянии. 



133

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

3.7. Учение о действиях и волях во Христе

Полемика об энергиях и волях Христа вышла на первый 
план богословской полемики как раз во время жизни прп. 
Анастасия Синаита, когда появилось монофелитство — новая 
синтетическая ересь, на словах соглашающаяся признать чело-
вечество Христа природой, но отрицающая в ней природные 
действие и волю. Непосредственной полемике с этой ересью 
прп. Анастасий посвятил «Третье Слово, или Слово против 
монофелитов», «Флорилегий против монофелитов» и «Главы 
против монофелитов», впервые опубликованные в издании 
Uthemann’а.257 В основной текст «Путеводителя» не попали дис-
путы и полемика с монофелитством, но II глава труда («Книга 
определений») дает философско-богословские основы борьбы 
с этой ересью. Впрочем, эти основы важны и для опровержения 
монофизитства, ведь в богословии того же Севира категории 
действие и воля играют важную роль. 

Севир говорил о единой, но сложной «богомужной» энергии 
Христа, то есть видел в ней наличие двух «частных» составляю-
щих компонент — Божественной и человеческой, что свидетель-
ствовало, как ему казалось, одновременно и о «двойном едино-
сущии» Христа, и о Его единой природе.258 Для доказательства 
единственности энергии и воли Христа монофизиты исполь-
зовали антропологическую парадигму. Если Христос — единая 
сложная природа, то и действие Его должно быть единым слож-
ным («богомужним»), как и действие в человеке тела и души 
едино и нераздельно, хотя и включает в себя душевную и теле-
сную компоненты. 

Термин «богомужнее действие» Христа имеет свое бого-
словское историческое развитие. Как противники, так и сто-
ронники Халкидонского Собора, говоря о сложном действии 
Христа, ссылались на четвертое послание Дионисия Ареопагита 

257 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, 
necnon Opuscula adversus monotheletas. P. 84-157. 

258 См., наприм.: Давыденков Олег, свящ. Христологическая система Севира Антиохий-
ского: Догматический анализ. М., 2007. С. 139-142. 



134

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

к Гаию служителю: «Он (Христос, — и. А.) не был ни челове-
ком, ни как если бы Он не был человеком, но Он стал как один 
из людей, пребывая за человеческими пределами, и стал воис-
тину человеком, превышая человека. Что касается остального, 
то Он не творил божественных дел по Божеству и человеческих 
по человечеству, но, будучи вочеловечившимся Богом, произво-
дил ради нас некое новое богомужнее действие»259.

Севир и его последователи понимали это выражение как сви-
детельство о единственном действии Христа. В VII веке одним 
из первых, кто предложил православное истолкование выраже-
ния Дионисия, был свт. Софроний Иерусалимский. Он провел 
различие между тремя действиями во Христе: Божественным, 
человеческим и богомужним. Это можно представить в виде 
двух пересекающихся кругов (см. рис.), где пересечение и есть 
богомужнее действие, а «чистые» части кругов — Божественное 
и человеческое действия Христа. Согласно свт. Софронию, бого-
мужнее действие не было единым, но состояло из двух различ-
ных и несмешиваемых действий. Когда Господь исцелил слугу 
сотника на расстоянии (ср.: Мф. 8:5-13), то Он действовал только 
как Бог, только как человек действовал же, когда ел и страдал, 
и, наконец, совершал богомужнее действие, когда исцелял при-
косновением, помазанием и т. п. Для свт. Софрония говорить, 
что во Христе есть только богомужнее действие, означает быть 
моноэнергитом.260 

 
Рис. 

259 Перевод по: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 169. 
260 Там же, с. 171. 



135

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Прп. Анастасий Синаит, рассуждая о выражении Дионисия 
Ареопагита о новом богомужнем действии в XIII главе «Путево-
дителя», повторяет учение свт. Софрония, которое воспроизвел 
и прп. Максим Исповедник в своих комментариях на Дио-
нисия Ареопагита: «Христос говорит или по Божественному, 
или по человечески, или обоими образами, то есть богомужне; 
итак, все действия Он совершает непременно или по Божеству, 
или по человечеству, или совместно, согласно целостности Его 
лица, то есть [когда в действии] Божество [проявляется] нераз-
дельно с плотью, а человечество — нераздельно с Божеством» 
(XIII, 5, 112-113; 296).

Прп. Анастасий подробно разъясняет, что именно Христос 
совершает согласно человеческой природе, а что — выше ее, 
даже если это и касается Его плоти. 

Итак, если Христос во всех человеческих свойствах, 
в том числе и в человеческих действиях, «был не как человек, 
но выше человека, то как, наконец, можно назвать Его едино-
сущным нам по человечеству? Ведь единосущие в собствен-
ном смысле слова — это неизменное тождество природных 
свойств одноприродного. Итак, если Дионисий не отрицает еди-
носущие тела Христа нам, то почему он сказал: «Он во всех 
наших природных свойствах выше природы (ὑπὲρ φύσιν)»261, 
и: «не как человек совершает человеческое (οὑ κατὰ ἄνθρωπον 
ἐνεργεῖν τὰ ἀνθρώπινα)»262, — как вы, еретики, считаете? А потому 
что не от семени, а от Бога Слова и ипостасно с Богом Словом 
в Материнской утробе существовала совершенная человеческая 
закваска нашей души и плоти» (XIII, 4, 39-51; 291-292).

Прп. Анастасий в качестве таких чисто человеческих дей-
ствий Христа называет Его безукоризненные страсти, без ко-
торых Он не был бы единосущен нам (вся тринадцатая глава 
«Путеводителя»), а в качестве богомужнего действия («выше 
человеческой природы») называет Его сверхъестественное бес-
семенное зачатие, сохранение девства Богородицы в момент 
и после Рождества, кормление Девой Богомладенца грудью: 

261 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.
262 Ср.: Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.



136

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Например, без вещественного семени образовать человека 
в утробе Пресвятой Девы — это действие выше нашего, дей-
ствие Божественное, поистине действие Бога. А девятимесяч-
ное возрастание младенца в утробе и увеличение живота Бо-
городицы Марии — это действие, согласное нашей природе, 
одинаковое для всех беременных животов и для всех растущих 
тел [младенцев в материнской утробе]. И опять, сохранить 
целой печать девства после рождения — дело Божественное 
и выше нашего. А проходить через утробу и рождаться — это 
Христос совершил по нашему подобию, истинно быв младен-
цем в утробе, родившись и явившись воплотившимся Богом. 
Поэтому сразу показал, что Он Бог, так как был вскормлен 
молоком от груди Девы, что выше природы, но и вменил 
груди подобающее ей употребление — для кормления мла-
денца, но и плакал по закону младенчества нашей природы, 
но и по нашему подобию подвергся традиционному обреза-
нию и выбрасыванию плоти (XIII, 5, 9-25; 293-294). 

В «Третьем Слове, или Слове против монофелитов» прп. 
Анастасий Синаит видит образ Христа в человеке и в образе 
действия человеческой души. Богомужнему действию Христа 
соответствует душевно-мужнее, или телесно-душевное дей-
ствие, а чисто божественному действию Христа — чисто ду-
шевное действие, не нуждающееся в содействии тела. Этим 
действием прп. Анастасий объясняет возможность духовного 
возрастания и спасения для немощных телом людей: чисто ду-
шевное действие проявляется во сне, оно наличествует в момент 
смерти и после нее. Характерно, что тело без души действовать 
не может, поскольку становится мертвым при отшествии души, 
ибо у человека отсутствует аналог человеческого действия 
во Христе. В этом тоже видно неполное соответствие антро-
пологической парадигмы с христологией, о чем мы говорили 
в параграфе 3.4. 

Корректировка мнения свт. Софрония о трех образах дей-
ствия Христа — чисто Божественном, чисто человеческом 
и богомужнем — была совершена на Латеранском Соборе 649 
года благодаря трудам прп. Максима Исповедника. После Ла-
теранского Собора уже не говорится о чистых Божественном 



137

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

и человеческом действиях во Христе. Все действия Христа явля-
ются богомужними, ибо действует единый Христос. Однако эти 
действия сохраняют черты обеих природ. Дионисиево «новое 
богомужнее действие» истолковывалось в смысле единства двух 
природных действий. Образ проявления действий единый: дей-
ствия проявляют себя одно в другом и посредством друг друга.263 

Мы видим, что прп. Анастасий, хотя и редактировал «Пу-
теводитель» гораздо позднее Латеранского Собора, принимает 
концепцию свт. Софрония, а не прп. Максима Исповедника. Эта 
концепция отражена и в «Третьем Слове, или Слове против мо-
нофелитов», написанном еще позднее — не ранее 701 года. 

Севир говорил о том, что сложность единой энергии Христа 
проявлялась лишь в результатах Его единого, а именно Боже-
ственного действия. Во Христе можно различать Божественные 
и человеческие результаты, но и те, и другие совершаются Его 
единой Божественной энергией. Божественная энергия прелом-
ляется в человечестве, подобно проходящему сквозь стеклянную 
призму свету, и порождает человеческие результаты, но совер-
шаются они не человеческой энергией Христа, а Божественной 
энергией Слова. 

Для доказательства этой сложности в едином действии 
Христа Севир обращается к терминологии из приписываемой 
свт. Василию Великому четвертой книги «Против Евномия», 
которая, как установила современная патрологическая наука, 
не принадлежит свт. Василию. Прп. Анастасий воспроизводит 
мысль из этого текста о различных аспектах действия: «Не 
одно и то же действие (ἐνέργεια), действующий (ἐνεργητικόν) 
и результат действия (ἐνέρηημα). Ведь действующим называет-
ся само сущее или предмет сущности. Результат действия есть 
завершающий итог действия действующего; например, резуль-
таты действия Бога суть небо, человек, Ангел и все творение»  
(II, 4, 176-181; 173). 

Итак, есть субъект действия, его источник, или «действу-
ющий» (ἐνεργητικόν) и есть действие, в котором святой отец 

263 См.: Говорун С. Н. Единый сложный Христос. С. 169-173.



138

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

выделяет два аспекта: движение, само действие (ἐνέργεια) и ре-
зультат действия (ἐνέρηημα или πρᾶγμα). Таким образом, полу-
чается триада: 

1.	 субъект; 
2.	 действие; 
3.	 результат действия. 
Надо понимать, что в этой триаде действующий субъект — это 

любая вещь, так как действие присуще всякой, а не только оду-
шевленной природе. 

Применяя антропологическую парадигму и эту терминоло-
гию из четвертой книги «Против Евномия», Севир объясняет 
одновременное единство и сложность действий Христа: «Един 
есть человек, состоящий из души и тела, и одна есть энергия, 
ведь имеет место только одно деятельное движение… но дела 
различны, поскольку одни суть духовные, тогда как другие чув-
ственные и телесные… То же мы можем видеть и в Еммануиле, 
потому что есть только один действующий, то есть воплощен-
ное Слово Божие, и одна энергия, но различны дела, то есть 
то, что произведено действием… Тем не менее, мы не говорим 
о двойстве природ по причине различия дел, потому что единое 
воплощенное Слово совершает, как мы уже сказали, и те, 
и другие дела»264.

Итак, эта триада иллюстрирует отличие православия 
от несторианства и от монофизитства (как и от монофелитства). 
Для несторианства двойственность в действиях (и волях) Христа 
начинается уже на самой вершине триады — на уровне субъ-
екта, — и простирается до низа. Несмотря на богословие «лица 
соединения» Феодора Мопсуэстийского, которое означает лишь 
единство чести, величия и поклонения двух природ Христа, 
в Нем есть две ипостаси, два субъекта со своими действиями 
и волями. Для монофизитства двойственность проявляется лишь 
на самой низкой, третьей ступени триады. Лишь результаты 
единого Божественного действия Христа могут быть человече-
скими. Православное же богословие мыслит Христа как единый 

264 Цит. по: Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антиохийского: 
Догматический анализ. С. 146. 



139

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Субъект, Которому присущи два Его природных действия — Бо-
жественное и человеческое — со своими результатами. 

Как и для атрибута действия, для воли также характерна 
триада — субъект, воля и желаемый объект: «Не одно и то же 
воля (τὸ θέλημα), волящее (τὸ θελητικόν) и желаемое (τὸ θελητόν). 
Ибо воля есть разумное желание разумной сущности; воля-
щее — само то, что обладает волей; а желаемое есть объект 
любви» (II, 4, 187-190; 174). Для православного мышления 
во Христе две воли. Для Севира же единая воля Христа не со-
держит в себе никакой сложности. Это лишь Божественная воля. 

Положение, высказанное Синаитом, о том, что всякой приро-
де присуще свое природное действие, а природе разумной — еще 
и воля, является одной из фундаментальных основ православно-
го диофелитства. Это положение отстаивал в беседе с Пирром 
прп. Максим Исповедник, опираясь на понятийный аппарат, 
разработанный Каппадокийскими Отцами для триадологии. 

Монофелиты и, в частности, Пирр утверждают единство 
воли у Христа на том основании, что существует один субъект 
воления: «Так, если Христос один, то Он, разумеется, и желал 
как один, а если Он желал как один, то у Него, разумеется, 
и одна воля, а не две». На возражение прп. Максима, что Хри-
стос одновременно и Бог и человек, и что «Он желал как Бог 
и человек… желал двойственным, а не единственным обра-
зом… желал и действовал сообразно Своим природам…», Пирр 
отвечает: «Невозможно, чтобы вместе с волями не вводились 
и обладатели воль». Тем самым православные обвиняются в не-
сторианстве. В ответ прп. Максим ссылается на триадологию 
Каппадокийцев: «Если допустить, что вместе с волями вводятся 
и обладатели воль, то правомерно и обратное: вместе с облада-
телями воль будут вводиться и воли. И окажется, по-вашему, 
что у пресущественного и преблагого, и блаженного Божества 
из-за того, что у Него одна воля, — одна также и ипостась, со-
гласно Савеллию; а из-за того, что у Него три Лица, то и воли 
тоже три, а потому — три природы, согласно Арию…».265

265 Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христологические споры VII столе-
тия. М., 2004. С. 148-151.



140

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

На возражение Пирра: «Невозможно, чтобы в одном лице 
две воли сосуществовали друг с другом без противоборства» 
прп. Максим Исповедник возражает, что во Христе две воли, 
но они не противоборствуют друг другу, так как причиной по-
добной борьбы человеческой воли против воли Божественной 
является грех, а Христос свободен от греха. А человеческая воля, 
согласная с природой (κατὰ φύσιν) — то есть в богозданном со-
стоянии, — не может противоречить Богу.266 

Согласуясь с этими словами прп. Максима и опираясь 
на терминологию апостола Павла, прп. Анастасий говорит 
о трех состояниях душевной (т. е. человеческой) воли: «Опять 
же, и в Писании мы находим высказывания и о трех видах воль: 
божественной (θεϊκόν), естественной (φυσικόν), то есть средней 
(μέσον) и третей — плотской (σαρκικόν); которая обозначает диа-
вольскую» (II, 4, 10-13; 167).

Природное, естественное, или среднее состояние человече-
ской воли — это то состояние, в котором она была создана 
Богом: «Природная боготварная (θεόκτιστον) воля человека есть 
разумное движение желающей части души к тому, с чем в соот-
ветствии с природой (κατὰ φύσιν) человек желает соединиться» 
(II, 4, 13-16; 167). 

Состояние человеческой воли в сверхъестественном состоя-
нии — «поспешание естественного и разумного желания от есте-
ственного к сверхъестественному (ὑπὲρ φύσιν)» (II, 4, 16-18; 167). 

Третье состояние воли есть состояние греховное, противо-
речащее самой природе: «А плотская страстная воля есть от-
клонение естественного к противоестественному (παρὰ φύσιν) 
для души» (II, 4, 18-20; 167). Название «плотская воля» для гре-
ховного состояния воли человека имеет свое происхождение 
от апостола Павла: Помышления плотские суть смерть, а по-
мышления духовные — жизнь и мир, потому что плотские по-
мышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не поко-
ряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить 
не могут. Но вы не по плоти живете, а по духу, если только Дух 

266 Там же, с. 152-153. 



141

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Божий живет в вас. Если же кто Духа Христова не имеет, тот 
[и] не Его. А если Христос в вас, то тело мертво для греха, но дух 
жив для праведности (Рим. 8:6-10). 

Эти три состояния человеческой воли по-разному соотно-
сятся с волей, законом, повелениями Божиими: «Божественная 
воля есть повеления Божии. Естественная воля разумной при-
роды состоит в исполнении воли Божией. Воля плотская есть 
непослушание закону Божиему» (II, 4, 71-73; 169). 

Итак, прп. Анастасий видит человеческую волю в трех 
состояниях: 

1.	 Природная, естественная боготварная воля; воля, согласо-
ванная с природой; 

2.	 Сверхъестественное, Божественное состояние воли;
3.	В оля в греховном состоянии, противоестественная, плот-

ская, или диавольская.
Об этих же трех состояниях человеческой воли — а) есте-

ственном, когда она в согласии с Богом, б) противоестествен-
ном, когда воля в конфликте с Ним, и в) сверхъестественном, 
когда имеет место полное единение человеческой воли с Боже-
ственной — говорит и прп. Максим Исповедник: «Если она фор-
мируется и движется естественно, то пребывает, если не в еди-
нении, то все же в схождении, а не в конфликте с Богом. Ведь 
в природе нет никакого основания как для сверхъестественного, 
так и для противоестественного и восстающего».267

Из приведенных выше слов апостола Павла из Послания 
к Римлянам видно, что, несмотря на грехопадение, плотское, 
противоестественное состояние воли не является для человека 
обязательным. На основании того, что естественное и сверхъесте-
ственное состояния воли возможны для человека, прп. Анастасий 
строит сотериологический аргумент в полемике с монофелитами 
в «Третьем Слове, или Слове против монофелитов» из «Трех 
Слов об устроении человека по образу и подобию Божиему».268  

267 Opuscula Theologica et Polemica 20. 236C. Перевод цит. по: Максим Исповедник: 
полемика с оригенизмом и моноэнергизмом. СПб., 2007. С. 39.

268 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, 
necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985. 



142

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

Если Христос не имеет человеческой воли вследствие ее гре-
ховности, то невозможно спасение человека. Ведь в наличии 
естественной богодарованной воли лежит способность человека 
делать добро, выполнять заповеди Божии, творить Божествен-
ную волю. В наличии естественной богодарованной воли чело-
века основа его способности в соработничестве с Богом содело-
вать свое спасение. Без природных воли и действия невозможна 
аскетика. 

В чем же суть природной воли человека, общей для всех 
людей, если у всех нас общая природа, которой должна соответ-
ствовать одинаковая воля: «Сущностная воля (θέλημα οὐσιῶδες) 
есть общее, одинаково созерцаемое в природе» (II, 4, 54-55; 168). 
Прп. Анастасий дает ответ и на этот вопрос: «Естественная 
воля человека… ведь всякий человек по природе любит жизнь 
и любит видеть свет — это общая воля» (II, 4, 60-63; 169). 

Это положение стало основой для прп. Анастасия при тол-
ковании Гефсиманских страданий Господа в «Третьем Слове, 
или Слове против монофелитов». Согласно Синаиту, Христос 
по Своей человеческой воле (природной и боготварной) боялся 
смерти, так как человеческой воле даже в естественном, безгреш-
ном состоянии присуще желать бессмертия и бояться смерти. 
Когда же Христос соглашается на добровольную смерть ради 
спасения человечества, то его человеческая воля находится уже 
в сверхъестественном состоянии, подчиняясь и сливаясь с волей 
Отца и Самого Христа как Бога.269 В этом толковании прп. Ана-
стасий следует за прп. Максимом Исповедником.270

269 Anastasius Sinaita. Sermones…
270 «И снова движение показал Тот, Кто плотию умертвил смерть, дабы Начавший 

обладать естеством как человек явил в Себе то, что спасается, а как Бог — неизре-
ченный и великий совет Отца и Бога, исполняющийся телесно, ибо Он стал прежде 
человеком не для того, чтобы пострадать, но — спасти. Потому-то Он и говорит: 
Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем не как Я хочу, но как Ты 
(Мф. 26:39). Теснотой Он являет движение человеческой воли, которая запечетлева-
ется и осуществляется совместно с Божественной волей…» (К Марину, из сочинения 
о действиях и волях, гл. 51)). Этими словами прп. Максим Исповедник указывает 
«на направленность движения человеческой воли Спасителя, которая из состояния 
естественного страха, преодолев его, стремится к спасительным для нас страданиям» 



143

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

Природная воля, основывающаяся на поиске бессмертия, ко-
торое мы потеряли в грехопадении и вернем лишь в будущем 
веке, является общей для всех людей. Но как она реализуется 
в каждом человеке, какую приобретает ипостасную конкретиза-
цию, зависит от самого человека: 

Гномические воли (γνωμικὰ θελήματα) в нашей природе мно-
жественны: один человек желает жить особо, другой — строить 
дома, иной — заниматься земледелием, следующий — плавать 
и так далее. Мы обладаем многими гномическими волями, 
но одной естественной волей — любовью к жизни. Человек 
любит жизнь не наобум, но природа указывает, что она любит 
и ищет то, чем она обладала с начала творения (то есть свое 
бессмертие) (II, 4, 63-70; 169). 

Гномическая воля (от γνώμη — мнение, склонность, воля, же-
лание), которую упоминает прп. Анастасий, «обозначает момент 
принятия определенного решения после предшествующей 
борьбы мотивов»271. Если человеческая воля в естественном со-
стоянии, согласно прп. Максиму Исповеднику и прп. Анастасию 
Синаиту, существует сообразно природе (κατὰ φύσιν), то воля 
гномическая есть состояние постоянного колебания между 
добром и злом, между естественным (природным) и противо-
естественным (противоприродным) состояниями воли. В этом 
смысле она определяет не природу, а лицо и ипостась. Поскольку 
гномическая воля соответствует лицу, а лицо Христа — это Лицо 
Бога, ставшего человеком, то ни о какой изменчивости в Нем 
и выборе (γνώμη) не может быть и речи. Наличие во Христе 
гномической воли предполагает гипотетическую возможность 
для Него греха, что совершенно неприемлемо. Поэтому прп. 
Максим и прп. Анастасий признали во Христе наряду с Боже-
ственной лишь природную человеческую волю — волю, нахо-

(Дионисий (Шленов), иером. Гефсиманское моление в свете христологии прп. Максима 
Исповедника // Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христологические споры 
VII столетия. М., 2004. С. 352).

271 Дионисий (Шленов), иером. Гефсиманское моление в свете христологии прп. Мак-
сима Исповедника // Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христологические 
споры VII столетия. М., 2004. С. 356. 



144

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

дящуюся в естественном состоянии, — отвергая наличие в Нем 
гномической воли.272

Как мы уже сказали, подробная полемика с монофелитством 
содержится в «Третьем Слове, или Слове против монофелитов», 
в «Флорилегии против монофелитов» и в «Главах против мо-
нофелитов». В самом же «Путеводителе», для прп. Анастасия, 
наличие двух природ во Христе является обязательно взаимос-
вязанным с наличием в Нем соответствующих двух природных 
действий и двух природных воль. Моноэнергитскую и моно-
фелитскую формулы — «две природы, одно действие», «две 
природы, одна воля» — Синаит в этом своем трактате не ком-
ментирует, ограничиваясь опровержением различных вариаций 
монофизитства. Но богословско-философские основы полемики 
с новой ересью монофелитства даны именно в «Книге опреде-
лений», то есть во II главе «Путеводителя». Многочисленные 
параллели «Третьего Слова…», принадлежность которого прп. 
Анастасию Синаиту доказал Karl-Heinz Uthemann в критиче-
ском издании 1985 г.273, и II главы «Путеводителя» являются еще 
одним свидетельством в пользу принадлежности этого трактата 
перу Синаита. 

Этимология слов «Бог» и «человек», которую прп. Анаста-
сию приводит во II главе «Путеводителя»274, дает ему еще один 
аргумент в полемике с монофизитством: «если оба названия 
сущностей Христа, имею в виду “Бог” и “человек”, имеют имена 
от своих естественных энергий, то почему некоторые не стыдят-
ся отрицать две энергии в Нем? Они без всякой другой ссылки 
из Писания или Отцов посрамляются самими названиями 
Христа, то есть “Бог” и “человек”» (II, 4, 133-139; 171). 

Главный аргумент прп. Анастасия против моноэнер-
гизма и монофелитства — в пользу наличия во Христе че-
ловеческих действия и воли, если в Нем есть человеческая 

272 Там же. С. 355-362. 
273 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, 

necnon Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985. 
274 См. параграф 2.8. 



145

Главное христологическое произведение преподобного Анастасия Синаита...

природа, — мы подробно прокомментировали в соответствую-
щем параграфе второй главы нашей работы. Он состоит в том, 
что без природных действий никакая природа не существу-
ет и не может быть познана. Именно поэтому монофизиты, 
по словам прп. Анастасия из «Третьего Слова, или Слова против 
монофелитов», кичились своей победой над православны-
ми после подписания униональных документов, основанных 
на монофелитских формулах: «Не мы с Халкидоном, а Халки-
дон с нами вступил в общение, исповедуя одно естество Христа 
посредством одного [Его] действия»275. 

Впрочем, этот аргумент работает и против монофизитства. 
Как мы сказали в параграфе 2.9, прп. Анастасий, определяя при-
родное действие как движение, как естественную силу, прису-
щую природе, основывается на словах свт. Григория Нисского: 
«энергия есть естественная сила и движение всякой сущности, 
которой лишено только небытие» (II, 4, 77-78; 169). Севир же, 
хотя и говорит о единосущии Христа нам по человечеству 
(то есть, о человеческой сущности, но не природе, Христа), о Его 
совершенстве по человечеству, отрицает наличие в Нем чело-
веческого действия. Но отсутствие своего действия, по мысли 
свт. Григория, есть признак небытия. Поэтому прп. Анастасий 
совсем не далек от истины, когда сводит христологию Севира 
к докетизму.276 

Заключение

Несмотря на свою сложную структуру, «Путеводитель» яв-
ляется не компиляцией трудов различных авторов, а целост-
ным авторским произведением. После критического издания 
этого трактата все сомнения в принадлежности его прп. Ана-
стасию Синаиту можно считать опровергнутыми. Наш анализ 
терминологии и учения, выраженного в «Путеводителе», также 

275 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. М., 2003. С. 127. 
276 Более подробный разбор онтологического статуса человечества Христа в христо-

логии Севира см.: Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антиохийско-
го: Догматический анализ. С. 231-242. 



146

Игумен Адриан (Александр Васильевич Пашин)

подтверждает целостность этого труда и его атрибуцию прп. 
Анастасию. 

Опровергая христологические учения несториан и моно-
физитов, прп. Анастасий Синаит проявляет строгую привер-
женность православной христологии, выраженной в Халкидоне. 
При этом он старается показать, что Халкидонское вероопреде-
ление основывается на учении предыдущих Вселенских Собо-
ров и дохалкидонских Святых Отцов. Христология же еретиков, 
по мнению Синаита, противоречит этому святоотеческому Пре-
данию, и потому они подпадают под анафемы трех первых Все-
ленских Соборов. Это касается и христологии самого близкого, 
казалось бы, к православию монофизитского богослова Севира 
Антиохийского — прп. Анастасий настаивает на том, что Севир 
является не продолжателем свт. Кирилла Александрийского, 
а несомненным еретиком, христология которого противоречит 
христологии великого Александрийского святителя. 

Однако, прп. Анастасий не ограничивается простым пере-
числением дифизитских цитат дохалкидонских Отцов. Дока-
зывая правоту Халкидонского Собора, он активно использует 
наработки так называемого неохалкидонского богословия, пред-
ставленного, прежде всего, Иоанном Грамматиком Кесарий-
ским, Леонтием Византийским, свт. Софронием Иерусалимским 
и прп. Максимом Исповедником. 

Заслуга прп. Анастасия состоит в том, что он одним 
из первых сделал попытку систематизации православной хри-
стологии. В этом смысле он является предшественником прп. 
Иоанна Дамаскина с его «Источником знания». Однако прп. 
Анастасий не только использует достижения предшествующих 
ему православных богословов и систематизирует их, но и сам 
привносит в полемику с еретиками оригинальные аргумен-
ты, что позволяет ему более полно освятить христологическое 
учение Церкви. 



147

Преподобный Анастасий Синаит  
ПУТЕВОДИТЕЛЬ

1. Краткое предварительное размышление, которое нужно 
привести, чтобы желающий правильно выражал веру в Бога.

2. Догматические определения согласно церковному Преда- 
нию.

3. Введение перед разделами.
4. Краткое изложение истоков ересей вплоть до Нестория 

и Севира. 
5. О святых Соборах. 
6. Откуда происходит учение Евтихия и Севира.
7. Доказательство, что Севир отверг святых отцов и узаконил, 

что их цитаты упразднены. 
8. Доказательство из Ветхого и Нового Завета и от самого 

Моисея и Соломона, что природа и лицо не одно и то же. 
9. Также выдержки из святого Собора в Никее, что природа, 

или сущность, и ипостась не одно и то же, как считает Севир. 
10. Изложение четырех бесед, которые мы провели в Алексан-

дрии с феодосианами и гайанитами, в которых мы их изобличи-
ли, что если природа и ипостась — одно и то же, то всех святых 
отцов они определяют несторианами, и самого святого Кирил-
ла. В ней и об «Одной природе Бога Слова воплотившейся». 

11. Замечание о выражении, называющем природу ипоста-
сью. Откуда оно?

12. О спасительной страсти Христа и о «Святой, Бессмер-
тный распятый…». 

13. Совместное обсуждение цитат отцов, которые приводят 
нам севириане против Халкидонского Собора, и благочестивое 
опровержение их. 

14. Аммония Александрийского против монофизитов. 
15. Другая глава против их нового праздничного [послания]. 
16. На слова во Христе обитает вся полнота Божества1 благо-

честивое толкование. 
1 Ср.: Кол. 2:9.



148

Преподобный Анастасий Синаит

17. Доказательство, что не совоплотился с Сыном Отец 
или Святой Дух. 

18. Против неправильного понимания антропологического 
образа для Христа. 

19. Глава нечестивого павлианиста. 
20. Основные умозаключения против безумных севириан. 
21. Другая краткая глава, в которой доказательство, что нельзя 

изменять догматы на противоположные. 
22. Запись основных апорий к нам от неверующих. И глава 

Андрея несторианина. 
23. Сжатое изложение против гайанитов. 
24. Отрицание из святого Дионисия, говорящее, что «Отец 

или Святой Дух никак не соучаствовали Воплощению Слова, 
разве только благоволением». Это касательно фразы Севира, 
что Отец и Святой Дух совоплотились с Сыном.

ГЛАВА ПЕРВАЯ

1. С Богом. Краткое предуготовление, проясняющее 
трудолюбцу то, что следует прежде изучать и знать:

– что следует предварительно жить свято и иметь в себе все-
лившегося Духа Божиего;2 

– что следует знать определения, особенно нужнейшие, 
по памяти;

– что следует знать с точностью мудрования противников 
и погружаться в их писания, так как мы часто можем, исходя 
из них, посрамлять их;

2 Ср.: Мф. 5:8 (Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят); Афанасий Великий, 
свт. Слово о Воплощении Бога Слова 57, 1-8 (Но для исследования и верного понима-
ния Священного Писания нужна добрая жизнь и чистая душа и Христианское досто-
инство, чтобы провести разум через понимание, насколько человеческая природа это 
позволяет, истины о Божием Слове. Невозможно понимать учение святых, если чело-
век не имеет чистый разум, но пробует подражать их жизни. Всякий, кто хочет смо-
треть на солнечный свет естественно протрет свои глаза, очистив их сначала, чтобы 
чуть приблизиться к чистоте, на которую он смотрит).



149

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

– что не следует никоим образом встречаться с непосвящен-
ными и неразумными, но с теми, с кем подобает и когда подоба-
ет, и по тем вопросам, которые подобает обсуждать о вере;

– что следует со страхом Божиим погружаться во все Писа-
ние, но не со злым умыслом, а в простоте сердца;

– что не следует касаться глубин нашего [естества], как и того, 
что Божественное Писание обошло молчанием: ибо это означает 
«не сокрушать кость»3, то есть не прикасаться к твердому;

– что следует тщательно исследовать те слова, которые гово-
рятся определенно, и в другой раз как-то промежуточно, и снова 
неточно и простодушно, как, например, такое речение: «Всякий 
человек ложь»4 и «нет делающего добро, нет ни одного»5.

Схолия. Следует отметить, что некоторые предания Церковь 
восприняла также в неписанном виде, как например, приоб-
щаться после поста, молиться лицом к востоку, и о том, что Бо-
городица осталась Девой после родов, а также о том, что Она 
родила в вертепе, и многое другое.

Целей бесед две, первая — посредством письменных изре-
чений, другая же — посредством приведенных фактов, которая 
более сильная и истинная, ибо изречения писаний возмож-
но и испорчены. Отсюда можно видеть, что если приводишь 
противнику цитату, то тот тотчас приводит другую цитату, 
и еретик, и иудей; вследствие чего укрепленный фактически-
ми доказательствами6 лучше вооружен против противников. 
Следует и летописцев знать, и в какое время этот отец, и когда 
такая-то и такая-то ересь были.

Пусть не будет сокрытым от вас также и следующее:
– что если мы приводим вопросом противника в затрудне-

ние, то он пытается на другой вопрос перенести разговор — этого 
нельзя допускать;

3 Ср.: Исх. 12:46; Числ. 9:12; Притч. 23:15; Ис. 33:3; Ин. 19:36.
4 Пс. 115:2; Рим. 3:4.
5 Пс. 13:1; Рим. 3:12.
6 Пример таких фактических или вещественных (πραγματικός) доказательств прп. 

Анастасий приводит в главах XII и XXIII «Путеводителя». 



150

Преподобный Анастасий Синаит

– что необходимо до собеседования потребовать клятвы 
от противника, что он не попирает совесть ни в одном произне-
сенном им слове;

– что нам следует перед всякой беседой анафематствовать 
многочисленные ложные мнения, которые имеет о нас про-
тивник, например, что мы собираемся беседовать с арабами; 
предварительно анафематствуем говорящего о двух богах, 
или говорящего, что Бог плотским образом родил Сына, 
или поклоняющегося как Богу какому-либо творению на небе 
или на земле; подобным образом и прочие ереси нужно пред-
варительно анафематствовать, многочисленные о нашей вере 
ложные предположения они имеют; так как, выслушав это, 
они более усердно и прочее воспринимают;

– что мы должны предварительно сказать любому моно-
физиту: «Не от Собора Халкидонского вам мы возражаем, 
но от отцов до этого Собора, которые и вами, и нами признают-
ся православными»;

– что нам следует предварительно сковать монофизита 
и твердо анафематствовать того, кто не исповедует Христа ис-
тинным Богом, как бы усвоить обличье иудея или Павла Са-
мосатского и потребовать от него: откуда ясно, что Христос 
есть Бог Высочайший? Подобное сделал Аммоний в отношении 
[Юлиана] Галикарнасца, эти возражения ты найдешь в двадцать 
первой тетради7.

Следует отметить, что монофизиты в потире не предлагают 
смешение, принося вино неразбавленное, без воды, и этим ясно 
изобличают себя как исповедующих, что Христос есть только 
одно голое Божество, лишенное, неприкасающееся и несмешан-
ное совсем с примесью плоти или души. 

2. Краткое изложение веры.

Надо знать и не заблуждаться, что не следует нам без про-
верки и необдуманно произносить любое догматическое вы-
сказывание. Ведь можно благочестиво и нечестиво произнести, 

7 Восьмая часть тринадцатой главы «Путеводителя». 



151

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

что во Христе две природы8, точно так же и воли и энергии9, 
как и всякое другое догматическое высказывание. Точно так же 
и говорящие, что во Христе два естественных свойства, пусть 
объяснят, как они понимают слово «естественный». Ведь его 
можно и благочестиво, и нечестиво произнести. Ведь слово 
«естественный» произносится и в общеупотребительном раз-
говорном языке простых людей и не содержит в себе ничего 
удивительного; в таком значении оно не может применяться 
ни к природе, ни к свойству во Христе.

Точно так же и желающий провозглашать, что одна у Бо-
жества и другая у человечества Христа воля и энергия, пусть 
не кричит безумолчно, бесстыдно и не исследовав, как слу-
чилось из-за неких невежд, о двух естественных волях и двух 
естественных энергиях. Ибо легко соблазниться (особенно про-
стодушным), от услышанного, что во Христе две естественные 
[воли и энергии], та и другая. 

Впрочем, пусть со страхом Божиим и всем благоговени-
ем говорится, растолковывается и дается ответ тем, кто может 
вместить10, что мыслится и каким образом мыслится во Христе 
природа, то есть истинная вещь11, а не природа ипостасная, 
то есть личная, не природная часть плоти, но две соединенные 
по ипостаси истинные вещи, то есть совершенное Божество 
и совершенное человечество, неслитно, неизменно, нераздельно 
в едином Лице Христа; ведь одно Лицо Христос, одна Ипостась.

Также прошу и о волях предостерегать слушателя и гово-
рить ему: «Я не говорю (да не будет!), что во Христе две воли, 
как ты считаешь, воюющие друг с другом и противоборствую-
щие, ни вообще о воле плотской, страстной или лукавой, ведь 
даже бесы не осмеливаются изречь это в отношении Христа. 
Но поскольку Он воспринял совершенного человека, дабы всего 

8 Слово φύσις и производные от него мы будем переводить словами «природа» 
и «естество» и производными от них. 

9 Слово ἐνέργεια (действие) и производные от него мы будем в переводе стараться 
передавать словом «энергия» и его дериватами.

10 Ср.: Мф. 19:12.
11 πρᾶγμα



152

Преподобный Анастасий Синаит

его спасти, и Он совершенен в человечестве, как и в Божест-
ве, то поэтому мы называем Божественную волю во Христе 
владычествующим от повелений Его и заповедей попечением, 
а под волей человеческой в Нем мы мыслим волящую силу 
умной души, которая по образу и подобию Божию ей дана 
и вдохнута Богом, когда сотворена12, для того чтобы посредством 
этой самой волящей силы желать, подчиняться и исполнять 
Божию волю, Божественные повеления».

Если же лишена душа Христа разумной, волящей, разли-
чающей, творящей, деятельной и желающей силы, тогда она 
на самом деле есть не по образу Божию, а является единосущ-
ной не нашим душам, но безвольным, лишенным желания, 
немудрым, неразмышляющим неразумным душам. И, стало 
быть, нельзя говорить, что Христос совершенен в человечестве.

Поэтому Христос, «будучи образом Божиим»13, имеет по Боже-
ству волю владычествующую, которая общая у Отца, Его Сына 
и Святого Духа; есть же, так как Он «принявший образ раба»14, 
и воля мыслящей и чистой Его души, по образу и по подобию 
Божию наполняющая воля Владыки.

Если же уничтожается воля святой и мыслящей Его души, 
то обнаружится, что [Им] по Божеству рабски исполняется 
воля Отца. Ведь так Арий, Диодор и Феодор злословили, говоря 
о двух волях по Божеству у Отца и Сына — владычествующей 
у Отца и рабской у Сына. [Арий] говорит: «И потому Сын го-
ворит как раб к Владыке: «не Моя воля да будет, Отче, но Твоя»15 
и «не ищу Моей воли, но воли Отца»16».

Стало быть, когда так еретики говорят, тогда Святые наши 
Отцы скорее касательно человечества Господа это толкуют. Если 
же была лишена мыслящей воли душа Господа, то ясно, что не-
добровольно закон бессловесного был предписан Богу Слову. 
Да не будет! Ибо если Он совершенен в Божестве, и равным 

12 Ср.: Быт. 1:26; 2:7.
13 Флп. 2:6.
14 Флп. 2:7.
15 Ср.: Лк. 22:42.
16 Ср.: Ин. 5:30.



153

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

образом совершенен и единосущен нам по человечеству, 
то у Него совершенные как Божественные, так и наши свойства.

Таким же образом следует мыслить и толковать относительно 
двух энергий Христа. Энергией Его Божественной мы называем 
творение чудес и знамений, особенно в которых не прикасалась, 
не дотрагивалась всесвятая Его плоть; такими были исцеле-
ние дочери Хананеянки, не подходившей ко Христу17, и слуги 
сотника18, и разрыв завесы [в храме]19, и затмение солнца20, 
и раскалывание камней21, и отверзание гробов и восстание мер-
твых22; ибо когда всесвятое тело было мертвым и не прикасалось 
ничему из этого, то пребывающая в нем Божественная энергия 
Бога Слова одна совершила и делала это.

Человеческой же во Христе энергией, чистой, святой, без-
упречной, богоданной, богосозданной и жизненной, мы назы-
ваем животворящую энергию святой Его души, благодаря кото-
рой животворилось всесвятое Его тело; когда во время страстей 
душа отделилась и вышла из тела, тело сразу стало мертвым, 
тогда Божественная энергия не отделилась от него. 

О том, что посредством жизненной энергии мыслящей души 
животворится тело, свидетельствует и Писание, через вдыхание 
Божие сотворенной и дарованной перстному нашему телу жиз-
ненной души,23 о которой говорит Соломон, обращаясь к неким 
беззаконникам и идолопоклонникам: «Грязи презреннее жизнь 
их; ибо они не познали Сотворившего их и вдунувшего в них душу 
деятельную и вдохнувшего в них дух жизненный»24. Вот мы ясно 
научаемы, что тело животворится действием души, подобно 
тому, как и Господь говорит о плоти и душе следующие слова: 
«Дух животворит; плоть не пользует нимало»25.

17 Ср.: Мф. 15:21-28; Мк. 7:24-30.
18 Ср.: Мф. 8:5-13. 
19 Ср.: Мф. 27:51.
20 Ср.: Лк. 23:45.
21 Ср.: Мф. 27:51.
22 Ср.: Мф. 27:52.
23 Ср.: Быт. 2:7. 
24 Ср.: Прем. 15:10-11.
25 Ин. 6:63.



154

Преподобный Анастасий Синаит

Если же противник говорит: «Бог Слово был животворящим 
тело», то с необходимостью он считает, говоря: «Из-за лишения 
и отделения Самого Бога Слова тело Его умерло». Но если это 
так, то какая была нужда вообще воспринимать и иметь саму 
жизненную разумную душу?

Некоторые же говорят: «Всякое возрастание, или убывание, 
или выделение, или потребность святой плоти Христа по при-
роде несозерцаемы, и в Божестве энергия Христа называет-
ся человеческой». Под богомужней же энергией мы понимаем 
как совершаемое Христом и созерцаемое совместно: это были 
прозрение слепого через плюновение26, воскрешение дочери на-
чальника синагоги наложением святой Его руки27, благослове-
ние хлебов28, исцеление глухонемого через персты Его29, вос-
крешение Лазаря Своим голосом30, истечение из ребра крови 
из мертвого тела31, шествие по морю32, передача Духа через Бо-
жественные уста Его33.

Еретики же, взирая на эту общую богомужнюю энергию 
Христа, отвращаются от исповедания в Нем некоей Божест-
венной, а также душевной, жизненной человеческой энергии. 
При этом нам нужно точно и недвусмысленно знать, что про-
тивники, исходя из наблюдения над своей собственной волей 
и над действием собственной души и тела, постоянно и не-
прерывно боримые и оскверняемые разжжением и действием 
диавола, и поэтому они и Несторий отказались говорить о чело-
веческой воле и энергии во Христе, но выдумали единоприрод-
ное тождество воли и тождество действия [в Нем]. Но об этом 
мы более пространно будем говорить в последующих [главах] 
и в других [сочинениях].

26 Ср.: Мк. 8:22-26; Ин. 9:1-7. 
27 Ср.: Мк. 5:22-24, 35-42.
28 Ср.: Мф. 14:13-21; Мк. 6:31-44.
29 Ср.: Мк. 7:32-35.
30 Ср.: Ин. 11:43-45.
31 Ср.: Ин. 19:34.
32 Ср.: Мф. 14:25-34; Мк. 6:48-53; Ин. 6:19-21.
33 Ср.: Ин. 20:21-23.



155

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Схолия. Пусть трудолюбцы не забывают того, что поскольку 
мы имеем обыкновение называть одержимыми бесами тех, 
кто находится под их воздействием, то поэтому еретики, когда 
слышат о действиях во Христе, тут же, считая их за действия 
страдающих [от беснования], приходят в негодование и отвер-
гают подобное выражение, словно сами воистину находятся 
под воздействием, то есть беснованием.

3. С Богом. Предварительное рассмотрение 
основы книги определений, название 
которой — «Путеводитель». 

Состав всей нашей смертной сущности из души разумной 
и мыслящей и из скопления стихий, которое есть плоть, был 
дан от всемудрого Создателя; укрепляется красота безупречных 
нравственных дел, основанных на благочестивой вере и со-
блюдении Божественных заповедей, ведь ни лишенное души 
тело не имеет само по себе жизни, ни соблюдение заповедей 
без правой веры не принесет пользы человеку. Ведь что душа 
для тела, то правая вера для духа. Итак, прежде всего, будем, 
если угодно, радеть, усваивать и беречь бесстрастную мысль 
о Боге и божественном, дабы, как предварительно поставлен-
ное чистое и незыблемое основание, Христос, благочестиво 
почитаемый нами краеугольным камнем,34 укрепил все наше 
безупречное во всем здание, и соделал его непоколебимым 
при всех ударах и натисках еретической ворожбы. Посколь-
ку прочным основанием и незыблемым краеугольным камнем 
всякой рассудительной мудрости стало предварительное по-
стижение и различение основанных на фактах определений, 
то они должны предшествовать, как некие надежные путеводи-
тели при раскрытии темы. Ибо у немногих (особенно в нашем 
поколении) рождалось усердие и усилие в постижении и разли-
чении определений. 

Но многие из еретиков, с которыми мы встречались, пы-
тались догматизировать о Христе, словно сражаться в ночной 

34 Ср.: Пс. 117:22-23; Мф. 21:42; Мк. 12:10; Лк. 10:17; Еф. 2:20; 1 Петр. 2:6-8.



156

Преподобный Анастасий Синаит

битве, а лучше сказать в битве вслепую, так что действительно 
мы с трудом удерживали смех, особенно, [в диспутах] в городе 
Александрии. Ибо что может быть более смехотворным? Они до-
гматизировали о природе, но не знали, каково определение при-
роды; страстно спорили об ипостаси, но не ведали, что такое 
ипостась. И тому подобное.

Мы же, при содействии Христовом с младых лет воспри-
нимая по частям из отеческого Предания наставление в опре-
делениях и, благодаря этому, видя всех противников побе-
жденными и обращенными к Богу, увещеваем прежде всего 
радеть о знании определений, особенно тех, которые относятся 
к учению о Христе, чтобы вы не были слепыми варварами 
и чтобы говорящий с вами не был для вас варваром35.

Прежде всего должно знать, что Предание кафолической 
Церкви отнюдь не идет, не следует во всем за определения-
ми эллинских философов, особенно когда это касается таин-
ства о Христе и триадологии, но богоподобно следует своему 
Евангельскому и Апостольскому канону. Ибо таинство Боже-
ства превыше физических определений и законов; не понимая 
этого различия, еретики, догматизируя о Боге в общепринятых 
и натурфилософских [понятиях], впали в заблуждение. Вслед-
ствие чего [апостол] Павел и сказал, что он проповедует Христа 
«не в убедительных словах мудрости века сего»36, потому что об-
щепринятая философия есть «безумие перед Богом»37.

Вот, заметь, что первое определение этой философии гласит: 
«[Вещам], противоположным друг другу по естеству, невоз-
можно вступать в соединение38; например, огонь не может быть 

35 То есть, чтобы через знание христологических определений понимать отеческое 
учение о Христе. 

36 1 Кор. 2:4-6.
37 1 Кор. 3:19.
38 См., напр.: Аристотель. Физика 1, 9: «противоположности уничтожают друг 

друга»; Физика 8, 8: «противоположности взаимно уничтожаются и препятствуют друг 
другу». Еще один важный для истории богословия постулат философии Аристотеля: 
невозможно, «чтобы сущность состояла из сущностей, которые находились бы в ней 
в [состоянии] полной осуществленности: то, что в этом состоянии осуществленности 
образует две вещи, никогда не может представлять собою в том же состоянии одну 



157

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

соединен с сеном, не повредив [его]». А первое определение 
нашего спасения опровергает это философское определение, 
провозглашая общение и единение [в Богородице] девства и ро-
ждения, а [в Господе] божественного огня с противоположным 
естеством плоти. 

Второе определение философии гласит: «Единичная ипо-
стась, объемлющая в себе все, неописуема: ведь невозможно 
говорить, что двоица или троица неописуема, ибо двоица позна-
ется через описание единицы»39. А Святая Церковь исповедует 
неописуемого Бога в трех Ипостасях. 

Опять же Платон говорит: «Отцовство есть прежде-бытие 
сыновства»40. Церковь же говорит, что Сын прежде веков сосу-
ществовал и был безначальным вместе с Отцом.

Знающий это богомудрый Василий говорит, обращаясь 
к Амфилохию: «Природа и сущность, в соответствии с церков-
ными догматами, есть нечто одно».41 Отец, говоря «в соответ-
ствии с церковными догматами», обозначил, что у эллинов 
сущность и природа не одно и то же. Поэтому и Климент [Алек-
сандрийский], обильный мудростью и ведением, создал особым 
образом определения церковных догматов, будучи учеником 
и подлинным питомцем помощников святых апостолов Петра 

вещь» (Метафизика 1039. а.9-10). В эпоху христологических споров это положение фор-
мулировано богословами так: «нет неипостасной природы». 

39 Возможно прп. Анастасий ссылается на пятую гипотезу из диалога Платона «Пар-
менид», согласно которой единое не познаваемо и даже не существует (160b — 163b). 
Или же прп. Анастасий указывает на положение Аристотеля, что общее начало од-
ноприродных вещей познается и существует в самой вещи. Поэтому уникальная, 
«единичная ипостась, объемлющая в себе все (то есть всю природу, которой больше 
нет в других вещах — иг. А.), неописуема». Вещи же познаются через сравнение с одно-
природными вещами («двоица познается через описание единицы»). 

40 Данное изречение не встречается в сохранившихся произведениях Платона. 
41 Прп. Анастасий и далее (вторая часть девятой главы) приписывает данные слова 

свт. Василию Великому. Однако в подлинных творениях святителя данного выска-
зывания нет. В упомянутом прп. Анастасием Послании 236 «К тому же Амфилохию» 
свт. Василий пишет: «И сущность, и ипостась имеют между собою такое же различие, 
какое есть между общим и отдельно взятым, например, между живым существом 
и таким-то человеком». Отождествление понятий «сущность» и «природа» у право-
славных богословов произошло лишь в эпоху христологических споров (в VI в.). 



158

Преподобный Анастасий Синаит

и Павла, более всемудрого; слыша, как последний отвергает, 
отвращается и глумится над эллинской мудростью. 

Первый наш вопрос к еретикам, пытающимся возражать 
против нас о Домостроительстве Христова Воплощения, таков: 
откуда или от какого автора Священного Писания Святая Цер-
ковь восприняла, прежде всего, [понятие] «природа»? Кто назвал 
саму энергию? Откуда [Церковь] узнала о [понятии] «род»? Кто 
раньше всех начал говорить о воле? Откуда [понятие] «ипо-
стась»? Откуда [Церковь] впервые услышала о сущности? Когда 
же противник будет в затруднении от таковых вопросов, прои-
зойдет первое его поражение.

ГЛАВА ВТОРАЯ

1. С Богом. Различные определения, изрекаемые 
в соответствии с Преданием и верой святой 
соборной Церкви, собранные из Климента и других 
благочестивых Отцов, которые следует до всякого 
другого научения выставить тому, кто желает 
с Божьей помощью защитить учение благочестия.

Для более точной передачи Предания должно знать 
то, что всякий серьезный предмет или вопрос исследования 
предполагают некоторые три испытания и вопроса, которыми 
мы задаем противникам, например: «Что есть Бог?», «Почему 
Он называется Богом?» и «Сколькими способами можно мы-
слить понятие «Бог»?» И когда мы спрашиваем: «Что есть Бог?», 
то ясно, что ищем определение вещи; когда задаем «Почему 
Он называется Богом?» — требуем этимологии имени; а когда 
говорим «Сколькими способами можно мыслить понятие 
«Бог»?» — требуем от наших противников ответа на вопрос 
о том, сколькими способами можно нам говорить о Боге.

Схолия. Когда ставится первый вопрос, то обнаруживает-
ся определение; когда второй — становится ясной этимоло-
гия, а когда третий — обозначаются способы [постижения 
предмета].



159

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Приступающий к изложению догматических вопросов 
без знания определений уподобляется слепцу, намеревающему-
ся куда-то идти.

Итак, для начала следует вышеназванным образом про-
извести трояким способом исследование определений: 
«Что есть определение?», «Почему оно называется определени-
ем?» и «Сколькими способами мыслится определение?» Опре-
деление есть краткое высказывание, обнаруживающее в вещи 
подлежащую сущность.42 Называют же определениями43, так 
как они являются словно глазами44, очами вещей и как бы опре-
деляют45, то есть замыкают кратко силу мысли. Например, 
вместо того чтобы говорить: «Человек есть сущность из плоти, 
души, разума, крови, стихий и многого другого», мы даем такое 
определение: «Человек есть живое существо разумное, смертное, 
могущее вместить ум и знание»46.

Итак, имеется бесчисленное множество определений всякой 
вещи, но вследствие нерадивости нынешних людей мы при-
водим лишь некоторые из них, наиболее главные. Кроме того, 
должно знать и верить, что усердно постигающий определения 
в диспутах легко сможет привести к молчанию риторов и веле-
речивых болтунов. Ибо когда будут заданы вопросы: «Что есть 
слово?», «Почему оно называется словом?» и «Сколькими спосо-
бами [мыслится] слово?», то противник будет поставлен в тупик, 
поскольку не сможет дать определений и, в конце концов, будет 
посрамлен как невежда.

42 См.: Аристотель. Топика 7, 3: 153 a 15-16: «определение есть речь, выражающая 
суть бытия вещи». 

43 ὅρος 
44 ὅρασις (в тексте ὁράσεις) 
45 ὁρίζω — дословно: ограничивать, определять (то есть ставить пределы). Отсюда 

слово «горизонт». 
46 Классическое античное определение человека, воспринятое и христианскими 

авторами. См., напр.: Порфирий. Введение в категории Аристотеля, гл. 7: «Род для каж-
дого вида — один, например, для человека — живое существо, а различающих призна-
ков — несколько, например — разумность, смертность, способность обладать мыслью 
и знанием, чем (каковыми свойствами) он (человек) отличается от других живых 
существ». 



160

Преподобный Анастасий Синаит

Определение определений есть Тот, Кто определяет все, Сам 
же ничем не определяется; таким единственным Определе-
нием определений является Бог. По сущности не обозначае-
мый есть не определяемый, Бог. Трудно же определяемое есть 
то, что познается лишь отчасти, а не целиком, как, напри-
мер, Древо Жизни. Для людей существуют три непознавае-
мые по сущности и не поддающиеся определению: Бог, Ангел 
и душа — только Богом знаемые по сущности.

Наконец, правильно задающий вопрос обращается к про-
тивнику так: «Что есть предел47?», «Что есть неопределяемое?», 
«Что есть трудно определяемое?» Легко определяемое есть ося-
заемое и подвергающееся тлению, как, например, хлеб и тому 
подобное. Предел есть состояние, которое нельзя превзойти. 
Неопределенное есть единственное нетварное, Бог. А трудно 
определяемое есть тварное и незримое, то есть Ангел, душа, 
демон.

2. Что есть Бог? Почему Он Бог?  
В скольких смыслах употребляется слово «Бог»?

Бог есть беспричинная Сущность, всесильная Причина, 
некая сверхсущностная Причина всякой сущности. Бог есть 
безымянное и невыразимое людьми Бытие, творящее всякое 
бытие. Ибо Соломон сказал, что Бог есть «несообщимое Имя»48; 
а «несообщимое Имя» есть то, которое не воспринимается слухом 
или мыслью ни людей, ни Ангелов. В скольких смыслах упо-
требляется в Писании слово «Бог»? Ясно, что в двух: по есте-
ству и по причастию: по естеству есть Творец, а по причастию 
и по благодати и праведники называются «богами».49

Вопрос: Слово «Бог» относится в первую очередь к сущ-
ности, лицу, энергии, или же это образ или метафора? Ответ: 
Ясно, что оно энергийное, ибо оно не обнаруживает для нас 

47 ὅριον 
48 Прем. 14:21.
49 Ср.: Пс. 81; Ин. 10:34. 



161

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

сущность Божию (ведь познать ее невозможно), но слово «Бог» 
являет нам лишь доступную для созерцания Его энергию.

Что есть Отец? Почему называется Отцом? Сколькими 
способами [мыслится] Отцовство в Боге?

Отцом в собственном смысле слова называется беспричинная 
Ипостась, рождающая и нерожденная. Она называется Отцом, 
поскольку либо оберегает все, либо оберегает собственных чад, 
что и значит слово «отец»50. Бог именуется Отцом в двух смы-
слах: по природе и по благодати; по природе Он [Отец] собст-
венного и единосущного Бога Слова, а по благодати Он — [Отец] 
и нас, ибо [сказано]: «Я сказал: вы — боги, и сыны Всевышнего — все 
вы»51.

Что есть Сын? Почему называется Сыном? И скольки-
ми способами мыслится Сын?

Сын в собственном смысле слова есть либо удвоение ипо-
стаси при тождестве природы, либо однородное приумножение 
лиц, либо выход естества, познаваемый в сродстве. Также в соб-
ственном смысле слова о сыне говорится словно о «подобном», 
ибо каков отец по сущности, таков и единородный сын: от Не-
тварного — Нетварный, от смертного — смертный и от чело-
века — человек. Наконец, о сыновстве в Боге говорится в двух 
смыслах: по природе и по благодати; Бог Слово является Сыном 
по природе, а праведники — по благодати.52

50 Πατήρ от παῖς — дитя, мальчик, ребенок и τηρέω — охранять, беречь. 
51 Пс. 81:6.
52 Ср.: Афанасий Великий, свт. Послание на ариан, III, 19: «Один есть Сын по естеству, 

истинный и единородный, но и мы делаемся сынами, не Ему подобно, не по естеству 
и не в действительности, но по благодати Призвавшего, и будучи земными людьми, 
именуемся богами, не такими, каков Бог и каково истинное Слово Его, но как восхотел 
даровавший сие Бог, так подобно Богу делаемся милосердыми, не приходя через это 
в равенство с Богом, не делаясь по естеству и истинными благодетелями, потому 
что благодетельствовать не наше, но Божие изобретение, но поскольку совершаемое 
по благодати для нас Самим Богом делаем мы общим и для других, не рассуждая, 
но просто на всех простирая благотворительность». 



162

Преподобный Анастасий Синаит

Что есть дух? Почему называется духом? И в скольких 
смыслах говорится в Писании о духе?

Дух53 есть тонкое, невещественное, лишенное образа и ис-
ходящее бытие. О духе говорится словно о «все мановении»54, 
потому что как некое мановение подает он знак всему, и все 
приводится в движение. О нем говорится в Писании в четы-
рех смыслах: Дух — Святой Дух, Ангел — дух, и душа — дух, 
и ветер — дух; иногда же и ум называется духом.

Троица есть, согласно естественному умозаключению, соче-
тание единиц, а согласно Божественной сущности — бытие, 
превышающее число. 

Вечность55 есть то, что «всегда продолжается»56, то есть, 
что не имеет начала и никогда не прекращается: не всякое 
совсем нескончаемое является и безначальным, ведь Ангелы 
и души имеют начало бытия, но не имеют конца.

Своеобразным свойством57 называется то, что подлинно рас-
познается в каком-либо естестве, но никоим образом не при-
сутствует в другой сущности. Например, способность смеяться 
в человеке, которая отсутствует в любом другом естестве.58

3. О природе. Что есть природа?  
В скольких смыслах говорится о природе?  
Почему она называется природой?

Природа, в соответствии с церковным образом мыслей, 
есть истинное существование вещи, а согласно Аристотелю 

53 πνεῦμα
54 Πᾶν (все) νεῦμα (знак головой или глазами, кивок, мановение). 
55 ἀΐδιον
56 ἀεὶ διόν
57 ἰδίωμα
58 См.: Аристотель. О частях животных, 3, 10: 673 a 8.23: «А что щекотлив один 

только человек, причиной этому служит, с одной стороны, тонкость его кожи, 
а с другой — то обстоятельство, что из всех животных он один только способен сме-
яться». Согласно Порфирию, способность смеяться является собственным, природным 
признаком человека, как способность ржать — природным признаком лошади (см.: 
Порфирий. Введение в категории Аристотеля). 



163

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и прочим эллинам, природа определяется многоразличным об-
разом, и в этих определениях заблудились севириане59. По бо-
жественному Апостолу, природа есть все то, что существует по-
истине, а не то, что изрекается как плод воображения — об этом 
мы скажем впоследствии более пространно. Церковь называет 
природой реальность существующих, то есть их восуществлен-
ность.60 Она называется природой, потому что произошла61 и есть, 
подобно тому как и сущность познается как поистине существу-
ющая. По церковному учению природа, сущность, род и вид суть 
одно и то же, как одно и то же хлеб, кусок (хлеба) и лепешка62. По-
этому одним и тем же является природное63 и восуществленное64. 
Как было уже сказано, для обозначения природы используются 
четыре понятия: «сущность», «природа», «род» и «вид».

Схолия. Что касается выражения «по природе»65, то, исходя 
из Ветхого и Нового Завета, можно сказать, что слова «Христос 
по природе Бог и по природе человек» означают то же самое, 
что и слова «Он, поистине будучи Богом, поистине становится 
неизменно человеком». В самом деле, мудрый Соломон говорит 
о нечестивых людях: «Суетны все люди, не имеющие ведения 
Бога»66. А божественный Апостол говорит о нас, [пришедших 
в Церковь] из язычников: «мы некогда по природе чада гнева»67. 
Итак, если бы нечестивые были суетными естественным обра-
зом, то есть по самой природе своей, они были бы безукориз-
ненны. Ведь то, что присуще нам от природы и естественным 

59 Севир Антиохийский (ок. 456-538) — монофизитский богослов, основатель «се-
вирианства», одного из двух главных (наряду с юлианством) течений в истории 
монофизитства. 

60 Прп. Анастасий практически дословно приводит определение из произведения 
«О Промысле» (Περὶ προνοίας), подписанное именем Климента Александрийского, 
но, по мнению современных исследователей, ему не принадлежащее. 

61 Традиционное для богословия объяснение этимологии слова природа 
(φύσις) — от слова происходить, рождаться (πεφυκέναι). 

62 Прп. Анастасий приводит три синонима слова «хлеб» (ἄρτος, ψωμίον и βουκίν).
63 ἔμφυτον
64 ἐνούσιον
65 φύσει
66 Ср.: Прем. 13:1.
67 Ср.: Еф. 2:3.



164

Преподобный Анастасий Синаит

образом, безупречно и безукоризненно, поскольку естествен-
ным образом создано в нас Богом, как, например, способность 
дышать, есть и спать. Тогда обнаружится, что Бог естествен-
ным образом сотворил в людях суетность. Опять же, если 
бы мы были по природе чадами гнева, то причина этого вос-
ходила бы к Богу, сотворившему нас по природе чадами гнева. 
Ведь «по природе» означает то, что существует сущностным 
образом, как, например, естеству света по природе присуще све-
тить, огонь по природе создан горящим, а земля образована про-
зябающей [растения]. Итак, еретикам предлагается сказать одно 
из двух: либо что природу суетности и гнева сотворил Бог, либо 
что выражение «по природе» означает не что иное, как только 
«сущее поистине». Поэтому безукоризненны наши слова: «Хри-
стос по природе Бог и по природе человек», то есть «поистине 
Бог и поистине человек». Таково это предание и определение 
о природе, которое мы выводим из Ветхого и Нового Завета, 
и никакой учитель, и никакой Ангел с неба не могут ни ввести 
новшество [в это предание], ни разрушить [его] вовек.68

Об ипостаси. Что есть ипостась? Почему она ипостась? 
В скольких смыслах говорится об ипостаси?

Ипостась, согласно церковному и апостольскому Преданию, 
есть лицо, или образ69; об этом говорит Павел, изрекая, что Сын 
есть «сияние славы Отца и образ ипостаси Его»70, то есть еди-
носущное Лицо образа и Ипостаси Отца. Мы называем Лица 
и образы в Боге нетелесными, неописуемыми и не имеющими 
формы. Согласно Святым Отцам лицо, или ипостась есть осо-
бенное по сравнению с общим, ибо природа есть общее каждой 
вещи, а ипостаси — особое. Например, природа, или сущность 
есть единое Божество, а Ипостасей три: Отец, Сын и Святой 
Дух — три Лица, или Образа, единая же сущность и род.71 Когда 
ты сказал: «Божество сохранит нас», то обозначил всю Святую 
Троицу; а если сказал: «Сын Божий с нами», то назвал одну 
из Ипостасей и целое Божество.

68 Ср.: Гал. 1:8. 
69 χαρακτήρ
70 Евр. 1:3.
71 Ср., напр.: Василий Великий, свт. Письмо 236 (228), к тому же Амфилохию, 6. 



165

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Еще раз послушай об этом: Божество — это общее и цело-
купность сущности, а Отцовство — одно Лицо, то есть Ипо-
стась; Сыновство есть другая Ипостась, а Дух Святой — иная 
Ипостась. Три ипостасных свойства в Божестве: нерожден-
ность Отца, рожденность Сына и исхождение Святого Духа; 
ни Отец не является рожденным, ни Сын — исходящим, ни Дух 
Святой — рожденным.

Существует пять обозначений для ипостаси: «ипостась», 
«лицо», «образ»72, «особое»73 и «индивид»74. 

Опять о природе. Ангельство называется природой, а ипо-
стасями — наименования каждого Ангела: Гавриил, Михаил, 
Уриил, Рафаил. И опять же природой является единое и общее 
человечество, а ипостаси суть Петр, Павел, Фома и остальные 
лица и образы. Итак, природа есть владычица, причина и роди-
тельница ипостасей, входящих в нее; они называются ипостася-
ми, так как подчинены природе, источнику их.

Вновь говорим о том же. Если ты сказал: «Ангел — прекра-
сная природа», то обозначил всю их сущность, а если сказал: 
«Велик Гавриил», то сказал об одной ипостаси из всех. Фраза 
«Человек жалок» обозначает целую сущность, а Конон, Симон 
и Филон суть ипостаси. Когда сказал: «Птица легка», то гово-
рил о всей сущности, а слова «голубь», «горлица», «соловей», 
«павлин» и «лебедь» обозначают их ипостаси.75 Слово «скот» 
подразумевает всю сущность скотов, а слова «лошадь», «лев» 
и «собака» подразумевают их ипостаси, образы и лица.

Этот канон определений приложим не только к мысля-
щим, разумным и одушевленным, но и ко всякой неодушев-
ленной, бесчувственной и неподвижной природе. Например, 
когда мы сказали: «Сотворил Бог свет»76, то обозначили всю 

72 χαρακτήρ
73 ἴδιον
74 ἄτομον
75 В этих и дальнейших примерах прп. Анастасий ошибается, так как ипостасью 

является конкретный голубь, конкретный соловей и т. д., а не весь вид. 
76 Ср.: Быт. 1:3 и 14.



166

Преподобный Анастасий Синаит

сущность светил. Сама данная сущность разделяется на свои 
ипостаси, и эти ипостаси природы света суть следующие: луна 
и звезды, Орион, вечерняя звезда77, Большая Медведица, утрен-
няя звезда78, созвездие Рак и остальные. Равным образом дело 
обстоит и с ветрами; когда сказал «ветер», то обозначил все 
естество ветров, а сказал «Нот», «Борей» и «Либ», то это есть их 
ипостаси. Также и огонь есть единая сущность, которая разделя-
ется на ипостаси, то есть светильники, свечи, лампады, духовые 
печи и камины. Равным образом и все человечество, как было 
сказано ранее, есть единая сущность, много же лиц.

И вот святую плоть Христа мы называем не лицом, а сущ-
ностью, дабы обозначить, что Он воспринял и спас все целиком 
естество наше. Ибо если мы назвали бы ее ипостасью, то оказалось 
бы, что мы утверждаем, будто Христос воспринял и спас некоего 
одного человека. Невозможно называть ее ипостасью, поскольку 
эта плоть неотделима от Бога Слова; ибо ипостасью называется 
отдельное лицо. Поэтому мы называем ее не ипостасью, а воипо-
стасной, ибо воипостасное есть существующее, так же как неипо-
стасное есть то, что не обладает существованием, или сущностью; 
например, сновидение есть не сущее, неипостасное и призрачное. 
И что бы мы сказали определенно, то неипостасное, несуществу-
ющее и не сущее есть то, о чем часто говорится, но что не распоз-
нается ни в сущности, ни в ипостаси, как, например, ад, смерть 
и болезнь. В свою очередь восуществленным мы называем либо 
само сущее, либо своеобразное свойство, распознаваемое в сущ-
ности: например, разумность и тленность есть восуществленное 
человека. Равным образом и слово «воипостасное» употребляется 
двумя способами: либо [оно обозначает] поистине существующее, 
либо своеобразное свойство в ипостаси, как, например, нерожден-
ность в Боге Отце, рожденность в Сыне и исхождение во Святом 
Духе, как об этом говорилось выше.

Свойство79 есть определенная сила каждой природы, которая 
отличает и отделяет ее от прочих сущностей, о чем и говорит 

77 Преимущественно Венера.
78 Т. е. Венера.
79 ἕξις



167

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

божественный Дионисий: «Ибо тление есть немощь естества 
и нехватка природных свойств, энергий и сил»80.

4. О воле. Что есть воля? Почему она называется 
волей? Сколькими способами мыслится воля?

Воля есть устремленность мыслящей и разумной сущности 
к желаемому; ибо все мыслящее, очевидно, является и волящим; 
ведь воля как некое дыхание и жизнь сущностным образом при-
суща всякой разумной природе. Она называется волей, поскольку 
природа устремляется сильно81 к желаемому ею или к получению, 
то есть обладанию желаемым. Воля рассматривается в трех видах: 
Божественная, ангельская и душевная; ведь только эти три есте-
ства являются волящими. Опять же, и в Писании мы находим вы-
сказывания о трех видах воль: божественной, естественной, то есть 
средней и третей — плотской, которая обозначает диавольскую. 
Природная боготварная воля человека есть разумное движение 
желающей части души к тому, с чем в соответствии с природой 
человек желает соединиться. Божественная же воля у людей есть 
поспешание естественного и разумного желания от естественного 
к сверхъестественному. А плотская страстная воля есть отклоне-
ние естественного к противоестественному для души.

О своеобразном свойстве82. Что есть своеобразное свой-
ство? Сколькими способами мыслится своеобразное свой-
ство? Почему оно называется своеобразным свойством?

Этимология своеобразного свойства. Оно называется свое- 
образным свойством от «особо быть», как существующее от соб-
ственной природы вне смеси с остальными сущностями; или же 
от «быть видимым вместе», ибо неотделимы от природ и ипо-
стасей их свойства. Своеобразное свойство, то есть свойство83, 

80 Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 4, 25. 
81 Слово θέλημα прп. Анастасий выводит из созвучного выражения θέειν λίαν —  

«устремляться сильно».
82 ἰδίωμα
83 ἰδιότης



168

Преподобный Анастасий Синаит

есть то, что подлинно и особо распознается в некой природе, 
но не обнаруживается в другой. Например, в божественной 
природе — предвечность, нетварность и неописуемость, кото-
рые отсутствуют в любой другой сущности; их нет по сущно-
сти и в самом всесвятом теле Христовом: ведь оно не является 
ни предвечным, ни нетварным и никогда не будет неописуе-
мым. Своеобразным свойством ангельского естества является 
бесстрастие сущности и неумолчность славословия; бесстрасти-
ем же называют и бессмертие данного естества. Своеобразием 
же человека в собственном смысле этого слова является соеди-
нение из смертной и бессмертной природ, которое не наблюда-
ется ни в одной другой сущности.

Есть своеобразные свойства природные, о которых только 
что было сказано, а есть ипостасные, например, белизна, кур-
носость, чернота, высота, увечность, светлоглазость, ретивость, 
леность и тому подобное — они не обнаруживаются равным 
образом во всех людях; ведь не все курносы, не все ретивы 
и не все светлоглазы. Поэтому некоторые называют ипостасью 
своеобразное сочетание характерных свойств, о которых говори-
лось. А природные своеобразные свойства равным и подобным 
образом обретаются во всем роде; например, все смертные люди 
одинаково смертны, разумны, все дышат, спят, ходят, обладают 
широкими ногтями84 и способны к земледелию.

Привходящим свойством85 называется возникающее и исче-
зающее; например, младенчество, которое возникает и исчезает 
по мере возмужания. Точно так же изменяются здоровье, бо-
лезнь, жар и сухость; и вообще, все способное изменяться назы-
вается привходящим свойством.

Сущностная воля есть общее, одинаково созерцаемое в при-
роде. Итак, если плоть Христа, как говорят Святые Отцы, до-
бровольно не хотела умирать, и такая же воля обнаружилась 

84 Согласно легенде Диоген Синопский на определение Платона «Человек есть 
живое существо о двух ногах, лишенное перьев» ощипал курицу и объявил: «Вот 
Платоновский человек!» На что Платон к своему определению вынужден был добавить  
«… и с широкими ногтями».

85 συμβεβηκός, по-латински — accidentia



169

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

бы и в Отце, и в Святом Духе, то разумеется, что есть одна воля 
плоти и Божества.86

Естественная воля человека, как утверждают святой Василий 
и Кирилл, есть жизнелюбие; ведь всякий человек по природе 
любит жизнь и любит видеть свет — это общая воля. Гномиче-
ские воли в нашей природе множественны: один человек желает 
жить особо, другой — строить дома, иной — заниматься земле-
делием, следующий — плавать и так далее. Мы обладаем многи-
ми гномическими волями, но одной естественной волей — лю-
бовью к жизни. Человек любит жизнь не наобум, но природа 
указывает, что она любит и ищет то, чем она обладала с начала 
творения (то есть свое бессмертие).

Божественная воля есть повеления Божии. Естественная 
воля разумной природы состоит в исполнении воли Божией. 
Воля плотская есть непослушание закону Божиему.

Об энергии87. Что есть энергия? Почему называется 
энергией? Сколькими способами мыслится энергия?

Как говорит святой Григорий Нисский, «энергия есть естествен-
ная сила и движение всякой сущности, которой лишено только 
небытие. То, что причастно какой-либо сущности, полностью от-
носится и к энергии, являющей ее. Ибо истинное учение определя-
ет границы сущностей по неложным их энергиям»88. Например, 
мышление есть действие мыслящих, чувство — чувствующих, 
движение — движущихся, полет — летающих89, плавание — пла-
вающих90, рост — растений, пресмыкание — пресмыкающихся, 
свечение — светящихся, горение — горящих, течение — теку-
чих, зрение — зрячих, рождение — рождающих; говоря вообще, 

86 Прп. Анастасий сводит монофелитское положение об одной воле во Христе к аб-
сурду — признанию в Троице плотской воли. 

87 Повторяем, что слово ἐνέργεια (действие) и производные от него мы будем в пере-
воде стараться передавать словом «энергия» и его дериватами.

88 Цитата из несохранившегося сочинения свт. Григория Нисского «Слово к грамма-
тику Ксенодору». Цитата сохранилась в произведениях прп. Анастасия и прп. Максима 
Исповедника.

89 Т. е. птиц (πτηνός — птица, летающее — происходит от πέτομαι — лететь). 
90 Т. е. рыб (νηκτός — рыба, плавающее — происходит от νήχω — плыть). 



170

Преподобный Анастасий Синаит

естествознание установило, что обозначение и определение 
всякой природы — это ее энергия, и с ее прекращением полно-
стью уничтожается, гибнет и природа; ведь с прекращением жара 
тухнет огонь; когда живое существо лишается движения, оно 
гибнет; а когда [человек] перестает мыслить, то гибнет мыслящее 
и рассуждающее [свойство] его души. Поэтому мы и говорим 
о двух волях и энергиях во Христе, дабы нам не сказать о неоду-
шевленном теле и неразумной душе Его; ибо энергия одушевлен-
ного тела является ходьба и труд, а энергия разумной души — во-
лящее, логическое и рассудительное сознание ее.

Не только в одушевленных и движущихся, но и в неодушев-
ленных и неподвижных обнаруживаются естественные энергии, 
как свидетельствует скаммония91 и очищающие [растения], об-
ладающие слабительным действием; ртуть, производящая смер-
тельное действие, и цикута, также губительная. Удивительно 
то, что некоторые самые различные природы, часто лишаясь своих 
естественных энергий, порождают другие энергии. Например, 
раскаленный камень теряет свое охлаждающее действие, но при-
обретает (будучи неугасимым) способность жечь тела. Равным 
образом и кедр, обжигаемый, лишается своего растительного, воз-
растающего и порождающего действия, но [огонь] наделяет кедр 
неким целительным и уничтожающим червей действием.

Итак, для тех, кто со знанием дела и рассудительно подхо-
дит к рассмотрению и суждению о названиях сущих, не состав-
ляет труда обнаружить, что большинство наименований любой 
существующей вещи соотносятся с энергией, а не с естеством, 
ибо они имеют имена, производимые от их собственных энер-
гий. Для доказательства этого следует начать с самого Божия 
названия и имени. Ведь слово «Бог»92 представляет нам не саму 
непостижимую и безымянную сущность Создателя, но Бог так 
именуется вследствие Своей созерцающей энергии93. Равным об-
разом слово «Ангел» обнаруживает не саму сущность и бытие 

91 Convolvulus scammonea, разновидность вьюнка, сок которого употреблялся в ка-
честве слабительного. 

92 Θεός
93 θεωρητικός



171

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

природы Ангелов, но они имеют наименования Ангела от их 
возвещающей94 энергии и служения. Точно так же и человек95 
называется человеком не от сущностного своего качества, 
но потому что он, устремляющий взгляд вверх и именуемый 
«вверхглядящим»96, единственный из всех живых существ, гля-
дящих в землю, возводит очи горе; по причине своего «вверх-
глядящего» действия, он и называется человеком. Другие же 
говорят, что он называется человеком, так как из всех живых 
существ, ходящих согнутыми и с опущенной вниз головой, 
он один обладает действием прямохождения97.

Итак, если оба названия сущностей Христа, имею в виду 
«Бог» и «человек», имеют имена от своих естественных энер-
гий, то почему некоторые не стыдятся отрицать две энергии 
в Нем? Они без всякой другой ссылки из Писания или Отцов 
посрамляются самими названиями Христа, то есть «Бог» и «че-
ловек». Ибо, как мы только что говорили, почти всякая природа 
именуется от сущностной энергии своей. Например, «дева»98, 
то есть «умерщвляющая огонь»99, происходит от «умерщв-
лять разжигание плоти»100. И опять же, когда мы говорим 
«голубь»101, то обозначаем не естество этого живого суще-
ства или качество плоти его, но действие, которое им со-
вершается — ведь название «голубь» происходит от «летать 
устойчиво»102. И другие наименования соотносятся с энергией, 
а не с естеством. В частности,

«олень»103, «по-змей»104, [происходит] от «поражать змей»105,

94 ἀναγγελτικός от ἀναγγέλλω — возвещать
95 ἄνθρωπος 
96 ἄνω-θρώοπος
97 ἀνορθοπεριπατητικός 
98 παρθένος 
99 πυρθάνος 
100 πύρωσιν θανατοῦν τῆς σαρκός 
101 περιστερά
102 πέτασθαι στεῤῥά 
103 ἔλαφος
104 ἔλ-οφος
105 ἑλεῖν τοὺς ὄφεις



172

Преподобный Анастасий Синаит

«ласточка»106 — от «трясти клювом при щебетании»107,
«змей»108 — то есть «говоривший»109, или некогда обращав-

шийся с речью к Еве,
«антилопа»110 — от «зорко смотреть и видеть»111,
«горлица»112, или «сохраняющая плод»113, [называется так] 

потому, что она сохраняет свой род, никогда не вступая [во 
второе] супружество,

«соловей»114 [происходит] от «всегда петь»115, то есть летом 
и зимой,

«коршун»116 — от «кружить в высоте»117,
«лошадь»118 — от «повреждать копыто»119,
«чемерица»120 — от «поражающая или умерщвляющая 

пищу»121 (поскольку «пища» называется «едой»),
«орел»122 — «вечный год»123, так как часто обновляется 

и много живет,
«пернатый»124 — «перья простирающий»125,
«река»126 как имеющая питьевое127 действие,

106 χελιδών 
107 χείλη δονεῖν ἐν τῷ λαλεῖν
108 ὄφις 
109 ὁ φής
110 δορκάς
111 ὀξέως δέρκειν καὶ ὁρᾶν
112 τρυγών
113 τηριγών
114 ἀηδών
115 ἀεὶ ᾄδειν
116 γύψ
117 γυρεύειν τὰ ὕψη
118 ἵππος
119 ἵπτασθαι ποσίν
120 ἐλλέβορος 
121 ἐλοῦσα ἤγουν θανατοῦσα βρῶσις
122 ἀετός
123 ἀεὶ ἔτος
124 πετεινόν
125 πτέρυγα τεῖνον
126 ποταμός
127 πότιμον



173

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

«бурный поток»128 — потому что зимой течет129,
«природа»130 — от «производить ипостаси»131,
«трава»132 — от «идти вверх»133, как и «цветок»134 — от «вверх 

двигаться»135, то есть устремляться.
И душа136 называется «душой» от собственного действия, ибо 

дышать137 значит «животворить»; поэтому от животворящего 
действия происходит название «душа», поскольку она живот-
ворит тело.

И можно найти бесчисленное множество другого, если 
не сказать всего, которое получает собственное наименование 
по своим энергиям, ибо энергия есть сила природы.

Не одно и то же действие138, действующий139 и результат дей-
ствия140. Ведь действующим называется само сущее или пред-
мет сущности. Результат действия есть завершающий итог дей-
ствия действующего; например, результаты действия Бога суть 
небо, человек, Ангел и все творение. Действие же называется 
так из-за того, что оно в делах141 существует, то есть проявляет-
ся. Действие же мыслится двояко: имею в виду разумно и чув-
ственно. Чувственное есть то, которое видимо, ощущаемо, слы-
шимо и подвержено тлению; а умопостигаемое есть нетленное 
и вечное, ведь разумное есть то, которое созерцает невидимые 
умопостижения. Действие называется так от «действовать»142, 
то есть совершать.

128 χείμαῤῥος
129 χειμῶνι ῥεῖ
130 φύσις
131 φύειν τὰς ὑποστάσεις
132 βοτάνη
133 βαδίζειν ἄνω
134 ἄνθος
135 ἄνω θέειν
136 ψυχή
137 ψύχειν
138 ἐνέργεια
139 ἐνεργητικόν
140 ἐνέργημα
141 ἐν ἔργοις
142 ἐνεργεῖν



174

Преподобный Анастасий Синаит

Не одно и то же воля143, волящее144 и желаемое145. Ибо воля 
есть разумное желание разумной сущности; волящее — само 
то, что обладает волей; а желаемое есть объект любви.

5. О соединении146. Что есть соединение?  
Почему оно называется соединением?  
И сколькими способами мыслится соединение?

Соединение есть объединяющее сочетание различных 
вещей. Оно называется соединением, потому что воедино тол-
кает147, то есть сгоняет вещи. Говорится о пяти видах соеди-
нения: смешивающее, как смешение вина и воды; раздель-
ное, как человека с человеком; относительное, как соединение 
народов в вере; основное, как соединение золота с золотом; 
соединение же Христа превышает все это и называется ипоста-
сным. А ипостасное соединение есть реальное сочетание двух 
природ в утробе святой Богородицы. Ведь ни тело, ни душа 
не существовали там до Бога Слова, но вместе плоть и вместе 
Бог Слово; вместе Бог Слово и вместе разумная одушевленная 
плоть возникли в Нем, точно так же, как мне кажется, наше за-
чатие есть прообраз Христова соединения (реально сочетается 
душа и тело, ибо ни тело не существует само по себе, ни душа 
не предшествует телу).

О единосущном. Что есть единосущное? Почему оно на-
зывается единосущным? Сколькими способами мыслится 
единосущное?

Единосущное есть то, что неизменно существует от той же 
сущности и энергии; например, человек — от [сущности] чело-
века, Ангел — от [сущности] Ангела, животное — от [сущности] 
животного, пламя — от [сущности] пламени: одна сущность 
в различных ипостасях. Единосущным называется то, что имеет 

143 θέλημα
144 θελητικόν
145 θελητόν
146 ἕνωσις
147 εἰς ἓν ὦσαι



175

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

подобную сущность и силу. Говорится о пяти видах едино-
сущного: единосущное, однородное, сродное, одноприродное 
и одноплеменное.

Единосущное есть то, что силой больше или меньше в той 
же сущности; например, камень треснутый и камень срезан-
ный, так же как финиковое дерево и эбеновое дерево, плоть 
рыбы и плоть верблюда.

Иносущное же есть то, что во всех отношениях неподоб-
но другому, как-то: огонь и вода; человек, Бог и Ангел; глина 
и солнце по отношению к траве. Некоторые называют «полу-
сущей» мертвую плоть, отделенную от жизни. Иноприродное, 
разнородное и инородное есть бытие иной сущности.

Схолия. Говорится о каждом из двух, то есть о том и этом, 
или об обоих.

Обновление есть то, что полностью отошло от закона общей 
природы и не уподобляется никакому человеческому обычаю. 
Это определение следует знать из-за неправильно понимающих 
обновление во Христе. Ведь если Он и обновил естество, родив-
шись безсеменно, однако после рождения возрастал, [имел] все 
телесное, поглощал пищу и выделял ее, подвергался обреза-
нию, перемещался с места на место, обладал внешним обликом 
и членами, у Него росли волосы, зубы и ногти, Он лепетал и пе-
редвигался по-детски — все это было у Него не по обновлению, 
но «подобно нам, кроме греха»148, как говорит Павел.

О душе. Что есть душа? Почему называется душой? 
В скольких смыслах говорится о душе?

В Ветхом Писании о душе говорится двояко, то есть о разум-
ной и неразумной — скотов и прочих одушевленных [тварей]. 
Душа разумная есть сущность мыслящая, безымянная, непо-
знаваемая, словесная, животворящая тело и находящаяся в нем. 
Душа есть сущность тонкая, нематериальная, безвидная, образ 
и отпечатление Божие. Душа называется так от «дышать», 
то есть своей энергией животворить тело.

148 Евр. 4:15.



176

Преподобный Анастасий Синаит

Душа неразумная есть жизненное, согревающее и движущее 
действие крови посредством материального духа. Душа же ско-
топодобная есть сила материальная, действующая, ощущающая 
и находящаяся в теле.

Ум разумный есть созерцающее чувство души бессмертной 
и мыслящей. Ум есть нетелесное зрение, неутомимо проникаю-
щее во все. Сколько видов ума? Мы говорим, что три: Ум Божий, 
и Ангел — ум, и еще — наш ум.

Схолия. «Кто познал ум Господень?»149

Умопостигаемое есть то, что мыслится умом; мыслящее150 же 
называется так от «мысли видящее»151.

О теле. Тело, согласно внешним, есть все то, что имеет три из-
мерения, то есть имеющее длину, ширину и толщину; по церков-
ному же тело есть все то, что приведено из не сущих в бытие; ибо 
«есть тела небесные и тела земные»152, причем небесные не обла-
дают толщиной. Следует знать, что всякая плоть, очевидно, назы-
вается телом, но не всякое тело именуется плотью: ведь и звезды 
называются «небесными телами», а не небесными плотями.

О теле говорится двояко: то материальное, другое же тонкое. 
Тело материальное осязаемо и подвержено тлению, тонкое 
же тело неприкосновенно и неосязаемо. Плоть есть сочетание 
стихий. Плоть есть сущность текучая, состоящая из крови, 
слизи, желчи и сока, или же — из воздуха, земли, огня и воды, 
то есть из теплого, холодного, влажного и сухого; солнце по-
рождает теплую и жизненную стихию, воздух — стихию холод-
ную, земля — сухую, а воды — влажную. Стихия есть сущность 
простая, четвертая доля творения. Стало быть, когда ты слы-
шишь Павла, говорящего: «Уже не знаем Христа по плоти»153, 
то знай, что плотью он назвал тленность. Ибо он не сказал: 

149 Ис. 40:13; Рим. 11:34; 1 Кор. 2:16.
150 νοερόν
151 νοήματα ὁρᾶν
152 1 Кор. 15:40.
153 2 Кор. 5:16.



177

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

«Уже не знаем Христа по телу», но «по плоти», то есть, что уже 
не в текучей сущности154.

О чувстве. Чувств у нас пять: зрение, слух, обоняние, вкус 
и осязание, то есть ощупывание. Итак, чувствуемое есть все 
то, что подпадает под какое-либо одно из этих пяти чувств; 
чувствилище же есть целокупный орган тела, наблюдающий 
за чувствами; а чувствующее есть всякое живое существо, обла-
дающее чувством страха и смерти. А стало быть, умопостигае-
мое есть то, что недоступно пяти нашим чувствам.

О тленном. Что есть тленное? Почему оно называется 
тленным? В скольких смыслах говорится о тлении?

Итак, в Божественном Писании о тлении говорится в двух 
смыслах: телесном и, наоборот, душевном, как когда сказа-
но «и увидел Господь Бог, и вот, вся земля растленна грехом»155; 
опять же, говорится о людях: «Развратились они и омерзились 
в беззакониях»156 и в нравах их. Наконец, когда ты слышишь учи-
теля, что тело Христа было нетленным до Креста, то понимай 
это так, что оно было нетленным, то есть чистым относительно 
тления греха, но не в смысле некоей тонкости или чуждости 
нашим телам. Ибо нетленное в собственном смысле слова есть 
бесстрастное, нематериальное и неосязаемое; нетленное есть 
то, что не может быть повреждено другой сущностью, нетлен-
ное есть то, что совершенно не текучее, не имеющее недостатка 
и неуязвимое; пресвятое же тело Христово и страдало, и ему 
наносились раны гвоздями и копьем, и из него истекла кровь 
и вода, и оно из живого стало мертвым.

Схолия. Некоторые говорят, что пресвятое тело Христово было 
тленным в возможности, то есть принявшим тление, во гробе 
же оно сохранилось нетленным действием Божества Слова.

154 Οὐσίᾳ ῥευστῇ. Прп. Анастасий говорит о том, что в теле Христа после Воскресения 
перестали быть течения крови и пр. Так, из ран, которые осязал Фома, кровь не текла. 

155 Ср.: Быт. 6:12.
156 Пс. 52:2.



178

Преподобный Анастасий Синаит

Тленное есть все то, что подвержено смерти и отделимо 
от жизни. Как говорит святой Дионисий, «тление естества 
есть немощь и недостаток естественных свойств, действий 
и сил»157.

Уничтожение158 есть полная гибель; порча159 же — когда 
одна сущность разрушается другой, как, например, тело 
червями.

Форма160, как сплетение частей, называется формой или  
сущностью; частями формы называются ее ипостаси, то есть 
доли.

Человек есть разумное, прямоходящее и обладающее ши-
рокими ногтями живое существо161; или — разумное, матери-
альное и способное смеяться живое существо, одновременно 
и неизреченно сочетавшееся из противоположных сущностей; 
или — «разумное и смертное живое существо, способное вме-
щать ум и знание»162. Толкование этому определению: «живое 
существо», поскольку оно отличается от неразумной твари; 
«разумное», поскольку отличается от неразумной сущности; 
«смертное», поскольку отличается от бессмертного бытия Ан-
гелов; «вмещающее ум и знание», поскольку оно по благодати 
создано по образу Божиему.

Схолия. В Писании говорится о человеке в четырех смыслах: 
человеком является Бог, Ангел, [сатана], внутренний и наш 
внешний человеке163. 

Ангел есть разумное, славословящее, огненное и неусыпаю-
щее живое существо.

157 Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 4, 25.
158 καταφθορά
159 διαφθορά
160 μορφή
161 Как уже было сказано, однажды Диоген Синопский на определение Платона «Че-

ловек есть живое существо о двух ногах, лишенное перьев» ощипал курицу и объявил: 
«Вот Платоновский человек!» На что Платон к своему определению вынужден был 
добавить «… и с широкими ногтями».

162 См., напр.: Порфирий. Введение в категории Аристотеля, гл. 7. 
163 Ср.: Рим. 7:22; 2 Кор. 4:16; Еф. 3:16.



179

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

6. О вере. Что есть вера? Почему она называется верой? 
Сколькими способами мыслится правая вера?

Вера есть добровольное согласие.
Схолия. Вера есть внутреннее бытие.

Она называется «верой»164 от «быть убежденным в чем-
либо»165. Правая вера понимается в двух смыслах: ведь есть вера 
«от слышания»166 проповеди, и есть более прочная вера — «осу-
ществление ожидаемых»167 благ. Верой «от слышания» могут об-
ладать все люди, а вторую стяжают только праведники.

Правоверие есть неложное мнение о Боге и творении; 
или — истинная мысль обо всем; или — представление о сущих, 
как они есть.

О слове. Что есть слово? В скольких смыслах понимает-
ся слово? Почему называется словом?

О слове говорится в трех смыслах: Бог Слово есть Слово во-
существленное; есть внутреннее слово Ангелов и произносимое 
в нашем мышлении; есть слово, произносимое языком. Слово 
называется так от «говорить»168. Произнесенное слово есть вест-
ник мысли.

Христианин есть истинное разумное жилище Христа, осно-
ванное из благих дел и благочестивых догматов.

Еретик есть клеветник и порицатель истины, а ересь — ложное 
приятие того, что не существует.

7. Неизменное есть то, что всегда остается одинаковым. Есте-
ственное есть либо то, что находится в естестве; либо происхо-
дящее в соответствии с общим и всецелым обыкновением; либо 
то, что истинно познается истинным. Противоестественное есть 
либо то, что Бог таким не создавал, либо то, что Он вообще 

164 πίστις
165 πείθεσθαι εἴς τι
166 Рим. 10:17.
167 Евр. 11:1.
168 λέγειν



180

Преподобный Анастасий Синаит

не создавал — например, грех и смерть; сверхъестественное 
есть усвоившее себе то, что превосходит тварное; например, 
брак естественен, блуд противоестествен, а рождение Христа 
сверхъестественно. Обожение есть восхождение к более высшему, 
а не умаление или изменение естества. Икономия есть добро-
вольное снисхождение могущества, свершаемое ради спасения 
некоторых. Быть обоженным означает быть возведенным в боль-
шую славу, но не изменение собственного естества. Смешение 
иногда означает соединение, а иногда обнаруживает слияние.

Печаль есть недостаток желания, а желание — движение же-
лательной части души; желательное же есть и волящее. Поэтому 
Христос добровольно воспринял похвальную печаль в воля-
щую часть души. Печаль169 так называется от «исчезновения»170. 
И Христос поистине скорбел о гибели Иуды, иудеев и Иеруса-
лима171, а скорбя, оплакал их с искренним чувством души, явив 
Себя по природе Человеколюбцем. Тоска есть некое мрачное 
расположение души, возникающее при некоей неудаче в дости-
жении желаемого. Гнев есть действие яростной части разумной 
души. Робость есть сжатие души в самой себе; она возникает 
при ожидании чего-либо из нежелаемого.

Самовластное172 есть неподвластное, ибо находящееся под чьей- 
либо властью не является самовластным. Если же самовла-
стие есть подлинно свободное и беспрепятственное господство 
над тем, что дорого, то самовластие мыслящей души есть бес-
препятственное устремление и движение нашего желатель-
ного [начала] к добродетели или пороку. Поэтому не проис-
ходит обращения ко злу или к добродетели там, где нельзя 
познать самовластие души. Ибо каким образом обнаружит-
ся самовластное произволение, когда отсутствует обращение 
к противоположному?

Схолия. Данные определения должны быть отмечены; ведь 
они относятся ко Христу и ко всему связанному с Ним.

169 λύπη
170 λεῖπον
171 Ср.: Лк. 19:44.
172 αὐτεξούσιον



181

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Итак, только один Христов ум и пресвятая Его душа были 
невосприимчивы и не изведали никакого обращения к лука-
вому, ибо «образ раба»173 обуздывался и подчинялся Богу Слову, 
соединенному с ним ипостасно. Поэтому и человек, мысленно 
постигаемый в Спасителе, сказал: «Я ничего не могу творить Сам 
от Себя»174. Ибо Он, превосходя пределы и законы нашего есте-
ства, был рожден безсеменно, существовал как тело и душа Бога 
и, как обоженный, охотно подчинялся мановению Владыки.

Качество175 есть восуществленная сила; например, влаж-
ность — воды, жар — огня, твердость — камня, и сухость — земли. 
Качество, свойство176, различие177 и своеобразное свойство178 обо-
значают одно и то же.

Четырехчастно тело, из четырех стихий, как некий космос, со-
стоящее; душа же трехчастна, прообразуя в себе Святую Троицу, 
Которой надлежало быть явленной в умершем мире, словно 
в некоем теле, и Боговедением оживотворить его. Душу называют 
трехчастной, поскольку она обладает некими умными стихиями, 
своими частями, из которых состоит; имеются в виду разумная, 
желательная и яростная. Посредством разумной она размышляет 
о добродетели, посредством желательной — любит Бога, а посред-
ством яростной — гневается на бесов и мужественно противостоит 
им. И как бытие тела немыслимо без четырех стихий, так и душа 
немыслима без своих трех частей, из которых она образовалась.

Об отношении. Природа есть госпожа и источник-матерь 
всего сущего. Наконец, все, что из природы выходит, обознача-
ется как отношения, ибо ипостаси, сыновство, свойство, каче-
ство, простота и все прочее из природы имеют причину и исход, 
и поэтому называются отношениями, то есть привившимися 
к корню природы. Из них есть и воля и энергия.

173 Флп. 2:7.
174 Ин. 5:30.
175 ποιότης
176 ἰδιότης
177 διαφορά
178 ἰδίωμα



182

Преподобный Анастасий Синаит

Утверждение есть мнение или суждение, высказываемое 
о чем-либо; например, когда мы говорим: «река берет начало» 
или «правитель входит». Отрицание же есть опровержение ут-
верждения; например, «река не берет начало» или «правитель 
не входит». Суждение высказывается не только относительно 
дурного, но и относительно благого, ибо суждение есть всякое 
определяющее пояснение относительно любой вещи; например, 
«Бог — благ по природе», «диавол — коварен», «лиса — хитра», 
«хорек — вороват». Выражение в несобственном смысле есть все 
сказанное кем-либо не в качестве определения, но по простоте 
и беззлобно; оно не может быть возведено в закон или в опре-
деление. Например, «тогда плевали в лицо Христа»179 — на осно-
вании такого высказывания мы не можем называть святое тело 
Христово «особым лицом», но естеством.

8. Об этимологии.

Этимология есть объяснение истинного значения термина 
через толкования этого термина. В частности, каково [значе-
ние слова] мир180? — «успокаивать ум»181; как и снова: слово 
волнение182 [происходит] от «более легко распространяться»183, 
а обман184 — от «изменять ум»185.

Слово благоразумие186 [происходит] от «здраво мыслить»187 
или от «тело беречь от грязи»188; слово блуд189 — «огненный»190, 
то есть «огонь молодости» или «огненный ум, то есть слепой» 

179 Мф. 26:67.
180 εἰρήνη
181 ἠρεμεῖν τὸν νοῦν
182 ταραχή
183 τὸ ῥᾷον χεῖσθαι 
184 πλάνη
185 πλαγιάζειν τὸν νοῦν
186 σωφροσύνη
187 σῶα φρονεῖν
188 σῶμα φρουρεῖν ἀπὸ ῥύπου
189 πορνεία
190 πυρονία



183

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

или от «вдаль тяготеть»; непорочность191 — от «стремиться к без-
детной жизни»192.

Слово любовь193 [происходит] от «ценить все»194, то есть «со-
единять и сочетать по единомыслию»; добродетель195 — нечто 
Богу угодное196, избранное, то есть приятное и любимое; креще-
ние197, «ваптэсма» — в которое погрузился, то есть умер греху; 
благо198 — весьма Божественное199 или любовь к Богу200.

Слово смерть201, «фенотос»202 [происходит] от «класть 
на спину умершего»203; ад204 — от «неизвестный»205, так как ад есть 
неизвестный запад; воскресение206 — от «выше покоя»207 («восста-
ние»), то есть пробуждение; тление208 — от «погибать постепен-
но»209, то есть спокойно разлагаться, ибо тление есть гниение;  
гроб 210 — от «тело течет»211, то есть разрушается; тело212 —  
от «здоровая кровь»213, здоровая кровь во всех членах; члены214 —  

191 ἁγνεία
192 ἄγονον ἵεσθαι βίον
193 ἀγάπη
194 ἄγειν τὸ πᾶν
195 ἀρετή
196 ἀρέσκον
197 βάπτισμα
198 ἀγαθόν
199 ἄγαν θεῖον
200 ἀγαπᾶν θεόν
201 θάνατος
202 θένωτος
203 τίθεσθαι κατὰ νώτου τὸν θνῄσκοντα
204 ᾅδης
205 ἄδηλος
206 ἀνάστασις
207 ἄνω στάσις
208 φθορά
209 φθίσθαι ῥᾷον
210 σορός
211 σῶμα ῥεῖ
212 σῶμα
213 σῶ αἷμα
214 μέλη



184

Преподобный Анастасий Синаит

чтобы ты сказал «части»215; общность216 — от «в общем быть 
частью»217.

Слово крест218 «сто-широта» происходит от «стояние»219 
и «широта»220, то есть длина и ширина, ведь он есть длина 
и ширина; жертвенник221 — от «жертву совершать»222; жерт-
венная223 овца называется от «приносить шерсть»224; наконец, 
священник225 — от «жертву сжигающий»226, то есть приносящий 
и поэтому он называется священником.

Имена, которые имеют приставку «воз-» («вос-»,  
«над-»)227 означают «выше». Например, возношение228 — подня- 
тие приношения229, воскресение230 — восстание от покоя231, 
восток232 — восход233 солнца, надпись234 — запись выше235, чтение236 —  
знание сверху237, извержение238 и тому подобное: восхождение239,  

215 μέρη
216 κοινωνία
217 εἰς κοινὸν ἰέναι τὰ μέρη
218 σταυρός
219 στάσις
220 εὖρος
221 θυσιαστήριον
222 θυσίαν τηροῦν
223 ἱερεῖον
224 ἵεσθαι τὸ ἔριον
225 ἱερεύς 
226 ἱερεῖον εὕων
227 ἀνα
228 ἀναφορά
229 ἄνω φορά
230 ἀνάστασις
231 ἄνω στάσις
232 ἀνατολή
233 ἄνω ἐπιτολή
234 ἀναγραφή
235 ἄνωθεν γραφή
236 ἀνάγνωσις
237 ἄνωθεν γνῶσις
238 ἀνάδοσις
239 ἀνάβασις



185

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

обновление240 (высшее обновление), отдых241, освобождение242, 
охлаждение243.

Слово старость244, «почесть»245, то есть почет 
или «землю видит»246; светильник247 — от «рассеивать ночь»248, 
то есть тьму; печаль249, «лишаться»250 — от «оставаться ли-
шенным»251; ветер252 — дующий снова «ожидает»253; муж-
ское254 — от «одерживать победу»255; знамение256 — от «знак257 возла-
гать»; собака258 — от «постоянно беременна259»; воск260 — от «от огня 
течь»261, как и кедр262 — от «от огня потеть»263; облако264 — от «влагу 
скрывать»265; епископ266 — «наблюдающий»267.

240 ἀνακαίνωσις
241 ἀνάπαυσις
242 ἀνάλυσις
243 ἀναψυχή
244 γῆρας
245 γέρας 
246 γῆν ὁρᾷ
247 λύχνος
248 λύειν τὸ νύχος 
249 λύπη 
250 λείπει
251 λείψει
252 ἄνεμος
253 ἀναμένει
254 ἀῤῥενικόν
255 αἴρειν τὸ νῖκος
256 σημεῖον
257 σύσσημον
258 κύων
259 κύειν
260 κηρός
261 καιόμενος ῥεῖ
262 κέδρος
263 καιόμενος ἱδροῖ
264 νεφέλη
265 νάματα ὑφελεῖν
266 ἐπίσκοπος
267 ἐπὶ τῷ σκοπεῖν 



186

Преподобный Анастасий Синаит

Слово сердце268 [происходит] от «дрожать»269, то есть беспре-
рывно шевелиться; почки270 — от «со спины находящиеся»271; 
спина272 — то, что с другой стороны головы, то есть «по направ-
лению к внутренностям»273, ведь в голове есть внутренности.

Схолия. Ибо лоб274 называется от «под которым находится 
ум»275.

Шея276 — «позвоночника гвоздь»277; усы278 — «в которые 
ноздри струятся»279; [слово] бедра280 [происходит] от «разделе-
ние281 тела»; а плечо282 — то, что «одной283 ширины и длины»; 
колено284 — от «на землю склоняться»285; петля286 — от «вверху у нее 
вогнутость»287; прическа288 — от «прядь289 волос»; зубы290 — «на еде 
сущие»291; руки292 — от «более легко бросать»293 и «помогать 

268 καρδία
269 κραδαίνεσθαι
270 νεφροί
271 ἐν νώτῳ φέρεσθαι
272 μετάφρενα
273 μετὰ τὰς φρένας 
274 κρανίον
275 ἐν ᾧ κρέμαται ὁ νοῦς 
276 τράχηλος
277 τῆς ῥάχης ἧλος
278 μύσταξ
279 ἐν ᾧ οἱ μυκτῆρες στάζουσιν
280 μηροί
281 μερισμόν
282 ὦμος
283 ὁμάς
284 γόνυ
285 εἰς γῆν νεῦον
286 ἀγκύλη
287 ἄνω αὐτῆς κοῖλον
288 μάλαι
289 μαλλοῦ
290 ὁδόντες
291 ἐπί ἐδωδῇ ὄντες
292 χεῖρες
293 χεῖσθαι ῥᾷον



187

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

в делах»294; ноги295 — от «топтать пол»296; утроба297 — от «вына-
шивать младенцев»298; кишки299 — от «внутри растекаться»300; 
легкие301 — от «в них дыхание302».

Конечно, нужно знать, что некоторые термины иноязыч-
ные, и их невозможно объяснить, [основываясь на грече-
ском языке], например, по-сирийски σακελλάριος происходит 
от «σακέλ»303, что значит «принимать». Подобно, по-римски 
λάτος звучит как «λάτος»304, что созвучно греческому πλάτος, 
то есть «ширина». 

Слово владыка305 [происходит] от «связь некая»306, то есть 
всех окружать и задерживать; господин307 — власть называет-
ся «силой»308; гонец309 — от «движением более быстр»310; Все-
вышний311 — от «вверху находящийся»312; небо313 — от «ὁρανός» 
«видение вверху»314; луна315 — от «сияние»316, то есть свет 

294 χρείαν ὑπουργεῖν
295 πόδες
296 παίειν τὸ ἔδαφος
297 κοιλία
298 κύειν τὰ λεῖα
299 ἔντερα
300 ἐντὸς ῥεῖν
301 πνεύμων
302 πνεῦμα
303 Греческое слово σακέλ созвучно сирийскому активному причастию  / šāqel 

(от  / šqal «поднимать, носить; брать, принимать»). 
304 Lates — окунь.
305 δεσπότης
306 δεσμός τις
307 κύριος
308 κῦρος
309 κῆρυξ
310 κινήσει ῥᾷον ὀξύς
311 ὕψιστος
312 ἐν τῷ ὕψει ἑστώς
313 οὐρανός
314 ὅρασις ἄνω
315 σελήνη
316 σέλας



188

Преподобный Анастасий Синаит

или от «сияние молодое»317; солнце318 — от «стремится рассвет»319, 
то есть нести свет, ведь восход есть рассвет. Плеяда320 — то есть 
«из многих звезд»321; утренняя звезда322 — от «приходящая с рас-
светом»323, то есть с восходом.

Πομάριν — римское слово, ведь «πομάρια»324 значит «сады»; 
слово Египет «ἐγγύποτος» [происходит] от «приближающийся 
к воде или реке»; Нил — от «омолаживать кустарник»; Вави-
лон — от еврейского слова «βαβέλ», что значит «смешение» 
или «смятение».

Жених325 — «сейчас любящий невесту»326; νοτάριος — римское 
слово, ибо «νότα»327 по-римски означает «письменность»; младе-
нец328 — «дитя тучное»329, то есть упитанное; младший330 — «моло-
дой по виду»331; моряк332 — «некто с корабля»333; девушка334 — «от-
сутствие течения»335, то есть время до возможности рождения 
детей или перед кровью; зрачок глаза336 — то есть «из углубления 
течет слеза»337, отсюда глазная мазь338, что значит «препятствие 

317 σέλας νεάζον
318 ἥλιος
319 ἵεσθαι τὸ ἕως
320 πλειάς 
321 ἐκ πλειόνων ἀστέρων
322 ἑωσφόρος — Венера
323 ἑῴας φέρεσθαι
324 Pomarius — плодовый, фруктовый, pomarium — фруктовый сад.
325 νυμφίος
326 νῦν φιλῶν νύμφην
327 Notarius — скорописец, секретарь, nota — знак, буква, письмо.
328 νήπιον
329 νέον πῖον
330 νεώτερος
331 νέος τῇ ὁράσει
332 ναύτης
333 νηός τις
334 κόρη
335 κώλυσις τοῦ ῥεῖν
336 κόρη τοῦ ὀφθαλμοῦ
337 ἐκ τοῦ κοίλου ῥέειν
338 κολλούριον



189

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

к потоку»339; глаз340, это «сырое мутное зрение»341, то есть труд-
ное; слово схолия342 происходит от «во время занятий343 прила-
гать комментарий непонятных мыслей или выражений».

Схолия. Пусть любознательный не сомневается в том, что тру-
долюбец, вглядываясь в предложенные определения, легко 
усвоит значение всего, содержащегося в догматах.

Следует знать, что и два наименования Христа, то есть Бог 
и человек, происходят от энергий и названы так от их собст-
венных энергий. Ведь и слово Бог обозначает не сущность Бо-
жества, ибо она непостижима и неименуема для нас, но слово 
Бог происходит от Его созерцательной энергии, как говорит 
святой Дионисий344, или от «бежать»345, то есть распространять-
ся, или от «гореть»346 и «воспламенять». Подобно и слово человек 
не саму природу выражает, но происходит от «обращать взгляд 
вверх», то есть «вверх обращать действие наших глаз». Итак, 
если два наименования природ Христа происходят от названий 
их сущностных энергий, [вызывает] изумление грубость ере-
тиков, как они не стыдятся отрицать Его сущностные энергии.

О том, что такое домостроительно347.
Слово домостроительно в отношении Христа может мыс-

литься тремя способами, то есть или ради домостроительства; 
например, когда мы говорим: «Домостроительно Христос был 
вскормлен грудью, был дитятей, возрастал, спал и голодал», 
то есть [высказываемся] о Домостроительстве Его по естеству 
плоти. Опять же, мы говорим по икономии348, когда происходит 

339 κωλῦον τὸ ῥέον
340 ὀφθαλμός
341 ὅρασις θολουμένη ὠμῶς
342 σχόλιον
343 σχολήν
344 См.: Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 12, 2: «Божественность же есть 

всевидящий (θεωμένη) Промысл…».
345 θέειν
346 αἴθειν
347 οἰκονομικῶς
348 οἰκονομικῶς



190

Преподобный Анастасий Синаит

событие, которое не должно было произойти, но происходит 
по снисхождению и ради спасения некоторых. Например, когда 
Павел обрезал Тимофея349, желая привлечь иудеев; тем самым 
он и приблизил себя самого [к ним]. Обрезание Христа350 подоб-
ным же образом произошло домостроительно, дабы не явился 
Он упраздняющим закон351. Также домостроительным является 
то, что [Христос], будучи с утра голодным, подошел к смоков-
нице, и она засохла352; или когда Он пришел ночью к ученикам, 
шествуя по водам353 ради некоего сокрытого Домостроительства.

А еретики отказываются мыслить слово «домостроительно» 
такими способами, а говорят, что под домостроительным следу-
ет понимать то, что было призрачным и кажущимся образом.

Схолия. Следует знать, что сложные природы, так как слож-
ные, возникли и легко расторгаемы, как говорит великий Гри-
горий: «Сложность — начало расторжения»354. Поэтому тела 
людей и животных являются легко разрушимыми и смер-
тными, поскольку они состоят из четырех естеств и стихий, 
и эти стихии противоположны друг другу и восстают одна 
на другую. А вещи простые и несложные весьма устойчивы 
и до конца пребывают нерасторжимыми; например, душа 
человека, солнце, свет, светила, воздух, вода, огонь, дух и все 
простые, единственные, беспримесные и несложные [вещи]. 
Вследствие чего растения и деревья, как состоящие из четырех 
стихий (я имею в виду — из земли, воды, солнца и воздуха) 
не пребывают нестареющими, нетленными и неувядающими, 
но умирают, как и тела. И земля составляется подобным обра-
зом; сделай кирпич, состоящий из земли и воды, и он легко 
распадется.

Опровержение и уничтожение общеизвестного во-
проса всех монофизитов, гласящего, что нет природы 
неипостасной.

349 Ср.: Деян. 16:3.
350 Ср.: Лк. 2:21.
351 Ср.: Мф. 5:17.
352 Ср.: Мф. 21:18-20.
353 Ср.: Мф. 14:25; Мк. 6:48; Ин. 6:19.
354 Григорий Богослов, свт. Слово 40, На Святое Крещение. 7.



191

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Вопрос православного: «Говоря о двух рождениях относи-
тельно Христа, то есть о рождении прежде веков от Отца по Бо-
жеству и о рождении в последние времена от Девы по челове-
честву, ответь нам, бывает ли рождение неипостасным, и тогда 
мы скажем вам, бывает ли природа неипостасной».

Ведь в собственном смысле слова рождение есть добавление 
ипостаси в тождестве природы. Стало быть, как происшедшие 
в единой Ипостаси Бога Слова два рождения не произвели до-
бавления ипостаси к Нему, так Он не воспринял и добавления 
лица из двух соединенных по ипостаси природ. Поэтому, когда 
еретики предлагают нам затруднение, говоря: «Есть ли при-
рода неипостасная?», им следует отвечать: «Есть ли рождение 
безличное?» Ведь где новое рождение, там познается и добав-
ление лица.

ГЛАВА ТРЕТЬЯ

Схолия. Просим всех обращающихся к этой книге всесторон-
не прочитывать и приложенные к ней схолии. Если же книга 
содержит, что естественно, некоторые ошибки, то просим из-
винения; ибо она была представлена на скорую руку, зачастую 
целью было обозначение умозрений, при этом презирались 
языковые погрешности и небрежности в пунктуации.

1. Анастасия, ничтожнейшего монаха, произведение 
о вере православной, собранное из Священных 
Писаний и учителей [Церкви].

Предисловие к сочинению.
Начало словес Твоих, Христе, — истина, и Сам Ты, Боже 

Слове, есть истинная Истина, поскольку подлинно Ты есть По-
рождение сверхистинной Отеческой Истины355 и Истина, и рев-
нителям Твоей Истины Ты обещал послать Духа Истины, гла-
голя: «Утешитель, Которого Я пошлю вам во имя Отца Моего, 
Дух Истины, Он наставит вас на всякую истину, дабы не вы 

355 ἐκ τῆς ὑπεραληθοῦς πατρικῆς ἀληθείας γέννημα



192

Преподобный Анастасий Синаит

будете говорить, но Дух Истины будет говорить в вас Истину»356. 
Ибо извлекающие из незримых глубин для людей светонос-
ные и драгоценные жемчужины и желающие показать их 
людям обнажаются от всякой одежды, наполняют рот свой 
елеем и, сделав достаточный вдох, отправляются в страшную 
и мрачную пучину. Тем самым, я думаю, они являют пример 
того, что всякому человеку, исследующему глубины духовных 
вод и догматов и желающему выловить из них божественные 
и чистые жемчужины, следует быть нагим от всякого облачения 
страстных [помыслов], вдохнуть ноздрями души Святой Дух 
и иметь [Его] по выражению святого: «Дух Божий сущий в ноз-
дрях моих»357, «Дыхание Вседержителя, поучающее меня»358 и «Уста 
моя отверзох и привлекох Дух»359, Он есть «елей радости»360, дабы 
исполнилось относительно таких людей Божественное изрече-
ние, гласящее: «Добрый человек из доброго сокровища сердца вы-
носит доброе, как и страстный человек из страстного сокровища 
сердца выносит злое»361. И опасность не тем, кто отваживается 
[ринуться] в глубины вод, сколько тем, кто, имея страсти, стре-
мится тщательно исследовать глубины Священных Писаний. 
Ибо только Святой Дух, как Бог, может «проницать в глубины 
Божии»362. Поэтому и некий мудрец говорит: «Прежде следует 
очистить самого себя, а затем общаться с чистым»363. Ведь если 
имеющий в себе глаголющего Христа, восхищенный до третьего 
неба, узнавший в раю неизреченные слова364 и сказавший: «Уже 
не я живу, но живет во мне Христос»365, обращаясь к коринфя-
нам, заявляет: «Мы отчасти говорим и отчасти знаем»366, то кто 

356 Ср.: Ин. 14:26; 15:26; 16:13; Мф. 10:20.
357 Иов. 27:3.
358 Иов. 33:4.
359 Пс. 118:131.
360 Пс. 44:8.
361 Лк. 6:45.
362 1 Кор. 2:10.
363 Григорий Богослов, свт. Слово 39, на святые светы явлений Господних, 9.
364 Ср.: 2 Кор. 12:2-4.
365 Гал. 2:20.
366 1 Кор. 13:9-11.



193

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

может сказать: «Я говорю совершенно и я знаю совершенно, 
особенно то, что относится к непостижимому Богу»? Опять же 
некий Богослов, говоря Святым Духом, сказал: «Когда я говорю 
о Боге, я трепещу и языком, и слухом, и мыслью»367. Ибо гово-
рить о Боге не безопасно.

Но некоторые, не понимающие это и не рассуждающие 
(пребывая в неведении, они как бы обитают внутри чрева 
своего, впадая в страсти бесчестия и в грязь наслаждений; 
они клевещут на меня, а также творят без страха хотения 
плоти и сластей, не зная того, что в людях обитает Святой 
Дух) высмеивают таинства Христовы и делают их предме-
том глумления в тавернах, притонах, банях и на базарах. 
И они совершают так, что неверующие изрыгают кощунства; 
похитив у Отцов две или три случайные фразы и произнеся 
их, они тут же выдвигают и своих собственных учителей, 
не Богорукоположенных, а приводимых в движение страстя-
ми. Ибо те, побуждаемые тщеславной и сластолюбивой волей 
и движимые позорным корыстолюбием, часто на иудейский 
лад продают свиньям и недостойным божественный бисер 
Слова.368 Ведь как можно узнать это из церковных летописцев 
своего времени, большинство ересей возникали из тщеславно-
го властолюбия, сребролюбия, человекоугодничества и высо-
комерия. Они бы так не ослепли, если бы посредством упраж-
нения, практики и бесстрастия [удостоились] вселения в них 
Пресвятого Духа. Ведь если, не стяжав Божественного Духа, 
«мы не знаем, о чем молиться, как должно»369, то тем более, 
как можем мы исследовать тайны Божии?

Но, разумеется, новые богословы говорят мне: «Мы ничего 
не высказываем от самих себя, но говорим от Священного Пи-
сания и благочестивых Отцов кафолической Церкви». На это 
я отвечаю: «И все еретики утверждают то же самое, почему 

367 Ср.: Григорий Богослов, свт. Слово 39, на святые светы явлений Господних, 11: «Ибо 
стану говорить не только то же, но и о том же, имея трепетный язык, и ум, и сердце 
всякий раз, когда говорю о Боге…».

368 Ср.: Мф. 7:6. 
369 Рим. 8:26.



194

Преподобный Анастасий Синаит

и кажутся возражающими нам на основе Священного Писания 
и учителей [Церкви]».

Ведь, как представляется мне, человек не может непрет-
кновенно и неуклонно постичь ни Писание, ни слова Отцов, 
если он не стяжает Святой Дух, Который будет говорить в нем 
и станет его Путеводителем370. Ведь слова Христа: «Дух истины 
наставит вас на всякую истину»371, явственно указали на Писа-
ния и Отцов.

2. Положения, которые православный должен 
опровергать и анафематствовать перед беседой,  
когда он захочет устроить диспут о вере 
с феодосианами и гайанитами372.

Прежде всего должно анафематствовать Нестория и веру 
его, а затем по порядку следующих: не исповедующего Святую 
Приснодеву Марию Богородицей по естеству и превыше есте-
ства; говорящего о двух лицах, или двух ипостасях, или двух 
разделенных природах во Христе, также и не принимающего 
ипостасного единения во Христе; не признающего выражения 
«единая воплотившаяся природа Бога Слова», как толковал его 
святой Кирилл; говорящего или измышляющего во Христе две 
природы — мужскую и женскую; утверждающего, что Божест-
во Христа отделилось от святой Его плоти на Кресте, в гробу 
или в ином подобном месте; не исповедующего Тело Божие 
и Кровь Божию, которыми мы причащаемся.

Но, прежде всего и главным образом, следует анафемат-
ствовать проповедующего или имеющего новую веру и новое 
учение, отличающуюся от веры 318 Отцов Никейского [Собора], 

370 Слово ὁδηγός (путеводитель), относимое здесь прп. Анастасием ко Святому Духу, 
стало названием всего данного произведения. 

371 Ин. 16:13.
372 Течения в монофизитстве. Первое получило название от имени монофизитского 

Александрийского патриарха Феодосия (ум. 566) и было умеренным, тождественным 
«севирианству». Второе было названо по имени Гайана — сторонника родоначальника 
афтартодокетизма Юлиана Галикарнакского. Гайан выступил оппонентом Феодосия 
при избрании на Александрийскую кафедру в 536 г.



195

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

150 Отцов Константинопольского [Собора] и 200 Святых Отцов 
I Ефесского [Собора]. Также того, кто из Халкидонского Собора 
изобретает и извлекает новую веру, помимо образа мыслей 
Святых Отцов: Дионисия, Иринея, Климента, Амвросия, Юлия, 
Евстафия, Афанасия, Василия, Григория и Григория, Амфило-
хия, Иоанна, Епифания, Феофила, Прокла, Ефрема, Исидора, бла-
женного отца и учителя Кирилла и остальных Святых Отцов, их 
единомышленников. Тех, кто не следует этим святым учителям, 
мы считаем осужденными и чуждыми Христу.

ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ

Во имя Отца и Сына и Всесвятого и Животворящего 
Духа!

Анастасия, смиреннейшего пресвитера святой горы 
Синай, послание о вере в Домостроительство Христа Сына 
Божия ко Святой Кафолической Церкви в Вавилоне373, на-
писанное по просьбе христолюбивых православных бра-
тьев во Христе.

В начале был Бог, и Бог был в начале и прежде безначаль-
ного начала; Бог был всегда и есть и будет. Именую же Богом 
Святую и Единосущную и Нетварную Троицу, Отца и Сына 
и Святого Духа.374

Сей Бог наш, Который всегда сущий и преждесущий 
и прежде всего преждесущий, на Предвечном Своем всеневедо-
мом Божественном Совете прежде всякого творения замышляет 
и творит святые ангельские силы; Он знает когда, и знает где, 
и сознает как [их создать], и только Один знает как: их сущ-
ность, и чин, и число, и образ служения, и свойства ведает Один 
Бог, их Творец.

Чиноначальник же этого бестелесного воинства, возгордив-
шись против Творца, как говорят пророки Исаия и Иезекииль, 

373 Ныне Каир.
374 Прп. Анастасий с помощью аллюзии на слова «В начале было Слово» (Ин. 1:1) 

кратко формулирует учение I и II Вселенских Соборов о единосущии Лиц Пресвятой 
Троицы.



196

Преподобный Анастасий Синаит

был отвержен и пал вместе со своим чином. Он ныне назы-
вается диаволом, а те, кто с ним — демонами.375 Итак, когда 
Бог создавал видимый мир (разумею же небо и землю и все 
что на ней), диавол, как говорит некто из учителей, посчитал, 
что «его намеревается поставить Бог царем и владыкой види-
мого творения»376. Когда же увидел, что Адам, происшедший 
и устроенный Богом, господствует на земле, досадуя и завидуя 
человеку377, лукавый обманул его посредством Евы и древа378, 
по Божиему ли попущению, или по некоему особому более 
таинственному смотрению — Богу ведомо; ибо не нужно нам 
попусту заниматься невысказанным в Божественном Писании, 
говорю же о рае и древе, и наготе, и кожаных ризах, и о некоем 
другом таком же, что не ясно явлено нам в Священных Книгах.

Итак, как я сказал ранее, сатана от начала ополчился 
на человеческий род. Потом он убивает посредством Каина 
Авеля379, потом уклоняет людей к блуду с дочерями Каина380, 
а затем — к поклонению вместо Бога рукотворным идолам 
как богам381. Поэтому Бог посредством потопа наказывает, затем, 
будучи человеколюбивым, возобновляет мир через семя Ноя382. 
Однако же и после этого люди не опомнились, но с одержимо-
стью предавались идолам и злу.

Наконец являет Бог некие светочи, становящиеся образцами 
богопочитания (разумею блаженного Авраама, Исаака и Иакова), 
но и тогда мир не вразумился. Потом Господь навлекает на тварь 

375 Ср.: Ис. 14:12-15; Иез. 28:1-10.
376 В сохранившихся творениях учителей Церкви, живших до прп. Анастасия, 

не находится данного выражения. Учитывая дальнейшую мысль Синаита, возможно, 
что он по памяти ссылается на слова свт. Василия Великого из Беседы 11 «О Зависти»: 
«Что виновника зла, демона, вооружило на брань против человека? Не зависть ли? 
В зависти явно обличил себя богоборец, когда вознегодовал на Бога за щедрые дары 
Его человеку, но отмстил человеку, потому что не мог отмстить Богу».

377 Ср.: Прем. 2:24: «завистью диавола вошла в мир смерть».
378 Ср.: Быт. 3:1-7. 
379 Ср.: Быт. 4:8. 
380 Ср.: Быт. 6:1-4. 
381 Ср.: Быт. 6:5. 
382 Ср.: Быт. 8:16. 



197

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

различные и многообразные наказания, потом дает писанный 
Закон, знамениями и чудесами и силою явленный Израилю, 
но и тогда люди не удалились от заблуждения. Послал после 
Закона пророков-чудотворцев, но отпадшие люди и их убили.383

В конце же всего, «когда пришла полнота времени»384 — древне-
го Божиего замысла, случилось Таинство, которое предопределил 
Бог прежде веков к нашей славе: послал Он Сына Своего, рожден-
ного без семени от Жены Приснодевы, Человека, Который «явился 
на земле и обращался между людьми»385. Однако и тогда лукавый 
[начальник] бесстыдных не перестал смущать мир, но, вселив-
шись в некоторых людей как в свои сосуды и орудия, еще более 
поспешал совершенно опровергнуть пришествие Христово.

Симон, волхв Самаритянин из селения Гитон, первым стал 
утверждать в Риме при первоверховном [апостоле] Петре: «При-
шедший [некогда] Иисус был лжец и обманщик, я же есть 
истинный Христос». Явившиеся после этого Керинф, Николай 
и Маркион уподоблялись Симону. Но затем суд Божий уничто-
жил их и их учения.386

383 Предание свидетельствует об убийстве трех ветхозаветных пророков: по приказу 
иудейского царя Манассии пророк Исаия был перепилен надвое, пророк Иеремия был 
побит камнями своим же народом за свои обличения, пророк Амос умер от удара 
в голову, нанесенного ему сыном Вефильского жреца Амасии. В убийстве пророков, 
не называя их по именам, иудейский народ обвиняют пророк Иеремия (ср.: Иер. 2:39), 
пророк Неемия (ср.: Неем. 9:26), Спаситель (ср.: Мф. 23:29-35; Лк. 11:47-51) и первомуче-
ник Стефан (ср.: Деян. 7:52). О поругании евреями пророков засвидетельствовано и в 2 
Пар. 36:15-16.

384 Гал. 4:4. 
385 Вар. 3:38. 
386 Прп. Анастасий кратко коснулся истории гностицизма. Первым гностиком, со-

гласно Преданию, является Симон Волхв, который был крещен в Самарии Филиппом, 
а затем предлагал деньги апостолам Петру и Иоанну за возможность самому низво-
дить на других Святого Духа, то есть за рукоположение (ср.: Деян. 8:9-25). Сведения 
о противодействии Симона в Риме апостолу Петру основаны на свидетельствах мч. 
Иустина Философа (Апология I, 26) и сщмч. Иринея Лионского (Против ересей I, 
23). О Керинфе, младшем современнике апостола Иоанна Богослова, говорит сщмч. 
Ириней Лионский (Против ересей I, 26, 1; III, 3, 4). Николай, по свидетельству сщмч. 
Иринея Лионского (Против ересей I, 26, 3), являлся одним из семи диаконов, постав-
ленных апостолами (ср.: Деян. 6:5). Секта николаитов упомянута в Апокалипсисе 
(ср.: Откр. 2:6; 2:15). О Маркионе как о своем современнике и проповеднике дуализма 



198

Преподобный Анастасий Синаит

Однако и тогда лукавый змей не перестал враждовать против 
Церкви, но еще более возбуждал против нее гонения со стороны 
эллинов и нечестивцев. Но и в среде родившихся силою Хри-
стовой выдумывает многообразный змей некий третий вид 
лжи: ибо, услышав в Евангелиях слова Господа: «Если пойду 
к Отцу, умолю Его, и другого Утешителя пошлет вам»387, он ма-
ло-помалу стал всевать некоторым волхвам и колдунам слова: 
«Я есть Утешитель, которого обещал Христос послать миру». 
Из таковых был Мани, родоначальник манихеев388, и Монтан, 
родом из Ардаба, и некоторые другие389. Поскольку у них ничего 
не получилось, ибо видел враг, что день за днем расширяется 
и возрастает проповедь о Христе и уже не в силах он склонить 
и разврата говорит сщмч. Иустин Философ (Апология I, 26). Гностицизм как совокуп-
ность религиозно-философских течений I-III вв. представлял собой усилие философ-
ской мысли превратить христианство из религии в простую религиозную философию 
и характеризовался следующими основными общими чертами: дуализмом, сложной 
космогонией, докетизмом и пониманием спасения как приобщения к тайному знанию 
(гносису), к которому призваны только избранные.

387 Ср.: Ин. 14:12-26.
388 Отец родоначальника манихейства Мани (Μάνης, ок. 216 — ок. 277) перешел 

из парсизма в христианство. Поэтому прп. Анастасий и говорит, что сам Мани вышел 
из «среды родившихся силою Христовой», т. е. был крещен. Однако затем Мани стал 
в Персии, Средней Азии и Индии проповедовать свое учение. Манихейство, как и гно-
стицизм, восприняло из того же парсизма дуализм: зло (тьма) — начало столь же 
самостоятельное, как и добро (свет); человек двойствен: творение диавола, он заклю-
чает в себе и элементы света. Манихейство было широко распространено, фактически 
до масштабов мировой религии. Сочинения блж. Августина, который до перехо-
да в христианство восемь лет принадлежал к манихейству, являются источниками 
по истории и вероучению этой религии. Неоднократно называя в последующих главах 
«Путеводителя» монофизитов манихеями, прп. Анастасий тем самым обвиняет их 
именно в дуализме за умаление ими человечества во Христе.

389 Монтанизм — еретическое раскольническое течение со своей строгой церковной 
иерархией, названное по имени основателя Монтана (II-III). Монтанизм нам изве-
стен по произведениям Тертуллиана, перешедшего в него из христианства. Монтан 
и другие лидеры монтанизма выдавали себя за пророков Святого Духа — об этом 
и свидетельствует прп. Анастасий, когда говорит, что они называют себя «Утешителем, 
которого обещал Христос послать миру». Монтанисты вносили в Писание свои проро-
чества и другие апокрифы, что подтолкнуло Церковь к определению канона Священ-
ного Писания. Монтанизм отличался строгим ригоризмом (запрещение второго брака, 
прощение смертных грехов только через мученичество и т. п.).



199

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

род людей к идолослужению, то отныне начал он распростра-
нять миру различные плевелы, чтобы люди и в богопочитании 
имели такую же вражду и раздор, которые они приобрели еще 
в идолопоклонстве.390

Поэтому спустя некоторое время демон-запевала устроил 
сей арианский хор из Мани, Монтана и Новата391 и их подража-
телей: Аполлинария392, утверждающего, что Христос воспринял 

390 После того, как Церковь не была побеждена с помощью гонений и с помо-
щью борьбы против нее псевдохристианских учений (гностицизма, манихейства, 
монтанизма и др.), диавол вознамерился бороться с ней с помощью внутренних врагов: 
раскольников и еретиков. 

391 Новат в середине III в. возглавил раскол в Карфагенской Церкви против ее пред-
стоятеля свт. Киприана. Поводом послужили споры о возможности и способах приема 
в Церковь отпадших во время гонений и о признании или непризнании крещения 
в раскольнических и еретических сообществах. Подробнее см.: Болотов В. В. Собрание 
церковно-исторических трудов. Т. 3. Лекции по истории Древней Церкви. История 
Церкви в период до Константина. М., 2001. С. 405-414.

392 Аполлинарий Лаодикийский (ум. ок. 392) был ярким и непримиримым по-
лемистом с арианством. Он первым попытался дать богословский ответ на вопрос, 
каким образом возможно сосуществование Божества и человечества в едином Христе. 
Отвечая на этот вопрос, Аполлинарий основывался на одном из постулатов филосо-
фии Аристотеля, который утверждал, что невозможно бытие совершенной сущно-
сти, состоящей из нескольких совершенных сущностей. В эпоху христологических 
споров это положение будет формулироваться богословами так: «нет неипостасной 
природы» (в дальнейших главах «Путеводителя» прп. Анастасий будет неоднократно 
комментировать это положение). Таким образом, для Аполлинария во Христе полно-
та Бога (а на этом он настаивал в полемике с арианством) не могло сосуществовать 
с полнотой человека. Поэтому Аполлинарий пришел к заключению, что человечество 
во Христе существует лишь частично. При этом он исходил из платонической антро-
пологической схемы, согласно которой человек состоит из тела, души и духа. Итак, 
Аполлинарий представил воплощение как соединение Логоса и плоти, оживляемой 
неразумной душой, т. е. лишенной собственного ума-духа, место которого занял 
Логос, благодаря чему для Аполлинария были соблюдены единство и целостность 
Христа. Плоть и Логос составили единую природу Христа, которую Аполлинарий 
определил как «одна воплотившаяся природа Бога Слова» (μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου 
σεσαρκωμένη). Эта формула позже, при свт. Кирилле Александрийском, станет ключе-
вой в учении Церкви о Христе (о ней в дальнейшем говорит и прп. Анастасий). Части 
единой природы — плоть и Логос — не равноценны. Божественная часть господствует 
над человеческой и является источником жизни и движения во Христе: самодвижен 
(αὐτοκίνητος) только Логос, тогда как одушевленная плоть пассивно подчиняется 
Божеству и неспособна двигаться сама по себе. Плоть и Божество вместе составляют 



200

Преподобный Анастасий Синаит

человека без души, без ума и без воли, Евномия и других, на-
зывающих Слово Божие творением, и тех, кто учит о единой 
Его — Божества и человечества — природе, воле и действии. 
После же, не успокоившись, снова ненавистник добра ополчает-
ся против Пресвятого Духа через духоборца Македония. Но сила 
свыше уничтожила все эти лукавые и богоборческие уловки, 
и нигде среди тех, кто спорит о Божестве, сегодня нет упоми-
нания об арианах, македонянах или евномианах: так что змей, 
получив эту смертельную язву, становится с каждым днем 
все бессильнее, так что диавол, побежденный Христом Сыном 
Божиим, по прошествии времени оказался не у дел.

Действительно, посмотри: он возжелал, во-первых, сразу же 
опровергнуть пришествие Христово — и не смог. Затем он воз-
желал посредством гонений уничтожить проповедь — и обма-
нулся; возжелал, чтобы люди вместо Духа Святого поклоня-
лись колдунам — и не достиг цели; начал поносить Божество 
Христа — и был остановлен. Тогда-то, не имея силы сра-
жаться против Божественной природы, он повернул войска 
против плоти Христовой, после арианского хора выкопав 
Харибду разделения, отделив плоть Христа от Божества рас-
сечением надвое единого Христа. 393 Основоположниками же  

совершенное единство пассивного и динамического компонентов, дополняющих друг 
друга и образующих единую динамичную природу. Для Аполлинария динамичность 
была важной характеристикой природы (это положение, касающееся природы, сфор-
мулированное Аполлинарием, было воспринято Церковью). Человечество Христа, со-
гласно Аполлинарию, было пассивным и не обладало собственным активным началом 
и именно поэтому не могло быть отдельной природой. Аполлинарий и его ересь были 
осуждены на II Вселенском Соборе. 

393 В этом описании истории ересей прп. Анастасий говорит, что вдохновителем 
и истинным деятелем всей этой борьбы против Церкви является враг рода человече-
ского. Это согласуется с учением прп. Анастасия о трех состояниях человеческой воли, 
о чем он говорит в четвертой части второй главы «Путеводителя». Воля в противое-
стественном, греховном состоянии не зря святым отцом названа диавольской. Греша, 
человек фактически становится орудием в руках диавола, творя не свою естествен-
ную, дарованную ему Богом, волю, а волю диавольскую. Эту мысль прп. Анастасий 
передает с помощью выражений типа: диавол «убивает посредством Каина (διὰ τοῦ 
Κάϊν — через Каина, с помощью Каина, Каином) Авеля». Таким же орудием в руках 
сатаны явилась Ева, посредством которой (διὰ τῆς Εὔας) был обманут Адам.



201

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

такового разделения явились Феодор Антиохийский и Диодор 
Тарсийский.394

394 Прп. Анастасий называет истинных основателей несторианства — Диодора 
Тарсийского (305-310 — до 394) и Феодора Мопсуэстийкого (360-428). Не прини-
мая александрийскую парадигму «Слово-плоть», Феодор Мопсуэстийский следо-
вал другой парадигме, автором которой в значительной степени был сам, которая 
определяется в современной науке как «Слово-человек» (Λόγος-ἄνθρωπος). Главная 
предпосылка этой парадигмы — полнота человечества во Христе. Для Феодора 
эта полнота означает, прежде всего, активное проявление человечества во Христе. 
Он не принимает Аполлинариевой концепции пассивного и подчиненного Боже-
ству человечества Христа, лишенного своих собственных действий и воли. При этом, 
однако, он вполне разделяет аполлинаристскую идею о природе как активном 
бытии, наполненном собственной и «самодвижной» динамикой. То, что Аполли-
нарий относил лишь к Божеству Христа, Феодор распространяет и на человечество. 
Таким образом, Феодор приходит к заключению, что во Христе сосуществуют две 
природы, имеющие каждая свое конкретное частное бытие в рамках своей ипо-
стаси. Ответ на сложный вопрос, как это сочетается с тем, что Христос остается 
единым существом, Феодор нашел в концепции «относительного соединения» 
(ἕνωσις σχετική) Божества и человечества «по благоволению» (ἕνωσις κατ’ εὐδοκίαν). 
Соединившись «по благоволению», природы Христа приобрели единое общее лицо, 
действие и волю. Понятие «лица» (πρόσωπον) имеет решающее значение в христо-
логии Феодора, поскольку оно позволяет ему сохранить единство Христа при всей 
удаленности двух природ друг от друга. Феодор объясняет, что он имел в виду, 
говоря о лице, в своем трактате против Евномия: «Лицо имеет двоякое значение: оно 
означает либо ипостась и то, чем каждый из нас является, либо же оно относится 
к чести, величию и поклонению. Например, «Павел» и «Петр» обозначают ипостась 
и лицо каждого из них, однако лицо нашего Господа Христа означает честь, величие 
и поклонение». Таким образом, Феодор признавал то, что πρόσωπον синонимично 
ὑπόστασις и означает конкретное бытие. Однако, в применении ко Христу термин 
«лицо соединения» (πρόσωπον ἑνώσεως) имеет для Феодора совершенно другое 
значение: единой чести, величия и поклонения двух природ Христа, а также спо-
соба проявления и откровения Бога через человечество. Такую же объединяющую 
роль играет в христологии Феодора единое действие и единая воля Христа. Следует 
отметить, что наличие общего лица соединения, общего действия и общей воли 
во Христе вовсе не отменяет собственных лиц, воль и действий двух природ, кото-
рые без них утратили бы свою полноту. Природы, имея каждая свое лицо (= ипо-
стась), энергию и волю, соединены общими и едиными лицом, энергией и волей. 
Иначе говоря, Христос предстает перед нами в Евангелии как единое Лицо только 
субъективно, по отношению к внешнему наблюдателю Он есть единое Существо, 
единое Лицо, но в Самом Себе Он заключает два лица — Божественное и человече-
ское. Таким образом, получалось, что Сын Божий и Сын Марии разделены, между 



202

Преподобный Анастасий Синаит

От них, словно некая корень чемерицы, произросла хал-
дейская свинья — ассириец Несторий, и до ныне испускаю-
щий свои [еретические] нечистоты через своих последователей. 
Изгнанный из Константинополя в ссылку в Месопотамию,395 
он и там продолжал распространять яд и нечистоты [своей 
ереси], так что, разливаемые из этого губительного [источника], 
они оскверняли почти весь Восток. Против него мы составили 
книгу396, пригвоздив к позорному столбу его хитрость и ковар-
ство, и направляем туда трудолюбивых братьев.

И все-таки следует признать, что сегодня нет ничего зловред-
нее ереси Нестория, и выявить ее яд. Ибо часто ради постыд-
ной корысти и славы они лицемерно называют Христа Богом, 
а Святую Деву Богородицей, анафематствуют Нестория и отвер-
гаются выражения «два лица во Христе». При этом желающий 
обличить их коварство пусть напомнит им Собор блаженного 

ними существует только нравственная связь, подобная той, которая существовала 
между Богом и ветхозаветными праведниками, а, следовательно, путь к реаль-
ному обожению для всех людей по-прежнему закрыт (об этой детали не только 
несторианской, но и монофизитской христологии прп. Анастасий будет говорить 
ниже). Для пояснения образа соединения двух природ во Христе Феодора Мопсу-
эстийского приводит образ, согласно которому Божество и человечество во Христе 
соединяется подобно соединению мужа и жены в плоть едину. У Нестория основной 
образ — это образ дома или храма, имеется в виду человек, в котором обитает Бог. 
В любом случае это единство оказывается внешним, это единство власти, чести, 
силы или благоволения. Оба родоначальника несторианства были осуждены после 
своей смерти: Диодор Тарсийский подвергся осуждению на некоторых Поместных 
Соборах V-VI вв., а Феодор Мопсуэстийский — на V Вселенском Соборе. 

395 После осуждения и низвержения из сана на III Вселенском Соборе Несторий 
был отправлен в ссылку в Антиохию, оттуда в Петру Идумейскую, а затем в Великий 
Оазис, что в Ливийской пустыне. Затем, уже совсем старый и больной, Несторий 
был вынужден по настоянию Александрийского архиепископа Диоскора (главы 
«разбойничьего» собора 449 г.) еще несколько раз сменить место ссылки в верхнем 
Египте, где и умер в 451 г. (См., напр.: Карташев А. В. Вселенские Соборы. СПб, 2002. 
С. 262-263). 

396 Прп. Анастасий здесь говорит о некой книге, написанной им специально против 
несториан. Однако в числе известных его произведений нет специального антинесто-
риански направленного полемического творения. Поэтому в одной из рукописей пере-
писчиком на полях записано: «Заметь, что и против ереси Нестория этот отец также 
написал книгу, которая нам неизвестна». 



203

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Кирилла против Нестория: принимают ли они его от всего 
сердца, ведь там все ясно сказано.397 Так обстоит дело в отно-
шении Нестория — иудействующего нечестивца и халдейской 
ассирийской свиньи. Ведь Святая Церковь отвергает его по при-
чине разделения [им] природ во Христе, как и Севира с его [по-
следователями] из-за слияния природ.

ГЛАВА ПЯТАЯ

О Святых Соборах.
Необходимо, чтобы трудолюбивый брат знал и следующее: 

а именно о четырех Святых Вселенских Соборах, из-за чего 
и против каких ересей они состоялись; впрочем же, и перед ними 
и после них состоялись в различных местах и другие Помест-
ные Соборы по поводу различных вопросов.

Итак, Святой I Вселенский Собор Отцов состоялся в Никее 
при святом императоре Константине против Ария, служите-
ля в Александрии, которого прежде анафематствовал и святой 
Петр, мученик и епископ, сказавший, что «Арий и в этом веке 

397 Прп. Анастасий указывает на несторианское понимание Халкидонского 
Собора: будто бы в Халкидонском оросе говорится о некой новой ипостаси (то самое 
Феодорово «лицо соединение») Христа, в которую вошла Ипостась Бога Слова 
и отдельная человеческая ипостась. Об опасности такового разделения, которое, 
несмотря на отрицание его на словах, есть у несториан, говорил постоянно и свт. 
Кирилл, на чей авторитет ссылается здесь прп. Анастасий. Так, во Втором послании 
к Суккенсу свт. Кирилл пишет: «Стало быть, когда они (несториане — иг. А.) с непо-
мерным усердием утверждают, что Он (Христос — иг. А.) пострадал «человеческим 
естеством», словно бы совсем отделяя его от Слова и располагая вне Его, отдельно, 
цель их при этом та, чтобы усматривать два (существа), а уже не одно воплотив-
шееся и вочеловечившееся Слово от Бога Отца. А прибавленное «нераздельно» 
хотя и выглядит как наше указание на истинное воззрение, но мыслят они не так. 
Ведь это нераздельное, в соответствии с пустословием Нестория, понимается у них 
иным образом, ибо они говорят, что человек, в которого вселилось Божие Слово, 
неразделен с Ним по равенству чести, тождеству произволения и власти, так 
что они не просто так произносят эти выражения, но с неким лукавством и злона-
меренностью» (Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная 
в ответ на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. 
№ 10. Сергиев Посад, 2010. С. 30-31). 



204

Преподобный Анастасий Синаит

и в будущем отлучен от славы Сына Божиего Иисуса Христа»398. 
Ибо сам Арий провозгласил, что Сын и Слово Божие есть тварь 
и не рожден от Отца прежде веков.399

Святой Собор определил, что Сын «единосущен» и собезна-
чален Отцу, «рожден, не сотворен»400. Этот богомудрый Собор, 
провозглашая три Ипостаси, одну же сущность,401 осуждал  

398 Прп. Анастасий здесь не совсем точен. Александрийский архиепископ Петр I 
отлучил Ария, бывшего тогда еще диаконом, за сочуствие мелитианскому расколу, 
а не за триадологические заблуждения, которые он начал проповедовать позже. После 
мученической смерти Петра в 311 г. Арий соединился с Александрийской Церковью 
и был рукоположен преемником Петра Ахилой в пресвитерский сан. После Ахилы 
был, наряду с Александром, кандидатом на Александрийскую кафедру. Арианская 
смута началась уже в 318 г., когда Арий в споре со свт. Александром стал отрицать 
Божество Христа.

399 Согласно Арию, Бог есть замкнутая совершенная неизменяемая и неподвижная 
монада. Бог есть безначальный Абсолют, Который может быть только один. Только 
Отец безначален, поэтому только Отец является Богом в собственном смысле. Все 
иное — инородно Богу и имеет иную сущность, в том числе и Сын, Который рожда-
ется, то есть изменяется, а, значит, является не Богом, а тварью. Поэтому Сын чуже-
роден и неподобен Отцу, рожден «из не сущих» (ἐξ οὐκ ὄντων), «было время, когда 
Его не было». Сын есть тварь, хотя и высшая, есть посредник Отца в деле творения, 
в котором нуждается абсолютно трансцендентный всему тварному Бог. Воплощение 
Сына — еще одно доказательство Его неподобия Отцу, ибо трансцендентный Своему 
творению Бог никак не может с ним соединиться. 

400 Прп. Анастасий ссылается на Символ Никейского Собора: «Веруем во единого 
Бога Отца, Вседержителя, Творца всего видимого и невидимого. И во единого Господа 
Иисуса Христа, Сына Божия, единородного, рожденного от Отца, то есть из сущности 
Отца, Бога от Бога, Света от Света, Бога истинного от Бога истинного, рожденного, 
не сотворенного, Отцу единосущного, чрез Которого все произошло, как на небе, так 
и на земле, ради нас человеков и ради нашего спасения нисшедшего, воплотившего-
ся и вочеловечившегося, пострадавшего и воскресшего в третий день, восшедшего 
на небеса, и грядущего судить живых и мертвых. И в Святого Духа». К этому Символу 
был добавлен анафематизм, в котором перечисляются основные положения учения 
Ария: «Говорящих же, что «было, когда Его не было», и «до рождения Он не существо-
вал», и что Он произошел «из не сущих», или говорящих, что Сын Божий «из иной 
Ипостаси» или «сущности», или что Он «создан», или «преложим», или «изменяем», 
таковых анафематствует Кафолическая и Апостольская Церковь».

401 Триадологическая терминология была разработана уже после I Вселенского 
Собора святыми Каппадокийскими Отцами Василием Великим, Григорием Богосло-
вом и Григорием Нисским. Эту терминологию, перенесенную православными богосло-
вами на христологию, прп. Анастасий формулирует во второй главе «Путеводителя». 



205

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и Савеллия Ливийца, утверждавшего, что Отец и Сын и Святой 
Дух есть одна ипостась.402 Поэтому тем более можно посрамить 
последователей Феодосия и иаковитов403, когда они, как мы на-
мереваемся показать, говорят, что сущность или природа есть 
то же самое, что и ипостась. Святой Собор отверг и ересь Фотина, 
утверждающую, что Христос имеет начало как Божества, так 

Именно Каппадокийские Отцы, разделившие понятия «сущность» и «ипостась» и со-
поставив первое понятие Аристотелевской «общей сущности», а второе — «частной 
сущности», и выработали учение о единой сущности и о трех Ипостасях в Боге. О том, 
что I Вселенский Собор еще не выработал значения слов «сущность» и «ипостась» сви-
детельствует история Александрийского Собора 362 г. под председательством свт. Афа-
насия Великого. Учивших о трех Ипостасях в Боге обвиняли в арианстве, а традицион-
но отождествлявших сущность с ипостасью и говоривших об одной сущности, одной 
ипостаси и трех Лицах в Боге обвиняли в савеллианстве. По рассмотрении оказалось, 
что те и другие мыслят одинаково, вкладывая в эти термины различный смысл. 

402 Савеллий — самый яркий представитель ереси монархиан-модалистов. У Савел-
лия мы видим полнейшее завершение учения модализма. Бог Сам в Себе есть зам-
кнутая Единица — Монада (Μονάς). Мыслимый вне отношения к миру, Бог не откры-
вающийся, есть Бог молчащий. Но Бог, открывающийся миру, есть уже Бог говорящий. 
Для этого Бог полагает Себя как Слово (обычное представление у апологетов: Логос 
рождается для сотворения мира). Но эта речь Слова миру имеет характер трилогии, об-
нимающей все домостроительство. Логос открывается в трех лицах: как Отец, как Сын, 
как Дух. Итак, у Савеллия Монада не есть Отец, Логос не есть Сын: Логос предшествует 
Отцу. Троичность он приурочивает к истории домостроительства: прерогативным 
проявлением Отца было творение мира и Синайское законодательство, Сына — во-
площение, а Духа Святого — Его сошествие на апостолов. Единый Бог является нам 
последовательно то как Отец, то как Сын, то как Дух. Πρόσωπον Отца прекращает свое 
существование, когда является πρόσωπον Сына, а Сын перестает существовать, когда 
является πρόσωπον Духа Святого. Πρόσωπον Святого Духа — также не вечен и будет 
иметь свой конец. Святой Дух возвратится в Логос, Логос опять сожмется в Монаду, 
говорящий Бог опять станет Богом молчащим, и все погрузится в молчание. для Са-
веллия лицо не есть ипостась, а скорее только имя (ὄνομα); ипостась же есть сущность. 
Бог — единая сущность, единая ипостась, единый субъект. Никакого места субордина-
ционизму в системе Савеллия быть не может. Однако, лицо Савеллий мыслит лишь 
как маску актера, личину. Таким образом, модализм является возвращением к иудей-
скому строгому монотеизму и тем является отрицанием троичного догмата. 

403 Иаков Барадей, епископ Эдесский (ум. 578) — основатель монофизитской ие-
рархии. До него монофизитские и православные (дифизитские) епископы зачастую 
меняли друг друга на одной кафедре, но не занимали одновременно одну и ту же 
кафедру. 



206

Преподобный Анастасий Синаит

и плоти от Марии и что Он не предвечен по нетварному Своему 
Божеству.404

ΙΙ Святой Вселенский Собор Святых ста пятидесяти Отцов 
в Константинополе был при императоре Феодосии Великом 
против архиепископа Константинопольского Македония, утвер-
ждающего, что Дух Святой — тварь. Святой Собор, осудив Маке-
дония, провозгласил, что Дух Святой единосущен Отцу и Сыну, 
присоединив в Символе [веры к словам] «и в Духа Святого» 
[слова] «Господа Животворящего» и прочее. 405 

Через пятьдесят лет после [Собора] в Константинополе был 
Святой Собор двухсот (в начале заседания) Святых Отцов в Ефесе 
при императоре Феодосии Младшем против Нестория, нечестиво-
го епископа Константинопольского, называющего Пресвятую Бого-
родицу человекородицей, а также нечестиво рассекающего Христа 
на два лица и две ипостаси; осудив Нестория, Святой Собор опре-
делил, что Всеславная Святая Дева подлинно и истинно Богороди-
ца, и благочестиво учил о единой сложной ипостаси Христа.406

Всего через десять лет возник Евтихий, некий архимандрит 
в Константинополе, говорящий, что «тело Христа ниспослано 
с неба и оно иной сущности с нашим и что Христос весь яв-
ляется единой природой». Против него блаженный Флавиан, 
бывший тогда епископом Константинопольским, созвал Помест-
ный Собор, осудивший Евтихия и определивший, что «тело 

404 Согласно учению Фотина, епископа Сирмитского, Христос родился простым 
человеком, а божество Его является результатом личных заслуг вследствие того, 
что на Него сошла в момент Крещения и обитала в Нем сила Отца. Осуждение Фотина 
и его учения было не на I Вселенском Соборе, а позднее — на Антиохийском соборе 
344 г., на Миланских соборах 345 и 347 гг. и на Сирмитском соборе 351 г. 

405 Македоний был низложен с Константинопольской кафедры на соборе в Кон-
стантинополе 360 г. Сам он был омиусианином, партию же духоборцев — крайних 
ариан — обозначили именем македонян скорее случайно. О Македонии, духоборчестве 
и о суждениях исследователей по поводу формирования Символа веры см., напр.: Боло-
тов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История богословской мысли. 
М. 2007. С. 116-155. 

406 Анафематствовав Нестория и некоторые положения несторианства, III Вселенский 
Собор не принял никаких положительных догматических формул. Учение о сложной 
ипостаси Христа было сформулировано позднее. 



207

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Христа единосущно нашему». Затем, передав просьбу импера-
тору, Евтихий убедил его, и тот, послав за папой Александрий-
ским Диоскором, созвал против Флавиана ΙΙ Ефесский собор, 
прозванный разбойничьим; на нем блаженный Флавиан был 
до смерти избит и скончался.

Вследствие этого при императоре Маркионе был созван 
Святой Собор в Халкидоне против ересиархов Диоскора и Евти-
хия, говорящих, что Христос — одна природа. Святой Собор про-
возгласил, что Христос «совершенный в Божестве и так же со-
вершенный в человечестве», что Он — «единый Господь в двух 
неслитно и нераздельно» соединенных природах, подтвердив 
и ниспровержение Нестория, которое прежде совершил бла-
женный Кирилл на Святом Соборе в Ефесе, прославив и самого 
блаженного Кирилла и воспев: «Кириллу вечная память».

Через сто лет после Халкидонского Собора, при импера-
торе Юстиниане был V Вселенский Собор против Оригена, 
Дидима и Евагрия, безумствующих, что наши души вместе 
с демонами ниспали с неба в наши тела и что мучение имеет 
конец, и что диавол посредством него будет восстановлен в свой 
начальный ангельский чин. Этот Вселенский Собор осудил 
и Севира и его мысли, и всех говорящих, что души наши пред-
существуют телам.

Схолия. Следует при этом знать, что было и много других 
Поместных Соборов, в различных местах по различным цер-
ковным вопросам.

Схолия. Что касается… вовек.407

ГЛАВА ШЕСТАЯ

1. Откуда произросла одноглазая вера Севира.
Благочестиво, наконец, для знания, чтобы трудолюбивый 

брат кратко сказал, откуда начала распространяться и ядом 
каких ересей и древних змеев вскормлена монофизитская 

407 Здесь дословно повторена пространная схолия из второй главы. 



208

Преподобный Анастасий Синаит

ересь, учащая о слиянии [Божества и человечества во Христе]. 
В самом деле, заглянувши в манихейские, валентинианские, 
маркионитские и арианские книги, Евтихий, осужденный 
[впоследствии] Святым Халкидонским Собором, из них обу-
чился фантазии и мнению, которые провозглашают единую, 
Божества и человечества, природу Христа. Затем от Евтихия 
воспринял эту самую болезнь Диоскор; и после осуждения 
Диоскора в Халкидоне разделились Церкви Константинополя 
и Александрии.

Но спустя несколько лет епископом Александрийских моно-
физитов стал Тимофей, и он вскоре написал сочинение против 
Халкидонского Собора и Томоса Льва папы Римского.408 

Схолия. Ибо на Соборе Тимофей был заодно с Диоскором.

Затем Иоанн Грамматик Кесарийский409 и многие другие 
выступили в защиту Собора, составив правдивые сочинения. 
И вот, когда Севир Антиохийский подвергся обвинениям из-за 
своего скверного учения, направленного против Халкидонского 
Собора, то он является в Александрию, в нору змей, врагов Все-
ленской Церкви, и рассмотрев сочинения [Иоанна] Кесарийского 
и других авторов в защиту Собора, составленные из множества 
отеческих и библейских цитат, поучений и доводов, прежде 
всего сразу же написал против Иоанна Кесарийского;410 и Севир 
после этого сделал то, что тот самый Акила сделал с Ветхим 
Заветом, переведя его, исказив или удалив множество выраже-
ний и свидетельств о Христе и оставив искаженный результат 

408 Тимофей II Элур — патриарх Александрийский с марта 457 по январь 460 г. и по-
вторно с конца 475 по 31 июля 477 г. Один из виднейших деятелей антихалкидонской 
партии в Церкви. Свое прозвище Элур (Αἴλουρος — кот) получил за хитрость. 

409 Иоанн Грамматик Кесарийский (1-я треть VI в.) — византийский богослов. На-
иболее важное произведение — «Апология Халкидонского Собора». Один из первых 
православных богословов, кто стал переносить каппадокийскую триадологическую 
терминологию на христологию. 

410 «Против нечестивого Грамматика» — важнейший догматический труд Севира 
в трех книгах (словах), составленный не ранее 519 г. и сделавшийся в глазах последова-
телей Севира богословской «суммой веры». 



209

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

иудеям на погибель из-за отвращения [ко Христу]411. Ибо увидя, 
что сочинения, защищающие Собор, составлены из цитат Отцов 
и преподобных учителей, говорящих, что Христос в двух нераз-
дельных природах во едином Лице, вот этот Севир, забывший, 
что «Отец отдал весь суд Сыну»412, подобно антихристу похища-
ет у Христа власть суда, и восседает первым судьей и арбитром 
Святых Отцов и учителей: он извратил их цитаты, одни смог 
исказить и выдать их за истинно отеческие; другие цитаты 
назвал ложными и поддельными, так как книги редкие либо 
из-за дальности страны их [написания], либо из-за [написания 
их] на других языках.

Опять же, обнаружил он и те цитаты, которые говорят 
о двух природах — из [двух] Григориев, Иоанна, Кирилла, Афа-
насия, Амвросия, Прокла и остальных известных учителей, 
книги и цитаты которых не могут быть отклоненными, так 
как они известны всему миру, — относительно них снова «зако-
нодатель и судья» Севир объявил определение и приговор, не-
когда написав к тому, кого он называет Нефалий,413 что он «из-
виняет» Святых Отцов за выражение «две природы», поскольку 
«они вынуждены были употребить выражение «две природы» 
в борьбе с арианами», в другой раз, выражаясь еще более по-
стыдно, даже не удостаивает прощения Святых Отцов, но сам 
уничтожает и опровергает их богодухновенные наставления, 
говоря так своими сухими словами, как мы скажем более под-
робно ниже и приведем его слова, а именно: «Есть у Святых 

411 Акила (1-я пол. II в. по Р. Х.) — иудейский переводчик на греческий язык. Принял 
христианство, но затем перешел в иудаизм. Перевод имеет явно антихристианские 
тенденции (например, в переводе Ис. 7:14 использовал слово νεᾶνις — молодая женщи-
на, а не παρθένος — Дева). Труд Акилы использовался иудеями вплоть до VII в. 

412 Ср.: Ин. 5:22. 
413 Нефалий Александрийский — православный богослов, выступивший в начале 

VI в. в Александрии в защиту Халкидонского Собора и против учения Севира Анти-
охийского. Между ними в 508 г. состоялся диспут, после которого Севир был изгнан 
из города и отправился в Константинополь, чтобы заручиться поддержкой императора 
Анастасия, проводившего политику поддержки монофизитства. Нефалий последовал 
за ним. Он издал трактат «Апология Собора в Халкидоне». Севир ответил на него со-
чинением «К Нефалию».



210

Преподобный Анастасий Синаит

Отцов неприемлемые выражения о двух соединенных приро-
дах во Христе, начиная даже с самого Кирилла», и еще: «Ради 
пользы и по причине борьбы с ересями вынужденно изменя-
лось учение о Христе; по каковой причине, когда ариане говорят 
«одна природа во Христе», Отцы справедливо сделали, сказав 
«две природы», и я извиняю их; когда же Несторий говорит «две 
природы во Христе», эти же слова Отцов неприемлемы, даже 
если [это слова] самого блаженного Кирилла»414.

Итак, [Севир заключает]: Христос — одна природа и Он лишен 
другой. Ибо возможно, [из-за страха ереси] Нестория, пресвятая 
плоть Христа, соединенная с Ним по ипостаси, была отделена 
Севиром и отпала от Бога Слова, явилась несуществующей, не-
реальной и невидимой и, в конце концов, оставила Бога Слова 
нагим, согласно с учением Мани. Ведь тот говорит: «На солнце 
поместил Бог Слово жилище плоти Своей415, в то время как был 
возносим на небеса».

Постановив это, Севир, научившись у Акилы и у собственно-
го народа александрийцев тому, что евреи называют «девтеро-
сис»416 и что отменяет правильный текст семидесяти толковни-
ков и разрушает Божественный закон, нападая, издает им книгу, 
называемую Филалет417, вернее же «Любитель басен», в которой 
он сам избрал себя в качестве судьи живых и мертвых, собрал 
список цитат и изложение Отцов, одних охотно принимая, 

414 Данных слов нет в сохранившихся творениях Севира. 
415 Ср.: Пс. 18:5. 
416 δευτέρωσις — здесь: еврейская традиция, предание. Прп. Анастасий говорит, 

что Севир уподобляется иудеям, которые своими толкованиями искажают истинный 
смысл Ветхого Завета. 

417 Φιλαλήθης — «Любитель истины». Так Севир называет свт. Кирилла Алексан-
дрийского. Сочинение появилось следующим образом. Во время пребывания Севира 
в Константинополе в 508-511 гг. в руки к нему попал «Флорилегий», составленный 
около 482 г. в Александрии сторонником или группой сторонников Халкидонского 
Собора с целью показать, что свт. Кирилл Александрийский не был противником 
учения о двух природах, но признавал во Христе два естества. «Флорилегий» включал 
в себя 244 фрагмента дифизитского содержания из творений свт. Кирилла. В «Филале-
те» Севир приводит альтернативные выдержки из трудов свт. Кирилла, а приведенные 
во «Флорилегии» выражения пытается истолковать в монофизитском ключе. 



211

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

других же приказывая изгнать. Итак, эту книгу и в Египте, 
и в Сирии ученики Иакова, Севира, Феодосия, Тимофея и Ди-
оскора, и враги Церкви почитают более самого Святого Еванге-
лия от Иоанна. И точно так же, как дети иудеев, как я вкратце 
сказал ранее, отбросившие под руководством учения Акилы все 
наследие Моисея и пророков, основываются на своем предании 
и соблазне, так и ученики Севира и Иакова скорее пытаются 
искажать и отвергать цитаты из Евангелия, Писаний и Отцов, 
чем «законотворчество» Севира в этой книге. Если привести им 
цитату или предложение из Петра, Павла, Евстафия, Григория, 
Василия, Иоанна, Афанасия, самого прославленного Кирилла 
или другого какого-либо отца, то они не примут ее, пока не по-
смотрят в «своде законов» Севира, то есть в составленной им 
книге, называемой Филалет. И сообразно с его толкованием, 
судом и приговором они принимают или отклоняют учителя 
и его слово, назначив Севира учителем учителей, судьей чудо-
творцев, исследователем и оценщиком богоносных мужей.

Это мы пишем не по слухам, но из опыта, много раз об-
наружив в Сирии, Египте, Александрии и в других странах 
учащих о единой природе во Христе, судящих и толкующих 
каждое слово Писания и Отцов сообразно с «законодательством» 
Севира. Ибо он «законодательствовал» для них в своей книге, 
именуемой Филалет: якобы именно вероопределение Халкидо-
на, [выраженное] в Апологии, которую Иоанн Кесарийский соста-
вил в его защиту, исказило 230 цитат Святых Отцов; эту самую 
[книгу] предъявил нам в Вавилоне нотарий Афанасий418.

Итак, когда по отношению к словам Отцов они, «как глухой 
аспид, который затыкает уши свои»419, заткнули ухо своего сердца, 
дабы не слышать гласа Поющего, их лагерь всячески отравляет-
ся, отравляемый «мудрецом»; мы другим образом изготовились 
против них содействием отвергнутого ими Христа, в Которого 
они не веруют; и мы нападем на чуждых истине с помощью 
другого пути благочестия, на который они не вступили, и даже 

418 Нотарий — служащий византийской канцелярии, различных ведомств в Констан-
тинополе и в провинции. Нотарии занимались перепиской и составлением документов. 

419 Пс. 57:5. 



212

Преподобный Анастасий Синаит

не познали. «Ибо если бы познали, то не злословили бы Господа 
славы»420; вернее же они познали и по собственной воле прояв-
ляли нечестие к Нему.

2. Итак, прежде всего, об увиденном и не познанном: ведь 
все учащие, что есть единая сущность Христа — Божества и че-
ловечества, унаследовали это самое [мнение] именно из слов 
Аристотеля и других эллинских преемников, [утверждающих], 
что природа есть лицо, в равной степени и лицо есть природа. 
Ведь Аристотель говорит, что лицо есть частная сущность.421

Затем, следуя этому вздорному правилу, Арий сказал, 
что у Отца и Сына и Святого Духа три сущности. Последовав 
этому нечестивому определению, Севир сказал, что Христос 
есть совершенная единая природа из двух частных сущностей 
и половинных ипостасей. Таким же образом Евтихий и Диоскор, 
Тимофей и Гайан, Юлиан422 и Иаков, Петр Кнафей423 и Варсо-
нофий424 и Феодосий — этот десятирог обмана не из Писаний 
и Евангелий, но из Аристотелевых Категорий унаследовал вы-
ражение, что природа есть лицо и что нет безличной природы.

Схолия. И Савеллий, также называющий природу ипостасью, 
сказал, что Святая Троица есть единая ипостась.

Все это они совершили, намереваясь оскорбить Халкидон-
ский Собор, который, определив две нераздельные природы 
Одного и Того же Христа Бога, как они считают, якобы посрам-
ляют Его, так как будто бы говорит, что во Христе два лица 
и обнаруживает у Святой Троицы четыре лица: два лица у Отца 
и Святого Духа и два других лица у Христа. Таковы именно 
еретики.

420 1 Кор. 2:8. 
421 См.: Аристотель. Категории. 5. 
422 Юлиан — епископ Галикарнаса в Карии, основатель афтартодокетизма, изложив-

ший свои взгляды в полемике (520-527) с Севиром Антиохийским. 
423 Петр Кнафей — Антиохийский патриарх (471-488), сторонник нехалкидонской 

христологии. Свое прозвище Κναφεύς (Γναφεύς) — сукновал, валяльщик — получил 
по послушанию, которое он нес в монастыре Неусыпающих в Константинополе. Счи-
тается автором прибавления в конце Трисвятого слов «распятый за нас». 

424 Глава одной из группировок египетских монофизитов. 



213

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Но поскольку в Павловых посланиях Христом совершает-
ся уничтожение и изгнание эллинской мудрости, мы, верую-
щие, не будем принимать проповедь догмата о Христе сооб-
разно эллинским и аристотелевским учениям. И не как Павел 
из Самосата, но как Павел из Тарса, мы будем проповедовать 
Христа «не в премудрости слова, чтобы не упразднить креста 
Христова»425, сказавшего: «погублю мудрость мудрецов… когда об-
ратилась мудрость века сего в безумие и мир [своею] мудростью 
не познал Бога»426. Он соблаговолил посредством невежества уче-
ников спасти верующих в Него по-евангельски, «не в убедитель-
ных словах… мудрости»427, потому что «мудрость мира сего есть 
безумие пред Богом»428, и эта мудрость и те, кто ей следует.

Итак, когда к нам из стада упомянутого десятирога подой-
дет некто, упражняющийся в словах о Христе, не будем давать 
ему ответ, пока не расспросим его, что он мыслит о природе 
и каким образом ее толкует, что есть природа и что есть ипо-
стась, что есть сущность и как он определяет лицо, и сообраз-
но какому правилу он представляет себе род. И если он тебе 
привел Аристотелевские и Гомеровские определения и законы, 
говоря, что природа есть лицо, то тогда удались от него и оставь 
его внизу вместе с диаволом, точнее же еще ниже диавола. Ибо 
и диавол не осмеливается ценить эллинскую мудрость выше 
учения Моисеева, пророческого, евангельского и апостольского.

Итак, поскольку мы приверженцы Духа Святого, то будем 
проповедовать все догматы Христовы вместе со святой кафо-
лической Церковью по преданию Ветхого и Нового Завета. Да-
вайте будем толковать сущность, род, природу, ипостась, лицо 
согласно Моисею, пророкам и Евангелию, против чего никто 
не может возражать. Прежде всего, потому что весь закон и апо-
стольское слово является господином и повелителем всех других 
церковных и отеческих писаний, во-вторых, потому что оно 
безукоризненно и неоспоримо, и, наконец, в-третьих, по этой 

425 1 Кор. 1:17.
426 Ср.: 1 Кор. 1:19-21.
427 1 Кор. 2:4.
428 1 Кор. 3:19.



214

Преподобный Анастасий Синаит

причине из Ветхого и Нового Завета необходимо обнаружить 
то, что касается природы, ипостаси, лица, рода и сущности, по-
скольку Севир совершил опровержение и как бы уничтожение 
Святых Отцов, как мы покажем сейчас [на основании слов] того 
послания к Нефалию и к некоторым другим.

ГЛАВА СЕДЬМАЯ

1. Рассказ о том, как нечестивый Севир отверг Святых 
Отцов.

«Если же и скажут противники (то есть халкидониты), мол: 
«И мы приводим тебе слова Отцов, в которых они ясно называ-
ют две природы во Христе», я так кротко и без намерения по-
бедить во что бы то ни стало буду защищаться: предположим, 
что выражение «во Христе две природы» никем из древних 
Отцов не отвержено, но все (то есть Святые Отцы) ясно и без-
упречно пользовались этим выражением». Что же он, то есть 
Севир, еще говорит? «Многие из называемых безупречными 
выражений древних Отцов после Нестория стали считаться 
не безопасными». И чуть ниже он опять говорит: «И не говори 
мне снова, что выражением о двух природах пользовались неко-
торые из Отцов; это вы говорите, что пользовались; но давайте 
мы согласимся и с этим предположением. Но во время блажен-
ного Кирилла, когда язва пустословия Нестория поразила Цер-
ковь429, это выражение было особенно отвержено. И действитель-
но, «по болезни и лекарство». Не могут же изречения других 
Отцов, если они и обнаружены (говорю я снова предположи-
тельно), быть приведены против святого Кирилла, нашедшего 
лечение от приключившейся болезни; скажу больше: даже если 
это были выражения самого Кирилла, сказанные им самим».430 
Вот что написал Севир.

Кто бы мне позволил рукоплескать такому оратору 
за то, что он непреднамеренно облагодетельствовал Церковь 

429 То есть когда, по выражению Севира, Церковь была поражена язвой от учения 
Нестория.

430 Прп. Анастасий цитирует слова Севира из 1 Послания к Нефалию. 



215

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и Халкидонский Собор, как и распявшие Христа на древе? Ибо 
тот факт, что он говорит, что Святые Отцы безукоризненно при-
знали во Христе две природы, мы не приобретем и за десять 
тысяч талантов; ведь мы обнаружили, что он единомышленник 
с нами против признающих во Христе одну природу.

Вторая выгода для вас обнаружилась, поскольку и сам бла-
женный Кирилл учит о двух во Христе природах. Ибо не это 
ли означало сказанное [Севиром]: «Даже если это были выраже-
ния самого Кирилла, сказанные им самим».

И третью выгоду нам доставляет этот громкий оратор, ут-
верждающий, что против болезней и против обнаруженных 
ересей необходимо готовить лекарства, то есть менять догматы. 
«Ибо и блаженные Отцы, говорит он, выстроившиеся против 
ереси Ария, опровергая его, провозгласившего одну природу 
во Христе, ясно исповедали в Нем две природы». Подлинно 
«как сладки гортани моей слова Твои, лучше меда устам моим»431. 
Ибо вижу, что посредством слов уст своих грешник уловился. 
Ибо если из-за болезни Ария, проповедовавшего одну природу 
во Христе Боге нашем, Святые Отцы, ниспровергнувшие этот 
догмат как нечестивый, возвестили две природы, тем более 
ныне из-за Евтихия, Диоскора, Петра [Кнафея], Тимофея, Феодо-
сия, Юлиана, Гайана, Варсонофия, Иакова, величавого началь-
ника этого десятирогого хора Севира и остальных ересиархов, 
учащих по-ариански об одной природе во Христе, благоразум-
но, своевременно и справедливо провозглашать две природы, 
нераздельно соединенные по ипостаси в едином лице Христа.

Очень смешно, как остался незамеченным оратор, своим вы-
ражением избавивший Халкидонский Собор от всякого упрека: 
«против возникшей болезни необходимо готовить лекарства». 
Как же, мудрейший, ты не защищаешь это решение вместе 
с теми, кто собрался в Халкидоне, а являешься их суровым об-
винителем? Ибо когда возникла болезнь Евтихия, говорящего, 
что Воплощение Христа призрачно и что тело Его спустилось 
с неба, и словно в тени и в воображении созерцаемо на земле 

431 Пс. 118:103.



216

Преподобный Анастасий Синаит

и оно иносущно нашему, а скорее вообще не имеет сущно-
сти. Какое же лекарство было смертельным для этой болезни, 
как не слова о том, что пресвятая Его душа и плоть является 
сущностью, соединенной с Богом Словом по ипостаси, и испо-
ведание, что Он совершенен в Божестве и Он же совершенен 
в человечестве, в другой природе?

Изумление же меня охватывает, что Севир совершенно 
не трепетал бесстыдным лицом и гнусным языком, осуждая 
множество Святых Отцов и не желая пощадить самого святого 
Кирилла, но полагая, что «После времени Нестория оказались 
не безопасными и совершенно неверными изречения древних 
Святых Отцов, говорящих о двух природах во Христе». Вследст-
вие чего этот нечестивец объявляет мнение и суд над древними 
Отцами, полагая их наставления не действующими и отвергну-
тыми, «даже если это были выражения самого Кирилла».432

Христос, по словам Павла, «поставил в Церкви, во-первых, 
Апостолами, во-вторых, пророками, в-третьих, учителями»433. 
А антихрист уничтожает и извергает тех, которых Бог поста-
вил в Церкви Отцами и пастырями; так и оратор Севир, будучи 
неким учителем учителей, говорит, что «уже не безопасны 
слова Святых Отцов».

Впрочем, пусть молчит апостольский муж Дионисий, пусть 
молчит Ириней, секира ересей, пусть не говорит Климент, лоза 
Христова. Далее, пусть начал бездействовать Иустин, собствен-
ною кровью мученичества запечатлевший природы Христа. 
Никого не пощадил этот многомудрый обвинитель учителей: 
не постыдился мученичества Евстафия, не посовестился Гри-
гория Чудотворца, не вострепетал перед подвигами Афанасия, 
не смутился жительства Василия, перед которым и демоны 
трепетали, не почтил [двух] Григориев, которых стыдились 
эллины, ни воздал чести Епифанию, которого устрашались 
духи, не благоговел перед Иоанном, перед которым и цари 
трепетали, не пощадил ни Амфилохия, ни Амвросия, ни до-
бродетельного Ефрема, ни Прокла, ни самого Кирилла, печати 

432 Слова Севира из 1 Послания к Нефалию. 
433 1 Кор. 12:28.



217

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Отцов, ни другого какого отца, которых мы упомянули и ко-
торых мы не упомянули. Но он совершил отступление от всех, 
говоря, что «Вплоть до времени Нестория Христос, согласно 
словам Святых Отцов, познавался в двух природах, после же 
Нестория Христос стал одной природой; и слова древних Отцов, 
ранее называвших Христа двумя природами, стали бесполез-
ными, непригодными и богохульными»434; с периодичностью 
лунных фаз и по жребию лунатик Севир, предавая Христа, 
то уподобляет Его ущербной, то полной луне, то Он оказывается 
двуприродным, то Он оказывается единоприродным; ни с того, 
ни с сего Он изменяется и становится другим, подобно зайцам; 
или, скажу нечто кощунственное, Он, как беременные женщи-
ны, имеющие то две души, то, после родов, снова одну.

2. Разумно, полагаю, и в этом изобличить злонамерен-
ность и ложь Севира, начальника десятирогого хора, и указать, 
что еще до Нестория появились основатели и начальники ереси 
разделения Христа, разделяющие Христа надвое и называю-
щие Его простым человеком; их основанием и главой является 
Артемон435, как можно узнать из Церковной истории Евсевия 
Памфила, написанной до Святого Никейского Собора. Затем, 
после Артемона, во времена ариан появились Павел Самосат-
ский, Диодор и Феодор Антиохийский, современники [двух] 
блаженных Григориев, Афанасия и Василия, нечестиво разделя-
ющие [Христа] надвое, от них нечестивое учение о разделении 

434 В сохранившихся творениях Севира такой фразы нет. Вероятнее всего, прп. Анас-
тасий своими словами иронично излагает мысль ересиарха. 

435 Артемон, как и Павел Самосатский, упоминается в «Церковной истории» Евсевия 
Памфила в 28 главе 5 книги. Артемий является одним из родоначальников, а Павел — вер-
шиной динамического монархианства, суть которого состоит в том, что Христос по при-
роде своей не является Богом, а человеком, на которого в момент крещения сходит 
Дух Божий, Слово, Премудрость Божия (сила Бога, а не Лицо Троицы, отсюда и назва-
ние — динамисты: δύναμις — сила), как ранее сходило на пророков, только с преимуще-
ством, в большей мере и силе. Собственно о воплощении у динамистов не может быть 
и речи. Это было лишь сосуществование Премудрости Божией, Логоса (силы, а не ипо-
стаси Бога) со Христом — «относительное соединение», «соединение по благоволению». 
Позднее о таком относительном соединении по благоволению человечества, но только 
уже с совершенным Богом, будет говориться в несторианстве.



218

Преподобный Анастасий Синаит

[Христа] почерпал Несторий, как свидетельствуют и святой 
Прокл, и блаженный Кирилл.

Схолия. Ты, любитель знания, обнаружишь вышесказанное 
на Святом Ефесском Соборе, потому что Собор установил 
согласие между учением Нестория и Павла Самосатского, жив-
шего за 160 лет до этого и нечестиво разделявшего Христа.436

Итак, пусть скажет мне любитель мудрости Севир, почему 
блаженные Отцы, будучи современниками ересиархов Фео-
дора и Диодора, говорили о двух природах во Христе Боге; 
ведь и [Павел] Самосатский и выражения Феодора и Диодо-
ра «два лица», «ипостаси», «простой человек» хулили Христа 
еще до Нестория. А потому, что Отцы сформулировали учение 
о Христе не на время, сообразуясь с лунными фазами, чтобы 
в воображении не называть Его меняющим различные образы, 
формы и наружность наподобие хамелеона. Ведь они услышали, 
как Он говорит: «Видите ныне, что это Я»437, и «Я не изменяюсь»438.

Впрочем, этот высокомерный начальник десятирога Севир 
не понял эти слова. Поэтому он сказал: «После Нестория выра-
жения Святых и древних Отцов исключены и отвергнуты»439. 
Кто, скажи мне, мудрейший, исключил и отверг их? Ведь 
ничего такого божественный Кирилл не говорил, но провозгла-
шает их своими Отцами и соглашается следовать их учению; 
и на том самом Святом Соборе против Нестория привел цитаты 
Отцов, провозглашающие, что Христос — две природы в одном 
лице, в том числе слова и великого Амвросия, говорящие, 
что «Во Христе есть иная природа»440. И не только, но и весьма 
восхваляет Прокла, своего современника, ибо в «Толковании 

436 См.: Свидетельство Константинопольского клира, всенародно возвещенное всей 
Церкви, о том, что Несторий единомыслен с Павлом Самосатским, который за 160 
лет до Нестория православными епископами предан анафеме. ACO I, 1, 1, p. 101sq. 
ДВС. Т. 1. С. 156-157. 

437 Втор. 32:39. Ср.: Лк. 24:39. 
438 Мал. 3:6. 
439 В сохранившихся творениях Севира такой фразы нет. Вероятно, здесь тоже 

ирония прп. Анастасия. 
440 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II, 9, 77. 



219

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

на Символ веры» говорит так: «Одинаково с нами мыслит хри-
столюбивый сонм Святых Отцов и сам ныне правящий на пре-
столе святой Константинопольской Церкви благочестивейший 
и богобоязнейший брат наш по епископству Прокл»441. Это бо-
жественный Кирилл сказал.

Я же к нему от имени Севира воскликну: что ты делаешь, 
блаженный Кирилл, восхваляя Прокла, после Нестория говоря-
щего о Христе: «Он нетленно рожден и беспрепятственно вошел, 
хотя “двери… были заперты” 442, Чье сопряжение природ узрев, Фома 
воскликнул: “Господь мой и Бог мой!” 443»444? И снова он в [толкова-
нии на слова] «Младенец родился нам»445 так говорит: «Мысленно 
раздели природы и богословствуй таинственное соединение»446. 
И снова Прокл: «И один Сын, поскольку природы не разде-
ляются на две ипостаси, но страшное Домостроительство со-
единило две природы в одну ипостась»447. Хотя Прокл после 
Нестория учит об этом, святой Кирилл единодушен с ним, на-
зывает его святейшим и благочестивым и ясно одобряет слова, 
что во Христе две природы.

Наконец, пусть «законодатель» Севир покажет нам, кто ис-
ключал слова Святых Отцов о двух природах, и кто из Отцов 
научил его говорить, что против возникших язв ересей нужно 
менять учение о Христе: то Он двух природ, то одной; то надо 
говорить, что Христос познаваем тленным, то — нетленным; 
то Он — одно лицо, то — два; то Он одного вида, то — двух; 
и, таким образом, до скончания века носить туда-сюда Христа, 

441 Кирилл Александрийский. Послание 55 (Кирилла архиепископа Александрийского 
на Святой Символ). ACO I, 1, 4, p. 60. ДВС. Т. 1. С. 580. 

442 Ин. 20:19. 
443 Ин. 20:28.
444 Прокл Константинопольский, свт. Слово 2 (Беседа Прокла епископа Кизического, 

говоренная в присутствии Нестория в великой Константинопольской церкви, о Вочело-
вечении Господа нашего Иисуса Христа, о том, что Святая Дева Мария есть Богородица 
и что родившийся от Нее не есть Бог только и не есть человек только, но Еммануил, кото-
рый есть вместе Бог и человек неслитно и непреложно). ACO I, 1, 1, p. 104. ДВС. Т. 1. С. 138

445 Ис. 9:5. 
446 Прокл Константинопольский, свт. Толкование на Ис. 9:5. 
447 Прокл Константинопольский, свт. О Воплощении, II.



220

Преподобный Анастасий Синаит

словно некий мяч, который перебрасывают из стороны в сторо-
ну играющие дети.

И этот оратор не стыдится, устанавливая эту [изменчивость 
Христа], но представляет в своем следующем слове такие рассу-
ждения и образы: «Если некий лучший врач запрещает боль-
ным чумой, охватившей некоторый город, питье некой воды, 
никто же не сможет выступить против слов его: мол, врачи 
из отцов наших позволяют пить эту воду»448.

Эти слова Севира означают примерно следующее: «Так 
как обнаружилась язва Нестория, я, как лучший и единственно 
мудрый врач, не разрешаю вам пить воду жизни, которая есть 
учение Отцов, утверждающее во Христе две природы, пусть 
даже врачи из Святых Отцов завещали вам употреблять эту 
животворящую воду».

Если бы он был здесь, я сказал бы ему: «О человек! Сам 
блаженный Кирилл одобрял Святых Отцов, называвших две 
природы во Христе, как я говорил чуть раньше, и особен-
но — Павла Эмесского: когда тот прибыл в Александрию от лица 
всех епископов восточных Церквей, поднялся на амвон в Алек-
сандрийской Церкви и провозгласил, что во Христе две приро-
ды соединены в одной ипостаси, то блаженный Кирилл, весьма 
возрадованный, сказал: «Да возвеселятся небеса, да радуется 
земля! Вот, послушайте! Мы почерпали воду жизни из свято-
го источника благочестивого отца Павла, который растолковал 
нам великое таинство истины»449. Вот, божественный Кирилл 
называет слова о двух природах водой жизни, от которой нам 
запрещает пить софист-врач Севир».

Когда я это сказал, Севир, выйдя на середину, говорит: «Но по-
этому-то я с остальными отцами отбросил даже учения Кирилла, 
назвав их неприемлемыми после Нестория, пусть даже они были 
изречены устами самого Кирилла». — «И откуда у тебя такие пол-
номочия и такая дерзость, что ты, когда ты умышляешь против 
нас, можешь пользоваться словами святого Кирилла, приводя 

448 Севир Антиохийский. 1 Послание к Нефалию, I, 13-17. 
449 Кирилла епископа Александрийского о Павле, говорившем прежде, и о Воплоще-

нии Господа. ACO I, 1, 4, p. 15. ДВС. Т. 1. С. 540. 



221

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

нам там и сям высказанное им изречение: «единая воплотивша-
яся природа Бога Слова»?» — «Не эти слова мы отвергли, говорит 
Севир, а другие, говорящие о двух природах во Христе».450

Хорошо научился Севир у иудейских, эллинских и араб-
ских учителей, часть из Священных Писаний принимая, часть 
же из них отбрасывая, как делают и дети манихеев. И все же, 
если против язв возникающих ересей должно изменять учение 
о Христе и истине, и из-за Нестория стали неприемлемыми 
слова о двух природах, то совсем непригодным и бесполезным 
ныне станет и выражение «единая воплотившаяся природа 
Бога Слова» из-за десяти ересей указанного десятирога, пропо-
ведующего умаление, нереальность и отрицание человечества 
Христа. О горе мне! Какая беда и что делать мне, не знаю! «Ибо 
из-за язвы Нестория», говорит [Севир], «две природы Христа 
отвергнуты и стали неприемлемыми»; в свою же очередь из-за 
Евтихия, Диоскора и Феодосия будет совсем отвергнуто выраже-
ние, говорящее об одной природе Его Божества и человечества. 
И тогда проповедь станет пустой и вера тщетной451, и пропадет 
благочестие, став продажным.

Так вот, поскольку Севир, который изобличен как некий 
новый современный антихрист, говорящий: «Дана мне всякая 
власть на небе и на земле»452, совершил низвержение Святых 
Отцов, то давай поразим его десятирога, установив из про-
роческого и евангельского Писания, что одно есть природа, 
а другое — лицо, и что природа и лицо — не одно и то же.

ГЛАВА ВОСЬМАЯ

1. Доказательство из Ветхого и Нового Завета, что при-
рода и лицо — не одно и то же.

При всецарственном восседании Христа Бога на высоком 
и преславном престоле во святой вселенской и апостольской 
Православной Церкви нашей, при предстоянии Ему всех высших 

450 Диалог составлен из слов Севира Антиохийского из 1 Послания к Нефалию, I.
451 Ср: 1 Кор. 15:14-17. 
452 Мф. 28:18. 



222

Преподобный Анастасий Синаит

ангельских сил, в окружении всех от века святых патриархов, 
пророков, евангелистов и апостолов, на руках внеся священ-
ные и божественные письмена Ветхого и Нового Завета, сперва 
же, как первую [из Священного Писания], первую книгу закона 
Моисея, и выйдя на середину, откроем, что святая Церковь не по- 
аристотелевски, а по-богословски учит о роде, то есть о природе: 
«И сказал Бог: да произрастит земля зелень, траву, сеющую семя 
дерево плодовитое, приносящее по роду своему плод, в котором семя 
его на земле. И стало так. И произвела земля зелень, траву, сеющую 
семя по роду ее, и дерево, приносящее плод, в котором семя его по роду 
его»453. И снова далее: «И сказал Бог: да произведет вода пресмыка-
ющихся, душу живую; и птицы да полетят над землею, по тверди 
небесной. И сотворил Бог рыб больших и всякую душу животных пре-
смыкающихся, которых произвела вода, по роду их, и всякую птицу 
пернатую по роду ее»454. И снова: «И сказал Бог: да произведет земля 
душу живую по роду ее, скотов, и гадов, и зверей земных по роду их. 
И стало так. И создал Бог зверей земных по роду их, и скот по роду 
его, и всех гадов земных по роду их»455.

Вот слова Господа и Бога! Творец всего по-богословски назвал 
различное бытие предметов (и одушевленных, и неодушевлен-
ных, и пернатых, и плавающих, и пресмыкающихся) различными 
родами, то есть природами, а не по-аристотелевски и по-гомеров-
ски различными лицами, как бы научая нас, что иной род, то есть 
иная природа у трав, и иной род, то есть иная природа у пресмы-
кающихся, и иной род, то есть иная природа у зверей, и иной род, 
то есть иная природа у людей, и иной род, то есть иная природа 
у бесов, как говорит о них Христос: «сей же род изгоняется только 
молитвою и постом»456. Вследствие чего и Павел говорит о едино-
сущии по плоти нас и Христа, наставляя афинских философов: 
«мы Его и род»457. Однако Севир отвечает отказом как Моисею, так 
и Павлу, не принимая именования природы родом.

453 Быт. 1:11-12. 
454 Быт. 1:20-21. 
455 Быт. 1:24-25. 
456 Мф. 17:21. 
457 Деян. 17:28. 



223

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Итак, через нас посрамляет его брат Божий Иаков в своем Со-
борном Послании, как брат Божий возглашая братское и соглас-
ное Богу; ибо то, что Бог через Моисея назвал видом, то Иаков 
назвал естеством: «всякое естество зверей и птиц, пресмыкаю-
щихся и морских животных укрощается и укрощено естеством 
человеческим»458. Вот ясно брат Христов назвал тебе разные роды 
разными естествами.

Вследствие этого и весь сонм Святых Отцов может называть 
[вещи] разной сущности и разной природы [вещами] «раз-
ного рода». Стало быть, говорящие, что во Христе после сое-
динения одна природа, то есть один вид, по всякому говорят, 
что или Божество сродно плоти, превратившись в тварь, или на-
оборот, плоть стала сродной и единосущной Святой Троице, 
что невообразимо и невозможно. «Если же не единосущно тело 
Слову, то во Христе есть одна и есть совсем другая природа»459, 
как всемудрый Кирилл, защищаясь перед Восточными, указал 
в Константинополе Евлогию.

Схолия. Кирилл в Сокровище говорит, что иной сущности 
значит иного рода, и Григорий [Богослов] в Слове на Богояв-
ления460, [начинающемся словами] «Опять Иисус мой», сви-
детельствует родство461 Святого Духа и Бога Слова, подобно 
тому, как и Гавриил говорит Богородице: «Вот и Елисавета, 
родственница462 Твоя»463.

2. Однако закончим на этом, чтобы перейти к следующе-
му. А именно, вслед за Моисеем выйдя на середину боже-
ственнейшего и владычественного собрания святых пророков 
и апостолов, сам всемудрый Соломон ясно нам в Ветхом Завете 

458 Иак. 3:7. 
459 Памятная записка архиепископа Кирилла пресвитеру Евлогию, находящемуся 

в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. 1. С. 552. 
460 Прп. Анастасий имеет в виду «Слово 39. На святые светы явлений Господних», 

посвященное празднику Богоявления, в котором свт. Григорий Богослов четко сфор-
мулировал троичное богословие. 

461 Т. е. единство рода, или природы (Божественной). 
462 Т. е. одного рода. 
463 Лк. 1:36. 



224

Преподобный Анастасий Синаит

изложил учение о природе в своей книге Премудрость: «Суетны 
по природе464 все люди, у которых нет ведения о Боге»465. Что значит 
«по природе»? То же, что «поистине»466; ибо природа, как гово-
рят богодухновенные Писания, есть истина вещей. Ради нераз-
умных меняю слова Соломона и говорю: «Суетны по лицу все 
люди, у которых нет ведения о Боге»; однако совершенно не-
суразно выражение «суетны по лицу», в отличие от — «суетны 
по природе». Потому что не одно и то же природа и лицо.

И ведь об этом у нас уже сказано в Оправдательном томосе 
к народу, и я этого не забыл. Но поскольку я веду речь о ране, 
о затяжном гниении и о занозе, причинившей зловонную язву 
(особенно в канавах и рвах Толонама467 и египетских стран), 
то не следует бояться сказать то же самое, чтобы заменой 
слов из Священного Писания убедить неразумных, что природа 
и лицо — не одно и то же.

Итак, давайте снова при помощи перестановки слов рас-
смотрим выражение блаженного апостола Иакова: «всякое 
естество зверей и птиц, пресмыкающихся и морских животных 
укрощается и укрощено естеством человеческим»468. Не сказал: 
«лицом человеческим», ведь человечество — не одно лицо, 
а множество лиц, природа же одна. И поэтому говорит: «есте-
ством человеческим».

Когда я это говорил, вышел на середину божественный 
ритор вселенной Павел, неся Послание к Римлянам, в котором 
он нас учит: «ибо когда язычники, не имеющие закона, по природе469 
законное делают»470. Что значит «по природе», если не «поис-
тине»471? Давайте изменим выражение: «ибо когда язычники, 

464 φύσει
465 Прем. 13:1. 
466 ἐν ἀληθείᾳ 
467 τῶν θολονάμων. Тут либо неизвестное сейчас собственное имя некоей области, 

либо описка и должно стоять вместо этого слова, как в некоторых манускриптах «Пу-
теводителя»: «наполненных пылью и грязью». 

468 Иак. 3:7. 
469 φύσει 
470 Рим. 2:14. 
471 ἐν ἀληθείᾳ



225

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

не имеющие закона, по лицу законное делают». Но сказанное 
совершенно несуразно, потому что природа не есть лицо.

Схолия. Никто не исполняет закон Божий по естеству472, 
но по свободному выбору, хотя, если бы исполнение Божиих 
заповедей было естественно473, то все бы согласились. Потому 
что и здесь вместо «поистине»474 сказано «по природе»475.

Ибо опять сказано: «и необрезанный по природе476 исполняющий 
закон (то есть необрезанный из язычников поистине477 испол-
няющий закон) не осудит ли тебя, преступника закона при… 
обрезании»478.

И снова: «Ибо если Бог не пощадил природных479 ветвей 
(то есть истинно480 соединенных с корнем), то смотри, пощадит 
ли и тебя»481, снискавшего истину. Опять давайте ловко изменим 
это выражение и скажем: «Ибо если Бог не пощадил личных482 
ветвей». Каких таких личных, скажи мне? Где вообще в этом 
выражении смысл и согласование? Итак, природа не есть лицо.

«Ибо если ты отсечен от дикой по природе483 маслины (то есть 
поистине484 от неверия) и не по природе привился к хорошей мас-
лине, то тем более сии природные привьются к своей маслине»485.

Схолия. Неверие названо «дикой маслиной», никто ведь не яв-
ляется неверующим по природе, но по свободному выбору. 
Потому что и здесь «по природе» стоит вместо «поистине».

472 ἐκ φύσεως 
473 ἐκ φύσεως
474 ἐν ἀληθείᾳ
475 φύσει 
476 ἐκ φύσεως
477 ἐν ἀληθείᾳ
478 Рим. 2:27. 
479 κατὰ φύσιν 
480 κατὰ ἀλήθειαν 
481 Рим. 11:21. 
482 κατὰ πρόσωπον
483 κατὰ φύσιν 
484 κατὰ ἀλήθειαν 
485 Рим. 11:24. 



226

Преподобный Анастасий Синаит

Когда я это говорил и старался различными доказательства-
ми от Писания установить, что природа и лицо не одно и то же, 
снова взял мою руку святой апостол, вручив свое Первое Посла-
ние к Коринфянам, в котором он опять ясно нас учит, что при-
рода обозначает ничто иное, как саму истину вещей486. Порицая 
некоторых женщин, молящихся с непокрытой головой, он гово-
рит: «Рассудите сами, прилично ли жене молиться Богу с непокры-
тою [головою]? Не сама ли природа учит вас»487, то есть, не само 
ли обстоятельство488? Если мы переиначим и произнесем вместо 
«природа»: «не сама ли ипостась учит вас?», разве это выраже-
ние вообще имеет стиль и согласование? Конечно, нет, потому 
что природа не одно и то же, что лицо и ипостась.

Однако риторы — начальники Севирова десятиро-
га — об этом никак не подумали: в словах о природе, ипостаси 
и лице они не упомянули ни Моисея, ни Соломона, ни Христа, 
ни Иакова, ни Павла. Ибо если нечестивцы познали бы их, 
то, пожалуй, не злословили бы Христа славы, говоря: «Нет без-
личной природы, ведь природа и лицо — одно и то же».

Они считают, что Халкидонский Собор, точнее же Святые 
Отцы, сказавшие о двух нераздельных природах во Христе, не-
пременно говорят и о двух у Него лицах, что согласно с Несто-
рием, и поэтому праведный судья Севир уничтожил их.

Итак, что природа не есть лицо, достаточно показало слово 
из Ветхого и Нового Завета. Итак, замена слов даже в самом 
Священном и божественном Писании продемонстрировало, 
что нельзя называть лицо природой. Многие безумцы говорят, 
что природа и лицо — одно и то же, вы же слушайте тех, кто 
говорит разумно.

3. Прочитаем следующие вопросы и ответы.
Вопрос: Бог, проклиная Каина489, проклял всю человеческую 

природу или одну ипостась, то есть лицо? 

486 τῶν πραγμάτων 
487 1 Кор. 11:13-14. 
488 τὸ πράγμα
489 Ср.: Быт. 4:11.



227

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Ответ: Очевидно, что только лицо согрешившего Каина, 
потому что природа и лицо — не одно и то же. 

Вопрос: Ной, сказавший своему сыну, который открыл его 
наготу: «проклят и раб рабов будет Ханаан»490, общую природу 
трех сыновей проклял или одно из трех лиц? 

Ответ: Ясно, что только лицо Хама, потому что природа 
и лицо — не одно и то же. 

Вопрос: Когда Енох был возносим Богом491, вся человеческая 
природа была возносима или одно только лицо?

Ответ: Несомненно, что только лицо Еноха, потому что при-
рода и лицо — не одно и то же.

Подобно и Христос, ниспровергая Иуду492, не всю апостоль-
скую природу ниспроверг, а одно лицо, потому что природа 
и лицо — не одно и то же.

Чтобы противники не решили, что мы рассказываем 
басни, давайте перейдем к самому употреблению касатель-
но Бога слова «лицо» в божественном Писании. Ибо напи-
сано, что после той необыкновенной борьбы Богом вдохнов-
ленный Иаков назвал то место «Вид Божий493; ибо я видел Бога 
лицем к лицу, и сохранилась душа моя»494. Пусть скажет мне 
сейчас философ Севир, говорящий, что природа и лицо — одно 
и то же, разве возможно было Иакову вместо слов «я видел 
Бога лицем к лицу» сказать: «я видел Бога природой к природе, 
и сохранилась душа моя»? Никак нельзя, потому что природа 
и лицо — не одно и то же.

Получи, иаковит, и другой камень, брошенный Иаковом, ибо 
он сказал брату своему Исаву: «я увидел лице твое, как бы кто 
увидел лице Божие»495. Вот опять он сказал «лицо»; невозможно 
ведь было бы сказать: «я увидел лице твое, как бы кто увидел 
природу Божию», потому что природа и лицо — не одно и то же.

490 Ср.: Быт. 9:25.
491 Ср.: Быт. 5:24.
492 Ср.: Мф. 27:3-10.
493 В греческом и славянском тексте. В еврейском и русском тексте: «Пенуэл». 
494 Быт. 32:30. 
495 Быт. 33:10. 



228

Преподобный Анастасий Синаит

Сказано снова в Исходе: «И видели сыны Израилевы, что сияет 
лице Моисеево, и полагали на него покрывало»496. Итак, закры-
вая лицо Моисея, разве они всю его природу (то есть целый 
род Израиля) закрывали? Никак нет, потому что природа 
и лицо — не одно и то же.

И снова, когда говорит, что возле тернового куста «Моисей 
закрыл лице свое, потому что боялся»497, невозможно было ска-
зать, что «Моисей закрыл природу свою», потому что природа 
и лицо — не одно и то же.

И когда пророк обращается к Богу: «просвети лице Твое, и спа-
семся»498, не мог он сказать: «просвети природу Твою, и спасем-
ся», потому что природа и лицо — не одно и то же.

Но и снова обращаясь с молитвой ко Господу и говоря: 
«взыска Тебе лице мое»499, не мог он сказать: «взыска Тебе природа 
моя»; ибо не природа человеческая тогда искала Бога, но Давид, 
потому что природа и лицо — не одно и то же.

И опять говоря к Богу: «Аз же правдою явлюся лицу Твое-
му»500, не мог он изменить фразу и сказать: «Аз же правдою 
явлюся природе Твоей», ибо это невозможно. Итак, природа 
и лицо — не одно и то же.

И Исаия, говоря: «лица Моего не закрывал от поруганий 
и оплевания»501, не мог сказать: «природы Моей не закрывал от по-
руганий и оплевания», потому что природа и лицо — не одно 
и то же.

И когда говорит: «Я держу лице Мое, как кремень»502, не мог 
сказать: «природу мою», потому что природа и лицо — не одно 
и то же, как пустословит Севир.

4. Я не говорю, что природа Бога невидима, а лицо 
Его — видимо (долой нелепость), но только желаю показать 

496 Ср.: Исх. 34:35. 
497 Исх. 3:6. 
498 Пс. 79:4. 
499 Пс. 26:8. 
500 Пс. 16:15. 
501 Ис. 50:6. 
502 Ис. 50:7. 



229

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

еретикам различие слов: не всегда, когда сказано «природа», 
можно сказать «лицо» и, опять же, не всегда, когда сказано 
«лицо», можно сказать «природа». Я попытаюсь показать это 
сейчас из Евангельских и Апостольских, а не эллинских 
преданий.

Ведь Сын Божий сказал: «Смотрите, не презирайте ни одного 
из малейших сих; ибо говорю вам, что Ангелы их всегда видят лице 
Отца Моего, Который на небесах»503. Если природа и лицо — одно 
и то же, изменяю выражение и говорю: «Ангелы их всегда видят 
природу Отца Моего, Который на небесах». Но это невозможно 
и совершенно невероятно, так как Сам Бог Слово учит нас: «Бога 
не видел никто никогда; Единородный Сын, сущий в недре Отчем, 
Он явил»504. Говоря же: «никто Бога не видел», Он не только 
о людях сказал, но и об ангелах. Итак, пусть скажет акефал, 
как, видя лицо, ангелы не видят природы Отца, если в самом 
деле, как вы говорите, природа и лицо — одно и то же?

Послушай снова Павла, который ясно учит, и оставь 
твое вздорное часто повторяемое выражение, что природа 
и лицо — одно и то же. Ведь о чистых сердцем говорит он к Ко-
ринфянам: теперь они видят Бога «как в [тусклом] стекле, гада-
тельно», в будущем же веке «лицем к лицу»505. Скажи мне сейчас, 
говорящий, что природа и лицо — одно и то же, разве можно 
изменить выражение и сказать: «Тогда же природой к природе 
увидят праведные Бога»? Долой! Ведь сам божественный Павел 
свидетельствует о Боге: «Которого никто из человеков не видел 
и видеть не может»506. Потому что природа и лицо — не одно 
и то же.

И множество других таких же мест, где сказано о лице и в ко-
торых говорится, что Бог открывается как бы в некоем образе 
и прообразовательном видении, есть в божественном Писании, 
но нигде при этом не сказано о Его природе или сущности; 
ведь во всем Ветхом и Новом Завете ты не найдешь именования 

503 Ср.: Мф. 18:10.
504 Ин. 1:18. 
505 Ср.: 1 Кор. 13:12.
506 1 Тим. 6:16. 



230

Преподобный Анастасий Синаит

или указания на природу или сущность Божию, но все явле-
ния невидимого Бога, прообразовательно и прикровенно откры-
вавшие изображение лица, не являли природу или сущность 
Божию; так, например, Даниил видел лицо «Ветхого днями 
и другое лицо: с облаками небесными шел как бы Сын человече-
ский»507, и Исаия в образе и виде человеческого лица видел яв-
ление «Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном»508, 
не Божественную природу созерцая, но как бы в некоем образе, 
так что они могли видеть и в силу этого постигали явление им 
в человеческом виде невидимого и неописуемого Бога.

Если же природа и лицо — одно и то же, то почему пророк 
не говорит к Богу: «Не отврати природы Твоей от мене», но: «Не 
отврати лица Твоего от мене»509; и снова: «Просвети лице Твое 
на раба Твоего»510; и опять: «Не отвержи мене от лица Твоего»511; 
и снова: «Знаменася на нас свет лица Твоего, Господи»512? И вообще, 
божественное Писание, во множестве мест называя лицо Божие, 
нигде не говорит о природе Божией. Потому что ясно, что при-
рода и лицо — не одно и то же.

Возражение еретика. «Но божественное Писание употре-
бляет слова и не в собственном смысле, — говорит он, — так 
что мы можем услышать, что оно приписывает Богу, например, 
лицо, а также и руки, крылья, глаза, уста и остальные члены, 
хотя Божество бестелесно, не имеет лица и неописуемо».

Когда еретик говорит это, я соглашаюсь с этим, но в свою 
очередь снова спрашиваю: «Почему во многих местах называя 
не в собственном смысле и аллегорически лицо Бога, божествен-
ное Писание никак не называет в Нем природу или сущность, 
ни в не собственном смысле, ни аллегорически, ни символи-
чески, хотя, как вы говорите, природа и лицо — одно и то же? 
Потому что всем, пожалуй, ясно, что природа и лицо — не одно 

507 Дан. 7:9-13. 
508 Ис. 6:1. 
509 Пс. 26:9; 101:3; 142:7. 
510 Пс. 30:17; 118:135. 
511 Пс. 50:13. 
512 Пс. 4:7. 



231

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и то же, как мы показали с помощью божественного Писания 
Ветхого и Нового [Завета].

Если же ты спросишь: “Ради чего блаженные пророки 
во всем божественном Писании взыскали, молитвенно просили 
и ожидали явление и пришествие Лица Бога, а не природы?”, 
то послушай об этом и отеческое слово, и верь, и не возражай; 
ибо необычное “слово сие и всякого принятия действительно 
достойно” 513.

Ведь блаженные пророки и патриархи действием Святого 
Духа знали, что не общая природа Святой Троицы, не всецелая 
полнота Трех Лиц — Отца и Сына и Святого Духа — намерена 
в последние времена явиться на землю и воплотиться, но одно 
Лицо, а именно Бог Слово; поэтому не сказали они, что Троич-
ная сущность Бога сойдет к людям, но возвещали и молитвенно 
испрашивали явление Лица Бога, ясно и отчетливо взыскуя 
Лицо Бога Слова и пришествие Его на землю, и обращаясь 
к Нему: «просвети лице Твое, и спасемся»514, «взыска Тебе лице мое, 
лица Твоего, Господи, взыщу»515, «будь милостив к нам и благосло-
ви нас, освети нас лицем Твоим»516, и снова: «Просвети лице Твое 
на раба Твоего»517, то есть на человека, которого создал. Пророки 
возвещают пришествие отдельного Божественного Лица, то есть 
Единого от Святой Троицы, то есть Бога Слова, а не общей при-
роды; и, если нужно сказать яснее, они возвещают пришествие 
восуществленного Лица Бога, а не общее воплощение Трех Лиц 
Триипостасной Троицы. Потому что природа и лицо — не одно 
и то же, как много раз я говорил».

5. После приведенных мною из божественного Писания 
и пророков слов я опасаюсь, тревожусь и боюсь, как бы Севир, 
раздраженный таковыми обличениями, не выскочил бы из гроба 
с мертвецами, не созвал бы свой десятирог, не собрал бы собор 
и не опроверг бы, не отверг бы Христа, Моисея, Павла, пророков 

513 Ср.: 1 Тим. 1:15; 4:9. 
514 Пс. 79:4; 79:8; 79:20. 
515 Пс. 26:8. 
516 Пс. 66:2. 
517 Пс. 30:17; 118:135. 



232

Преподобный Анастасий Синаит

и евангелистов, как это сделал ранее с учителями, и не стал 
бы так законодательствовать: «До Нестория слова Христа, проро-
ков и апостолов были верны и надежны, а со времени Нестория 
отвергнуты; и более уже не является надежным Ветхий и Новый 
Завет, не говорящий, что природа и лицо — одно и то же. Ибо 
против возникших ересей необходимо изменять и отменять 
божественное Писание, как и писания Отцов, — то принимать, 
то отвергать его».

Стеная и смущаясь, Севир, однако делает это; он именно 
таким способом объявит недействительными слова Святых 
Отцов о двух природах Христа: не по-апостольски, а по-эллин-
ски представляя природу. Потому что, если бы он, как и святая 
Церковь, последовал Павлу, то ничего другого не смог бы сказать, 
кроме того, что природа есть истина вещей518; ведь как мы можем 
понять слова апостола: «и мы были по природе519 чадами гнева»520? 
Что значит «чада гнева по природе», если не «чада гнева поис-
тине521»? Я мог бы относительно этого даже из Святых Отцов 
подтвердить выражение, что ничего другого не обозначает при-
рода, как истину. Но я боюсь, не скажет ли мне Севир, что из-за 
Нестория отвергнуто и это выражение.

Тогда давай из этого времени, сотрясаемого нечестивым Нес-
торием, выставим само светило — воспеваемого сонмом Отцов 
блаженного Кирилла, по-апостольски учащего, что природа 
есть истина. Он потому и является светилом, что, в различных 
местах говоря о Христе: «природное рождение» и «природное 
соединение», в этом на возражения Феодорита против этих слов 
богомудрый Кирилл по-апостольски говорит в Апологии на две-
надцать анафематизмов, что истинное значит природное.

Притом и обычное употребление у египтян и алексан-
дрийцев слова «естественно»522 означает именно истину 
вещей; поэтому один к другому в беседе для подтверждения 

518 τὴν τοῦ πράγματος ἀλήθειαν 
519 φύσει 
520 Еф. 2:3
521 ἐν ἀληθείᾳ 
522 φυσικά 



233

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

говорит: «Естественно тебе говорю», то есть истинно. Разве 
можем мы изменить это выражение и сказать: «Лицом523 тебе 
говорю»? Ни в коем случае, ибо фраза совсем не согласована. 
Потому что природа и лицо — не одно и то же.

Не насмехайся над сказанным. Ведь из апостольского Пре-
дания я принял, что природа означает истину и что природа 
и лицо — не одно и то же. Ты сказал мне, что блаженный му-
ченик Петр проклял в Александрии нечестивого Ария, сказав: 
«Арий и сейчас, и в будущем веке отделен от славы Сына 
Божия»524. Итак, скажи мне, это проклятие направлено на одно 
лицо или на общую природу? Очевидно, что на лицо только 
Ария. Говоря же, что природа и лицо — одно и то же, вы подлин-
но оказываетесь под этим общим проклятием, в равной степени 
и под всеми другими проклятиями, ниспосланными на лица 
язычников или еретиков; но не таково слово истины. Ведь, 
если одно лицо человека покрыто проказой, нельзя сказать, 
что вся человеческая природа больна проказой; и когда общая 
человеческая природа залита потопом, нельзя сказать, что по-
топлено лицо лишь некоторого человека; опять же, если вла-
делец лишился имущества525, нельзя сказать, что он лишился 
лица. Ибо лицо, как я многократно говорил, обозначает частное, 
а природа — общее, а также истину вещей, как мы установили 
из Предания Закона, пророков, Господа, евангелистов, апосто-
лов, учителей и проповедников [Церкви]. Следуя этому прави-
лу, соборная Церковь говорит, что во Христе Боге две неслитно 
и нераздельно соединенных по ипостаси природы, то есть две 
истинных вещи — Божество и человечество.

Итак, если, как многообразно и многократно установило 
Слово, природа есть истина, то все, кто не называет человечество 
Христа природой, а только Его Божество, утверждают, что плоть 
и душа Христа не истинны. Если они истинны, то ясно, что яв-
ляются природой, а если не являются природой, то не истинны. 

523 προσωπικά 
524 Сщмч. Петр Александрийский (310) отлучил Ария от Церкви за то, что тот при-

знал правоту мелитиан.
525 οὐσία 



234

Преподобный Анастасий Синаит

Если Христос был поистине человеком, то Он — человек по при-
роде и Бог по природе и после соединения, по природе, то есть 
поистине тварный и по природе, то есть поистине Сам Творец. 
Не отрицай, еретик, природу плоти, ибо ты отрицаешь ее реаль-
ность. Ведь природа есть истина, есть реальность. Если Христос 
имеет однородную, однообразную природу, то Он истинно, ре-
ально существует в одном образе, а в другом образе — ложно; 
а если Он истинно, реально существует и в Божестве, и в челове-
честве, то ясно, что Он имеет две истинные, реальные природы, 
что природа есть истина, есть реальность.

Нечестивцы Арий и Савеллий были ранее наказаны 
за то в триадологии, за что затем Несторий и Севир — в учении 
о Домостроительстве. Действительно, Савеллий, придумав 
слияние, сказал, что в Божестве одна ипостась Отца и Сына 
и Святого Духа, а нечестивый Арий напротив, думая воевать 
с Савеллием, сказал, что у единосущной Троицы три разнород-
ные сущности. Святая же Церковь, выбрав царственный, Божий 
путь, отвергла Савеллиево слияние и Ариево разделение, и го-
ворит, что Святая Троица — три Лица, а не одно лицо, благоче-
стиво определяя, что у Них одна сущность, а не три сущности. 
Когда затем опять нечестивый Несторий учил, что во Христе два 
лица, а злополучный Севир говорил об одной природе Христа, 
тогда Святая Церковь одинаково отвергла и Несториево разде-
ление, проповедав одно лицо Христа, и точно так же отвергла 
Севирово слияние, уча, что единый и единственный Христос 
Сын Господь Иисус есть две неслитно и нераздельно соединен-
ных по ипостаси природы, одинаково отвращаясь и Севирова 
слияния, и разделения нечестивого Нестория.

Итак, соборная Божия Церковь учит о Христе не по-аристоте-
левски и не по-эллински, а, как я многократно говорил, согласно 
евангелистам и апостолам, «не в убедительных словах Пифаго-
рейской мудрости»526, «чтобы не упразднить креста Христова»527. 
Ведь Аристотель говорит, что природа есть начало движения 

526 Ср.: 1 Кор. 2:4.
527 1 Кор. 1:17. 



235

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и покоя528, а благочестивое апостольское Предание признает, 
что в Божественной природе нет ни начала движения, ни покоя, 
то есть завершения [движения]. Поэтому Евангельская вера го-
ворит, что природой является сама вещь, истинно, реально 
существующая; ведь не существующее поистине и по сущ-
ности — это, очевидно, то, что в воображении и в фантазии, 
то есть что не существует. Мы уже показали, насколько это 
в наших силах, с помощью сопоставления написанного о при-
роде и вещах, что одно есть природа, а другое — ипостась, 
то есть лицо.

Однако, противник непременно будет опровергать наши 
рассуждения и доказательства, думая поставить нас в затрудне-
ние собственными соображениями, сопоставляя трудные места 
из Отцов. Но чтобы нам не идти тем же Севировым путем, уво-
дящим от сонма Святых Отцов, путем опровержения их слов, 
давай мы докажем и с помощью Отцов и, одновременно, с по-
мощью Соборов, что одно есть общее у всякой природы всего 
существующего, что есть на небе и на земле, и, напротив, иное 
есть частное у личной ипостаси. Мы приведем доказательства 
не из одних святых уст, не из сотни, а из уст трехсот восемнад-
цати Отцов, среди которых было много Христовых мучеников, 
много исповедников. Может быть, порицающие нас Севир и его 
единомышленники умолкнут, постыдясь такого количества.

ГЛАВА ДЕВЯТАЯ

1. О природе и ипостаси: из Святого Никейского Собора.
Когда-то некая двоица плевел (как бы некие Анна и Каиафа 

или Пилат и Ирод) породила злой плод — ересиархов, злосло-
вящих Бога; я имею в виду Ария и Савеллия, учителей Севира 
(они говорят, что природа и лицо — одно и то же: Савеллий 
говорит, что во Святой Троице одно лицо и одна сущность, 
а Арий — что три лица и три сущности; при этом оба ут-
верждают, что природа и лицо — одно и то же). Их нечестие 
и таковой образ мыслей опроверг Святой и блаженный, первый 

528 Аристотель. Физика II, 1: 192b 13-21; VIII, 3: 253b 8-9; Метафизика VI, 1: 1025b 20.



236

Преподобный Анастасий Синаит

из рожденных Святым Духом529 Вселенский Никейский Собор 
трехсот восемнадцати прославленных Отцов, ясно нас настав-
ляющий, что одно есть сущность, или природа, а другое — ипо-
стась, и провозгласивший: «Говорящих же, что было время, 
когда не было Сына Божия, что Он не существовал до рождения 
и что произошел из не сущего, или утверждающих, что Сын 
Божий из иной ипостаси или сущности, или что Он преложим 
или изменяем — таковых предает анафеме Святая Соборная 
и Апостольская Церковь»530.

Наконец, подпадают под осуждение этого Святого и блажен-
ного Собора как виновные и заслужившие наказание за собст-
венное злословие Севиры и Диоскоры, и весь синедрион их су-
етного десятирога, говорящего, что природа и ипостась, то есть 
лицо — одно и то же. Ведь вот ангельский сонм Святых Отцов 
учит, что одно есть сущность, а ипостась — другое: они ведь 
не сказали: «говорящих: из иной ипостаси, то есть531 сущности», 
но «говорящих: из иной ипостаси или532 сущности», ясно нас 
уча, что одно есть ипостась, а сущность — другое. И не оста-
новили на этом речь, но снова повторяют такое же выражение, 
удвоением утверждая и усиливая его: «Ибо мы созерцаем Отца 
как Отца, Сына как Сына и Святого Духа как Святого Духа, 
одну сущность, три же Ипостаси»533. Не сказали: «три сущности, 
то есть три ипостаси», не сказали: «три природы и три лица», 
как говорят безумцы, но: «одну сущность, три же ипостаси», тем 
самым говоря, что одно есть сущность, а ипостась — иное.534

Вот основание веры Отцов! Вот корень, начало и краеуголь-
ный камень благочестия! Вот светочи и глашатаи истины! Вот 
незыблемые столпы и непобедимые бойцы! Вот духоносные 
пророки и мужи, равные ангелам! Они говорят, что одно есть 

529 πρωτότοκος τοῦ ἁγίου πνεύματος 
530 Соборное изложение веры I Вселенского Собора. ДВС. Т. I. С. 70.
531 ἤγουν 
532 ἤ 
533 Ср.: О том, как надлежит разуметь три Лица в Едином Божестве Отца и Сына 

и Св. Духа. (ДВС. Т. I. С. 70-71). 
534 Прп. Анастасий в этом абзаце воспроизводит аргументацию свт. Василия Вели-

кого из его Послания 125.



237

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

природа, а ипостась — другое. Кто же может опровергнуть этот 
канон, орос и закон? Я же убежден и верую в то, что на этом 
Святом Соборе присутствовали богоносные мужи, имеющие 
от Бога пророческую и апостольскую степень и власть и могу-
щие со всем дерзновением сказать: «если бы и Ангел с неба стал 
благовествовать к Церкви не то, что мы благовествовали и про-
поведовали ей, да будет анафема ему и его проповеди»535.

Итак, пусть не боится Соборная Церковь, имеющая триста 
восемнадцать святых защитников и единомышленников, гово-
рящих, что одно есть природа, а ипостась — другое: ибо «врата 
ада не одолеют»536 и не уничтожат этот орос и закон. А поэто-
му, как перед Богом, нелицеприятно и беспристрастно говорю, 
что правомыслящие обнаружат, что Святой Никейский Собор 
был против Севира и Диоскора и всех, называющих природу 
лицом; и не только, но и против нечестивого Нестория, ибо 
он, подобно Севиру, называет природу лицом.

Если же природа есть лицо, то напрасно Святой Никейский 
Собор подверг осуждению Савеллия, говорящего, что в одной 
сущности Святой Троицы одно лицо.

Если же природа есть лицо и лицо есть природа, то почему 
анафематствован Арий, говорящий, что у трех лиц Божества три 
природы?

Если природа означает лицо, то я возвещаю, что Севир и Фе-
одосий — это великое несчастье для всех их последователей, го-
ворящих, что Христос из двух природ537; ибо, если действитель-
но природа и лицо — одно и то же, то они говорят, что Христос 
из двух лиц. Итак, как могут порицать Нестория мыслящие так 
же, как Несторий? Ведь если Христос из двух лиц, тогда очевид-
но, что человеческое лицо предсуществовало в утробе, а потом 
оно соединилось в само Божественное Лицо Бога Слова.

Если Христос из двух личных природ, и вот имя одного 
лица — Бог Слово, тогда говорящие, что природа и лицо — одно 

535 Ср.: Гал. 1:8.
536 Ср.: Мф. 16:18. 
537 Основная монофизитская формула: ἐκ δύο φύσεων πρὸ τῆς ἑνώσεως, μία φύσις μετὰ 

τὴν ἕνωσιν (из двух природ до соединения, одна природа после соединения). 



238

Преподобный Анастасий Синаит

и то же, дают нам еще и название, имя другого лица Христа; 
ведь совершенно не может быть лица без имени.

Если вы искренно и беспристрастно утверждаете, что при-
рода и лицо — одно и то же, тогда употребляйте выражение, 
что в одной сущности Божества одно лицо, и мы прекратим 
спор. Если по числу природ и число лиц, то скажите, что три 
природы у трех Лиц Троицы, и мы более не будем вам докучать. 
Если сущность и лицо — одно и то же, то скажите вы, называ-
ющие Христа единосущным Отцу по Божеству и единосущным 
нам по человечеству, что Он одного лица с Отцом по Божеству 
и одного лица с нами по человечеству, и мы прекратим с вами 
воевать. Если природа и лицо — одно и то же, а число чело-
веческих лиц несметное множество, то скажите, что и наших 
природ множество, и мы умолкнем в споре.538

Объяви меня слабым, еретик, и неожиданно погибнешь 
от камня, как Голиаф. Ты, Севир, исповедуя, что Христос из двух 
ипостасей, то есть лиц, очевидно, говоришь, что Он состоит 
из Божества и из человечества, ибо они, то есть Божество и чело-
вечество, которые ты называешь ипостасями, существуют. Итак, 
когда ты говоришь, что Он, то есть Христос, после соедине-
ния совершенный в Божестве и совершенный в человечестве, 
то, очевидно, ты богохульствуешь, исповедуя, что Он из двух 
ипостасей, то есть лиц, если, как ты утверждаешь, природа, ипо-
стась и лицо суть нечто одно.

Схолия. Краткое слово православного к феодосианину: выра-
жение «Христос — совершенный из Божества и из человече-
ства» защищает благомыслие, ибо это изречение указывает 
на две природы.

Схолия. Когда еретик сказал: «[Выражение] “Он из двух 
природ” скорее показывает, что из Божества и из человече-
ства», православный, улыбаясь, сказал: «Следовательно, до-
брейший, [выражение] “Он совершенный в Божестве и в чело-
вечестве”, конечно, означает “Он в двух природах”».

538 Прп. Анастасий применяет метод от противного: сводит аргументы противников 
к старым триадологическим ересям или откровенному абсурду. 



239

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

2. Цитаты Святых Отцов, говорящих, что природа есть 
одно, а ипостась — другое.

Чтобы противникам не казалось, что мы говорим сами 
от себя, пригласим на середину Святых Отцов, говорящих, 
что природа есть одно, а лицо — другое. Я не представляю, чтобы 
они, испугавшись ниспровержения от Севира, впредь более 
не осмеливались бы упоминать выражение о двух природах.

Во-первых, как избранного предпочту божественного Кирил-
ла, поскольку, как они полагают, с помощью него они пытаются 
спорить с нами. Ведь он говорил [в Послании] К Восточным: 
«Известно, что знаменитые богословы одни из евангельских 
и апостольских изречений о Господе обыкновенно делают 
общими как принадлежащие одному лицу, другие же, по при-
чине различия двух естеств, принимают раздельно»539. Вот отец 
ясно говорит, что природа и лицо — не одно и то же.

«Но Кирилл, говорят они, оправдывался [в послании] К Евло-
гию по поводу этого выражения».

Схолия. Можно увидеть, что и в этом послании К Евлогию 
святой Кирилл сказал, что есть одна и есть другая природа 
Божества и плоти Христа540.

В чем оправдывался, скажи мне, еретик? Покажи же, что заме-
чательный Кирилл уклонился от общения с Восточными после 
этого выражения, но ты не сможешь показать этого541. Следова-
тельно, будучи в общении с исповедующими две соединенные 
природы, он сам, очевидно, мыслил так же. Но пусть будет, 
что он оправдывался из-за этого выражения Восточных. Разве 
он отрицал Прокла, всем ясно проповедующего две природы? 
Разве он отвергал Амвросия, в своем учении использовавшего 
выражение о двух природах, цитаты которого были приведе-
ны на Ефесском Соборе? Разве он отвергал Исидора Пелусиота, 

539 Послание Кирилла архиепископа Александрийского к Иоанну епископу Анти-
охийскому, отправленное с Павлом епископом Эмесским. ACO I, 1, 4, p. 17. ДВС. Т. I. 
С. 541. 

540 См.: Памятная записка архиепископа Кирилла пресвитеру Евлогию, находящемуся 
в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. I. С. 159-161.

541 Наоборот, это Послание — свидетельство восстановления общения Церквей. 



240

Преподобный Анастасий Синаит

который писал к нему о двух природах Христа и которого святой 
Кирилл провозгласил своим отцом? Кроме того, не только в по-
слании К Восточным, но и в [послании] К Ермию отец [Кирилл], 
вопрошая, не одно ли есть природа, а другое — ипостась, так 
ясно говорит: «Поистине иное, и к тому же имеющее очень силь-
ное отличие»542.

Точно так же и богомудрый Василий говорит к Амфилохию: 
«Ипостась по отношению к сущности имеет то же отличие, 
какое имеет частное по отношению к общему»543. Восприняв 
это, святой Амфилохий поэтому говорит о Христе: «Двойной 
по сущности, но не двойной по ипостаси»544. Ведь эту цитату 
Амфилохия опять же привел богоявляющий Кирилл в Ефесе 
против нечестивого Нестория. Подобно и [в послании] К Селевку, 
сыну Траяна, Амфилохий нуждался в этом выражении, говоря: 
«В одном Лице заключены две природы»545.

Вы слышите согласие Отцов и блаженного Кирилла, говоря-
щих, что природа есть одно, а лицо — другое. И почему вы, по-
пусту шепчущие и говорящие: «Нет безличной природы, ведь 
природа и лицо — одно и то же», в конце концов, не умолкнете? 
От кого из Отцов вы приняли это выражение, покажите. Не 
сможете же показать, разве только Ария, Савеллия и Нестория, 
которые говорят, что природа и лицо — одно и то же. Поэтому, 
опровергая это учение, все блаженные Отцы (и особенно близ-
кие к Амвросию, Григорию и Афанасию) проповедуют в трех 
Лицах, то есть Ипостасях, единую природу Бога и не три сущ-
ности, но одну, как учил блаженный Никейский Собор трехсот 
восемнадцати богоносных Отцов. Однако эти мудрецы и новые 
ораторы предпочли многочисленными нагромождениями зло-
словий ниспровергнуть самих себя, в то время как они, по их 

542 Прп. Анастасий цитирует первый из семи Диалогов о Троице свт. Кирилла. 
Правда, свт. Кирилл говорит о разнице не между природой и ипостасью, а между сущ-
ностью и ипостасью. 

543 Василий Великий, свт. Послание 236 (228). К тому же Амфилохию, 6. 
544 Данные слова содержатся в одном из фрагментов несохранившихся творения свт. 

Амфилохия.
545 Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 6. 



241

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

мысли, оскорбляют Святой Халкидонский Собор и Соборную 
Христову Церковь.

Если же хочешь, я скажу тебе более важное. Многие согласно 
определению эллинской философии по-аристотелевски назы-
вают природы ипостасями и лицами; они не могут в Святой 
Троице назвать три Ипостаси, не обнаружив, как Арий, три при-
роды; опять же нет им возможности признать во Христе Боге 
две природы, чтобы не быть вынужденными несториански при-
знать у Него два лица и две ипостаси; ведь от Аристотеля Несто-
рий принял именование природ ипостасями. А святая Церковь, 
избегая аристотелевскую и эллинскую пустую болтовню, веруя 
во Христа, как мы сказали выше, согласно евангелистам и апо-
столам, не говорит, что природа и ипостась — одно и то же.

Но что на это севириане непременно скажут? Они скажут 
примерно так: «В учении о Троице природа и ипостась — не одно 
и то же, а в воплощении Христа, единого от Святой Троицы, 
природа и лицо, то есть ипостась — одно и то же, ибо не может 
быть безличной природы». Когда они это говорят, я усердно 
выслушиваю это слово и приветствую таковое определение 
с воздетыми руками, не отвергаю, но следую за этим. Итак, 
какое нечестие рождено ими отсюда? И в какие пропасти поги-
бели и злословия они падают? Послушай, верный, некое наше 
изложение и зарисовку событий, которые у нас были в Алексан-
дрии с феодосианами и гайанитами, которые там настаивали, 
что в Домостроительстве Христа природа и лицо — одно и то же.

Ибо и это я приложу ниже к предложенному выше позна-
нию благочестивой веры святой Соборной Церкви.

ГЛАВА ДЕСЯТАЯ

1, 1. Цель, которую мы преследовали в догматических 
беседах с инославным в Александрии.

Вносятся некие цитаты в некоторых книгах, называю-
щих природы ипостасями, надписанных именем святого 
Кирилла. Поистине ли [это книги] его или кого-то другого, 
мы вслед за этим исследуем, ведь изучив и некоторые другие 



242

Преподобный Анастасий Синаит

догматические выражения самого Кирилла в книгах в Алексан-
дрии, мы нашли их испорченными и искаженными, Господь 
Бог свидетель. При том что, как я сказал ранее, все учители 
[Церкви] говорят, что природа — это одно, а ипостась — иное, 
приносятся некие книги святого Кирилла, называющие приро-
ды ипостасями.

В самом деле, последователи Севира и Феодосия, Гайана 
и Диоскора и всех, исповедующих одну природу Христа, прене-
брегая всем множеством и полнотой Святых Отцов, упорствуют 
на тех цитатах, в которых, якобы от лица святого Кирилла, 
природы называются ипостасями. Потому что они считают, 
что будто бы с их помощью они опровергают нас, говорящих 
о двух соединенных природах во Христе как якобы говорящих 
о двух ипостасях в Нем, то есть лицах.

В самом деле, быв, как я сказал ранее, в Александрии 
и видя их пустую цель, которая направлена не к Богу, 
а к ненависти к Церкви, и слышав, как некий пророк го-
ворит: «с лукавым — по лукавству его»546, с неким притвор-
ством и благочестивым лукавством говорю еретикам довери-
тельно: «Как свидетельствует истина, не может ни на небе, 
ни на земле быть познаваема или даже именуема природа, 
совсем не имеющая лица. Но что мы можем сделать, если 
утверждение, что во Христе две природы, одна же ипостась, 
уничтожило общение в Церкви? Но если вы не настаиваете, 
чтобы я анафематствовал епископа или Собор, то мы совмест-
но подписываем определение: «когда названа природа, то это 
непременно обозначает и лицо, ибо нет безличной природы». 
И когда мы это подписываем, то и вы получаете по обоюдному 
согласию равенство и может быть достигнуто некое соглаше-
ние, и святые Церкви соединяются».

И вот, не поняв лукавства этой драмы, а вернее, будучи 
ослеплены Богом, они подписали: «Когда названа природа 
во Христе, то это непременно обозначает и лицо, ибо нет без-
личной и безипостасной природы».

546 Пс. 17:27. 



243

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

А перед этими событиями и подписанием я заранее собрал 
книги у различных лиц, в основном у феодосиан, взял из них 
цитаты Святых Отцов, называющие плоть Христа природой, 
и выписал их начисто в книгу. Через один день всенарод-
но, в присутствии первых лиц и правителей города собрались 
мы и многочисленный народ, клир Соборной Церкви и всех 
иноверных сообществ феодосиан, гайанитов и семидалитов547. 
Затем прочитывается написанное слово: «Всякая природа, на-
званная во Христе, обозначает лицо», и, вынеся их книги, я про-
читал при всех цитаты, которые приведены ниже, прежде всего 
святого Кирилла, на которого они более всего рассчитывали 
опереться.

1, 2. Блаженного Кирилла, папы Александрийского, из по-
слания, написанного К Восточным: «Известно, что знаменитые 
богословы одни из евангельских и апостольских изречений 
о Господе обыкновенно делают общими как принадлежащие 
одному лицу, другие же, по причине различия двух естеств, 
принимают раздельно»548.

Говорю тотчас же им: «“Двух естеств”, то есть двух лиц; 
ибо не может быть природы, которая не обнаруживает лицо, 
как мы подписали».

Того же богомудрого Кирилла из послания К Суккенсу: 
«Таким образом, мы утверждаем — насколько это касается мы-
сленного представления и лишь созерцания очами души того, 
как вочеловечился Единородный, — что есть две природы»549.

«Вернее два лица Христа, ибо нет безличной природы, 
но здесь названа природа, что, по-всякому, обозначает и лицо, 
как вы подписали»550.

547 Одно из названий последователей монофизита Варсонофия.
548 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла архиепископа Александрийско-

го к Иоанну епископа Антиохийскому, отправленное с Павлом епископом Эмесским. 
ACO I, 1, 4, p. 17. ДВС. Т. I. С. 541.

549 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святейшего 
архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврий-
ской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 20. 

550 Здесь и далее в кавычках прп. Анастасий приводит свои слова из описываемого 
диспута.



244

Преподобный Анастасий Синаит

Схолия. Эта цитата находится искаженной во всех книгах 
в Александрии.

Того же святого богомудрого Кирилла к тому же Суккенсу: 
«Справедливо же и вполне здраво твое совершенство излага-
ет слово о спасительных страданиях, утверждая, что не Само 
единородное Слово Божие, насколько Оно мыслится и есть Бог, 
пострадало в Собственной, превосходящей телесное природе, 
но что пострадало Оно бренной природой»551, то есть Своим 
бренным лицом, ибо нет природы, не являющей лицо.

Того же благочестивого отца Кирилла: «Я не принимаю 
смешения во Христе, ибо смешение производит уничтожение 
природ»552, то есть лиц Христа, ибо нет безличной природы.

Того же блаженного Кирилла: «Мы никоим образом 
не утверждаем о природах, что произошло некое смешение 
их»553.

«Вот снова отец называет природы, то есть, лица во Христе 
согласно определению, которое вы подписали».

Того же прославленного Кирилла из Схолий: «Неслитными 
остались природы, или ипостаси»554, то есть лица Христа.

Приведя эту цитату, я спросил Афанасия в Вавилоне: «Нес-
литными остались природы, или ипостаси Кого?» Он говорит 
ко мне следующее: «Очевидно, что ипостаси Христа». На это 
я, сильно смеясь и хлопая руками, говорю: «И почему, в конце 
концов, вы упрекаете Халкидонский Собор, говорящий о двух 
соединенных природах во Христе, сами называя в Нем, как Не-
сторий, две ипостаси?»

Того же всемудрого Кирилла: «Хотя различны природы, ис-
тинно соединенные между собою, но один из обеих Христос»555. 

551 Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ на во-
просы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев 
Посад, 2010. С. 28. 

552 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере. 
553 Кирилл Александрийский, свт. Толкование на послание к Евреям.
554 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 
555 Кирилл Александрийский, свт. Второе послание к Несторию. ACO I, 1, 1, p. 27. 

ДВС. Т. I. С. 145.



245

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

[Я говорю:] «Снова учитель, назвав различные природы, ясно 
обнаружил различные лица во Христе, как вам представляется».

Его же из [послания] К царевнам: «Итак, мы говорим, 
что не следует разделять единого Христа Господа Иисуса на че-
ловека самого по себе и на Бога Самого по Себе, но что есть 
Один и Тот же Иисус Христос, зная различие природ и соблю-
дая их неслитными между собой»556.

Его же из послания Против Нестория: «Различие природ 
из-за соединения не уничтожилось»557.

«Вот неоднократно отец признает во Христе природы, 
то есть лица, так как вы говорите, что нет безличной приро-
ды. И не только иже во святых Кирилл, но и все остальные 
Святые Отцы, называющие во Христе Боге нашем различные 
природы, изобличены как единомыслящие с Несторием из-за 
вашего нового закона, говорящего: “Когда природы названы, 
тогда непременно лица обозначены, ибо нет, нет безличной 
природы”».

Святого Амвросия епископа Медиоланского: «Мы будем со-
хранять различие Божества и плоти. Ибо в каждом из них гово-
рит один Христос, поскольку в Нем есть та и другая природа»558, 
то есть каждое из двух и различных лиц; ведь когда названа 
природа, тогда это обозначает лицо. Почему тогда, скажи мне, 
эту цитату привел святой Кирилл на Соборе против нечестиво-
го Нестория, если действительно различные природы обознача-
ют различные лица?

И дальше в этой цитате Амвросий говорит: «Как Бог Христос 
говорит Божественное, поскольку Он есть Слово, как человек 
Он говорит человеческое, поскольку говорит в моей сущно-
сти»559, то есть в моем лице плоти, если природа обозначает 
лицо.

556 На самом деле: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 13. Lat. ACO I, 5, p. 194.
557 Кирилл Александрийский, свт. Второе послание к Несторию. ACO I, 1, 1, p. 27. 

ДВС. Т. I. С. 145.
558 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II, 9, 77, p. 84.
559 Там же, p. 85.



246

Преподобный Анастасий Синаит

Сладчайшего светоча Григория епископа Нисского из [тво-
рения] Против Евномия: «Какая природа Христа во время стра-
сти ударяема, а какая от вечности прославляема?»560

Из его же того же Слова: «Итак, как одной могут быть две 
природы?»561, то есть два лица, ведь нет безличной природы.

Того же чудного Григория Нисского: «Итак, Христос, 
будучи двумя природами и познаваемый в каждой из них 
совершенным...»562. Вот снова двоица лиц, поскольку он говорит 
о двух природах.

Его же из [толкования] на «Блаженны алчущие и жаждущие 
правды»563: «Ибо Христос, постившись сорок дней, напоследок 
взалкал564, ведь Он, когда желал, в надлежащее время позволял 
природе делать свое»565. Называя тело природой, он указывает 
здесь и на лицо.

Опять же оказывается, что и Богослов Григорий согласно 
вашему определению называет двоицу лиц во Христе, говоря 
так: «Ибо природ две — Бог и человек»566.

Подобно и Златоуст, имеющий златые уста душевно и теле-
сно, в Слове на Вознесение говорит: «К какой природе обращается 
Бог: «седи одесную Мене»567? К той, которая слышала: «ибо прах 
ты и в прах возвратишься»568»569. И снова он же в первой книге 
На [Евангелие] от Матфея называет Христа «Богом, сокрытым 
в человеческой природе»570. Итак, отец, называя в этих двух ци-
татах тело Христа природой, разумеется, назвал тело и лицом, 
если нет безличной природы.

560 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия. III, III, 66.
561 На самом деле: Григорий Нисский, свт. Против Аполлинария, 40.
562 Григорий Нисский, свт. Толкование на Послание к Филипийцам, 195. 
563 Мф. 5:6. 
564 Ср.: Мф. 4:2.
565 Григорий Нисский, свт. Слово IV На Блаженства. 
566 Григорий Богослов, свт. Послание 101. К пресвитеру Кледонию, против Аполлина-

рия первое. 
567 Пс. 109:1.
568 Быт. 3:19.
569 Иоанн Златоуст, свт. Слово на Вознесение.
570 Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Евангелие от Матфея, Слово 2.



247

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Подобно и Прокл Константинопольский в Слове на имя Бого-
родица говорит о Христе: «Рожденный без истления [Матерней 
утробы] и входящий дверьми затворенными, видя сопряже-
ние природ Которого, Фома воскликнул: «Господь мой и Бог 
мой»571»572. Вот сопряжение природ, то есть лиц, так как нет 
безличной природы.

И богоносный Ефрем в Слове Маргарит говорит: «Двум 
природам причастен неоцененный Маргарит», то есть Христос. 
И снова говорит: «Он имеет двойственную природу, да не утра-
тит две, ибо не полубог спустился на землю, и не получеловек 
вознесся на небеса»573.

«Вот две природы, то есть, согласно подписанному вами, два 
лица назвал праведный Ефрем».

Подобно и блаженный Амфилохий говорит о Христе в Слове 
К Селевку, потомку Траяна: «Поскольку две природы сходятся 
в одно лицо»574.

И украсивший Церковь Исидор Пелусиот, поучая, как отец 
сына, всемудрого Кирилла, пишет ему: «Со всей предосторож-
ностью оберегай свое сердце, чтобы не принимать во Христе 
после Воплощения одну природу, ибо признание только одной 
есть отрицание другой. И более: имея об этом многочисленные 
доказательства святого отца нашего Афанасия — мужа, совер-
шенно овладевшего Божественными [предметами]»575.

«Вот и Амфилохий, и Исидор, называя две природы, обна-
ружили во Христе два, как вам представляется, лица. Произне-
сем еще более полную цитату о Христе из [Слова] Амфилохия 
К Селевку:

«Страдает воспринятая природа, а воспринявшая остается 
бесстрастной. Но Бог Слово бесстрастно усваивает свойственное 
Его храму: крест, смерть и прочее, насколько это у Него совер-
шается и созерцается; усваивает, хотя Сам Бог Слово нисколько 

571 Ин. 20:28. 
572 Прокл Константинопольский, свт. Слово 2. 
573 Ефрем «Греческий». На Маргарит, 263.
574 Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 15.
575 Исидор Пелусиот, прп. Послание I, 370. 



248

Преподобный Анастасий Синаит

не страдает, усваивает же свойственное храму, поскольку две 
природы сходятся в одно лицо»576.

Вот отец по-евангельски назвал одно лицо у двух природ, 
так как природа и лицо — не одно и то же, как говорят эллины».

Схолия. Приносят пользу Соборной Церкви триста восем-
надцать отцов [в Никее] и двести в Ефесе, свидетельствуя, 
что природа и ипостась — не одно и то же.

Того же Амфилохия из Слова [на слова Христа] «Отец Мой 
более Меня»577: «Впрочем различай природы: и Божественную, 
и — человеческую, потому что и человеком Он стал не вслед-
ствие отпадения от Бога, и Богом не вследствие преуспеяния 
человека»578.

«Смотри: снова учитель исповедует во Христе природы, 
а не лица. Если же природа и лицо — одно и то же, то почему 
блаженный Кирилл, приводя эту цитату на Ефесском Соборе, 
говорящую о двух природах, но одном лице во Христе, добав-
ляет, говоря ко Святому Собору так: «Итак, посмотрите, почему 
божественные Отцы назвали Христа единосущным Отцу по Бо-
жеству и Его же — единосущным нам по человечеству, двойным 
по сущности, то есть по природе, но не двойным по ипостаси, 
то есть лицу?»579 Вот «меч духовный»580 — слова богослова Ки-
рилла, на Соборе двухсот Святых Отцов он сказал, что приро-
да — это иное по сравнению с лицом, то есть ипостасью».

Схолия. Поэтому я отказываюсь верить, что Кирилл, сказав-
ший на Соборе, что природа есть одно, а ипостась — другое, 
назвал природы ипостасями, а иначе окажется, что он сам себе 
противоречит.

Его же на [слова Христа] «Разрушьте храм сей»581: «И, когда 
Он восхотел, разрушен был храм тела во время страсти на трех-

576 Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 15.
577 Ин. 14:28. 
578 Амфилохий Иконийский, свт. Толкование на Ин. 14:28. 
579 Там же. 
580 Ср.: Еф. 6:17.
581 Ин. 2:19. 



249

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

дневное погребение, и снова Он воздвиг его, и соединен был 
[сей храм] с Самим неизреченным и неописуемым Словом, 
не смешиваясь с ним и не заново воплощаясь, но сохраняя 
в Себе неслитными свойства двух разносущных природ»582.

Его же из [послания] К Евлогию, когда он оправдывался из-за 
слов Восточных о двух природах во Христе: «Если тело не еди-
носущно Слову, то непременно есть одна и другая природа»583, 
то есть, как вы говорите, одно и другое лицо.

«Однако вас заставляет замолчать и божественный Прокл, 
пишущий следующее: «Есть Один Сын, не так, что природы 
разделились на две ипостаси, но страшное Домостроительство 
соединило две природы в одну ипостась»584».

И снова он говорит на [слова пророка Исаии] «Младенец 
родился нам — Сын»585: «Мысленно разделяй природы и бого-
словствуй таинственное соединение»586. Снова переверните вы 
фразу учителя и скажите о Христе: «Мысленно разделяй лица 
и богословствуй соединение».

Святого Иринея из Слова против Валентина: «Как ковчег 
внутри и снаружи был покрыт чистым золотом, так и тело 
Христа было чистым и светлым, внутри Словом украшенное, 
а снаружи Духом оберегаемое, чтобы из того и другого показать 
явные признаки природ»587.

Антиоха епископа Птолемаидского На Рождество Христо-
во: «Не смешивай природ, и тогда не оцепенеешь по поводу 
Домостроительства»588.

«Вот, согласно вашему определению и закону, божественный 
Ириней и Антиох учили о различных лицах, то есть природах 
во Христе, если нет безличной природы».

582 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере. 
583 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла пресвите-

ру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. I. С. 552.
584 Прокл Константинопольский, свт. О Воплощении, II.
585 Ис. 9:5. 
586 Прокл Константинопольский, свт. Толкование на Ис. 9, 5.
587 Данная фраза сохранилась лишь в цитатах церковных писателей.
588 Антиох епископ Птолемаидский. Толкование На Рождество Христово. 



250

Преподобный Анастасий Синаит

Схолия. Поскольку злоречив род еретиков, следует знать, 
что мы, сидя в пустыне и страдая от недостатка книг учи-
телей, написали эти цитаты по памяти. И мы призываем 
на помощь многочисленные неиспорченные отеческие книги, 
если что-то в этих цитатах излишнее, это исправляется; ведь 
не умышленно мы сделали некие вставки или удаления, Го-
сподь свидетель.

1, 3. Когда мы эти и многие другие слова Святых Отцов при-
вели и истолковали согласно записанному правилу, что приро-
да есть лицо, и, наконец, согласно этому вашему закону, все эти 
блаженные Отцы уличены в несторианском мышлении, будто 
бы говорящие, что во Христе два лица, то все противники оне-
мели, умолкли, зажали рот, пришли в замешательство, испуга-
лись, смутились; ведь они не сказали, не исправились, потому 
что устыдились всего церковного народа, который шумел и го-
ворил им всем: «Если природа есть лицо, то убери, сожги [слова] 
Святых Отцов, говорящих о двух природах во Христе. А если 
природа не есть лицо, то безупречен Халкидонский Собор, 
сказавший о двух природах, соединенных в одной ипостаси 
Христа».

И снова начала кричать толпа, повторяя эти слова на простом 
александрийском наречии: «Если природа указывает на лицо, 
то убери, сожги прежде всех святого Кирилла, говорящего: «Нес-
литными остаются природы Христа»589. А если природа не есть 
лицо, то напрасно вы несете чушь против Церкви, называя при-
роду лицом».

Значительное время кричали они это и при этом произне-
сли достойное внимания заявление: «Дай феодосианину и гайа-
ниту то, что он ищет и сразу теряет», то есть предоставь ему 
[считать], что природа обозначает лицо; с помощью этого вы-
ражения он вынужден или посрамить Святых Отцов, как про-
возглашающих несторианство, или признать безукоризненным 
Халкидонский Собор, проповедующий во Христе две природы, 
соединенные по ипостаси.

589 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 



251

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

2, 1. Другое собеседование.
Подготовка собеседования. Снова желая узнать мнение друг 

друга, мы в другой раз собрали собеседование, так же с разре-
шения государства. В этом собрании был и высоченный среди 
них, огромный, словно некий передовой боец данайцев, монах 
Иоанн по прозвищу Зига590, восемнадцати591. С ним присутство-
вал и разумный Григорий Нистазон592 Сироегиптянин, а также 
народ с клиром; ибо было такое собрание в соответствии с по-
рядком и указанием. Потом по нашему примеру они поставили 
перед нами апории, чтобы не сказать лишенные огня и холод-
ные проблемы593: «Нет природы неипостасной, и нет безличной; 
вот и блаженный Кирилл говорит в различных местах, что при-
роды суть ипостаси; а поэтому Халкидонский Собор, назвавший 
во едином Христе две природы, показывает этим две ипостаси 
и два лица в Нем».

Поэтому мы снова сказали им в хитрой манере: «Страх 
останавливает нас поверить, что триблаженный и подлинно 
богоносный Кирилл провозгласил, что во Христе Боге природы 
суть ипостаси».

2, 2. Во-первых, против этого у Святого Собора в Никее есть 
такое изречение: природа должна означать нечто одно, а ипо-
стась — другое.

Во-вторых, как при Нестории Кирилл, совершивший ни-
спровержение его как раз из-за выражения о двух ипостасях 
во Христе, сам мог проповедовать ипостаси во Христе, пусть 
даже и неявно?

В-третьих, цитаты из разных Отцов, которые привел сам 
святой Кирилл на Ефесском Соборе; он привел их не ради чего 
иного, а из-за того, что они говорят, что во Христе одна ипостась.

В-четвертых, Феодорит, проповедуя во Христе одну ипо-
стась, вполне мог воспринять [определение ипостаси] из слова 

590 Ζυγᾶ — шест. 
591 Возможно, прп. Анастасий указывает на его рост — два аршина и 18 вершков 

(около 2,20 м).
592 Νυστάζων — ленивый, дремлющий. 
593 Игра слов: ἄπορα, ἵνα μὴ λέγω ἄπυρα καὶ ψυχρὰ προβλήματα.



252

Преподобный Анастасий Синаит

об ипостасях в Категориях [Аристотеля], с помощью которых 
он составил [«Опровержение»] на Двенадцать анафематизмов 
святого Кирилла. Точно так же и в Апологии учитель [Кирилл] 
мог разъяснять это самое выражение и сказать, с какой целью 
он говорит «ипостаси»; однако ничего такого он не упомянул, 
и мы не находим.

В-пятых, если святой Кирилл воспринял при Нестории вы-
ражение, что природы есть ипостаси, то он не опровергнул 
Нестория.

В-шестых, как восток отличается от запада, так и выражение 
о двух ипостасях отличается от [выражения] «единая воплотив-
шаяся природа Бога Слова».

В-седьмых, выражение об ипостасях опровергает един-
ство по ипостаси. Ибо как возможно совпадение [смысла 
у выражений] «из двух ипостасей» и «соединение сущностей 
по ипостаси»?

В-восьмых, Святые Отцы не говорили, что Христос из двух 
ипостасей, то есть лиц.

В-девятых, если Христос из двух ипостасей, то Святая Троица 
уже не триипостасна, а из четырех лиц, имея две ипостаси 
Христа, другие же две — Отца и Святого Духа.

В-десятых же (самое важное) [говорю с хитростью], сам бого-
носный Кирилл говорит, что во Христе ипостаси суть лица, ибо 
он говорит в четвертом анафематизме из Двенадцати: «Если кто 
разделяет Христа двумя лицами, то есть ипостасями, — да будет 
анафема»594. Подобно и на Соборе в Ефесе он сам говорит, 
что Христос двойной по сущности, а «не двойной по ипостаси, 
или по лицу»; вот он считает, что ипостась есть лицо.

И, наконец, о мужи, как он, называющий ипостаси лицами, 
мог назвать природы ипостасями и сказать, что «Неслитными 
остались природы, то есть ипостаси Христа»595, и не сказал здесь 
же: «Ипостаси, из которых Христос, суть неслитные», но — «Нес-
литными остались природы, то есть ипостаси Христа»? Итак, 

594 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрийского 
к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198. 

595 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 



253

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

если ипостаси остались неслитными и после соединения, 
тогда ясно, что они существуют; а если они существуют, оче-
видно, что они и познаваемы; а если они познаваемы, тогда 
ясно, что они и исчисляются; а если они не исчисляются596, 
то они не существуют; а если они не существуют, то природы, 
то есть ипостаси не остались неслитными597; а если же они оста-
лись, то они остаются в вечности.

2, 3. Если же вы, севириане, говорите мне: богомудрый 
Кирилл сказал, что ипостаси не являются личными, но он по-
лагает, что ипостаси суть бытия, то есть основания и истины 
вещей (говорю о Божестве и человечестве Христа)598, то мы могли 
противопоставить этому и сказать: когда учитель говорит в чет-
вертой главе Двенадцати [анафематизмов], что ипостаси суть 
лица, как я процитировал немногим выше, то [эти слова] более 
соответствовали и были более необходимы для того определе-
ния и выражения, в котором учитель следует вопреки вашим 
аллегориям. И все же, чтобы не показалось, что мы обвиня-
ем основу веры и светоча [Кирилла], пусть [еретик] покажет, 
что всемудрый отец утверждал, в соответствии с вашим опре-
делением, будто ипостаси Христа суть бытия. Итак, когда вы от-
вергаете, что плоть Христа соответствует и природе и ипостаси, 
то, очевидно, вы утверждаете, что она является несуществую-
щей, безипостасной и бессущностной».

И я, обернувшись и посмотрев на монаха Иоанна, говорю: 
«Что ты говоришь против этого, философ? «Ипостаси Христа 
остались неслитными»599, — восклицает богоносный Кирилл, 
как ты свидетельствуешь; ты отвергаешь, что природы 
во Христе остались неслитными? Ты принимаешь ипоста-
си, а отрицал природы? Действительно, ваши речи — один 
смех и басня! Мы спрашиваем вас: Чьи ипостаси остались 

596 Монофизиты (как и православные) исповедуют одну ипостась Христа.
597 Пришли к противоречию: ипостаси (то есть природы, по мысли монофизитов) 

остались неслитными и они же не остались неслитными. 
598 То есть, согласно Севиру, в христологии ипостась является синонимом природы, 

а не лица. 
599 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 



254

Преподобный Анастасий Синаит

неслитными? И вы бесстрашно отвечаете: ипостаси Христа. 
А как только вы слышите, что мы говорим: «Природы Христа 
остались неслитными», вы возмущаетесь, злословите, кричите, 
убегаете и творите много зла. Действительно, говорю опять, 
ваши насмешки [подобны] любой сцене, оркестру и театраль-
ностям! Вы признаете ипостаси Христа, но отрицаете Его при-
роды; открыто проповедуете ипостаси, но из-за нас скрываете 
природы; вы отвергаете безупречное выражение и усваиваете 
легко уязвимое.

Ибо, если пригодно и совершенно безупречно выражение 
о двух ипостасях во Христе, то намного более приемлемым 
и безупречным является слово о двух природах.

Если же, как вы говорите, нет безличной природы, то тем 
более нет безличной ипостаси, как представляется и Кириллу.

Если же вы безупречны, говоря об ипостасях во Христе, 
то мы тем более безукоризненны, говоря о природах, ибо 
вы имеете одного единомышленника по поводу ипостасей 
[– Кирилла], мы же — 318 Святых Отцов и всех остальных 
учителей, говорящих, что во Христе две природы, но не две 
ипостаси.

Если же мы, говорящие о двух совершенных природах 
во Христе, мыслим по-несториански, то тем более вы, говоря-
щие о двух ипостасях.

Если же есть возможность благочестиво мыслить и толко-
вать ипостаси [во Христе], то тем более есть возможность бла-
гочестиво толковать две природы; ибо из двух природ есть 
возможность составить одну ипостась, как и человек состоит [из 
души и тела], из двух же личных ипостасей невозможно полу-
чить ипостасное соединение.

Когда порицающий Халкидонский Собор и наши слова ока-
зался поистине в тупике, вы говорите, что, хотя богоносные Афа-
насий и Кирилл называют природы Христа ипостасями, Собор 
и мы избегаем называть две ипостаси. Дело в том, что, если 
вы выливаете на нас, якобы на несториански мыслящих, такие 
потоки грязи, когда мы говорим о совершенных природах 
во Христе, [соединенных] по ипостаси, то какое зло вы захотели 



255

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

бы сотворить, если бы услышали, что Халкидон, Лев или кто-то 
из нашей Соборной Церкви сказал, что Христос — различные 
ипостаси и что «Неслитными остались природы, то есть две 
ипостаси Его»600».

Когда я сказал на собрании это и иное, монах Иоанн Зига 
ответил: «Мы не говорим, что две ипостаси остались неслитны-
ми, и не обозначаем двойственность по числу, но говорим нео-
пределенным образом: «Неслитными остались природы, то есть 
ипостаси»601».

Когда он это сказал, я говорю к нему, улыбаясь: «О, если 
бы вы называли две ипостаси, и не более. Да, вы не называе-
те число, но неопределенно говорите: «Неслитными остались 
природы, то есть ипостаси», тем самым мыслите и называете 
не только две, но и большее число природ и ипостасей».

Далее Иоанн на это [отвечает]: «Это выражение святых отцов 
Афанасия и Кирилла, и никто не может отвергать его».

На это я ответил: Бог ради нас — [членов] Соборной 
Церкви — замышлял и делал лучшее, чтобы святейшие пред-
стоятели Александрии произнесли это выражение по причине 
[деятельности] ныне имеющих в ней логовище драконов всякой 
смуты, словно в доспехах, в которых думают воевать с нами, 
в которых также и Голиаф [сражался] с Давидом, от которого 
и был убит; ибо, желая показать, что несториане называют две 
природы во Христе, они незаметно для себя, по причине вы-
ражения, называющего природы ипостасями, обнажили меч 
против Святых Отцов. «Ибо когда вы говорите, что природы 
суть ипостаси и, наконец, что “Неслитными остались ипостаси”, 
а богослов Кирилл сказал, что ипостаси суть лица, то очевидно, 
что вы опозорены, утверждая ничто иное, как то, что неслит-
ными остались лица Христа. И не только это, но злобно оскор-
бляете и самого прославленного Кирилла, утверждая, что при-
рода есть лицо. Ибо если природа означает лицо, то как нам 
воспринимать его слова к Суккенсу: “Мы говорим, что есть 

600 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 
601 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 



256

Преподобный Анастасий Синаит

две природы”602, как не в следующем [смысле]: “мы говорим, 
что есть два лица Христа” (если природа есть лицо)».

Далее снова Иоанн на это ответил: «Блаженный Кирилл 
благочестиво исповедует, что есть один и только один Христос 
из двух природ, то есть ипостасей».

Я снова к нему сказал: «Если и есть такие слова святого 
Кирилла, как уже было сказано, известно одному Богу, ведь 
в одном месте он говорит: «из двух ипостасей состоит Хри-
стос»603, то другие 230 его именем подписанных цитат не гово-
рят «из двух», но иногда говорят: «Пожалуй, кивот есть образ 
ипостасей Христа»604, а иногда: «Если кто-то разделяет ипостаси 
после неописуемого соединения»605, как и в своих Схолиях [о Во-
площении Единородного] он говорит так: «А что природы, то есть 
ипостаси остались неслитными, мы увидим отсюда. Действи-
тельно, вот чистое золото покрыло дерево, какое было, и обо-
гатилось дерево славою золота, однако дерево от него не отде-
ляется»606. Я, слушая это, содрогаюсь, поскольку, несомненно, 
оказалось, что он, называющий ипостаси лицами, утверждает, 
пусть даже неявно, наличие во Христе Боге различных ипо-
стасей. Однако, говорит он, Кирилл не утверждает, что ипо-
стаси суть лица, но и я, как и Халкидонский Собор, не говорю, 
что природы суть лица, но как мыслит божественный Кирилл, 
ипостаси суть бытия, то есть основания вещей, затем и я говорю, 
что природы — сущее и основание вещей. Ибо как ты мыслишь, 
что ипостаси суть основы, так я — что природы суть основа-
ние. Однако тотчас же вы захотели нам сказать, что природы, 
как сказал святой Кирилл, суть ипостаси, означающие бытия, 
а он безупречен; а природы, которые проповедует во Христе 

602 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святейшего 
архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврий-
ской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 20.

603 В сохранившихся произведениях свт. Кирилла данной фразы нет. 
604 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и истине, IX.
605 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрийского 

к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.
606 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.



257

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Халкидон, суть некие природы возникающих ветров или смерт-
ная природа верблюдов и мулов».

Это, кротко улыбаясь, сказал я монаху Иоанну.
2, 4. И, повернувшись к церковному народу, я сказал: «Кля-

нусь в любви к вам! Слыша, как севириане неустрашимо и не-
осмотрительно проповедуют и исповедают ипостаси во Христе, 
я знаю, какие ипостаси они подразумевают. Как только 
они слышат слово «природы», они считают, что это нечто не-
подходящее и нелепое, в том числе мужские и женские половые 
органы; и из-за этого они избегают этого слова, словно ученики 
сарацинов. Ибо, слыша о божественных родах и о рождении 
Бога, они сразу злословят его, подразумевая брак, размножение 
и плотское сочетание. Если севириане имеют в виду не это, 
почему, называя тело Господа разными наименованиями, чу-
ждыми и недостойными Бога и ангелов, отвергаются исповедо-
вать в Нем человеческую природу?

Посмотри, в самом деле. Они называют тело Господа смерт-
ным, называют его тленным, называют его страстным, текучим, 
материальным, состоящим из земли и праха, жаждущим, голо-
дающим, устающим — эти наименования, как я сказал, нельзя 
отнести ни к ангелам, ни к духам; только природой, то есть ис-
тинной реальностью отказываются называть его. Разве, говорю 
я, произносимое вами не более грубо? Они исповедуют, что Хри-
стос из-за плоти стал проклятием и стал грехом, как говорит 
Писание.607 Они исповедуют, что Он был искушаемым сорок 
дней диаволом;608 но не допускают называть [человеческую] 
природу, то есть истинную реальность. Мы спрашиваем их: 
какая природа Христа росла? Какая умерла? Какая подверга-
лась поруганию? Какая утомлялась? Какая плакала? И вообще, 
мы спрашиваем о всех уничижительных словах и действиях 
Христа: согласно какой природе они сделаны и сказаны? [Ере-
тики] отвечают: по видимой плоти, состоящей из праха, по не-
обходимости в пище, по человечеству, по телу Христову. Этими 
и другими наименованиями называя человечество Христа, 

607 Гал. 3:13; 2 Кор. 5:21. 
608 Лк. 4:2; Мк. 1:13.



258

Преподобный Анастасий Синаит

они не решаются исповедовать Его природой, хотя, как я сказал 
ранее, называют Его ипостасью. Видел ли ты где более упрямых 
людей?»

2, 5. Противники сказали: «Если мы назовем тело Христа 
природой, то со всей необходимостью проявим себя последова-
телями Халкидонского Собора, исповедующего в Нем две при-
роды, то есть два лица, ибо нет безличной природы».

«Напротив, мужи, — сказал я. — Нет безличной ипостаси. 
Ибо все Отцы и в триадологии и в учении о Домостроительстве 
говорят, что ипостаси суть лица. А если по вашему и Севирово-
му установлению называющий плоть Господа природой мыслит 
по-несториански, как якобы называющий в Нем две природы 
и лица, то все Святые Отцы опять оказываются заслуживающи-
ми презрения, как якобы единомышленники Нестория; ибо весь 
сонм их ясно проповедовал человечество Христа природой.

И первый — сам блаженный Павел апостол — светоч мира: 
ибо «образом раба»609 называет Спасителя человека. А образ есть 
природа — так природу [определяет] сонм святых учителей. 
Точно так же и Дионисий, ученик Павла в послании К Гаию 
называет человечество Христа сущностью,610 подобно и Ириней, 
близкий собеседник апостолов, как мы показали цитату выше. 
Если же действительно нечестиво, несториански и презренно 
называть человечество Христа природой, то, говорю снова, низ-
вергается и отвергается из-за вас все множество Святых Отцов; 
и их учение из-за вас непригодно и бесполезно.

Наконец, Иоанн Константинопольский — лжец, называю-
щий «Бога сокрытым в человеческой природе»611 и говорящий, 
что «Природа, слышавшая на земле: «ибо прах ты и в прах воз-
вратишься»612 сама слышала на небесах: «седи одесную Меня»613»614.

Схолия. Из Слова На Вознесение.

609 Флп. 2:7.
610 Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю. 
611 Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Евангелие от Матфея, 2. 
612 Быт. 3:19. 
613 Пс. 109:1. 
614 Иоанн Златоуст, свт. Слово на Вознесение, 446. 



259

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

И снова он говорит: «Природа, от которой херувим охранял 
рай, сегодня сама стала выше херувимов»615.

А если нечестиво называть человечество Христа после со-
единения природой, то вы явно изобличены, как анафематст-
вующие Святых Отцов: Амвросия, говорящего, что «Христос 
говорит в моей сущности»616, Григория [Нисского], сказавше-
го: «Какая природа во время страсти ударяема?»617 и «Христос 
в свое время позволял действовать Своей телесной природе»618.

Схолия. Против Евномия; из О Блаженствах.

Затем вы низвергаете и Афанасия за слова из книги Против 
ариан: «плоть Господа как Его собственная природа восприняла 
страсти»619. К какому же наказанию вы приговорите Василия, 
говорящего о Христе в Слове на пост, что «Восходя на небеса, 
прикасался Он к пище, чтоб удостоверить в природе воскресшего 
тела?»620 Согласно с ним о Христе снова говорит Афанасий в Слове 
на вочеловечение: «Итак, тело имело общую со всеми [людьми] 
природу, ибо тело было человеком»621. Как и Григорий Богослов 
в Слове на Богоявление сказал о теле Христа: «И алкал, и жаждал, 
и плакал — по закону природы»622. Снова единодушно и Амв-
росий о страстях Христа говорит к императору Грациану: «Ибо 
Он причастен различным природам, то есть человеческой и Бо-
жественной; ведь Он терпел страсть по человеческой природе»623. 
И снова он в Слове на вочеловечение сказал: «Плоть страдала как Его 
собственная природа»624. Как единодушно с ними говорит и [Гри-
горий] Нисский: «Какая природа во время страсти ударяема?» 625

615 Иоанн Златоуст, свт. Слово на Вознесение, 445.
616 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II. 
617 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия, III. 
618 Григорий Нисский, свт. Беседы на Блаженства, IV. 
619 В сохранившихся произведениях свт. Афанасия данной фразы нет.
620 Василий Великий, свт. О посте, 9. 
621 Афанасий Великий, свт. Слово о воплощении Бога Слова, 20.
622 Григорий Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спасителя. 
623 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II. 
624 Амвросий Медиоланский, свт. О воплощении, 5. 
625 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия, III. 



260

Преподобный Анастасий Синаит

Я заключу сказанное как бы царским пальцем и печа-
тью — прославленным Кириллом; однако я вижу, что вы и его, 
называющего тело Господа Христа природой, отвергаете со-
гласно учению Севира. Ведь Кирилл написал к Суккенсу 
[о Христе]: «Он страдает и распинаем на кресте состоящей 
из праха земного природой»626, и снова сказал ему, что «плот-
ская природа не перешла в природу Слова»627. И снова в другом 
[месте] он сказал: «Лишено всякого порицания созерцание, 
что именно плоть есть иная собственная природа наряду 
с Богом Словом»628. Подобно и Евлогию он сказал: «Если тело 
не единосущно Богу Слову, то непременно есть одна и другая 
природа»629, — как все это и выше сказано. Отец, говоря «одна 
и другая природа» во Христе, очевидно, одинаково имену-
ет природой Божество и человечество Христа; точно так же 
и когда он говорит: «Мы говорим, что есть две природы»630, 
очевидно, что он называет плоть одной из них, как и боже-
ственный Ефрем, Исидор, Прокл, Аттик и все остальные Отцы, 
говорящие о различных природах во Христе, называют Его 
тело одной из них. И почему вы столь грубо и непослушно 
возражаете, говоря, что невозможно именовать природой чело-
вечество Господа?»

2, 6. На это Иоанн и Григорий Нистазон сказали: «До соеди-
нения мы исповедуем две природы, а после соединения Христос 
есть одна воплотившаяся природа».

626 Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ на во-
просы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев 
Посад, 2010. С. 28. 

627 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святейшего 
архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврий-
ской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 23.

628 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Защищение 12 глав против восточных еписко-
пов, 3. 

629 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла пресвите-
ру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. I. С. 552.

630 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святейшего 
архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврий-
ской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 20. 



261

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

И я им ответил: «Я полагаю, что после неизреченного Хри-
стова соединения в Назарете, бывшего в утробе святой Богороди-
цы, и после Рождества, и после Его Вознесения на херувимский 
престол, Севир, собравший свой и ваш десятирог, придумал 
для Христа еще одно — другое соединение. И поэтому он разре-
шил вам говорить, что после соединения, которое он придумал 
во Христе, Его тело больше уже не следует именовать природой, 
и не следует исповедовать в Нем две совершенные природы. Хотя 
(о, если бы он не придумывал этого) вот все блаженные Отцы, 
как выше изложено, назвали после Христова соединения в Наза-
рете у Него две природы: в Рождестве в Вифлееме, при Сретении 
с Симеоном, в Крещении; иные [Отцы], как и Кирилл, называли 
Его ударяемой и страдающей природой, состоящей из праха 
земного. Прокл, [толкуя] осязание Фомой ребер, проповедует сое-
динение двух природ Христа. Василий, [толкуя вкушение] пищи 
после Воскресения, называет тело Господне природой. Иоанн, 
[толкуя сидение] на херувимском престоле после святого Вознесе-
ния на небеса и слова Отца: «Седи одесную Меня»631, также назвал 
нашу природу во Христе. А если пресвятое тело исповедуется 
природой, очевидно, что во Христе познаются две природы. Итак, 
как я сказал, ваш «законодатель» Севир придумал во Христе 
некое второе соединение после святого Вознесения; и поэтому 
он запрещает вам называть две природы после соединения».

«Но у Кирилла, говорит он, есть выражение: «После соеди-
нения Христос есть одна воплотившаяся природа»; и поэтому 
мы не признаем в Нем две природы».

Когда Иоанн и инакомыслящие, [собравшиеся] с ним, сказали 
это, я крикнул громко и радостно: «“Вечная память Кириллу”632, 
как провозгласил и Халкидонский Собор. Ибо никто из Святых 
Отцов не выразил так, как божественный Кирилл, всесвятость, 
победоносность, вечность и неизменность природ Христа. Ведь 
блаженные Отцы назвали число, а триблаженный Кирилл вместе 
с числом и неизменное, всегда сохраняемое постоянство природ 

631 Пс. 109:1. 
632 Деяние первое Халкидонского Собора. ДВС. Т. II. С. 103; Деяние второе Халкидон-

ского Собора. ДВС. Т. II. С. 231. 



262

Преподобный Анастасий Синаит

Господа после соединения. Так, в [толковании на слова Христа] 
«Разрушьте храм сей»633 [Кирилл] сказал: «Христос, сохраняющий 
в Себе неслитное свойство двух разносущностных природ»634. 
А в [послании] к Суккенсу говорит: «мы говорим, что есть две 
природы»635. И снова, в Толковании Послания к Евреям говорит 
следующее: «не стоит произносить нечестие, как то: что склады-
ванием природ получается нечто [новое], что, возможно, природа 
Слова изменилась в природу человека, или что, в свою очередь, 
человеческая — в Его; но лучше говорить, что произошло соеди-
нение природ, так что каждая постигаема и существует в соб-
ственных границах»636. Подобно и в шестом томе своего Толко-
вания он снова просто возвещает: «мы не произносим нечестие, 
что какая-то из природ изменилась в другую, но говорим лучше, 
что каждая пребывает такой, какая есть»637. Как и в Схолиях, он го-
ворит: «Неслитными остались природы»638. Добро ты сотворил, 
светоч и столп истины, Кирилл! Подлинно, повторяю я, «вечная 
и блаженная память Кириллу»639, не желающему, чтобы мы за-
блудились, отойдя от истины, но учащему нас о благости и неиз-
менности сущностей Христа, пишущему и снова возвещающему 
царствующим: «познаем различие природ, остающихся неслит-
ными друг с другом»640.

Итак, вы, мужи, толкуя одну некую цитату блаженного Ки-
рилла, утверждаете, что он называет одну природу во Христе 
после соединения. Вот выше и ниже [мы показываем], как про-
поведник благочестия исповедует, что сохраняются, и соблю-
даются, и познаются, и исчисляются две природы и после 

633 Ин. 2:19. 
634 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере. 
635 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святейшего 

архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврий-
ской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 20.

636 Кирилл Александрийский, свт. Толкование Послания к Евреям. 
637 На самом деле: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
638 Там же. 
639 Деяние первое Халкидонского Собора. ДВС. Т. II. С. 103; Деяние второе Халкидон-

ского Собора. ДВС. Т. II. С. 231. 
640 На самом деле: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 13. ACO I, 5, p. 222.



263

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

соединения. Обратите внимание, советую я, на точность выра-
жения отца. Сказал: «сохраняется во Христе неслитное свой-
ство двух разносущностных природ»641; подобно снова сказал: 
«мы говорим, что есть две природы»642; сказал: «каждая из них 
постигаема и существует в собственной природной границе»643; 
сказал: «каждая природа во Христе пребывает такой, какая 
есть»644; сказал: «неслитными остались природы, то есть ипо-
стаси Христа»645. Сверх всего этого он поучает: «познаем разли-
чие природ, остающихся неслитными друг с другом»646. Итак, 
божественный ритор Кирилл, как показано, шестью способами 
нас здесь учит о благом бытии и неизменности числа двух 
природ Христа, говоря, что они во Христе сохранились, говоря, 
что они есть, говоря, что они существуют, говоря, что они оста-
лись неизменными в Нем; далее сказал, что они сохранились 
неслитными, и снова он учит: познаем различие природ, 
и они остались неслитными. Таков учитель.

2, 7. Наконец, по человеколюбию вашему и праведного 
«судьи и законодателя» Севира провозгласите границу времени 
и срок для Христа и скажите нам: до каких лет остались нес-
литными в Нем две природы, и до каких месяцев мы говорим, 
что в Нем две природы, и до какого времени должно видеть, 
что есть разница природ, и до каких дней Он сохраняет в Себе 
неслитное свойство двух разносущностных природ, и до какого 
явления необходимо сохранять созерцания различия природ 
Христа и их неслитность.

И когда мы спрашиваем это уже много времени, судья Севир 
объявил ответ и приговор относительно Христа, говоря в своих 
сочинениях: до Нестория природы Христа суть неслитные, после 
же Нестория произошло смешение и уменьшение природ. После 

641 Кирилл Александрийский, свт. Собеседование с александрийцами о вере. 
642 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивейшего и святейшего 

архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, епископу Диокесарии, Исаврий-
ской епархии // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 20. 

643 Кирилл Александрийский, свт. Толкование Послания к Евреям. 
644 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190.
645 Там же. 
646 Там же. 



264

Преподобный Анастасий Синаит

Халкидонского Собора Кирилл, сказавший: «Мы называем две 
природы Христа»647, стал лжецом. После выхода Томоса Льва Хри-
стос более не сохраняет неслитными свойства разносущност-
ных природ; Диоскор очистил [Его] от этой [неслитности]. Более 
не должно видеть во Христе различие природ и сохранять их нес-
литными; ибо против возникших ересей должно менять и веру, 
и дописывать Божественное Писание и наставления Отцов».

Итак, когда от слов Иоанна инакомыслящие [собравших-
ся] с ним огорчены и весьма разгневаны, я снова сказал им: 
«Как в присутствии Господа говорю, что так и есть: доверя-
ющие увещеванию и наставлению Севира, приказывающе-
му вам после Нестория приписывать выражения уважаемым 
Отцам, даже и святому Кириллу о двух природах во Христе, 
поэтому вы не воспринимаете цитаты Отцов, но предпочитаете, 
пожалуй, отвергать сами святые Евангелия, Ветхий и Новый 
Завет, отеческие писания и выражения, и следуете за Севи-
ром, как за неким новым Акилой. Однако кто из вас не знает, 
что Отцы точно выразились, сказав, что во Христе сохраняются 
две благие природы? Кто из вас не свидетельствует, что есть 
цитаты святого Кирилла о том, что есть, сохраняются, познава-
емы, соблюдаются, не сливаются и исчисляются в одном лице 
две нераздельные природы во Христе? Кто из вас не видит, 
что природа и лицо — не одно и то же? Ибо вот нас, здесь нахо-
дящихся, множество лиц, а природа всех одна».

Когда на собрании говорилось это и другое — более обстоя-
тельно, единомышленники Севира как издревле, так и сейчас 
всегда говорят, что являются учениками блаженного Кирил-
ла и часто представляют его цитаты, а остальных блаженных 
Отцов не так часто цитируют. За несколько дней до собеседо-
вания слышав, что феодосиане для подготовки к беседе с нами 
послали за своими запевалами — то есть за Иоанном и Григори-
ем, мы составили догматический томос, как бы от имени Фла-
виана епископа Константинопольского, убитого Диоскором из-за 
исповедания во Христе двух природ, нераздельно соединенных 

647 Кирилл Александрийский, свт. Послание 45. ACO I, 1, 6, p. 154.



265

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

в одной сложной ипостаси. В этом томосе я сохранил намере-
ния, образ мыслей и точный смысл выражений Святых Отцов, 
иногда для некой необходимости меняя некоторые слова на некие 
другие синонимичные им, для ясности всем, например: вместо 
«вид» — «сущность», вместо «состоящий из праха» — «земнород-
ный» и вместо «страсть» — «крест»; поскольку они с сильной не-
навистью и отвращением, но, не следуя истине, противодействуют 
Халкидонскому Собору, блаженному Флавиану и Томосу святого 
Льва. Ибо я знал, что, если только они услышат имя Флавиана 
или Льва в томосе, то неразумно анафематствуют его, не спраши-
вая, правильное или искаженное в нем изложение веры.

Итак, я снова сказал им: «Если вам угодно, чтобы нам 
не много говорить и слушать, вот вера наша и Халкидонско-
го Собора. Выслушайте и прочитайте: или вы последуете ему 
или анафематствуете».

Вот этот томос.
Схолия. Его мы помещаем, чтобы трудолюбцы использовали 
его как образ [полемики] против противников. Так и блажен-
ный Павел знает, что таковой образ нужно использовать, поэ-
тому и сказал к неким: «лукавством брал с вас»648.

Из догматического томоса Флавиана епископа Констан-
тинопольского, который написан ко Льву папе Римскому, 
о Домостроительстве Воплощения Христа истинного Бога 
нашего.

Сказано: «И Слово стало плотию, и обитало с нами»649. Одно 
есть некое обиталище и иное — Обитающий в нем: не говорю иной 
и иной, как о двух лицах, но — иное и иное, как о двух природах.650

Схолия. Это цитата из красноречивого Павла епископа Эмес-
ского в Александрии, он это сказал в присутствии святого 
Кирилла.

648 2 Кор. 12:16. 
649 Ин. 1:14. 
650 Павел епископ Эмесский. Беседа епископа Павла, сказанная в великой Алексан-

дрийской церкви 1 января, о Воплощении Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа 
и в похвалу архиепископу Кириллу. ДВС. Т. I. С. 538. 



266

Преподобный Анастасий Синаит

Ведь все евангельское и апостольское [Писание] учит и сви-
детельствует об Еммануиле двумя различными образами, где-то 
показывая Его единое лицо, а где-то ясно свидетельствуя о двух 
Его природах.651 Ибо и был и есть двойственный — Один и Тот 
же Сын и Христос, и двойственна речь о Нем (не до соединения, 
но после непостижимого соединения), Тот же Самый совершен-
ный как в Божестве, так и в человечестве.652

Схолия. Григорий Богослов в Слове на Богоявление, Кирилл 
Иерусалимский, точно так же и Кирилл Александрийский 
в Первом слове о Святой Троице.

Ибо если бы Он был простой, как мог страдать и умереть? 
Как был ударяем, бит и распинаем, если не телом, подвержен-
ным страданиям, и земнородной природой?653

Схолия. Против Евномия Григория Нисского и Послание к Сук-
кенсу Кирилла Александрийского.

Ибо, будучи единосущным Богу и Отцу, Он Бог совершен-
ный от совершенного, так и будучи единосущным нам, Он со-
вершенный человек.654

Ибо, будучи «образом Божиим»655, принял от нас «образ 
раба»656; образ Божий означает сущность Божию, так и образ 
человека являет человеческую природу.657

651 Ср.: Послание Кирилла архиепископа Александрийского к Иоанну епископа Ан-
тиохийскому, отправленное с Павлом епископом Эмесским. ACO I, 1, 4, p. 17. ДВС. Т. I. 
С. 541.

652 Ср.: Григорий Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спасите-
ля; Кирилл Иерусалимский, свт. Огласительные поучения, IV; Кирилл Александрийский, 
свт. О Святой и единосущной Троице. 

653 Ср.: Григорий Нисский, свт. Против Евномия, III; Кирилл Александрийский, свт. 
Иная памятная записка, написанная в ответ на вопросы к нам о том же, к тому же 
Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 25-31. 

654 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ 
на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев 
Посад, 2010. С. 25-31.

655 Флп. 2:6. 
656 Флп. 2:7. 
657 Ср.: Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Послание к Филиппийцам. 



267

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Схолия. Из Толкования [на Послание] к Филиппийцам Иоанна 
епископа Константинопольского. 

Итак, удары, крест и смерть свойственны че-
ловеку, в котором Господь Бог Слово, а слава 
и власть свойственны Господу, с Которым раб, 
то есть человек. Итак, если бесстрастное свой-
ственно Божественному, а страстное — чело-
веческому, то как бы хорошо, чтобы кто-ли-
бо из мыслящих об одной [природе] говорил 
о двух Его природах?658 А если одна есть [при-
рода], то воплощенный Бог — наполовину Бог 
и наполовину воспринял человека.659

Григорий 
Нисский  
Против Евномия.

Маргарит cвятого 
Ефрема.

Но не так учит правило благочестия, которое 
отверг архимандрит Евтихий, преподавший 
одну природу Христа — нетварного Божества 
и нашего человечества.
Весь сонм Святых Отцов исповедует Христа 
двойственным по сущности, то есть по при-
роде, но не двойственным по ипостаси, то есть 
лицом.

Кирилл  
на Ефесском 
Соборе.

Ибо в одном лице, как учит ваша святость, 
заключены две природы, которые, как мы ис-
поведуем, неизменно и нераздельно есть и со-
храняются во Христе.660

Амфилохий. 
Кирилл  
К Суккенсу.

Ибо Один и Тот же есть единородный Сын 
и Слово Божие, так как природы Его не раз-
делились на две ипостаси, но неизреченное 
Слово соединило две природы в одной ипо-
стаси; внутри пресвятое тело украшено Богом 
Словом, снаружи же охраняемо Духом, чтобы 
явно был обнаружен из обеих природ.661 Так 
и мы говорим, что Он ел не только до страстей, 
но и после Воскресения, чтобы удостоверить 

Прокл. 

Ириней  
епископ. 

658 Ср.: Григорий Нисский, свт. Против Евномия, III. 
659 Ср.: Ефрем «Греческий». На Маргарит, 263.
660 Ср.: Амфилохий Иконийский, свт. Письмо к Селевку, 6.
661 Ср.: Прокл Константинопольский, свт. О Воплощении, 11. 



268

Преподобный Анастасий Синаит

в природе тела. Если же тело, в котором ерети-
ки сомневаются, являет природу и сущность, 
к тому же очевидно, что в едином Христе 
сохраняется каждая из двух природ, то есть 
Божественная и человеческая, и Он в Боже-
ственной являет подобающее Богу, а в нашей 
Он являет человеческое и бесславное, и нет 
никакого беспорядка, слияния или разделе-
ния природ, но Один есть Сын, Христос, Го-
сподь и Спаситель желающих благочестиво 
верить в Него.662

Василий.  
О посте. 

Амвросий  
К императору 
Грациану.

Когда томос был написан и прочитан, Иоанн и Григорий 
отвратились его, отвергли, анафематствовали написанное в нем. 
И после отвержения и анафематствования мы вынесли на сере-
дину книги Святых Отцов, из которых взяты все цитаты, кото-
рые в томосе, ибо мы принесли их сюда, держа наготове каждую 
цитату, чтобы доказать сообщенную [информацию]. И когда 
мы показали им из их собственных книг, что они отвергли 
и анафематствовали не Флавиана, но Святых Отцов, с послед-
него места встал простой гражданин, покрывая их позором 
и грозя побить их камнями. Это был всенародный наш триумф 
и всенародный позор Иоанна с единомышленниками.

Пусть трудолюбцы хорошо знают и следующее.
Итак, собравшиеся в Александрии члены Соборной Церкви 

рассказали нам, что после блаженного папы Евлогия августа-
лом663 здесь был некий севирианин, который посадил на до-
статочное время 14 переписчиков, единомышленных с ним, 
и поставил над ними своего наместника, чтобы они испра-
вили догматические книги Отцов, в первую очередь святого 
Кирилла. Итак, когда мы привели им цитату из [Послания] 
К Суккенсу: «Мы называем две природы»664, то мы не нашли 
ее в александрийских книгах, но вместо нее было «Мы гово-

662 Ср.: Василий Великий, свт. О посте, 9; Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II.
663 Αὐγουστάλιος — императорский префект Египта.
664 Кирилл Александрийский, свт. Послание 45. ACO I, 1, 6, p. 154.



269

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

рим, что соединены две природы» или «Мы говорим, что под-
разумеваются две природы». И когда мы сильно унывали, 
господин Исидор Библиотекарь вынес нам книгу патриарха 
[Кирилла], в которой эта цитата оказалась неиспорченной.

Подобно и блаженного Амвросия исказили, ибо вместо [слов] 
«Мы будем сохранять различие Божества и плоти»665 сказали: 
«Мы будем сохранять различие познания».

И снова исказили блаженного Прокла, говорящего о Христе: 
«Он, рожденный без истления666 [Матерней утробы] и входя-
щий дверьми затворенными, видя соединение природ Которого, 
Фома…»667 Слово «без истления» гайаниты переписали и гово-
рят «нетленный»668, и вместо местоимения «соединение природ 
Которого»669 они употребляют отрицание: «Фома, не видя соеди-
нение природ»670 и так далее.

Подобно, [и толкуя] слова «разрушьте храм сей, и Я в три дня 
воздвигну его»671, [еретики] называют собрание апостолов храмом 
Христа: они рассеялись и затем снова собрались.

2, 8. Этими бесстыдными устами они не постыдились гово-
рить, что позволяют халкидонитам говорить, что во Христе две 
ипостаси, но не две природы. «Ибо природа, говорят, обнаружи-
вает множество ипостасей».

Когда они это сказали, я говорю к ним: «Значит, вы не испо-
ведуете ни одну природу во Христе?»

Еретики сказали: «Так, мы исповедуем одну природу в Нем, 
как Отцы учат».

Когда они сказали это, я сказал подробнее: «Итак, позор 
вам, как исповедующим во Христе одну природу и различные 
ипостаси, ведь, как вы говорите, природа знаменует различные 
ипостаси».

665 Амвросий Медиоланский, свт. О вере, II, 9, 77, p. 84.
666 ἀφθάρτως 
667 Прокл Константинопольский, свт. Слово 2. 
668 ἄφθαρτος 
669 οὗ τὴν συζυγίαν τῶν φύσεων 
670 οὐ τὴν συζυγίαν τῶν φύσεων ὁ Θωμᾶς ἑωρακώς 
671 Ин. 2:19. 



270

Преподобный Анастасий Синаит

3. Другое собеседование с феодосианами, на которое 
мы опять собрались в присутствии августала и многочис-
ленного народа.

Поэтому после того, как еретики в собеседованиях с нами 
были достаточно и бесспорно посрамлены, и больше уже 
не имели лица, который бы открыл свои уста на Соборную 
Церковь, они послали людей в Египет за некими епископами, 
которые казались учеными, в том числе и из города Кинопо-
лит. Они обратились к августалу с просьбой организовать нам 
новое собеседование о Христе. И действительно, нас вызвали 
от имени августала в преторию, а когда мы пришли, то нам 
сообщили: «Некие феодосианские епископы желают беседовать 
с вами о вере в присутствии августала». Итак, когда мы вошли, 
августал сказал: «Эти епископы желают беседовать с вашим 
благочестием о различии между Церковью и феодосианами». 
После этих слов правителя епископы начали упрекать меня, 
что я якобы возмущаю город, народ и их церковь.

Итак, поняв из их слов, что они раньше меня не видели, 
я говорю к ним кротким голосом, улыбаясь: «Достойнейшие 
отцы, видели ли вы меня когда-нибудь, встречались ли со мной, 
слушали ли мое вероисповедание или мои мысли из моих уст?» 
Они ответили: «Нет».

«Итак, отцы, послушайте мое вероисповедание. Я уповаю 
на Бога, что все вы не найдете относительно меня никакого об-
винения и примиритесь со мной».

Я сказал это, желая при всех обнаружить и обнародовать яд, 
скрытый в их сердце и во всей их церкви. Взяв лист папируса 
и перо у присутствующих нотариусов августала, я написал так:

«Я, Анастасий монах святой горы Синай, исповедую, что Сам 
Бог Слово, рожденный от Бога Отца прежде всех веков, Сам 
распят, был избиваем, страдал и воскрес».

Я написал это, не называя ни [Его] плоть, ни жизнь [на 
земле], ни вочеловечение, а только одно голое Божество Бога 
Слова. Затем, поднявшись, я дал им, чтобы они, прочитав, одо-
брили. Поэтому, заметив их одобрение, я говорю: «Если я видел, 
что вы так мыслите, подпишите, и сразу же я буду с вами 



271

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

служить». Ибо был день Господа нашего672, около третьего часа. 
Они взяли и подписали. Приняв папирус после подписания, 
подойдя к считающемуся из них мудрейшему и чуть при-
коснувшись рукой его бороды, я сказал: «Христос пострадал 
за нас плотию673, теопасхиты, а не Божеством; плотию пострадал, 
как богословствует апостол Петр, а не Божеством, как кощун-
ствует Севир и как вы ныне подписали. Ибо, желая обнажить 
все злословие в вашей душе, я написал, указав в папирусе голое 
Божество Бога Слова, не вспомнив ни плоть, ни вочеловечение, 
ни Рождество от Святой Девы». Итак, когда они услышали это, 
как будто отрезвели от опьянения и все начали спорить об этом 
папирусе, который они взяли от меня. Я же крикнул ко всем: 
«Не отдам его, пока не принесу его Христу в день суда [как сви-
детельство] против вас».

4. Описание иного собеседования, в котором мы снова 
приняли участие, в Александрии с иноверцами, среди ко-
торых был и пресвитер Георгий по прозвищу Ключарь, 
проповедник их церкви.

Когда мы заседали в комнате стенографов в резиденции пре-
фекта, они, исходя из типичных проблем, сказали: «Нет при-
роды неипостасной; поэтому Халкидонский Собор, назвав две 
природы во Христе, обнаружил и две ипостаси, то есть лица 
в Нем. И уже в Святой Троице не три Лица, то есть Ипостаси, 
но четыре».

На это мы снова [говорим]: «В чем мы повреждаем истине, 
если даже называем две ипостаси во Христе? Ведь ипостась — это 
не лицо».

Итак, снова не разгадав в наших словах хитрости — ведь, 
говоря это, мы не так думаем, — они, возмутившись, стали воз-
ражать, приводя еще цитаты и свидетельства из всех Святых 
Отцов и из самого блаженного Кирилла, говорящие, что ипоста-
си суть лица и в Святой Троице, и в учении о Домостроитель-
стве Воплощения. Итак, когда довольно долго они возражали 
и утверждали, что по-всякому ипостаси суть лица, тогда я говорю 

672 Т. е. воскресенье. 
673 1 Петр. 4:1.



272

Преподобный Анастасий Синаит

к ним: «Действительно, если ипостаси являют лица, то вы 
оскорбляете святого Кирилла, изобличая его и себя в несториан-
стве из-за его слов: «Неслитными остались ипостаси Христа»674, 
то есть неслитными остаются лица Христа. Ибо слово «оста-
лись» означает, что их состояние вечно, неслитно и внутренне 
устойчиво; замечательно ведь, что он не сказал: «Нераздельны-
ми остались ипостаси», а «неслитными», то есть ясно видимы-
ми, легко заметными, познаваемыми, исчисляемыми и сохра-
няющимися. Наконец, когда вы говорите, что Христос сложен 
из двух ипостасей, то, согласно этому определению и закону, вы 
говорите, что Он из двух лиц; а если Он сложен из двух лиц, 
то ясно, что [Его] плоть предсуществует и Бог Слово вселился 
в нее, когда она уже существовала. А если это так, то как вы, 
мыслящие несториански, с Несторием боретесь? Подлинно, небо 
и земля прейдут, а определения эти не прейдут675, которые 
говорят, что, если ипостась являет лицо, то негодны выраже-
ния: «Неслитными остались ипостаси Христа»676; «Если кто-то 
разделяет ипостаси после неописуемого соединения»677; «Кивот 
есть для нас образ природ, или ипостасей Христа»678. Ибо эти 
цитаты, которые принадлежат, по вашим словам, святому Ки-
риллу, и многие другие говорят об ипостасях во Христе».

Вот это собеседование. Таким образом, еретики быстро 
посрамлены.

5. О выражении «Единая воплотившаяся природа Бога 
Слова», которое еретики повсюду нам предъявляют.

Поскольку сам всемудрый Кирилл истолковал это свое 
выражение, я считаю излишним сомневаться в его досто-
верности. Между тем, как сам блаженный Кирилл учит нас 
в послании к Суккенсу, ни на что другое он не указывает, 
сказав «воплотившаяся», как только на нашу человеческую  

674 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 
675 Ср.: Мф. 24:35.
676 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 
677 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрийского 

к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.
678 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и истине, IX.



273

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

природу.679 Исходя из этого, когда [еретик] говорит нам против 
выражения «Единая воплотившаяся природа Бога Слова», 
скажи ему: «Кто из благомыслящих вообще может назвать 
две воплотившиеся природы Бога Слова? Ведь тогда во Христе 
будут четыре природы. Но не так, да не будет!» Итак, слова 
«одна воплотившаяся природа» сам мудрейший отец толку-
ет в другом месте, употребляя выражение «одна воплотив-
шееся природа Христа» вместо «Одно воплотившееся Лицо 
Святой Троицы».680 Ибо «Слово стало плотью»681, как говорит 
евангелист.

Когда они так держатся за сказанное отцом [нашим Кирил-
лом]: «одна воплотившаяся природа», [спроси их:] отчего же вы 
не удерживаетесь [в рамках] такового выражения, но вводите 
новое учение, говоря: «Христос — одна природа, ибо природа 
Христа, хотя и воплотилась, только Божественная»? От кого 
из Отцов вы это услышали? Кто из учителей [сказал], что после 
соединения Божество и плоть Христа составляют одну при-
роду, или же один род? Как тварному и нетварному возмож-
но сделаться совершенно одноприродным и однородным? Ибо 
где сказано «одна природа», там непременно подразумевается 
«один род», или совершенное тварное начало, или совершенное 
нетварное. Итак, если Христос — одна природа, то непременно 
Он наполовину Бог и наполовину человек, как учат манихей-
ские басни. «Если же тело [Христа] не единосущно Богу Слову», 
а иносущно, и, как говорит божественный Кирилл [в Посла-
нии] к Евлогию, «существует природа иная и иная»682, то ясно, 
что Христос воистину совершенный в Божестве и совершенный 
в человечестве согласно Святоотеческому Преданию».

679 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написанная в ответ 
на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богословский вестник. № 10. Сергиев 
Посад, 2010. С. 25-31.

680 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. К Евоптию, против опровержения 12 глав, со-
ставленного Феодоритом, 2. 

681 Ин. 1:14. 
682 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла пресвите-

ру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. I. С. 552.



274

Преподобный Анастасий Синаит

О истинные войска, о передовые бойцы Святой Церкви 
и истины! Защитите во время битвы, как только из стаи тех 
волков приблизится к тебе некто, приводящий эти пустые 
басни о Христе, превращающий слово о Домостроительстве 
в вымысел и видимость, говоря: «Посредством неких тонких 
рассуждений или же с помощью воображения мы понимаем, 
что Христос — из двух природ одна воплотившаяся природа. 
Ведь «после соединения» уже нет двух природ, ибо «обожен-
ная и сделавшаяся бессмертной плоть подобна капле уксуса 
в море, и таковая [плоть] родилась, и только одно [Божество] 
обожило ее»683. И «Слово стало плотью»684, чтобы и плоть стала 
Словом; ибо воля Божества одна, подобно и сущность Слова 
одна»685, и «не две природы у Христа, [из которых] одна — до-
стойная поклонения, а другая — недостойная поклонения»686», 
и остальное, Отцами прекрасно сказанное, еретиками же не-
честиво толкуемое. Когда же они приводят эти и подобные 
слова о призрачности и видимости [Воплощения Бога Слова], 
вспомни слова Соломона: «отвечай глупому по глупости его»687, 
и скажи и ты: «Ипостаси Христа остались неслитными и после 
соединения. И «если кто разделяет ипостаси Христа после сое-
динения, — анафема тому»688, как говорит богомудрый Кирилл. 
«Ибо в Законе ковчег есть прообраз ипостасей Христа»689. Что же 
такое ипостаси? Очевидно, что лица, как учит, опять же, сам 
божественный Кирилл и целый сонм Святых Отцов». Таким 
именно образом, верный, посредством противников противо-
стань на противников, и затем начинай сражаться с ними. 
Используя их же оружие, заколи нечестивого Севира, сбрось 

683 Образ соединения человечества и Божества во Христе по подобию растворения 
капли уксуса в морской бездне принадлежит свт. Григорию Нисскому. Сохранился 
во фрагментах. 

684 Ин. 1:14. 
685 Ср.: Маркелл епископ Анкирский. О Воплощении, 3. 
686 Ср.: Псевдо-Афанасий. Против Аполлинария, II. 
687 Притч. 26:5. 
688 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрийского 

к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.
689 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и истине, IX.



275

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Диоскора, порази Феодосия, Гайана, Юлиана и весь десятирогий 
мир догматизирующих во Христе одну природу.

ГЛАВА ОДИННАДЦАТАЯ

Глава, в которой экзегет открывает, почему учителем 
[Кириллом] природы были названы ипостасями.

Чтобы кто-нибудь не был в ослеплении из-за произнесенно-
го выше нами выражения, заражен мыслями Нестория и нече-
стивым исповеданием во Христе двух лиц и ипостасей, необхо-
димо сказать причину [употребления нами этого выражения].

Язык жителей Африки, Римского мира и [остального] запада, 
еще не имеющий догматической лексики и начала глубокомыс-
лия, как племенной и варварский, в древние времена [хри-
стианской] проповеди не достиг того, чтобы различить сущ-
ность и природу от ипостаси, но считал сущность ипостасью, 
то и другое слово обозначая [термином] «бытие»690, не имея 
возможности совершенно выразить [значение слова] «ипостась», 
но называя три Лица Святой Троицы тремя «бытиями». [А 
термин] «бытие» можно употребить неким образом и вместо 
сущности, и вместо ипостаси: бытие как существующее691, сущ-
ность как сущее692, ипостась же опять как существующее693.

Итак, страдающий от недостатка, как было сказано выше, 
[догматических терминов] запад три Ипостаси во Святой 
Троице называл тремя сущностями. Поэтому некоторые другие 
страны, прекрасно знающие греческий язык и могущие раз-
личать догматические выражения, горячо спорили [с западом]: 
у блаженного Афанасия [в Послании] к западным [епископам] 
утверждается, что не следует говорить «три сущности во Святой 
Троице». Западные [епископы] опять же, не зная слово «ипо-
стась», решительно настаивали на выражении «три сущно-
сти», говоря: «чтобы [отрицая это выражение] мы не оказались 

690 ὕπαρξις
691 ὑπάρχουσα 
692 οὖσα 
693 ὑφεστῶσα 



276

Преподобный Анастасий Синаит

безумно называющими Отца, Сына или Святого Духа бессущ-
ностными, то есть несуществующими». Итак, когда [в Церкви] 
происходит величайшее противодействие и раскол, блаженный 
Афанасий, будучи сыном Божьего примирения, провел свое 
властное расследование, воодушевляемый богодухновенными 
толкованиями [Святых Отцов]. Расспросив обе созванные сторо-
ны и поняв, что западные [епископы] правильно мыслят един-
ство [в Троице], но спорят вследствие бедности языка, он умирил 
Церковь и в письмах к африканским [епископам], разрешая 
их недоумения, поименовал ипостасью [то, что они называли 
словом] сущность.694

Итак, даже если святому Кириллу свойственно называть 
природы ипостасями, то он воспринял это с того времени.

Об этом свидетельствует и святой Григорий Назианзин 
в надгробном слове святому Афанасию, подобно и владыка 
Евлогий, папа Александрийский [в ответе] на Томос Льва. Я же 
снова говорю еретикам, что произносимое редко и по необходи-
мости, [выражение] не является для Церкви ни обязательным 
законом, ни неким предубеждением. Но и в том обнаружива-
ется благочестие Халкидона, что тогда, когда можно было гово-
рить среди Отцов «ипостаси», никто из них не употреблял это 
слово, и не говорил, что Он [состоит] из двух ипостасей.

ГЛАВА ДВЕНАДЦАТАЯ

1. О страстях Христа Спасителя и что говорящие 
«Святой Бессмертный распятый и пострадавший»695 явля-
ются теопасхитами.

694 Ср.: Григорий Богослов, свт. Слово 21, похвальное Афанасию Великому, архиепи-
скопу Александрийскому, 35. Подробнее об Александрийском соборе 362 г. см., напр.: 
Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История богословской 
мысли. М. 2007. С. 122-125.

695 В первые годы VI века Антиохийский патриарх-монофизит Петр Гнафей, 
или Кнафей изменил текст Трисвятой песни, который исполнялся еще на Халкидон-
ском Соборе. Он добавил к Трисвятому гимну перед словами «помилуй нас» слова 
«распятый за нас», чем вызвал смуту в народе. Так как эта песнь всегда воспринима-
лась как обращенная ко Святой Троице, то православные подозревали монофизитов 



277

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Замечательное определение всемудрейших мужей говорит, 
что фактические возражения и доказательства сильнее, вернее 
и прочнее тех, которые вытекают из библейских изречений. Ведь 
фактические доказательства нельзя никак переписать и ими не-
возможно пренебречь, а письменные свидетельства зачастую 
претерпевают от злонамеренных мужей вставки и сокращения, 
что, возможно, трудолюбцу известно — как уже было сказа-
но — по многим измененным копиям [книг] не только учителей, 
но и Моисея, пророков и евангелистов. Так, в этом году изучая 
различные списки книги пророка Иеремии, я совсем не нашел 
в них [пророчества] о тридцати сребрениках — цены за Христа, 
ни [пророчества] о продаже земли горшечника.696 Итак, если зло-
верные не пощадили и само Священное Писание, то, как мы ранее 
подробно говорили, тем более слова учителей [Церкви].

Итак, посредством фактов мы сильно посрамили еретиков 
и неверующих. Когда мы снова беседовали с ними о страстях 
Спасителя и о Кресте Христовом, то, увидев из просмотра цитат, 
которые они принесли, что они пытаются показать, будто Бог 
Слово страстен и смертен вместе со Своей собственной плотью, 
то мы более не посредством изречений [из Писания и Святых 
Отцов], но посредством очевидных фактов и образов употребили 
для них некое изображение на некой дощечке Креста Господня 
с некой надписью; это изображение мы поместили после цитат.

в том, что они исповедуют страдания Трех Лиц Троицы или Божественного естества, 
то есть являются теопасхитами. 

696 Евангелист Матфей ссылается на пророчество Иеремии: «Тогда сбылось реченное 
через пророка Иеремию, который говорит: и взяли тридцать сребренников, цену Оценен-
ного, Которого оценили сыны Израиля, и дали их за землю горшечника, как сказал мне Го-
сподь» (Мф. 27:9-10). Вместе с тем в книге пророка Иеремии не упоминаются 30 сребре-
ников. Единственным местом у пророка Иеремии, в котором говорится о сребрениках, 
является это: «И купил я поле у Анамеила, сына дяди моего, которое в Анафофе, и отвесил 
ему семь сиклей серебра и десять сребренников» (Иер. 32:9). Пророчество о 30 сребрениках 
встречается только в книге Захарии: «И скажу им: если угодно вам, то дайте Мне плату 
Мою; если же нет, — не давайте; и они отвесят в уплату Мне тридцать сребренников. 
И сказал мне Господь: брось их в церковное хранилище, — высока цена, в какую они оцени-
ли Меня! И взял Я тридцать сребренников, и бросил их в дом Господень для горшечника»  
(Зах. 11:12-13). 



278

Преподобный Анастасий Синаит

2. Некоторые из многих цитат, на которые ссылаются 
феодосиане и гайаниты, пытаясь показать, что бесстраст-
ный Бог Слово стал страстным с плотью и в ней.

Из 1 Послания к Коринфянам: «Но проповедуем прему-
дрость Божию, тайную… которой никто из властей века сего 
не познал; ибо если бы познали, то не распяли бы Господа славы»697. 

Святого Игнатия епископа Антиохийского: «Позвольте 
мне подражать страданиям Бога моего»698. 

Юлия епископа Римского: «Иудеи, распяв тело, распяли 
Слово»699. По поводу этой отдельной цитаты я сразу же ответил, 
говоря им: «Если иудеи, распяв тело, убили Слово, то Троица 
была не Троицей, но двоица была на небе, пока не воскрес Бог 
Слово от тридневной смерти». 

Святого Григория Назианзина: «Чтобы ты не преткнулся 
мыслью, когда слышишь о крови Бога».700

Из Слова На страсти Мелитона епископа Сардийского: 
«Бог пострадал от рук израильских»701. 

Святого Григория: «Малые капли Божией крови весь мир 
освятили»702. 

Святого Кирилла против Нестория: «Страсти Бога, Крест 
Бога, смерть Бога, Воскресение Бога».

Они же утверждают, что заодно с их теопасхизмом гово-
рит и Григорий: «Отрицающий Божество Христа пусть стоит 
вместе с богоубийцами иудеями»703.

Вот почему смысл их Трисвятого гимна «Святой Бессмер-
тный распятый за нас» не значит ничто иное, как только: 
«Святой Бессмертный Бог Слово, пострадавший и умерший 
за нас»; ведь они «Бессмертным» называют Бога Слово, ибо 
Он бессмертный. Подобно и выражение «страсти Бога» нужно 

697 1 Кор. 2:7-8.
698 Игнатий Антиохийский, сщмч. Послание к Римлянам, 6. 
699 Юлий I папа Римский. О вере, 6. 
700 Григорий Богослов, свт. Слово 45, на Святую Пасху, 19. 
701 Ср.: Мелитон Сардийский, свт. О Пасхе. 
702 Григорий Богослов, свт. Слово 45, на Святую Пасху, 29. 
703 Ср.: Григорий Богослов, свт. Послание 3, к пресвитеру Кледонию против Аполли-

нария первое. 



279

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

воспринимать со всей осторожностью, так как может быть 
и некое худое понимание, кощунственное по отношению к Богу 
и Отцу, подобно и по отношению к Святому Духу, ведь и Святой 
Дух — Бог, как Отец и Сын.

3. Поэтому, когда последователи Севира, Гайана и Феодосия 
привели нам эти и многие другие цитаты о страстях, чтобы, 
как мы сказали, обнаружить Божество Христа, мы, желая выя-
вить коварство и яд, скрытый в их душе, противостали против 
них уже не с помощью Писания и слов [Святых Отцов], но по-
средством фактов, изображения и реальной схемы704, из-за кото-
рых они были сильно опозорены. Ибо, как я сказал, на некой до-
щечке мы изобразили Честной Крест вместе с некой надписью 
и, возложив палец, мы задавали им вопросы. А надпись была: 
«Бог Слово, разумная душа и тело».

Схолия. И мы предлагаем поклясться Сыном Божиим, опи-
санным в Библии, с помощью изображения этого образа Чест-
ного Креста.

Показав этот образ, мы спросили их: «Вот «Христос, Сын 
Бога Живаго»705, безупречный и нераздельный на Кресте, то есть 
Бог Слово, соединенная с Ним по ипостаси разумная душа 
и тело. Что из этих трех погибло, умерло, стало бездеятельным 
и неподвижным? Ответь согласно точному смыслу. Не сказал 
я тебе, что распято? Но, что из этих трех во Христе погибло 
и умерло на три дня?»

Тут же крайне смущенные нашим вопросом еретики гово-
рят: «Тело Христа погибло».

Снова мы говорим им: «Душа Его не погибла, не умерла 
и не страдала?» Они говорят: «Пожалуй, нет».

Тогда мы, высмеивая их и насмехаясь над ними, сказа-
ли: «И вы не стыдитесь того, что называете бесстрастной 
и бессмертной Его душу, созданную Им, а Самого Бога Слово, 
Творца называете «Святой Бессмертный пострадавший и умер-
ший за нас», тем самым оскорбляете Творца по сравнению 

704 παραδείγματος καὶ σχήματος ἐνυποστάτου 
705 Мф. 16:16.



280

Преподобный Анастасий Синаит

с творением? Называете ангелов бессмертными и бесстраст-
ными, называете души наши бессмертными, называете и де-
монов бесстрастными и бессмертными. И вы не смущаетесь, 
снова я говорю, их Создателя, единого по природе бесстрастно-
го, называя Его страстным и смертным и тем самым унижая 
Творца по сравнению с творением? Послушай, что я говорю. 
На Кресте, когда Христос был пригвожден на нем, присут-
ствовало пять следующих. Было солнце, которое первое обна-
ружило гвозди и копие, и оставалось неотделимым от Креста 
и бесстрастным к гвоздям. Было пресвятое тело Христа, была 
Его святая душа, был Бог Слово, было крестное древо. Четыре 
из них тварны, а Бог Слово — нетварен и их Творец. Две твар-
ные вещи — солнце и пресвятая душа Христа — сохранились 
бесстрастными. И как, в конце концов, Божество Его могло уме-
реть? Поэтому Христос бессмертен двумя — [Словом и душой], 
а смертен одной плотью. Стало быть, твои, акефал, верующие 
отделены от Петра и Павла, столпов, вождей и светочей все-
ленной, избранных проповедников веры? Поэтому уже не со-
гласно твоему Петру Кнафею воспевай: «Святой Бессмертный 
пострадавший Бог Слово», но согласно рыбарю Петру: «Христос 
пострадал за нас плотию»706. Уже не согласно Павлу из Самоса-
та, но согласно Павлу из Тарса проповедуй, что Христос «быв 
умерщвлен по плоти, но ожив духом»707. Христос умер смерт-
ной плотью, а не бессмертным духом. А поющие «Святой Бес-
смертный распятый и пострадавший за нас» называют умерщ-
вленным или бессмертного Бога Слова, или бессмертную Его 
душу, однако гроб Христов посрамляет их, содержа не Бога 
Слова умерщвленного, не разумную душу умершую, а вобожен-
ное мертвое тело. Поэтому, как только ты слышишь: «Господь 
славы распят»708, или «Бог пострадал от рук израильских»709, 
или «Позвольте мне подражать страданиям Бога моего»710,  

706 1 Петр. 4:1.
707 На самом деле: 1 Петр. 3:18.
708 Ср.: 1 Кор. 2:8.
709 Ср.: Мелитон Сардийский, свт. О Пасхе.
710 Игнатий Антиохийский, сщмч. Послание к Римлянам, 6.



281

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

или «Капли Божией крови»711, или «Божия смерть, гроб и Крест», 
никоим образом не говори, что страсть и смерть Бога Слова 
были по природе, но что они были по плоти Его, соединенной 
по ипостаси. Ибо как плоти из-за неизреченного и нераздельно-
го соединения с Богом Словом усвояется божественное, так часто 
и сущему в ней Богу Слову усвояется человеческое, страстное 
и смертное; усвоив Себе в известном отношении по домостро-
ительству и по совместному бытию страсти собственной Своей 
плоти, Он, как Бог по природе и по истине, остается бесстрастен 
и бессмертен».

Схолия. Подобно как природа огня никаким образом не по-
вредила телу брошенных в печь Азарии и [двух других] юно-
шей,712 так был неотделим от страстной плоти Христа сущий 
в ней бесстрастный Бог Слово.

4. Не только вышеприведенный отпечаток и образ Креста 
и надпись трех наименований (Бога Слова, разумной души 
и пресвятого тела) помогает нам выразить учение о Христовых 
страстях, но и все остальные проблемы и трудности, которые 
противники ставят перед нами. Ибо снова, когда они приводят 
нам преподанные Севиром святоотеческие случайные фразы 
и выражения, утонченные понятия, то есть мысленные фанта-
зии о Христе, [говорящие] о видимости, слиянии, смешивании, 
сочетании и отрицании [человечества во Христе], образы капли 
уксуса и моря (и вообще, во всех своих предпосылках они от-
рицают выражение о двух нераздельно соединенных природах 
Христа), тогда мы упоминали обращающее в бегство врагов не-
победимое [знамение] — этот Честной Крест и надпись над ним 
трех наименований, осмеивая еретиков и напевая, и палец наш 
на каждый из трех наименований положив, и спрашивая их:

«Что вы говорите нам, «извиняющиеся в делах греховных»713, 
и приводите нам множество запутанных выражений, вырван-
ных и случайных фраз, говоря: «После неизреченного соедине-

711 Григорий Богослов, свт. Слово 45, на Святую Пасху, 29. 
712 Ср.: Дан. 3. 
713 Ср.: Пс. 140:4.



282

Преподобный Анастасий Синаит

ния плоть уже не называется природой, ибо именно она стала 
обожившим ее Богом Словом. И, наконец, она уже не имеет 
своих свойств, но из-за победы Лучшего все во Христе стало 
одной природой, ибо тело, смешавшись с бездной Божества, 
из-за обожения стало Богом?» Зачем вы там и сям вытаскиваете 
нам эти и подобные выражения, сказанные Святыми Отцами 
хорошо, но вами понимаемые дурно? Посмотрите на выстав-
ленный образ Креста, и на надписание на нем трех наименова-
ний Христа, и скажите нам, разве после соединения Бог Слово 
стал единосущным плоти? Разве разумная душа перестала 
быть душой? Разве тело стало единосущным Слову? Разве одно 
из этих трех лишилось собственных свойств? Разве тело Христа 
стало неописуемым? Разве разумная Его душа стала смертной? 
Разве Бог Слово стал страстным и текучим? Никоим образом. 
Итак, если и после соединения все во Христе осталось неиз-
менным и неслитным, как две бессмертные [Его части — Бог 
Слово и душа] и смертное Его тело могут быть названы одной 
природой?»

5. Вопрос к тем, которые опозорены теопасхизмом. Пра-
вославный: Умершим или нет вы называете Того, Кого вы на-
зываете распятым? 

Еретик: Да, [умершим,] ибо один Христос, а не два. 
Православный: Хорошо. Итак, когда вы говорите «Святой 

Бессмертный распятый и пострадавший за нас и умерший», 
Кого Бессмертного вы называете умершим? Если называете 
Бога Слова, то плохо говорите, ведь Он бессмертен. Если Его 
бессмертную душу называете умерщвленной, то плохо гово-
рите. Если «Святой Бессмертной» называете плоть, умершую 
на Кресте, то плохо говорите, ибо плоть не была бессмертной 
на Кресте. И снова, если вы называете всю полноту Христа 
«Святой Бессмертный пострадавший и умерший», то таким 
образом плохо говорите, ибо «Бессмертный» не сочетается 
с телом, как мы уже сказали. А бессмертному Слову и собес-
смертной Его душе смерть чужда, так что при любом пони-
мании этот ваш гимн богохульный вместе с вами и вашими 
делами.



283

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

ГЛАВА ТРИНАДЦАТАЯ

1. Исследование, то есть совместное практическое об-
суждение православного и акефала некоторых изречений, 
которые преподносятся как [слова] из Святых Отцов, на-
зывающих одну — плоти и Божества — природу Емману-
ила, на которые ссылаются все ереси, желающие отвер-
гнуть Воплощение и Домостроительство Христа, то есть 
ереси Валентина, Мани, Маркиона и далее, вплоть до Ев-
тихия, Диоскора, Севира, Феодосия и Гайана.

Естественно, заранее отметим, что если эти выражения 
были вставлены кем-то из еретиков, то это известно одному 
Богу (ведь мы привели слова самих Святых Отцов, по разным 
вопросам несогласующиеся и противоположные этим выраже-
ниям); а если и действительно некие из этих выражений свято-
отеческие, то мы отметим, что Святые Отцы могли сказать их 
в некотором несобственном смысле и просто по [своей] кротости 
или понимали их согласно святости души и плоти Христа; от-
вергающие же учение о вочеловечении толкуют эти выражения 
не согласно святоотеческому смыслу, но отрицая эту сущность 
[души и плоти Христа] и говоря, что после непостижимого сое-
динения стала одна природа плоти и Божества, словно природа 
святой плоти Христа вследствие смешения изменилась в приро-
ду Божества; они приводят нам слово блаженного Григория [Бо-
гослова], говорящее о теле Господа: «И оно по обожению Бог»714, 
подобно и блаженного Кирилла [Александрийского]: «Крест 
Бога, страсти Бога, смерть Бога, Воскресение Бога» и многие 
другие подобные выражения. Но, несчастные и невежественные, 
они не знают, что Святые Отцы в этих выражениях сказали 
не «по природе», а «по обожению» и «по соединению»; ведь 
божественный Григорий не сказал, что тело по природе Бог, 
но говорит: «потому что и оно по обожению Бог», как и железо 
после соединения с огнем излучает жар и называется огнем, 
конечно, не по природе, ведь железо не отсутствует. Так все-
мудрый Кирилл не сказал: смерть Божества, страсти Божества 

714 Григорий Богослов, свт. Слово 39, на святые светы явлений Господних, 16.



284

Преподобный Анастасий Синаит

(словно бы полнота Троичного Божества оказалась страстной 
и смертной), но сказал: страсти Бога. Ибо можно, как уже ска-
зано, благочестиво назвать «Богом» и Человека Господа из-за 
превосходного соединения [с Божеством], если и простые люди, 
не соединенные с Божеством, названы богами715; но нельзя на-
звать «Божеством» пресвятое тело, являющееся тварным, чтобы 
не назвать Божество Святой Троицы единосущным творению. 
Вследствие чего мы многократно называем всю полноту Христа 
Богом по превосходному соединению, но не называем Его в це-
лости «Божеством», а, из-за различия природ, — «Божеством 
и человечеством».

И я снова повторюсь о страстях Христа и об их Трисвя-
той песне, чтобы спросить их: «Когда вы воспеваете и говори-
те: «Святой Бессмертный, распятый и пострадавший за нас», 
откуда ясно, что вы это говорите о Христе? Ибо если бы вы ска-
зали: «Святой Бессмертный, распятый плотью за нас», то ясно 
бы было, что относится этот гимн к воплощенному Христу. 
Когда же вы совсем не называете плоть, тело и вочеловечение 
в этом гимне, но говорите просто: «Святой Бессмертный распя-
тый», то можно разумно возразить вам и сказать, что не Христа 
вы называете распятым, но бессмертного Бога Отца или бес-
смертного Духа Святого. Так как на Кресте было не бессмертное 
тело, а смертное, то выходит, что распятым, страстным и смер-
тным вы называете или бессмертного Отца, или бессмертного 
Бога Слова, или бессмертного Духа Святого.

2. Акефал: Почему мы снова находим слова блаженного 
Афанасия, написавшего к императору Иовиану: «Слово стало 
плотью, чтобы и плоть стала Словом»716. Итак, если и плоть 
стала Словом, как можно после этого называть две природы?

Православный: Как уже сказал и снова говорю, я сомне-
ваюсь, принадлежат ли вообще эти слова Святым Отцам. Так 
что, с дерзновением скажу, даже если ангел с неба сказал данное 
выражение717, это невозможно и он никак не мог это сказать. 

715 Ср.: «Я сказал: вы — боги, и сыны Всевышнего — все вы» (Пс. 81:6).
716 Данной фразы нет в сохранившихся произведениях свт. Афанасия Великого. 
717 Ср.: Гал. 1:8. 



285

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

И сам блаженный Афанасий и Кирилл сказали, что невоз-
можно и совершенно невообразимо, чтобы плоть изменилась 
в природу Слова. Ибо как возможно, чтобы, сотворенная после 
многих веков и лет предвечным Богом Словом, она стала од-
ноприродной и сродной с нетварным Богом Словом? А если 
«Слово стало плотью, чтобы и плоть стала Словом», то, оче-
видно, нужно признать, что у плоти и свойства Слова, то есть 
неограниченность, нетварность, безначальность, безобразность 
и совечность Отцу. А если никак не возможно сказать это 
о святой плоти Христа, то ясно, что плоть не стала Словом. 
Если же она не стала Словом (как, действительно, не стала), 
то солгал сказавший, что «Слово стало плотью, чтобы и плоть 
стала Словом». Не говори мне, акефал, что учитель имел в виду, 
что плоть стала Словом не по природе, но по славе. На это 
я могу сказать тебе, что по славе все люди могут стать богами, 
согласно словам: «Я сказал: вы — боги, и сыны Всевышнего — все 
вы»718, но в [представленном вами] сочинении учителя нет слов 
«по славе», но безотносительно: «Слово стало плотью, чтобы 
и плоть стала Словом».

Не только эту цитату они предъявляют, как якобы свято-
го Афанасия, но и другую: «Христос воплотился кроме греха 
и плотской воли: «Ибо только воля Божества», как и сущность 
только Слова»719.

Я не знаю, кто это сказал; однако полагаю и испове-
даю, что всякий человек, провозглашающий одну сущность 
Бога Слова во Христе, не имеет никакого жребия, ни части 
во Христе720, как отрицающий нашу закваску и нашу природу, 
которую Он воспринял от Святой Девы и Богородицы Марии. 
Ибо если во Христе только Божество, то за что мы порицаем 
манихеев, говорящих: «В тени, воображении и видимости была 
плоть Христа, и, возносясь, на солнце поместил Он тень плоти721, 
которая осталась в воображении»? Надменный Тимофей идет 

718 Пс. 81:6.
719 Псевдо-Афанасий. Против Аполлинария, II.
720 Ср.: Деян. 8:21.
721 Ср.: Пс. 18:5.



286

Преподобный Анастасий Синаит

дорогой обмана и сопутствует в этом манихеям, говоря: «Приро-
да Христа, хотя и воплотилась, есть только Божество»722. На это 
некто кстати возражает:

«Если «природа Христа есть только Божество», то соответ-
ственно можно сказать, что рождение Христа — это рожде-
ние только Божества, рост Христа — это рост только Божест-
ва, детство Христа — это детство только Божества, пеленание 
Христа — это пеленание только Божества, осязание Христа — это 
осязание только Божества, крещение Христа — это крещение 
только Божества, голод, жажда, усталость, душевная борьба, 
плевание, кровь и слезы Христа — все это только Божества, 
распятие Христа — это распятие только Божества. Какой, скажи 
мне, человек или демон осмелится сказать нечто подобное?»

Следовательно, Тимофей кощунствует, говоря, что «Природа 
Христа есть только Божество и после Воплощения». Ибо если 
Христос — это только Божество, а Божество — невидимо, неося-
заемо, не предлагаемо в жертву, неразделяемо и не причащаемо, 
то ясно, что Тимофей подобно иудеям отрицает жертву и при-
частие Святых Таинств Тела и Крови Христа, не веря и не испо-
ведуя, что поистине видимы, тварны и осязаемы Тело и Кровь 
Христа, возносимые и преподаваемые народу со словами: «Тело 
и Кровь Господа и Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа». Ибо 
если Тимофей говорит, что природа Христа есть одно Божество, 
а что осязается, преломляется, раздробляется, крошится, пьется, 
изменяется, пережевывается зубами и потребляется — это чуждо 
Божественной природе, то он падает в одну из двух ям: или го-
ворит, что Божественное — страстное и текучее, или отрицает 
Тело и Кровь Христа, которые приносит и причащается в Таин-
ственном Жертвоприношении и преподает народу со словами: 
«Тело и Кровь Господа нашего Иисуса Христа». Тогда лучше ему 
говорить к причастникам: «Одно Божество Господа и Спасителя 
нашего Иисуса Христа».

Итак, учение Тимофея о Воплощении — это басня, долой 
ее! Ибо плоть — это не Божество, как триблаженный Афанасий 

722 Тимофей Элур. Возражения к определениям собора в Халкидоне. 



287

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

говорит: «Тело не стало Словом, но стало телом Слова»723. И снова 
он, проповедуя различие сущностей Христа, восклицает: «Какой 
ад изрыгнул слово, что тело и Бог Слово единосущны?»724 «Если 
же не единосущны, то непременно есть одна и другая при-
рода»725; так и всемудрый Кирилл сказал к Евлогию Констан-
тинопольскому. А если во Христе познаваемы одна и другая 
природа, то сущность Его — не только сущность Слова; а если 
природа Христа — не только природа Слова, то Тимофей, го-
ворящий, что «Природа Христа, хотя и воплотилась, есть одно 
Божество», — лжец.

3. Инославный говорит: Тимофей и Севир не отрица-
ют Воплощение Христа, проповедуя, что в Нем одна природа, 
но следуют Святым Отцам. Ибо блаженный Григорий Богослов 
говорит: «Тело стало единобожным с Богом Словом, стало со-
вершенно таким же, как и Обоживший его»726. А богомудрый 
Григорий Нисский нуждается в образе для описания обоже-
ния и изменения пресвятого тела Христа, говорит: «Совсем 
как капля уксуса, погруженная в бездну моря, теряет собствен-
ные свойства уксуса, но смешивается и усваивает свойства мор-
ской воды, так и пресвятое то тело, смешанное с Божеством, 
не имеет свойств плоти»727.

Схолия. Если бездна Божества невидима и неосязаема (ибо 
«Бога не видел никто»728), а тело Христа смешано с бездной 
и стало ей, тогда учение о Домостроительстве стало фан-
тазией, тогда не истинно и не в действительности являлся 
на землю Христос.

Православный: Когда ты снова выставляешь нам это из-
речение, которое опровергает Домостроительство Воплощения, 

723 Афанасий Великий, свт. Послание к Эпиктету, 6.
724 Афанасий Великий, свт. Послание к Эпиктету, 2.
725 Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка архиепископа Кирилла пресвите-

ру Евлогию, находящемуся в Константинополе. ACO I, 1, 4, p. 36. ДВС. Т. I. С. 552.
726 Данных слов нет в творениях свт. Григория Богослова. 
727 Данной фразы в сохранившихся творениях свт. Григория Нисского нет, но во фраг-

ментах этот образ есть. 
728 Ин. 1:18.



288

Преподобный Анастасий Синаит

нам необходимо тут же ответить. Ведь если святое тело стало 
таким, каким обоживший его729 Бог Слово730, и не имеет свойств 
человеческой природы, тогда очевидно, что оно уже не является 
ограниченным, уже не является ходящим, уже не является осяза-
емым, уже не является видимым, Христос уже не имеет ни образа 
человека, ни частей тела, ни рук, ни ног, ни уст, ни ребра. Почему 
же сказано: «Воззрят на Того, Которого пронзили»731? Ибо если тело 
Христа уже не имеет каких-либо человеческих свойств, но при-
обрело свойства бездны Божества, почему Он говорит учени-
кам после Своего трехдневного Воскресения и после усвоения 
телом бессмертия: «Осяжите Меня и рассмотрите; ибо дух плоти 
и костей не имеет, как видите у Меня»732? Как Фома осязал следы 
от гвоздей733? Об этом говорит сам [Григорий] Нисский так: «По-
смотри: поскольку копье вошло в ребро, то рука ученика осязала 
[рану]»734. Так же мыслит и богомудрый Епифаний: «Скажи, 
Маркион, каким образом было преломление хлеба? Призрачным 
образом или действием земного тела?»735

Если же противник спросит: «Почему некоторые из Отцов, 
например, [Григорий] Нисский, говорят, что плоть Господа уже 
не имеет своих человеческих свойств?», то пусть этот невежа 
усвоит, что он понимает не так как надо, ибо Святые Отцы, 
сказав эти слова, имели в виду иное. Созданный Богом в начале 
нетленным и бессмертным, человек из-за греха стал обреченным 
на гибель, смертным, вещественным, текучим, многострастным, 
подверженным печали, усталости, слезам и сну. И вот, воплотив-
шись и восприняв нашу природу, Бог Слово очистил и освобо-
дил ее от всех приобретенных ей из-за греха страстных свойств. 
Всякий раз, когда ты слышал учителя, говорящего, что плоть 
Христа уже не имеет свойств плоти, так понимай это: созерцаемое 

729 Тело.
730 При Воплощении. 
731 Ин. 19:37.
732 Лк. 24:39.
733 Ср.: Ин. 20:25-27.
734 Ср.: Григорий Нисский, свт. Об устроении человека, 25. 
735 Ср.: Епифаний Кипрский, свт. Против ересей, 42. 



289

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

в Нем человечество уже не имеет приобретенные из-за греха 
нашим телом свойств порчи, но из-за соединения с Божеством 
и тридневного Воскресения пресвятое тело Его перешло в лучшее 
состояние, и уже не имеет прежних свойств: уже не является 
ни смертным, ни тленным, ни текучим, ни подверженным уста-
лости, ни лишающимся [обрезанной плоти, отрезанных волос, 
ногтей, истекающей крови и т. д.], но изменилось из смертного 
в бессмертное, из тленного в нетленное, и вещественное стало не-
вещественным, плотское — духовным, страстное — бесстрастным, 
текучее — не текучим, нуждающееся в пище и питие — не нуж-
дающимся в них, лишающееся [обрезанной плоти, отрезанных 
волос, ногтей, истекающей крови и т. д.] — не лишающимся их, 
дебелое — тонким, временное — вечным; впрочем, оно не стало 
ни неограниченным, ни бестелесным, ни неизменным, ни нео-
сязаемым, ни невидимым, ни нетварным, ни безначальным; ибо 
это свойства одного Божества. Итак, благочестивое православное 
учение Отцов не признает, что пресвятое тело Христа ныне имеет 
наши природные свойства, вкравшиеся из-за непослушания, 
но имеет богозданные свойства, которые были до греха у Адама 
по образу и подобию Божию.

Таким образом, нужно благочестиво воспринимать и по-
нимать слова Отцов. Ибо пресвятое тело усвоило от Божества 
Слова, с Которым оно соединено по ипостаси, то, что было 
возможно принять, так что мы познаем единство лица Христа, 
но оно осталось чуждым некоторым свойствам, так что мы по-
знаем различие природ. Поэтому плоть, хотя и соединена с не-
ограниченным Богом Словом, не стала неограниченной; хотя 
и стала жить совместно с вечным, не стала вечной; хотя и несет 
внутри невидимое, не стала невидимой; хотя и воспринята 
в бестелесное бытие, не стала бестелесной; хотя и от нетварного 
[бытия Бог] пришел в тварь и плоть несет неограниченное, она 
не стала нетварной.

А если ты обращаешь внимание на сухие и неисследованные 
Писания и слова учителей, то ты впадаешь во многие и пагуб-
ные нелепости. Приведу вышеупомянутую фразу всемудрого 
Григория [Нисского]. Вот он полагал, что наша природа словно 



290

Преподобный Анастасий Синаит

капли уксуса смешана с бездной Божества; очевидно, что всякая 
капля, попавшая в бездну моря, становится невидимой, неосяза-
емой и несуществующей. Так вот, если тело Господа из-за соеди-
нения с бездной Божества стало невидимым (а бездна Божества 
по природе невидима и по бытию неосязаема), неужели оказа-
лось, что вся жизнь Христа на земле с Его рождения от Девы 
и вплоть до Его Вознесения на небеса — лишь фантазия и во-
ображение? Следовательно, божественный Григорий употребил 
название уксуса и моря не для того, чтобы сказать об уничто-
жении свойств [природы тела], а для сравнения свойств, пока-
зывая жалкое состояние нашей природы по сравнению с бес-
предельным величием непостижимой бездны Божества, ведь 
не собирался проповедовать смешение и уничтожение природ 
Христа тот, кто говорит против Евномия: «Какая природа Христа 
во время страсти ударяема? И какая от вечности прославляе-
ма? И без объяснения ясно, говорит отец, что удары относятся 
к рабу, в котором Господь, а честь — к Господу, с Которым раб»736. 
Как мог учитель, называющий рабом плоть, то есть образ раба, 
назвать ее невидимой и растворенной, подобно каплям уксуса 
в море? Потому что желает созерцать образ Его не по слиянию, 
а по высшему соединению.

4. Еретик на это: Отцы сказали эти слова, не желая отри-
цать плоть Господа, но чтобы показать победу лучшего и обоже-
ние, вследствие чего и апостольский муж Дионисий Ареопагит 
говорит, что во Христе все наше человеческое природное и без-
упречное выше природы и не по природе. Ведь он так сказал 
о Христе в своих Основах богословия святейшего Иерофея: «Он был 
новейшим всего нового; среди того, что для нас естественно, 
сверхъестественным; среди принадлежащих существу сверхсу-
щественным, все наше от нас выше нас имея в изобилии»737. 
Вследствие чего и в Послании к Гаию этот отец говорит: «Не 
как человек Христос совершает человеческие действия нашей 
природы, но превыше человека совершал человеческое»738.

736 Григорий Нисский, свт. Против Евномия. III.
737 Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10. 
738 Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю. 



291

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Православный: При чтении всех Божественных и Свя-
щенных Писаний человек нуждается в благоговении и страхе 
Божием, особенно при чтении слов и проповеди о Боге. Но дети 
еретиков, воспринимая Отцов в искаженном виде, похожи 
на одноглазых людей. Ведь этот отец, сказавший: «Все наше 
выше нас имел Христос»739, в главе О соединенном и раздельном 
богословии он сказал, что «От девственных кровей воплотил-
ся»740. И хотя в какой-то степени грубое слово и простолюдинам 
представляется тяжелым, ничего подобного не сказал никто 
другой из учителей. Поэтому нужно благочестиво понимать все 
выражения отца. Ибо если Христос не имел ничего от нашей 
природы по подобию с нами, но все выше нас, то лжет Павел, 
назвавший Его человеком, «Который родился от семени Дави-
дова по плоти»741 бессеменно, и: «как дети Он причастен плоти 
и крови»742, и: «искушен во всем подобно нам кроме одного греха»743.

Схолия. «Как дети причастны плоти и крови»744 — мне кажет-
ся, что Дионисий, будучи учеником Павла, отсюда взял это 
выражение [«От девственных кровей воплотился» 745].

Итак, если Иисус стал человеком как мы и подобным че-
ловекам746, если, как учит Павел, Он «искушен во всем подобно 
нам кроме одного греха»747, то не все наше в Нем было выше нас. 
А если во всех человеческих свойствах Он был не как человек, 
но выше человека, то как, наконец, можно назвать Его едино-
сущным нам по человечеству? Ведь единосущие в собственном 
смысле слова — это неизменное тождество природных свойств 
одноприродного. Итак, если Дионисий не отрицает единосу-
щие тела Христа нам, то почему он сказал: «Он во всех наших  

739 Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.
740 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 9.
741 Рим. 1:3.
742 Ср.: Евр. 2:14.
743 Ср.: Евр. 4:15.
744 Рим. 1:3.
745 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 9.
746 Ср.: Флп. 2:7.
747 Ср.: Евр. 4:15.



292

Преподобный Анастасий Синаит

природных свойствах выше природы»748, и: «не как человек со-
вершает человеческое»749, — как вы, еретики, считаете? А потому 
что не от семени, а от Бога Слова и ипостасно с Богом Словом 
в Материнской утробе существовала совершенная человеческая 
закваска нашей души и плоти.

Итак, человеческое, существуя с Богом, стало вобоженным 
и собожественным750; оно богомужно и без противоречия несло 
в едином лице Христа не только человеческое, но богочелове-
ческое, тем не менее сохраняя неслитными собственные свой-
ства того и другого, и ясно проявляя, что в Своем Воплощении 
Христос все из природных и безупречных наших действий 
совершал выше человека, а все человеческое и соответствующее 
общему закону нашей природы, в том числе и нечто более низ-
менное из наших действий Он совершал в собственной плоти, 
чтобы заградить уста еретиков. Ибо, как говорит Исаия, созерцая 
вид Христа на кресте, что Он «был презрен и умален более сынов 
человеческих»751, и снова [евангелисты говорят] о том, что созер-
цали ангела, укреплявшего Его752, и о том, что Он раньше раз-
бойников добровольно мучительно умер, будучи пригвожден753, 
и о том, что Он на бессмертном теле показывал раны и язвы754, 
и о том, что природа бессмертного и духовного тела была 
созерцаема в жалком виде садовника755, и о том, что чистая, 
вобоженная, ни в чем не испытывающая недостатка, тонкая 
и бессмертная после Воскресения природа тела Господа сорок 
дней общалась, ела, пила и жила вместе со смертными и страст-
ными людьми756. Но на самом деле никакой недостаток, бессла-
вие, уничижение и умаление не были соединены с бессмерт-
ной природой пресвятого тела Христа [после Воскресения]. Тем 

748 Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, 2, 10.
749 Ср.: Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.
750 ἔνθεον καὶ σύνθεον
751 Ср.: Ис. 53:3.
752 Ср.: Лк. 22:43.
753 Ср.: Ин. 19:33.
754 Ср.: Лк. 24:39; Ин. 20:20-27.
755 Ср.: Ин. 20:15.
756 Ср.: Деян. 1:3-10.



293

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

не менее, все это не выше человека, но более бесславно, чем 
наша природа, ибо никто из людей в воскресении, восстав в бу-
дущем от смерти, не будет пить и есть печеные рыбы и пче-
линые соты, и ни один праведник, ни один грешник не вос-
креснет, имея в теле язвы, рубцы и раны от ударов, и ни один 
праведник не восстанет от смерти в жалком виде садовника, 
ведь «тогда праведники воссияют, как солнце»757.

А если ты, еретик, говоришь мне, что Христос делал это 
по домостроительству и ради веры учеников, а не по закону 
[природы] явил это, то я тебе тут же скажу, что по домострои-
тельству Он сошел и воплотился. Возможно [еретик], называя 
Его вочеловечение домостроительным, не считает его истин-
ным. Ибо, начиная с Мани, [у еретиков] принято употреблять 
выражение «по домостроительству» вместо выражения «при-
зрачным образом», как придумал Мани.

5. Итак, когда мы показали, что Христос, хотя и будучи 
истинным Богом, добровольно совершал более уничиженное, 
чем свойственное нам, то необходимо сказать, что Он делал это 
по подобию нашему и по закону природы; и наоборот, как Богу 
и Творцу природы, придумывавшему нормы, законы и устрой-
ство нашей человеческой природы и бытия, Ему нужно делать 
и то, что выше человека, выше природы и выше наших природ-
ных свойств.

Например, без вещественного семени образовать человека 
в утробе Пресвятой Девы — это действие выше нашего, действие 
Божественное, поистине действие Бога. А девятимесячное воз-
растание младенца в утробе и увеличение живота Богородицы 
Марии — это действие, согласное нашей природе, одинаковое 
для всех беременных животов и для всех растущих тел [мла-
денцев в материнской утробе]. И опять, сохранить целой печать 
девства после рождения — дело Божественное и выше нашего. 
А проходить через утробу и рождаться — это Христос совершил 
по нашему подобию, истинно быв младенцем в утробе, родив-
шись и явившись воплотившимся Богом. Поэтому сразу показал, 

757 Мф. 13:43.



294

Преподобный Анастасий Синаит

что Он Бог, так как был вскормлен молоком от груди Девы, 
что выше природы, но и вменил груди подобающее ей употре-
бление — для кормления младенца, но и плакал по закону мла-
денчества нашей природы, но и по нашему подобию подвергся 
традиционному обрезанию и выбрасыванию плоти.

Ведь если бы вы говорили, что Павел говорит правду 
о Христе, что Он «искушен во всем нашем, кроме только греха»758 
и Который пришел, конечно, ради нас всех, чтобы обожить 
и освятить всех через соединение с Собой как Богом! Итак, 
являясь благодаря этому высшему соединению воплотившим-
ся Богом, Христос добровольно смирил Себя и явился в мир, 
[приняв] все жалкие и слабые свойства моего рабского образа, 
не переставая быть Богом. Добровольно по нашему подобию 
девять месяцев пребывал в утробе [Богородицы], по подобию 
людей был рожден жалким младенцем, по нашему подобию 
желал Материнского молока и искал грудь, добровольно по по-
добию людей после рождения издавал из уст невнятные детские 
звуки как младенец, по нашему подобию как младенец ползал 
по полу, [и только потом] научен был Матерью ходить и гово-
рить, постригал, как и мы, через определенное время волосы 
и ногти, имел, как и мы, рост, ограничение и дебелость тела. 
Возраст [Его] увеличивался, и росли все части тела не вопреки 
нам, чтобы Его Воплощение нельзя было считать фантазией 
и видимостью. Формирование тела было не чуждым, не выше 
человека, и вид членов тела был не вопреки человеку. Ибо Го-
сподь принял образ раба, стало быть, и тело раба, и дебелость 
раба, и вид раба, и телесность раба, и плотскую тленность раба, 
и смертность раба, и физиологические выделения раба — [слезы] 
из глаз, [слюна] из уст, кожные отделения, пот, и выделения 
после усвоения пищи и питья. Ведь Он не принял тело неповре-
жденным и нетленным, [каким оно было] до падения человека, 
так как неповрежденное, нетленное и бессмертное не нужда-
ется в лечении. Итак, Бог Слово понес мою телесную болезнь 
и немощь: тленность, текучесть, дебелость, ограниченность, 

758 Ср.: Евр. 4:15.



295

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

смертность, страстность, желание пищи и пития, утомляемость, 
чтобы освободить тело от всего этого.

Поэтому не надо извращенно толковать мне слова Отцов 
и Дионисия. Ибо если, как ты, еретик, считаешь, Христос 
не воспринял никаких свойств нашей человеческой природы 
и не действовал, как мы, то Он уже не был единосущным 
нам по плоти, Его тело не имело одного вида с человеческим, 
члены тела не соответствовали человеческим, и младенчество 
было, не как у нас, и возрастание, и плод в Материнской утробе, 
и возраст были, не как у нас; не истинно Он ел, ни, как подоба-
ет младенцу, рос, ни что иное из богозданного и безупречного 
из нашей природы не делал, не имел и не творил. Наконец, 
и сон Его не был истинным сном, ни смерть истинной смертью, 
ни прободение истинным прободением, ни отделение души Его 
от чистого тела истинным отделением, и раны в членах тела 
и боку не были телесными ударами и ранами. Ибо если совер-
шал и претерпевал все наше выше, то есть вопреки нам, то вы 
совсем не должны говорить о том, что в Нем было что-то, соот-
ветственное закону природы: ни тело, ни вид, ни члены тела, 
ни сон, ни образ, ни число лет, ни жизнь, ни передвижение, 
ни очертание тела, ни смерть.

Но не так учат Божественные Писания и [апостол] Павел, 
ибо мы слышали его во всех богогласных его посланиях, 
и ты увидишь, что он называет нашу смерть сном759, а смерть 
Христа не называет сном, но именует смертью Господа. Ибо 
о нас он говорит: «Не хочу же оставить вас, братия, в неведе-
нии об умерших»760, «не все мы умрем»761, «не предупредим умер-
ших»762, и так далее, а о Христе: «умер»763 … «по Писанию, 
смерть764 Его возвещаем», «быв умерщвлен765 по плоти»; и вообще, 

759 κοίμησις
760 περὶ τῶν κεκοιμημένων (1 Фес. 4:13). 
761 κοιμηθησόμεθα (1 Кор. 15:51).
762 τοὺς κοιμηθέντας (1 Фес. 4:15).
763 ¹ἀπέθανεν (1 Кор. 15:3).
764 τὸν θάνατον (ср.: 1 Кор. 11:26). 
765 θανατωθείς (1 Петр. 3:18). 



296

Преподобный Анастасий Синаит

[апостол Павел] называет в различных местах нашу смерть 
сном, чтобы показать, что наше воскресение будет как бы [вос-
станием] от сна, а смерть Христа называет смертью, чтобы 
посрамить еретиков, которые говорят, что Воплощение и все 
человеческие свойства Христа были призрачным образом. Это 
не Павел возвестил, а Христос, обитающий в нем; собственную 
смерть назвал «смертью» Тот, Который и после смерти, и после 
нетленного Своего Воскресения, как было сказано, [употребляя 
печеную рыбу и мед] в пищу и [показывая] раны от гвоздей, 
уверял нас [в истинности] учения о Воплощении. Итак, если 
Христос добровольно и по домостроительству проявлял в Себе 
не только наше, но и более бесславное, как можно говорить, 
что Он совсем не совершил на земле ничего по природе 
человеческого?

И если необходимо сказать об этом более точно, мы скажем, 
следуя богомудрому Кириллу. Ведь он говорит: «Некоторые слова 
о Спасителе говорят о Нем как о Боге, некоторые — как о чело-
веке, другие же неким средним образом»766. Стало быть, Христос 
говорит или по Божественному, или по человечески, или обоими 
образами, то есть богомужне; итак, все действия Он совершает 
непременно или по Божеству, или по человечеству, или со-
вместно, согласно целостности Его лица, то есть [когда в дей-
ствии] Божество [проявляется] нераздельно с плотью, а челове-
чество — нераздельно с Божеством.767

6. Если это так, то зачем ваш передовой боец Тимофей, пори-
цая Томос Льва, говорит в своем наставлении: «Природа Христа, 
хотя и воплотилась, есть одно Божество»768? Точно так же Севир 
и все вы догматизируете во Христе одну природу — Боже-
ственную. Итак, скажите нам, мудрецы, та ли самая единая 
честная, святая и поклоняемая природа, которую вы исповеду-
ете во Христе Сыне Божием Божественной, после соединения 

766 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла к Акакию епископу Мели-
тены, упрекавшему его посланием в том, что он согласился с восточными. ACO I, 1, 4, 
p. 27. ДВС. Т. I. С. 550.

767 Ср.: Дионисий Ареопагит. Послание 4, Гаию служителю.
768 Тимофей Элур. Возражения к определениям собора в Халкидоне. 



297

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

навсегда, везде и во всем, что бы Христос ни делал, остается 
совершенной, целой и безупречной, или нет?

На это севириане и гайаниты единодушно отвечают: «Ко-
нечно, природа Христа после соединения совершенна, безупреч-
на и неделима навсегда, везде и во всех действиях, не имея 
никоим образом разделения, рассечения, уменьшения или раз-
личения, ведь Христос один и у Него одна природа, а не две».

Схолия. Так и вы спросите их, и так настройтесь против них 
по следующему плану: спросите иаковитов о природе, а арма-
ситов769 о богомужнем действии.

Наш ответ на это. Ведь если признавать, что Христос — одна 
природа и вся она познается Божественной, то Он совсем 
не может претерпевать никакого уменьшения, недостатка, ли-
шения, разделения, ущерба или восполнения; ибо Божествен-
ная природа всегда и на веки, полностью и неизменно пребы-
вает равной себе, так как не может претерпевать ни недостатка, 
ни добавления, но всегда, везде и во всех действиях остается 
равной, целой и безупречной; итак, если природа и действие 
Христа одни — Божественные, то Христос как Бог непременно 
должен во всем познаваться неизменным и безупречным. По-
слушай меня, наконец, еретик! Внимательно проследи за че-
тырьмя основными моментами страстей Христа: когда мертвое 
тело Его было во гробе Иосифа, затем когда Он ради меня 
сошел из гроба в ад, когда из ада мы возведены были в рай, 
и когда из рая Он снова вышел в сад вне гроба, где Мария 
Магдалина увидела Его в виде садовника. Ведь если Христос, 
как вы говорите, только Божество, то Он мыслится как Бог 
совершенно неизменным и безупречным, ибо Божественное 
безупречно. Тогда почему во гробе Христос не в целости, ведь 
разумная душа отделилась от Него, когда Он сказал: «Отче! 
в руки Твои предаю дух Мой»770? Давайте сойдем в ад и увидим 
там Христа, как Он опустошает темницу. Спросим Адама, 

769 То есть монофелитов. От имени некоего монофелита Армасия, полемизировавше-
го около 636 г. в Александрии с патриархом Иерусалимским Софронием.

770 Лк. 23:46.



298

Преподобный Анастасий Синаит

спросим тела и уста воскресших святых, чтобы они сказали 
нам, как они видели в аду Христа, каким телом, какой при-
родой, каким видом Он сошел в преисподнюю, как входил 
в исследование бездны, какой страшной природой отворил 
врата смерти, каким видом стражи ада приведены в трепет? 
Разве они видели голую Божественную природу? Прочь! Ведь 
«Бога не видел никто никогда»771. Тогда что? Разве они плоть Го-
спода видели? Никоим образом! Ведь она, вобоженная, лежала 
во гробе мертвая и неподвижная. Итак, на кресте, как гово-
рит пророк, «мы видели Христа, и не имел Он вида телесного, 
ни красоты, но тело Его презрено и умалено пред сынами челове-
ческими»772. Во гробе мы видели Его, и Он не имел ни души, 
ни духа человеческого. Во аде мы видели Его, и Он не имел 
ни тела, ни крови, ни костей, ни телесности, ни материально-
го образа, но одну разумную вобоженную душу, отделенную 
от тела. В раю же мы видели Его с разбойником, и Он не имел 
ни души, ни тела, но только Божеством везде присутствуя, был 
вместе с разбойником, также как и [ранее] невоплощенный 
и бестелесный Бог был вместе с Адамом, будучи видим им и [в 
то же время] оставаясь невидимым, как только Богу возможно. 
Потом мы видели Христа, воскресшего после трехдневного по-
гребения, «в Себя возвратившегося»773, как говорит Григорий 
[Нисский], и увиденного в саду сначала Марией [Магдалиной], 
и снова тело, душа, ум и Бог были вместе.

Даже после того, как Христос совершил и исполнил это, 
еретики ныне установили, что Христос — одна природа, и вся 
она Божественная, хотя и слышали, как апостол Иаков богослов-
ствует о Божественной природе: «у Божественной природы нет 
изменения»774. Итак, если у Божественной природы нет никако-
го изменения, но полное тождество, равенство, безупречность, 
незыблемое совершенство, то у какой природы Христа, скажи 
мне, такие многие изменения мы неизменно насчитываем: не-

771 Ин. 1:18.
772 Ср.: Ис. 53:2-3.
773 Ср.: Григорий Нисский, свт. Беседы о молитве Господней, V.
774 Ср.: Иак. 1:17.



299

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

достатки, восполнения, разделения, восстановления, отделение 
души от тела, краткое сошествие во ад, возвращение вобо-
женной [души] в собственное ее собожественное тело? «Боже, 
Царь мой! Ты — тот же»775, — восклицает пророк о Боге Слове; 
как и Сам Бог Слово говорит: «Видите, видите, что это Я»776 и: 
«Я не изменяюсь»777. Итак, если своеобразные свойства Бога Слова 
усваивает себе человек, соединенный Ему по ипостаси, почему 
на Кресте Он не имеет ни вида, ни красоты, почему во гробе был 
несовершенным и не имеющим разумной души, почему во аде 
душа была не имеющей собственного тела, почему в раю в день 
страсти, быв там с разбойником, не имел ни тела, ни души, 
пребывавшей во аде? Короче говоря, если еретики покажут нам, 
что совершенно безупречный Христос в день страсти во гробе, 
во аде и в раю был вместе с душой и телом, то станет очевидно, 
что одна сущность и энергия, а не две, как они и сказали выше: 
«Навсегда и везде и во всех действиях природа Христа представ-
ляется в полноте».

На это я в свою очередь скажу: «Если Христос — одна Боже-
ственная природа, то какие части покинули ее, когда Он лежал 
во гробе мертвый? И вообще, если возможно, чтобы Боже-
ственная природа претерпевала недостаток, то в какую часть 
вы включаете Его душу и в какую — тело? Ибо если Хри-
стос — одна сущность, то разумеется, что одна часть ее — это 
Слово, вторая — тело, а третья часть — душа. Вот почему, чтобы 
нам не увлечься этой вашей ложью и безумием, обнаруживая 
в Господе, вобоженном Человеке, эти многочисленные посто-
янные перемены, добавления, лишения, изменения, улучше-
ния, видимости, преображения, возрастания, переделывания 
и желая показать, что неизменная Божественная природа Бога 
Слова свободна от всех изменений, превращений, недостатков, 
возрастания и омертвения, мы называем человечество Христа 
природой, то есть истинной реальностью и решительно считаем 

775 Пс. 43:5.
776 Втор. 32:39.
777 Мал. 3:6.



300

Преподобный Анастасий Синаит

кощунственными слова Севира и Тимофея, что «Природа Христа 
только Божественная»778».

7. Что нам, однако, эти надменные риторы из еретиков 
на это опять отвечают? «Если не весь Христос есть Божество, 
то как слюна Его исцелила слепого779, как слезы Его подняли 
Лазаря780, почему, желая пить в Самарии, Он не стал пить781, 
почему, взалкав после сорокадневного поста, Он не стал есть782? 
Но мы не слышали в Евангелии, чтобы Он спал, кроме [только 
одного раза] в лодке783, ни чтобы Он пил. Все это доказывает, 
что плоть стала Божественной и не имела человеческих свойств. 
Поэтому весь Христос — одна природа».

Ответ православного. Своевременно нам сейчас к вам 
сказать: «О, несмысленные и медлительные сердцем, чтобы веро-
вать всему, что предсказывали о Христе апостолы и пророки»784! 
Ибо, желая, как вы утверждаете, показать, что весь Христос —  
Божество, вы оскорбляете само Его Божество, полагая его, 
как манихеи и ариане, страстным и изменяющимся, подобно 
творению. В самом деле, ведь божественный и всемудрый среди 
учителей Мелитон [Сардийский] в Третьем Слове На Воплоще-
ние Христа весьма порицает всякого толкователя, желающего 
с помощью совершенного Христом после Крещения внушить 
или уверить, что не только душа, тело Его или природные 
и безгрешные Его действия (то есть голод, жажда, сон, уста-
лость, слезы, слюна, пот, кожные отделения, физиологические 
выделения после потребленной и переваренной пищи и пития) 
по природе истинны, но также и безупречные природные 
наши душевные свойства, то есть печаль, тревога и уныние. 
Итак, сочиняя [этот труд], богомудрый Мелитон высказывается 
против Маркиона, ибо Маркион, как Севир и Гайан, отрицает  

778 Тимофей Элур. Возражения к определениям собора в Халкидоне.
779 Ср.: Мк. 8:22-26; Ин. 9:1-9.
780 Ср.: Ин. 11:35-45.
781 Ср.: Ин. 4:7-15. 
782 Ср.: Мф. 4:1-4; Лк. 4:2.
783 Ср.: Мф. 8:24; Мк. 4:38.
784 Лк. 24:25.



301

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Домостроительство Воплощения Христа, выставляя, обращаясь 
к святому Мелитону, эти евангельские предложения и цитаты, 
которые и показывают нам ныне эти ученики Маркиона Пон-
тийского. Им Мелитон очень рассудительно отвечает: «Совсем 
безумны те, кто считает, что Христос после Крещения действо-
вал по необходимости только нашей человеческой природы, 
являя истину и реальность Своих души и тела. Ибо совершен-
ное Христом после Крещения и особенно знамения явили и уве-
рили мир в Его Божестве, сокрытом в плоти. Ибо Он, будучи 
вместе Богом и совершенным Человеком, уверил нас в двух Его 
сущностях: в Своем Божестве через знамения в течение трех лет 
после Крещения, а в Своем человечестве в течении тридцати 
лет до Крещения, когда Он, хотя и являясь истинным предвеч-
ным Богом, скрыл знамение Своего Божества через немощь 
по плоти»785. И, как говорит Евангелие, после Своего Крещения 
и до чуда с вином на браке в Кане Галилейской786 Он не совер-
шал открыто среди людей на земле знамения, но целых 30 лет, 
как свидетельствует [апостол] Павел, жил во всем по нашему 
подобию кроме только греха787, хотя и до и после Воплощения 
Он — истинный Бог.

Схолия. Следует отметить, что лживы и презренны те, кто 
говорит о детских чудесах Христа.

Итак, если Христос в течение 30 лет был искушен во всем 
из всех наших свойств, как говорит [апостол] Павел788, то пусть 
еретики узнают, что Он, рожденный добровольно как Бог 
от Святой Девы, как человек по-младенчески плакал. И в те-
чение всех Своих первых трех лет Иисус был искушен во всем 
по нашему подобию: по природе много раз по-младенчески 
плакал, много раз испытывал голод и жажду и добровольно 
по детской природе ел и пил, много раз спал природным и без-
грешным сном, много раз плевал и через кожу и уста проявлял 

785 Ср.: Мелитон Сардийский, свт. О Воплощении Христа, Слово 3. 
786 Ср.: Ин. 2:11.
787 Ср.: Евр. 4:15.
788 Ср.: Евр. 4:15.



302

Преподобный Анастасий Синаит

текучесть тела, много раз утомлялся, добровольно и в образе 
раба, как говорит евангелист Лука, подчинялся Своим родите-
лям789, много раз как дитя, но без страсти и греха, тревожил-
ся и тяготился; «Ибо Христос имел тело свободным от греха, 
не освобождаясь от телесных потребностей»790, как учит Иоанн 
Златоуст в толковании На Евангелие от Матфея. Ведь если 
бы Он отклонил природные и безупречные слабости и потреб-
ности нашей природы, то тогда отклонил бы и саму природу, 
как снова нам указывает сам Златоуст.

Этот богомудрый отец сказал это не от себя, но будучи 
наученный [апостолом] Павлом, ведь он услышал в его [По-
слании] К Евреям о Христе: «Как дети причастны плоти и крови, 
то и Он также воспринял оные»791. Пусть, наконец, еретик мне 
скажет, какие есть страстные природные безупречные свой-
ства плоти детей, которые Слово причислило [Себе] незадолго 
до этого [в момент Рождества] и которым Христос был прича-
стен, если не еда, питье, сон, усталость и так далее? Вот ведь 
апостол о Христе говорит: «Ибо не Ангелов восприемлет Он, 
но восприемлет семя Авраамово. Посему Он должен был во всем 
уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным»792, 
и далее: «Ибо мы имеем не такого первосвященника, который 
не может сострадать нам в немощах наших, но Который, по-
добно [нам], искушен во всем, кроме греха»793. Искушен в чем? 
Ясно, что в наших безупречных природных немощах, из-за 
которых Он добровольно вочеловечился. Итак, когда [апостол] 
Павел свидетельствует, что «Христос искушен во всех немо-
щах нашей природы кроме только греха», ты возмущайся уже 
больше не из-за наших слов о том, что, родившись, Христос 
воспринял все наши природные детские свойства тела и безу-
пречные страсти. Поэтому я и привел эти свидетельства, в ко-
торых не мной было сказано: «Откуда ясно, что Христос, став 

789 Ср.: Лк. 2:51.
790 На самом деле: Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Евангелие от Иоанна, 67. 
791 Евр. 2:14.
792 Евр. 4:16-17.
793 Евр. 4:15.



303

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

человеком без семени и без греха, воспринял все наши чистые 
и безупречные природные действия?»

В самом деле посмотри, что Сама Богоматерь и Богородица 
Мария, от Духа Святого бессеменно принявшая и родившая 
Самого Христа Бога, вплоть до Его Вознесения от земли всегда 
называла Его Сыном и Чадом Своим, хотя и видела, как Он со-
вершает Божественные знамения и воскрешает мертвых. Но по-
скольку Она видела, что в детстве Своем и все 30 лет до Креще-
ния Он был искушен во всем подобно нам, то Она называла Его 
Сыном Своим, хотя Он был истинным Богом.

Если же сказанное показалось тебе резким, невыносимым 
и сомнительным, скажи мне, зачем тогда жены принесли миро 
на гроб Христа? Ведь не Божество нуждается в благоуханном 
и благовонном мире, но материальное тело, тлеющее и смердя-
щее, поэтому Никодим, по-человечески размышляя, обложил 
вобоженное тело Христа смирной и алоэ. 

Поэтому, имея наших единомышленников и неложных сви-
детелей, бывших очевидцами, служителями и современниками 
Христа по плоти, мы будем слушаться более их, а не кого-то 
другого. Ведь они возвещают нам о рождении грудного Младен-
ца Иисуса, о питании грудным молоком, о лежании в яслях ма-
ленького телом древнего великого Бога, о младенческих слезах, 
о сне, о безмолвии уст, как говорит Исаия, «прежде нежели дитя 
будет уметь выговорить: отец мой, мать моя»794, о росте волос, 
ногтей и частей тела, о формировании более определенного 
вида по образу нашего тела, о лишение детской немощи у сухо-
жилий, костей, рук и ног, о росте зубов в свое времени согласно 
природе, о выпадении молочных и росте зрелых зубов, об обу-
чении с помощью Материнских рук хождению.

Схолия. Мы исповедуем, что это есть во Христе согласно энер-
гии тела.

Если после сказанного ты, еретик, возмущаешься и дро-
жишь, что же ты будешь делать, если услышишь об отбро-
шенной плоти и истекшей крови после обрезания Христа 

794 Ис. 8:4.



304

Преподобный Анастасий Синаит

в восьмой день, или о разном подстригании и отбрасывании 
восуществленных Им волос и ногтей? Ведь Закон Божий ука-
зывает иудеям стричься и не отращивать волос. Ради тебя 
я намеренно умалчиваю о сгустках крови, истекших на землю 
из ребра Иисуса, и об отсечении от воипостасной плоти Бога. 
Это все равно, что не верить свидетельству евангелистов о том, 
что «Иисус преуспевал в премудрости и возрасте»795, оставляя 
возраст младенца и переходя в возраст ребенка, отрока, под-
ростка, юноши, молодого мужчины и в совершенный по Закону 
возраст.

8. Ибо если Бог добровольно воспринял безупречные свой-
ства телесной природы не по природному закону (особенно 
до Крещения), то почему Он, будучи всесильным, не сразу после 
рождения положен в ясли; почему не сразу после рождения 
стал ходить; почему не сразу стал говорить «мама» и «папа»; 
почему не сразу имел в совершенном виде зубы, волосы 
и остальные части тела; почему не был покрыт некой внешно-
стью, лучшей и славнейшей, чем внешность человеческая? Ибо 
если бы это было так, то родители и мир сразу бы познали, 
что Он Бог, а не человек. А если это знали бы, не называли 
бы Его своим Сыном, не подчиняли бы Его себе и не учили 
бы повиноваться. [Порфирий] Батанеот796 младший говорит: 
«Тем более, если Иисус желал уверить, что Он — Человек выше 
человека, то почему снова не собрал на Сионе иудеев и элли-
нов от всех народов, как это было во время Пятидесятницы, 
и Человек не спустился с небес так, чтобы все видели, подобно 
тому, как Он собирается спуститься в Свое Второе прише-
ствие, и чтобы Его окружали огненные языки подобно тому, 
как Он сошел в виде огня на гору Синай, и весь Израиль это 
видел;797 тогда народ, увидев, поверил бы?»798

795 Лк. 2:52.
796 Т. е. из области Батании (библ. Васан) или из одноименного города в этой области. 
797 Ср.: Исх. 19:17-25. 
798 Антихристианские произведения Порфирия не сохранились. Отдельные фразы 

из этих произведений сохранились у святых отцов, полемизирующих с Порфирием. 



305

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Это и Аммоний Александрийский к [Юлиану] Галикар-
насцу пишет: «Если Христос желал, чтобы Его тело познава-
ли и провозглашали совсем выше человеческого, то почему 
Он был в полном подчинении у Жены и Матери Марии; 
почему поселился в утробе? Ведь Он без жены и матери сотво-
рил Адама из небытия в бытие, и без рождения мог создать 
Себе человека, поселиться в нем и обитать в мире. Опять же, 
если Он совсем не желал уподобляться нам по плоти кроме 
только греха,799 почему не покрылся телом звездным, солн-
цевидным или кристалловидным, почему не имел сияющего 
лица, как у Адама, когда тот был только создан, и у Моисея 
на горе Синай?800 Ибо, будучи Богом, должен иметь самый 
великолепный вид, чтобы уверить мир, что Он Бог. Почему 
не в таком образе явился и общался с нами, в каком являл-
ся и общался с Адамом [в раю], когда не ел, не пил, не спал, 
не утомлялся, не плевал, не плакал, не страдал?801 Ибо Он мог 
и нам явиться в таком образе, в каком общался с Адамом, 
не устрашая и не смущая его, и в каком снова явился лицом 
к лицу Аврааму802 и Иакову, которого не одолел [во время борь-
бы]803. Подобно и пророки, и Навуходоносор, и Моисей, и мно-
жество других видели явление Бога без тела; и не они только, 
но вся человеческая природа желает увидеть Христа, идущего 
в славе Его Отца; и с апостолами в течение 40 дней Он общал-
ся, будучи в бессмертии после Своего Воскресения. Почему 
Он явился миру не в ангельской природе, но в тленной, страст-
ной и смертной плоти?»804

Православный: Ведь если бы Христос явился в некоем более 
славном и необычном виде, то тотчас поверили бы, что Он Бог. 
Мы попытаемся составить примеры из исторических книг 

799 Ср.: Евр. 4:15.
800 Ср.: Исх. 34:29-35. 
801 Ср.: Быт. 3:8. 
802 Ср.: Быт. 17:1; 18:1. 
803 Ср.: Быт. 32:24-32. 
804 Произведения св. Аммония Александрийского (V или VI в.) сохранились лишь 

во фрагментах. 



306

Преподобный Анастасий Синаит

[Ветхого Завета]. Бог, создав в начале Адама по образу и по-
добию Божию, послал в лицо его через вдуновение благодать, 
блеск и сияние Пресвятого Духа805. Затем через непослушание 
и грех устранив эту благодать от своего лица, тот родил Каина, 
родил Авеля806. После этого послушай, что говорит Писание: 
«Адам жил двести тридцать лет и родил сына по подобию своему 
по образу своему»807, то есть он имел образ и блеск на лице 
как у того, который в начале был сотворен Богом. «И нарек ему 
имя: Сиф»808, то есть воскресение809, когда увидел на лице его 
возобновленный первоначальный и необычный тот же вид, 
благодать и блеск Пресвятого Духа; и все люди, видя его на лице 
Сифа, сразу назвали его богом. И поэтому о сынах его Писа-
ние сказало: «Сыны Божии (то есть сыны Сифа) увидели доче-
рей человеческих (от рода Каина)… и брали [их] себе в жены»810. 
Ибо они были причастны благодати Святого Духа, пока Бог 
не сказал: «не быть Духу Моему пренебрегаемым человеками»811. 
Причем Сиф, имея такой необычный вид лица, оставался среди 
людей 905 лет812 и все называли его богом. И Навуходоносор 
за необычный внешний вид назвал четвертого [человека в печи] 
сыном Божиим813. И Маной назвал Богом особый вид Ангела814. 
Подобно и Иаков Чужестранца, Который сделал его хромым, 
назвал явлением Бога815. И чревовещательница, видя необыч-
ный образ, назвала их богами816. И Моисей в течение сорока лет 
пребывал в этом необычном образе лица817. 

805 Ср.: Быт. 2:7.
806 Ср.: Быт. 4:1-2.
807 Быт. 5:3 (LXX).
808 Быт. 5:3.
809 Ср.: Быт. 4:25 (LXX).
810 Быт. 6:2.
811 Быт. 6:3.
812 В книге Бытие написано, что Сиф прожил 912 лет (ср.: Быт. 5:8).
813 Ср.: Дан. 3:92.
814 Ср.: Суд. 13:22.
815 Ср.: Быт. 32:31.
816 Ср.: 1 Цар. 28:13.
817 Ср.: Исх. 34:29-35; Втор. 2:7.



307

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

И почему Христос не явился людям с лицом столь же слав-
ным, как у них, чтобы люди поверили, что Он поистине Бог; 
и почему Он не имеет образ, превосходящий этот материаль-
ный, земнородный и тленный образ, но смирил и умалил Себя 
Сам, добровольно приняв образ раба818, вследствие чего и в этом 
смирении смиреннейше смирил Себя? Ведь не сыном царя 
Он был на земле, не сыном первосвященника, не сыном прави-
теля, не сыном царицы, но [произошел] от нищих родителей, 
из жалкого селения Назарет, а не из некой столицы и не из Ие-
русалима, но из бедной местности, от бедного Иосифа, этого 
жалкого плотника; жизнь их была бедная. Вследствие чего 
и в Вифлееме «не было им места в гостинице»819, и не имели 
они множество рабов, животных и мулов. Поэтому вся жизнь 
Христа на земле проходила в бедности и Он ходил пешком, Го-
сподь неба и земли был пеший и без слуг, ходил из дома в дом, 
жил в гостях [не имея Своего дома], всю жизнь получал пищу 
и заботу [лишь] от последовавших за Ним женщин820.

Христос совершал все это, свойственное бесславию, не необ-
думанно, но так как из-за превозношения человеку [обещано 
змием] стать богом, то таким неописуемым смирением Христос 
совершил все то, что касается Домостроительства Его Воплоще-
ния, настолько смиряясь, что и сама погребальная плащаница 
Его была принесена не из родительского дома, но Иосиф [Ари-
мафейский] добровольно принес821.

Поэтому, познав цель добровольного смирения Христа, Ко-
торый смирил и умалил Себя, чтобы уничтожить высокоме-
рие врага, мы не боимся вслед за [апостолом] Павлом сказать, 
что «Иисус искушен во всех наших недугах кроме только греха»822. 
И особенно сказанное о Нем до Крещения: удаление [в Египет 
от гнева Ирода], возрастание от младенчества до мужа совершен-
на, пища, жажда, усталость, слезы и остальные наши свойства, 

818 Ср.: Флп. 2:7-8.
819 Лк. 2:7.
820 Ср.: Лк. 8:3.
821 Ср.: Мк. 15:46.
822 Ср.: Евр. 2:14; 4:15.



308

Преподобный Анастасий Синаит

которые мы противопоставляем против еретиков (говорю о том, 
что в течение 30 лет Им были добровольно исполнено), не о том 
говорю, что после Крещения Христос, борясь с человеческим, от-
крыто уже не показывает эти свойства: ни сна, ни потребности 
в пищи и питье, ни усталости, ни слез, ни печаль, ни тревогу, 
ни чего иного материального. Ведь если три года после Креще-
ния Он совсем ничего человеческого не совершал: не ел, не пил, 
не спал, не утомлялся, не плевал, не плакал, то еретики, пожа-
луй, помогают нам подтвердить всю истинность и реальность 
Его человечества, которую Он показал, проявляя наши свойства 
30 лет до Крещения. И все же есть переданный закон из апо-
стольских правил, что мнение по всем вопросам и догматам, 
касающимся Христа, необходимо составлять, учитывая многие 
свидетельства и цитаты.

9. Однако, рассмотрев с помощью святых евангелистов, 
что Христос и после Своего Крещения добровольно претерпел 
и совершил еще более смиренное, более жалкое и более бесслав-
ное, чем все то наше человеческое, что Он совершил до Своего 
Крещения, хотя Он и до и после Воплощения истинный Бог. 
Итак, скажи мне, что может быть для Бога более смиренным, 
более жалким и более бесславным, чем следующее: Творец неба 
и земли, «будучи сияние славы Отца и образ ипостаси Его и держа 
все словом силы Своей»823, будучи Богом всего, единосущное 
и единославное Слово Отца, совечное Пресвятому Духу, несоз-
данный, неизменный, самосиянный единородный Сын добро-
вольно от злодеев, как злодей среди злодеев824, предан плотью 
на позорную смерть, схвачен ночью, как разбойник, заключен 
в оковы, был ударяем, подвергся срыванию одежд, оплеваниям, 
заушениям, бичеваниям, был, как осужденный, обнаженным 
распят на древе, в руки, ноги и ребра был прободен, и не защи-
щался, хотя Он всесильный Бог, но смиренно, как овца, за нас 
принял смерть825. Вследствие чего тогда мы истинно познали, 
что Он по нашему подобию, когда Он стал поистине мертвым, 

823 Евр. 1:3.
824 Ср.: Лк. 22:37; Ис. 53:12.
825 Ср.: Ис. 53:7.



309

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

тогда мы увидели Его лицо по нашему подобию, «и нет в Нем 
ни вида, ни величия… но Он был презрен и умален пред людьми»826.

Схолия. «Не было в Нем, — говорит [пророк Исаия], — вида, 
но Он был презрен и умален пред людьми»827, то есть больше всех 
осужденных людей.

Тогда Бог поистине стал по подобию мертвых людей 
мертвым, по человеческому подобию положен был во гроб, 
и мы видели Его лежащим мертвым, вобоженное, отделенное 
от души тело было поистине мертвым, неодушевленным, без-
молвным, бездыханным, не говорящим, неподвижным, неви-
дящим, не учащим, бесчувственным, поистине мертвым телом 
Бога, как все мертвые. Созерцая этот великий вид смерти Бо-
жественного тела, мы поражены; и повторяя сказанные ранее 
слова, которые еретики обычно выдвигают к нам, мы, разгляды-
вая пресвятое тело Христа, спрашиваем у них:

«Если «Слово стало плотью, чтобы и плоть стала Словом»828, 
тогда почему тело, которое незадолго до этого на Кресте го-
ворило, ныне во гробе не произносит слова, хотя несет в себе 
немолчного Бога Слова? Если Христос не совершил ничего че-
ловеческого согласно человеку, тогда почему претерпел смерть 
по подобию людей? И если Он во всех наших природных 
свойствах был выше природы, то почему оказался отделенным 
от души согласно нашей природе? Ибо если «Тело создано таким 
же, как создавший его Бог Слово», тогда очевидно, что оно было 
в могиле не смертным, но бессмертным, как Бог Слово, а мерт-
вым — лишь призрачным образом. И если «плоть, подобно 
капле уксуса смешанная с бездной Божества, уже не имеет че-
ловеческих свойств», то Никодим и Иосиф или призрак и тень 
обернули плащаницей и положили во гроб, или бездну одного 
Божества, связав, обернули плащаницей и заключили [во гроб]; 
а если природа Божества была ограничена в могиле, превращая 
и изменяя тело в собственную природу, то почему Давший не-

826 Ис. 53:2-3.
827 Ис. 53:2-3.
828 Ср.: Маркелл епископ Анкирский. О Воплощении, 3. 



310

Преподобный Анастасий Синаит

одушевленному небу возможность издавать звуки грома не дал 
и мертвому, неодушевленному телу, находящемуся в могиле, 
возможность издавать звуки речи; почему Сдвигающий нео-
душевленную землю с места ее829 не расшевелил неодушевлен-
ную Свою плоть, находящемуся в могиле; почему Открывший 
уста мертвецам, [восставшим] от гробов830, не открыл Свои уста 
во гробе? Если тело Христа через обожение стало Божеством, 
тогда почему все Созерцающий как Бог не созерцает и не видит, 
но Имеющий в Себе «Свет…, Который просвещает всякого челове-
ка»831, имеет телесные очи сомкнутыми; почему не жив Держа-
щий в Себе жизнь мира; почему не дышит Являющийся неотде-
лимым от Бога — Дыхания и Жизни всех? Ведь сила и действие 
Бога Слова в Нем сильнее и преобладает над силой и действием 
души, отделенной от Него, когда Он сказал на Кресте: «Отче! 
в руки Твои предаю дух Мой»832. Итак, если Сотворивший приро-
ду сотворил и все природные свойства природы и делал что-то 
человеческое не как человек, то Ему надо было совершить 
и смерть тела не так, как мы. А если вы поистине возвещаете 
смерть Христа истинной, отделение души от тела истинным, 
трехдневную смерть во гробе неложной и поистине возвещаете 
безмолвие, слепоту и неподвижность мертвого тела, то познайте 
точно, дети ересей, что Христос и после соединения не все наше 
совершал выше нас — тело не стало таким, как создавшее его 
Слово: неограниченным, невидимым, нетварным и безначаль-
ным, не смешалось, не изменилось и не превратилось в неогра-
ниченную единосущную бездну Божества, как капля уксуса; 
но и после соединения остаются в собственных свойствах при-
роды Божество — невидимым, а тело — видимым, ограничен-
ным и тварным».

Схолия. Это можно спросит и у армаситов, чтобы поставить 
их в тупик.

829 Ср.: Иов. 9:6.
830 Ср.: Иез. 37:12-14.
831 Ин. 1:9.
832 Лк. 23:46.



311

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Сохрани мне, верный, во время войны с чужаками, 
как лучший фракийский обоюдоострый меч, этот Крест Хри-
стов и этот гроб. И когда они выставляют свой лукавый тео-
пасхитский вздор, приведи их к этому Кресту, чтобы, прободя, 
заколоть их. Когда же они догматизируют призрачность и отри-
цание нашей природы во Христе, перенеси их в гроб Господень, 
чтобы, умертвив, передать их аду.

10. И вот Аммоний Александрийский, один из самых опыт-
ных экзегетов, таким образом поразил [Юлиана] Галикарнасско-
го. Когда он увидел, что Юлиан склоняется к призрачному виду 
[человечества во Христе], и там и сям говорит об обожествлении 
и изменении в бездну Божества святой плоти Христа, уподо-
бляя ее каплям уксуса, то, примерив на себя лицо [Павла] Са-
мосатского, словно бы скрежеща и нападая на отклоняющихся 
от истины, святой Аммоний говорит к Юлиану:

«Всем, так или иначе, ясно, что Христос Сын Божий — ис-
тинный Бог, и Его святое тело через обожение подлинно Бо-
жественное, и “в Нем обитает вся полнота Божества” 833. Мыс-
лящий не так чужд и враждебен Его святому Божеству. И все 
же из-за того, что вы часто и ожесточенно спорите, отрицая 
человеческую природу Христа, я приноравливаюсь и надеваю 
на себя лицо [Павла] Самосатского, или лучше неверующего 
иудея Филона философа. Ведь он, возражая апостольскому 
ученику Мнасону, спрашивал в свое время Мнасона о боже-
стве Христа: 

“Кто-нибудь и каким-нибудь образом доказал, что Хри-
стос — Бог? Ведь даже если ты называешь бессеменным Его 
рождение от Девы, то более славным и необычным являет-
ся происхождение Адама, созданного Богом Своими руками, 
одушевленного Божественным вдуновением834; оно более 
чисто, чем девятимесячное обитание Иисуса в женской утробе, 
среди испражнений, пищи и нечистоты. Даже если ты назы-
ваешь знамения, которые Он совершил после Своего Креще-
ния, то я тебе говорю, что никто на земле не совершал таких 

833 Кол. 2:9.
834 Ср.: Быт. 2:7.



312

Преподобный Анастасий Синаит

знамений и чудес, какие в течение 40 лет сотворил Моисей. 
Даже если ты мне снова укажешь на воскресшего мертвого 
Иисуса, то вот пророк Иезекииль воскресил от сухих костей 
безмерное множество мертвых людей835, и сам Иисус сказал, 
что некие люди сотворят знамения большие, чем Он836. Если 
же вы скажете нам, что как Бог Иисус был взят на небеса, 
вот пророк Илия еще с большей славой взят на огненную 
колесницу с огненными конями837, поэтому называть Иисуса  
“Божественным небом” — это самое большое ваше кощунство. 
Ведь Сам Бог сказал Моисею: “Человек не может увидеть лица 
Моего и остаться в живых” 838. И ваше Писание свидетельству-
ет: “Бога не видел никто никогда” 839, Бога, “Которого никто из че-
ловеков не видел, и видеть не может” 840. 

И как не стыдятся христианские проповедники называть 
Иисуса Богом? Ведь сказано: “Бог… есть огнь поядающий” 841. 
Скажи мне, огненный Бог испытывает голод? Огненный 
Бог томится жаждой? Огненный Бог плюет? Пылающий Бог 
плачет? Огненный Бог обрезывается, истекает кровью и от-
брасывает на землю обрезанную плоть, кровь и испражне-
ния из живота? Все это, в то время отброшенное Иисусом 
на землю, съедено и поглощено собаками или дикими жи-
вотными и птицами, все, что от плоти Его обрезано, потоп-
тано скотом; отделенное и отброшенное, будь то слюна, будь 
то ногти, будь то волосы, будь то кровь, будь то пот, будь 
то слезы, — все эти некие части сосущественны сущности 
тела, и вследствие роста отрезаются и отбрасываются. Ведь 
вы говорите, что Иисус в плоти Своей по всему уподобил-
ся людям кроме греха, поэтому и проповедуете, что, три 
дня будучи мертвым, Он есть Бог. И что это за Бог — “огнь  

835 Ср.: Иез. 37.
836 Ср.: Ин. 14:12.
837 Ср.: 4 Цар. 2:11.
838 Ср.: Исх. 33:20.
839 Ин. 1:18.
840 1 Тим. 6:16.
841 Втор. 4:24.



313

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

поядающий” — Который может умереть, когда ни ангелы уме-
реть не могут, ни злые демонские духи, ни души людей? 
Что это, скажи мне, за Бог, имеющий власть над жизнью 
и смертью, Который убегает, как убежал Иисус от Ирода, 
чтобы не быть убитым, будучи Младенцем? Что это за Бог, Ко-
торый искушаем от диавола 40 дней? Что это за Бог, Который 
сделался “клятвою” 842, как говорит об Иисусе Павел? И что это 
за непогрешимый Бог, Который делает грех? Ведь вы говори-
те, что Иисус стал “грехом” 843. Если же Он Бог, то почему мо-
лился, чтобы миновала Его чаша смерти, и не был услышан? 
Если Он Бог, то почему, оставленный Богом, сказал: “Боже 
Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?” 844. Бог Богом остав-
ляется? Бог просит Бога: “Не оставь души Моей во аде” 845? Бога 
связывают, бьют по щекам, оплевывают и убивают? Итак, если 
Он был Богом, то Ему нужно было поразить хотящих Его аре-
стовать, как во время Лота Ангел поразил содомлян,846 однако 
бессилие Иисуса вы называете терпением”»847.

Схолия. Отлучение и проклятие тебе848, потому что и сами 
бесы исповедовали Христа Сыном Божиим849.

Послушайте это, хоры еретиков, желающие прославлять 
Христа и из-за этого отказывающиеся исповедовать приро-
ду Его пресвятого тела. В самом деле, вот нечестивый Филон 
проявил недовольство ничуть не по поводу слова «природа», 
однако, соблазнясь страстями и поношениями Христа, он пора-
зил не только всех язычников, но и неверующих. Итак, если вы 
хотите славить эту бесславную славу, говоря, что плоть умерла 

842 Гал. 3:13.
843 Ср.: 2 Кор. 5:21.
844 Мф. 27:46.
845 Ср.: Пс. 15:10; Деян. 2:27.
846 Ср.: Быт. 19:11. 
847 Как было сказано выше, произведения св. Аммония Александрийского (V 

или VI в.) сохранились лишь во фрагментах. Не сохранилось и произведение Филона 
Александрийского, которое цитирует св. Аммоний.

848 Филону Александрийскому. 
849 Ср.: Мф. 8:29; Мк. 3:11; Лк. 4:41.



314

Преподобный Анастасий Синаит

из-за победы более сильного, стала равной бездне Божества, 
и стала такой, как создавшее ее Слово, то вы не исповедуете 
никаких из указанных страстей, перечисленных в оскорбитель-
ных (вернее самообличительных) словах нечестивого Филона 
о Христе. Ведь наличие этих в высшей степени бесславней-
ших страстей выше выражения о человеческой природе, воле 
или энергии в Самом Христе.

Идущий вместе с Филоном этим путем погибели последова-
тель Нестория нечестивый Марон Эдесский, пишущий против 
тех, кто исповедует Христа Богом, так говорит в своем нече-
стивом сочинении: «Убежденные египтянином Кириллом му-
дрствуют так: «Божество было неотделимым от тела Иисуса 
во гробе, изменяя его от разрушения в бессмертие». У них, 
словно у детей, участвующих в театральном представлении, 
кто-нибудь спросит: «Разве есть место, неразумные, где не при-
сутствует неограниченное Божество?». Ведь, наполняя небо 
и землю и везде присутствуя, непременно Оно было и во гробе 
Иисуса, как и во всем творении. А то, что тело Христа перешло 
от разрушения в бессмертие, нет ничего удивительного; ведь 
неверующие и язычники воскресают от смерти, имея нетленные 
тела»850. 

Схолия. Анафема тебе851 во веки.

ГЛАВА ЧЕТЫРНАДЦАТАЯ

1. Из Слова 15 Аммония пресвитера Александрийского 
на ереси Евтихия и Диоскора.

«В самом деле, возможно, среди тех, кто порицает Хал-
кидонский Собор и отрицает природу плоти Христа, дей-
ствительно появляются смятения: ведь именно это видимое 
тело, нуждающееся в заботе, растущее, пеленаемое, обрезыва-
емое, осязаемое, заключаемое в оковы, ударяемое, прободае-
мое, умерщвляемое, переносимое, погребаемое, умащиваемое 

850 Ср.: Марон Эдесский. Против Севира. 
851 Марону Эдесскому.



315

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

благовониями, оплакиваемое, раздробляемое, вкушаемое, кро-
шащееся, передаваемое [верующим для причастия] они отка-
зываются называть природой, то есть истинной реальностью, 
а невидимое Слово, Которое они не видели и не увидят, не ося-
зали и не будут осязать, не постигли умом и не постигнут, 
не описали, не подвергли смерти, не раздробляли, не ели (со-
вершенно ничего от Него невозможно постичь умом: ни при-
роду, ни форму, ни вид, ни цвет, ни внешность, ни размер, 
ни движение, ни изменение, ни сошествие, ни пришествие 
[на землю] или отшествие [на небеса], ни что иное из сущего 
в Боге Слове), — Его они исповедуют сущностью. И вот (сказал 
я к ним как бы безрассудно) видимым и осязаемым вещам 
более доверяют и скорее исповедуют, что они имеют сущность, 
чем невидимым и неосязаемым, но слову верят от слыша-
ния852. Ибо мы восприняли веру в Божество Христа от слыша-
ния, а веру в плоть Его через опыт видения и осязания вещей. 
Более бесполезно убеждать лишь неверующих, спрашиваю-
щих наши доказательства о природе Божестве Христа, и о том, 
какая Его природа, и откуда ясно, что Бог Создатель всего был 
в Своей плоти; этому попусту усердствующему мы можем 
только сказать: “Все [знание] о Божестве верующие получили 
только через веру, веру простую, безыскусную, не лукавую, 
пусть даже они и удостоверены через божественные знамения 
Христа в истинности Его Божества”»853.

Однако ты вкратце услышал, как один из противников 
сравнил чудеса Христа с бесчисленными знамениями Моисея.

В самом деле, я некогда беседовал в Антинополисе с иуде-
ем-софистом Коллутом, и он сравнивал чудеса Христа и зна-
мения Моисея; далее я говорю: «Моисей как пророк молитвой 
совершал знамения, а Христос как Бог по своей воле чудеса со-
вершал без молитвы», на это иудей сказал: «И Христос молит-
вой восставил Лазаря854, и молитвой умножил пять хлебов855, 

852 Ср.: Рим. 10:17.
853 Сохранилось только во фрагментах.
854 Ср.: Ин. 11:41-43.
855 Ср.: Мф. 14:19; Мк. 6:41; Лк. 9:16.



316

Преподобный Анастасий Синаит

и Он молился, чтобы чаша миновала Его856, и на горе наедине 
молился Богу как человек857, и молился Богу за распинавших: 
«Прости им, ибо не знают, что делают»858. А если без молит-
вы делал некие знамения, но не чудеса, то ведь и Моисей 
творил чудеса и с молитвой и без молитвы, также и Илия 
без молитвы умножил елей и муку859, без молитвы разделил 
Иордан860, и Елисей без молитвы благословил елей861, смерть 
в котле уничтожил862, без молитвы очистил проказу Неема-
на863, и [уже] мертвый Елисей воскресил мертвеца864. А если ты 
говоришь мне, что Моисей и пророки посланы Богом как рабы, 
и я тебе скажу, что и Христос говорил, что Бог Его послал 
и что не может творить ничего без Бога865, и то, что Он воз-
вещает, от Бога получил приказание это сказать и это возве-
стить866, и не творить Свою волю, но Пославшего Его867. А если, 
как вы говорите, были землетрясение и тьма, когда Иисус был 
распят868, то ведь были знамения и землетрясения и тогда, 
когда другие святые от неких нечестивцев зачастую были без-
законно убиваемы».

Схолия. Не необдуманно представлены здесь нами [мнения] 
нечестивцев Филона, Марона и Коллута, ибо уничтожить 
врагов можно и с помощью вражеского оружия. Оно годится 
против всех ересей, да не будут они причастны нам.

2. Когда неверующие и безбожники так и подобным обра-
зом много болтают и кощунствуют на Божество Христа, пусть 

856 Ср.: Мф. 26:39; Мк. 14:36; Лк. 22:42.
857 Ср.: Мф. 14:23.
858 Лк. 23:34.
859 Ср.: 3 Цар. 17:14-16.
860 Ср.: 4 Цар. 2:8.
861 Ср.: 4 Цар. 4:1-7.
862 Ср.: 4 Цар. 4:38-41.
863 Ср.: 4 Цар. 5:8-14.
864 Ср.: 4 Цар. 13:20-21.
865 Ср.: Ин. 5:36-38; 6:29-57; 7:29; 8:42; 10:36 и др.
866 Ср.: Ин. 5:19-30; 8:28.
867 Ср.: Ин. 12:49.
868 Ср.: Мф. 27:51-54.



317

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

скажут нам противники, говорящие, что плоть Господа по-
глощена и уподобилась бездне невидимого Божества, почему 
они убеждены, что Христос есть Бог, если только не по простой 
вере. В природу же Его тела мы не только верим, но и реаль-
ным опытом видим и осязаем ее и причащаемся ей, ежедневно 
по природе и поистине вкушая ее. Так вот, я полагаю, что все, 
кто отвергает и отрицает природу и все, что относится к приро-
де тела Христа, и все природные свойства тела, начиная с того 
гнусного Мани и до нынешних [еретиков], отклонились от [ис-
поведания природы тела во Христе] и избегают [этого исповеда-
ния] только лишь потому, что жизнь их всех всецело нечистая 
из-за блудного разжжения, беспутства, похоти и наслаждения, 
из-за раздражения наслаждениями тела, разума и души их, 
из-за того, что ночью и днем они оскверняются помышлени-
ями и делами похоти, порочности, мужеложства, женолюбия, 
наслаждения и плотского разврата, из-за того, что в самих 
себе они постоянно чувствуют разжжение плотского пламе-
ни, словно некоего пламени из страшной печи, и разжжения 
распутной похоти; поэтому они думают, что природа тела не-
чиста и совсем недостойна, даже если просто одним словом 
исповедовать, что Христос воспринял наше тело, человеческую 
плоть, энергию, волю и все свойства, единосущные нам, ибо эти 
полностью оскверненные и нечистые свиньи считают, что, так 
как их плоть утопает в роскоши и пороке, дарящем наслаж-
дение, то и всякая плоть и всякое человеческое тело действует 
таким же образом: враждует против природы, оскверняется, 
беснуется и сгорает из-за нечистой плотской похоти и безумной 
роскоши.

Ты обнаружишь, что Валентин, будучи в таком нечистом 
состоянии и плотском разжжении, первый после апостольских 
времен провозгласил, что Христос не принял нашу плоть. Не-
честивый Мани, охваченный такой плотской нечистотой, по-
лагал, что тело Христа, которое видели [Его современники], 
являлось тенью и видимостью, но не было природой. Поэтому 
он учил, что наша плоть не творение Бога, а творение диавола: 
«И по причине этого, — говорит он, — так сильно разжигается 



318

Преподобный Анастасий Синаит

и борима от создавшего ее демоном, ибо не живет в нас, то есть 
в плоти нашей, доброе, поэтому «плоть желает противного духу, 
а дух — противного плоти»869, «плотские помышления суть вражда 
против Бога»870, «кто избавит меня от сего тела смерти?»871, 
«что плоть и кровь не наследует Царствия Божия»872 и «живущие 
по плоти Богу угодить не могут»873»874.

Нечестивый Мани тогда так и подобным образом писал 
и переиначивал [Священное Писание], как и через продол-
жительное время очарованные и услажденные книгами Мани 
и Валентина и, вместе с тем, имеющие страстное и нечистое 
возбуждение плоти и постыдные движения, подавившие и по-
мрачившие их разум, архимандрит Евтихий и Диоскор, Тимо-
фей и Севир и особенно Юлиан Галикарнасский по-манихейски 
отказались и отказываются до сих пор признавать природу 
и все природные свойства пресвятого тела Христа, и из-за этого 
говорят, что Он — только Божество, полагая, что, исповедующие 
Его плоть природой исповедуют в Боге нечто порочное, нечи-
стое и недостойное.

Я излагаю ныне это не по догадкам, а из собственного 
опыта, слышав это в Александрии и в других местах из ерети-
ческих уст и особенно от гайанитов, которые, ненавидя и по-
рицая природу нашего тела как нечто нечистое и порочное, 
не восприняли исповедание нашего тела единосущным 
или страдающим одинаково [с телом] во Христе; они, упоми-
ная природную немощь плоти, которую из-за беззаконного 
непослушания мы понесли (т. е. зловонное гниющее выделе-
ние из утробы после усвоения пищи и питья, выделение пота, 
дурной запах от зубов, извержение экскрементов, гной, злово-
ние и черви в ранах), говорят, что природа такого тела совсем 
недостойна даже прикоснуться Бога; лишившиеся рассудка, 

869 Гал. 5:17.
870 Рим. 8:7.
871 Рим. 7:24.
872 Ср.: 1 Кор. 15:50.
873 Рим. 8:8.
874 Ср.: Епифаний Кипрский, свт. Против ересей, 66. 



319

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

они не знают, что Бог Слово, небесный «Огнь поядающий»875, во-
человечился не иным неким образом, а именно через таковые 
наши страсти, чтобы, соединяя их Собственной природе раз-
умного огня Божества, словно через очищение огнем восста-
новить человека в начальное состояние нетления, бесстрастия, 
бессмертия, отсутствия внутренних течений и необходимости 
в пище и благовонии. Поэтому из-за такой немощи и нечисто-
ты нашей земной плоти Христос сказал: «Огонь пришел Я низ-
вести на землю»876, то есть Божество соединить с земной нашей 
природой. Итак, они явно изобличены как ненавидящие нашу 
природу, [созданную] по образу и подобию Божию, порицаю-
щие и оскорбляющие наше тело, созданное и сформирован-
ное руками Божиими и одушевленное Божиим дуновением; 
глумясь над человеком как нечистым по учению манихеев, 
они оскорбляют творение и подобие Его образа.

Действительно, если образ невидимого Бога нечист, почему 
же все, что Бог создал, «хорошо весьма»877? Однако еретики 
несут это наказание, как сказано выше, по причине свойствен-
ной им нечистоты плотской природы и из-за побеждающего 
действия диавола в их душах и телах. Ведь никто из них 
не чист сердцем, чтобы, по слову Христа, узреть обитающего 
в себе Бога878. Никто из них не познал и не созерцал внутри 
себя Царствие Небесное879. Никто из них не имеет сокровище 
Духа в глиняном сосуде тела880. Никто из них не носил образ 
небесного Бога в сердце881. Никто из них не стал подобным 
по славе Сыну Божию882. Ибо, если бы они познали, что сое-
диняющийся с Господом, как говорит апостол, сам становится 
одним духом с Господом883 и сам становится господом, если 

875 Втор. 4:24.
876 Лк. 12:49.
877 Быт. 1:31.
878 Ср.: Мф. 5:8.
879 Ср.: Лк. 17:21.
880 Ср.: 2 Кор. 4:7.
881 Ср.: 1 Кор. 15:49.
882 Ср.: Рим. 8:29.
883 Ср.: 1 Кор. 6:17.



320

Преподобный Анастасий Синаит

бы они познали, что достойные становятся богами и сынами 
Всевышнего884, если бы они поверили, что придет Христос 
и Отец и обитель с человеком сотворят885, если бы познали, 
как человек становится храмом Божиим и Дух Божий живет 
в нем886, и, говорю кратко, если бы они облеклись во Христа 
согласно словам: «все вы, во Христа крестившиеся, во Христа 
облеклись»887, то Сам Христос, живущий в них, научил бы их, 
как Он живет в их плоти как Бог и ходит [в них]888, и как это 
глиняное тело огнем Духа уже стало подобным славе образа 
Христа889, и как оно очищено от всякой нечистоты и стало 
по образу и подобию Божию, каким было изначала через со-
единение и общение с Божеством. Ведь где живет Божество, 
особенно по сущности, там все непорочно, все свято, все чисто, 
все достойно Бога, ничто не заслуживает презрения, ничто 
нечисто, ничто не враждебно Богу: ни тело, ни душа, ни ум, 
ни природа, ни воля, ни энергия. Но, как сказано, по причи-
не того, что еретики, как они сами утверждают, не созданы 
бесстрастными по плоти и чистыми по природе и что всякая 
плоть по их подобию действует в подчинении у нечистоты 
наслаждений, то они отказались исповедовать, что во Христе 
человеческая природа и все природные свойства. 

«Ну тогда, говорит [еретик], Несторий и вместе с ним ис-
поведующие, что во Христе наша природа со всеми свойства-
ми, причастны Святому Духу?» Долой нелепость! Ведь тем 
более они [непричастны Духу] из-за того, что не живет в них 
Божество, и по причине того, что они отказываются исповедо-
вать, что Христос истинно есть Бог и что Святая Богородица 
Мария — подлинно Богородица.

884 Ср.: Пс. 81:6.
885 Ср.: Ин. 14:23.
886 Ср.: 1 Кор. 3:16.
887 Гал. 3:27.
888 Ср.: 2 Кор. 6:16.
889 Ср.: Рим. 8:29.



321

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

ГЛАВА ПЯТНАДЦАТАЯ

О праздничном, а вернее о печальном [из-за содержа-
щегося в нем еретического учения], 6 послании нынешне-
го феодосианского епископа в Александрии, отправленном 
в Вавилон890.

Однако что снова утверждают нам те, кто называет во Христе 
одну природу? Ведь они говорят: «Если мы назовем в Нем две 
природы, тогда со всей необходимостью надо признать две при-
роды и во Святой Троице. Ибо если что соединено с единым 
от Святой Троицы Христом, то ко всей Троице причислено». 
Насколько поистине превосходна великая мудрость безумцев! 
Что за замечательное утверждение новых учеников Мани! «По-
этому, говорит он, мы не назвали во Христе ни две соединенные 
природы, ни воли, ни, опять же, энергии, так как, пожалуй, все, 
что мы исповедали во едином от Святой Троицы Христе, — все 
это мы должны были подразумевать и во всей Святой Троице».

Схолия. Епископ феодосиан Иоанн891 пятью годами ранее 
в двух своих праздничных [посланиях] объявил: «Все, что го-
ворится о Христе, говорится и об Отце и Святом Духе». Тогда 
нам в руки попало первое [послание], через год он снова 
заявил то же самое.

Злосчастные риторы явно враждуют на Григория Богослова, 
ибо он в Слове о Сыне говорит: «Что говорится о Троице в един-
ственном числе, то в воплощении Христа есть наоборот [двой-
ственно], и снова — что в Троице множественно, то в Домостро-
ительстве единственно»; итак, мы научены исповедовать одну 
сущность Святой и единосущной Троицы, одну волю, одну энер-
гию, а в воплощении Единого от Святой Троицы — две волящих 
и действующих природы, соединенных по ипостаси. Поэтому, 
следуя божественному Григорию, мы разумно называем разли-
чие энергий и воль во Христе, ибо он говорит: «Что говорится 
о Троице в единственном числе, то в воплощении есть наоборот 

890 Современный Каир.
891 Феодосианский Александрийский патриарх Иоанн III (680-689).



322

Преподобный Анастасий Синаит

[двойственно]». Ведь в Троице есть Иной и Иной, а во Христе 
не существует Иной и Иной, но есть иное и иное, в Троице же 
не существует иное и иное.892 Однако этого египетствующие 
умом не познали, не поняли. Переходят во тьму [ереси] гово-
рящие: «Если что прилагается и говорится о Христе, то со всей 
Троицей соединяется».

Ну-ка, послушайте вашу трагедию, которую вы как два объ-
единенных театральных хора товарищей антифонно поете друг 
другу: касающиеся Христа выражения вы применяете и к Троице. 
А если необходимо, чтобы и я подыграл и станцевал вам, то начну 
сейчас трагедию. Я говорю: «Слово стало плотию»893. Севириа-
не отвечают: «Троица стала плотию. Ведь все, принадлежащее 
Христу, соединено с Троицей». Я говорю: «Мария — Мать Христа». 
Хор Севира возглашает: «Мария — Мать Троицы». Мы говорим, 
что Рождество Иисуса было в Вифлееме в яслях. Театр возглашает: 
«Троица-младенец положена в ясли». Я снова играю вам на сви-
рели, чтобы вы плясали, и пою вам печальные песни, чтобы вы 
рыдали894. Я говорю: «Христос искушен по плоти». Вы, пляшу-
щие, говорите: «Троица искушена во плоти». Я говорю, что Хри-
стос обрезан по плоти, севириане отвечают, играя на свирели, 
что Троица обрезана. Я говорю: «Христос ударяем». Хор распевает: 
«Троица ударяема». Я говорю: «Христос сделался клятвою»895. Се-
вириане отвечают: «Троица сделалась клятвою». Церковь говорит: 
«Христос предан». Севириане говорят: «Троица предана». Мы го-
ворим: «Христос по плоти плакал и утомлялся». Севириане гово-
рят: «Троица плакала и утомлялась». Я говорю: «Христос плотию 
пострадал». Севириане говорят: «Троица пострадала». Церковь го-
ворит: «Христос умер». Севириане говорят: «Троица умерла, по-
скольку все, что говорится о Христе, относится и к Ней».

Сочинив это, я опасаюсь, не утонул ли я в глубине кощунства. 
Однако акефал, справедливо отказываясь от вышесказанного, 

892 Ср.: Григорий Богослов, свт. Послание 101. К пресвитеру Кледонию, против Апол-
линария первое.

893 Ин. 1:14.
894 Ср.: Мф. 11:17.
895 Ср.: Гал. 3:13.



323

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

говорит: «Только то, что во Христе касается сущности, относится 
одинаково ко всей Троице». Но, возражая на это, я скажу: «Не-
честиво и беззаконно это ваше учение. Ибо как вы можете гово-
рить: «одна воплотившаяся природа Троицы», как Троица может 
быть одной ипостасью из двух природ, как в Троице может 
быть два рождения: [превечное и во времени от Девы Марии], 
как в Троице может быть две природы со своими свойствами, 
как Троица может подобно Христу быть видимой и невидимой? 
А если все, что во Христе, созерцается и в Отце и в Духе, тогда 
ясно, что и все, что в Них, мыслится и во Христе. Тогда Хри-
стос — одна природа, существующий в трех ипостасях и лицах, 
Сам и рожден, и не рожден, и исходит, и Родитель и Дитя со-
гласно нечестию преступного Савеллия, в которое по-всякому 
впадают говорящие, что природа и ипостась — одно и то же, ибо 
для них в равной мере одинаково говорить, что Ипостась Бога 
воплощена, и говорить, что природа Троицы воплощена, если 
природа и ипостась — одно и то же».

Но, как и следовало ожидать, еретики предпочли забрасы-
вать друг друга многочисленными горами и нести вздор и хулу 
на нашу православную веру, которая утвердила незыблемую 
и непоколебимую в основании скалу православия, против кото-
рой враждуют врата ада, то есть слова еретиков, но они не одо-
леют ее по благодати основавшего ее Христа, Сына Божия,896 
Которому слава во веки. Аминь.

ГЛАВА ШЕСТНАДЦАТАЯ

Слова епископа севириан Гавалона на апостольское 
выражение о Христе: «в Нем обитает вся полнота897 Божества 
телесно»898.

«Конечно, если Божество неограниченно и неизмери-
мо, то невозможно говорить, что во Христе полнота, причем 
вся. Ведь очевидно, что наполненное имеет и полноту, имеет 

896 Ср.: Мф. 16:18. 
897 πλήρωμα
898 Кол. 2:9.



324

Преподобный Анастасий Синаит

и количество, и ограничение, и место в пространстве; всякий 
раз, когда сказано, что Христос — «исполнение899 закона»900, то есть 
«конец закона — Христос»901 и снова: «полнота времени»902 и «полное 
[число]903 язычников земли»904, невозможно, чтобы Он был превы-
ше всего, ибо все из перечисляемого обозначает: все из вре-
менного, и все из мира, и все из небесного, и все из водного. 
А Божество есть и называется превыше всего, имея не полноту, 
но имея переполнение. Итак, как мы мыслим «всю полноту Бо-
жества» во Христе? А именно в том смысле, как Он Сам сказал: 
«Я не Один, но Отец Мой со Мною»905 и «Дух Господень на Мне; ибо 
Он помазал Меня»906»907.

Итак, мы спрашиваем: как, неужели полнота трех Ипоста-
сей, то есть Лиц [Святой Троицы] «стала плотию и обитала 
с нами»908? Ни в коем случае! Ведь явлено на земле Слово, 
ставшее плотию. Но поскольку Таинство Воплощения Сына 
совершилось благоволением и посланием от Отца, и содействи-
ем и осенением Пресвятого Духа, то поэтому и сказано: «вся 
полнота Божества»909 со всеми природными, а не ипостасными, 
свойствами Троичного Божества, ибо Лицо нерожденного Отца 
и Ипостась исходящего Святого Духа не воплотились, однако 
нераздельно таинство Троицы.

Схолия. Так и святой Дионисий сказал, что Отец и Святой 
Дух были во Христе общей волей, то есть благоволением 
и осенением.910

899 Полнота — πλήρωμα.
900 Рим. 13:10.
901 Рим. 10:4.
902 Гал. 4:4.
903 Полнота — πλήρωμα.
904 Рим. 11:25.
905 Ср.: Ин. 16:32.
906 Лк. 4:18; Ис. 61:1.
907 Творения данного монофизитского автора сохранились лишь во фрагментах. 
908 Ин. 1:14.
909 Кол. 2:9.
910 Ср.: Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 2, 6: «Ведь Отец и Дух ни-

сколько не соучаствовали в этом (в Воплощении и всей земной жизни Христа — иг. А.)  



325

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Ибо Отец, Сын и Дух не имеют ни пространственные огра-
ничения и разделения, ни три отдельные пространственные 
обиталища, как Авраам, Исаак и Иаков, но таинство Троицы 
в том, что Они происходят Друг от Друга, будучи тесно сопря-
женными и пребывая Друг в Друге. Но поскольку в пребывании 
и явлении Слова Сам Сын и Слово стало Христом911, помазывает 
Которого Отец, а Его помазание есть Святой Дух, то поэтому 
и сказано: «в Нем обитает вся полнота Божества телесно»912. Ибо 
и в Каждом, совершающем помазание, было соработничество 
и встреча Неких Трех, то есть Помазывающего, Помазываемого 
и Помазания, Которые соединены не ипостасно, но познаваемы 
в совместном соработничестве. Поэтому некто из Святых Отцов 
говорит: «Благодаря этому воплотился не Отец или Святой Дух, 
но Сын, так что не произошло слияние ипостасных свойств 
во Святой Троице. Ибо если на земле рожден Отец, то получа-
ется Сыноотец»913. Поэтому Сын, как подобает Божеству, рожден 
свыше, и Он же — Сын, рожденный внизу, так что и после этого 
рождения в Троице сохранились нерожденность Отца, рожден-
ность Сына и исходимость Святого Духа.

ГЛАВА СЕМНАДЦАТАЯ

Апория, а вернее сказать — истечение914, севирианина 
ко Вселенской Церкви.

«Если у Святой Троицы одна природа, и эта самая природа 
в созерцаемой Ипостаси Сына отдельно созерцается совершен-
ной и непорочной, и Сын воплощен, то оказывается, что вся 

со Словом, если только кто-нибудь не скажет, что лишь благодаря благолепному 
и человеколюбивому единству воли и общему высшему невыразимому богодействию 
совершил все это для нас Тот, Кто пребывает как Бог и Божье Слово неизменным». 

911 Помазанником. 
912 Кол. 2:9.
913 В сохранившихся произведениях церковных писателей данной фразы 

не обретается. 
914 Игра слов: ἀπορία — апория, трудность, недоумение, ἀπόῤῥοια — поток, струя, 

истечение, выделение. 



326

Преподобный Анастасий Синаит

полнота Божества непременно воплощена согласно сказанному: 
«в Нем обитает вся полнота Божества телесно»915»916. 

Ответ православного. В собственной Ипостаси Слова 
не созерцается целостность Троичного бытия, как это утвержда-
ет Савеллиево слияние. Ибо Слово не является ни нерожден-
ным, ни рождающим, ни беспричинным, не имеет ни Сидя-
щего одесную Себя917, ни Сущего в недре Своем918, как Отец, 
не имеет исхождения Духа и ничего иного из ипостасных 
свойств Отца и Святого Духа, ибо Сын не является нерожден-
ным, как Отец, Сын не является Родителем, как Отец; опять 
же, Сын не беспричинный, не исходящий, и не посылающий 
Отца, но послан Отцом [в мир]. А поэтому воплощена Ипостась 
Сына, не совоплощается с Ним ни нерожденность Отца, ни ис-
ходящая Ипостась Святого Духа. Но поскольку все природные 
свойства Троицы, то есть безначальность, нетварность, неогра-
ниченность, неизменяемость, вечность, благость, животворность 
и все подобное, не изменившись и оставшись той же природы, 
так же, как в Отце и в Святом Духе, созерцаемы в Сыне, поэто-
му и сказано: «в Нем обитает вся полнота Божества телесно»919 
и поэтому говорится, что Христос совершенный в Божестве.

И вот, подобно этому Он, называемый совершенным в че-
ловечестве, не соединил в Своем Воплощении все ипостасные 
свойства людей: не был нерожденным, как Адам, не был рожден 
из ребра, как Ева, не имел высоту гигантов или вид эфиопов, 
они же имели эти ипостасные свойства. Но поскольку Он до-
бровольно воспринял все общие природные свойства человека, 
то есть стал тварным, видимым, тленным, смертным и так 
далее, но, в отличие от нас, непорочным920, как говорит Павел, 
поэтому мы познаем Его и в человечестве совершенным.

915 Кол. 2:9.
916 Данная цитата из произведения свт. Евлогия Александрийского (607/8) «Защище-

ния» часто использовалась Севиром Антиохийским («Против нечестивого Граммати-
ка» и др.) и другими монофизитами. 

917 Ср.: Пс. 109:1.
918 Ср.: Ин. 1:18.
919 Кол. 2:9.
920 Ср.: Евр. 4:15.



327

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Итак, во Христе «вся полнота Божества»921 и человечества со-
зерцаема природными свойствами. Ибо, если один некий ноготь 
окрашен красным, то плоть и кость пальца не окрашены вместе 
с ним, хотя они все три неотделимы друг от друга. Итак, Отец 
и Дух по ипостаси не окрасились и не истекали кровью вместе 
с Сыном. Еще раз как перед Богом благовествую, что большая 
беда всем говорящим, что природа есть ипостась: они впадают 
в нечестие Савеллия, Ария и Нестория. Ведь если одна Венера 
покрыта облаком, нельзя говорить, что все звезды как особые 
ипостаси покрыты им, но только можно сказать, что каждая 
имеет общее свойство природы света.

Схолия. В последней тетради922 [нашего сочинения] помеща-
ется соответствующий [аргумент].

Схолия. Еретики впадают в эти нечестия из-за того, 
что они по-аристотелевски полагают, что природа есть ипо-
стась, ибо он сказал, что ипостаси суть собственные природы.

ГЛАВА ВОСЕМНАДЦАТАЯ

Глава о примере устройства и сочетания [души и тела] 
человека и что единомышленники Севира плохо мыслят, 
предпочитая [говорить], что, согласно антропологической 
парадигме, во Христе из двух частичных и несовершенных 
природ стала одна природа — Божества и человечества.

Итак, блаженные Отцы сообразно отпечатлительному 
образу берут [устроение] человека в соответствие Христу, 
желая, как в некоем эскизе, показать видимое Его и невиди-
мое, смертное и бессмертное, осязаемое и неосязаемое. Нераз-
умные же дети монофизитов, взяв исходную точку у Святых 
Отцов, далее уже не в соответствии с ними сообразно не-
коему образу, но сообразно природному равенству [образа] 
со Христом нуждались в примере человека [для Христа]. Ибо 

921 Кол. 2:9.
922 См.: XXIII, 3, 28-34. 



328

Преподобный Анастасий Синаит

они слышали, как Севир говорит, что «как в единой природе 
человека часть ее есть душа, часть же — тело, так и во Христе 
Божество является частью, а тело — частью Его единой приро-
ды»923. А это значит ничто иное, как утверждение, что Христос 
из двух несовершенных вещей: из несовершенного Божества 
и из неполного человечества, и Он не является совершенным 
по Божеству и совершенным по человечеству, но наполовину 
Бог и наполовину человек.

Мы же, опровергая их нелепость, противостанем на них 
таким образом. Во-первых, договоримся о следующем: прооб-
разы не вполне уподобляются образам, ибо в Писании гово-
рится, что червь есть образ Христа924, и лев925, и овца, и агнец926, 
и пальма927, и лилия, и яблоня928, но никто же из них не похож 
[на Него] по природной сущности.

Во-вторых, опять скажем им следующее: если образ Христа 
состоял, как вы нам говорите, из некоего одного и некоего 
другого [т. е. из души и тела], и Явившийся в мир воспринял 
на Себя именно его, то немедленно исправьте [свое нелепое 
исповедание], взяв нечто разумное в этом [образе]. Поскольку 
же сама парадигма (говорю, конечно, об антропологической) 
соединила собой в ипостаси две наши частичные, как вы го-
ворите, сущности, то тем самым вы свободны от порицания, 
как исповедующие во Христе две природы: одну — совершен-
ную Бога Слова, а другую — из двух половин — из нашей 
души и тела.

И иными многими способами ты обнаружишь, что антро-
пологическая парадигма [оказывается] неподобной по отноше-
нию ко Христу. Ибо человек состоит из двух тварных вещей 
(говорю о душе и теле), а Христос — из нетварного Божества 

923 В сохранившихся произведениях Севира Антиохийского данной цитаты не обре-
тается. Возможно, прп. Анастасий здесь не дословно цитирует Севира, а кратко форму-
лирует суть понимания им антропологической парадигмы. 

924 «Я же червь, а не человек» (Пс. 21:7). 
925 Ср.: Быт. 49:9; Откр. 5:5.
926 Ср.: Ис. 53:7; Деян. 8:32; Иер. 11:19; Откр. 5:6-12.
927 «Праведник яко финикс процветет» (Пс. 91:13). 
928 Ср.: Песн. 2.



329

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и тварного человечества; человек — из двух ограниченных, 
а Христос — из ограниченного тела и неограниченного Боже-
ства; человек — из сочетания вещественного и умного, а Хри-
стос — из Бога Слова и разумного человека, изначала облада-
ющего умом, так как ни тело раньше души не образовалось, 
ни душа раньше тела, Бог же Слово был раньше всех веков 
и душ и тел.

Таким образом, ты обнаружишь многое в Божестве, не соот-
ветствующее ни душе, ни телу.

Схолия. Христос состоит из двух бессмертных (из Слова 
и души) и смертного тела. Впрочем, каким образом у таких 
разносущных и различных неслитных [вещей] может быть 
единая природа?

Если же Севир все еще упорствует, доказывая равенство 
между сочетанием в человеке [души и тела] и неизреченным 
соединением во Христе [Божества и человечества], то пусть 
этот невежда осознает, что желающий более точно обдумать 
строение человека обнаружит, что Христос состоит не из двух, 
а из множества природ. Ведь тело состоит из четырех простых 
сущностей, то есть стихий, душа есть другая сущность, иная 
же — сущность Бога Слова. Поэтому следует мыслить [устрое-
ние] человека [лишь] как пример, но не как равенство [неизре-
ченного соединения Божества и человечества] во Христе.

ГЛАВА ДЕВЯТНАДЦАТАЯ

Антитеза нечестивого павлианиста929 относительно вы-
сказывания севириан, что сочетание в человеке [души 
и тела] равно [соединению Божества и человечества] 
во Христе.

Павлианист: «В пылу спора Севир, доказывая, что Христос 
частичный Бог и частичный человек и что из двух несовершен-
ных природ образуется единая природа, повсюду нам приводит 

929 То есть несторианина — по имени Павла Самосатского, в чьем учении есть парал-
лели с несторианством. 



330

Преподобный Анастасий Синаит

и предъявляет образ человека, в то время как ни Писание Моисея, 
ни пророков или евангелистов нигде не засвидетельствовало, 
что душа и человеческое тело существуют по образу сочета-
ния во Христе [Божества и человечества]. Так вот, оставляя 
образы Божественных Писаний, [говорящие] о Христе, он осле-
плен и выдумывает собственные басни. Ибо образ, первообраз 
и Божественное начертание Христа в Божественном Писании 
есть как раз божественный Исаак и овен, вместо него прине-
сенный в жертву930, явно прообразующие изображение двух Его 
разнородных лиц. Однако сонм прославленных Отцов знает 
не только этот образ, указывающий на Христа, но и многие 
другие: назову и ковчег святого Моисея, в который он был по-
ложен и брошен своей матерью в русле реки931; Божественное 
Писание снова через Моисея и ковчег проповедует нам две 
ипостаси Христа, точно также как и другой ковчег, состоящий 
«от древ негниющих»932 и золота, ясно являет нам образ разно-
сущных природ, или ипостасей Христа. В самом деле, на что же, 
как представляется Севиру, намекает золотой сосуд, содержа-
щий небесную манну933, если не на особенные и разноприрод-
ные ипостаси Христа? Точно также и две горлицы (для всесож-
жения и не для всесожжения)934 очевидно обнаруживают два 
лица Христа, то есть Его бесстрастное Божество и Его страстную 
плоть. Как, опять же, и два козла (для заклания и для отпу-
щения в пустыню)935 очевидно возвещают нам различие ха-
рактерных ипостасей Эммануила, сущего в виде Бога и в виде 
человека».

Если же Севир, а также вместе с ним отвергающие вочело-
вечение Спасителя, терзаются и изрубаются на куски, слыша 
это, то они, конечно, будут говорить, что парадигмы не вполне 
уподобляются своим прообразам. Итак, безрассудный, говори 

930 Ср.: Быт. 22:13.
931 Ср.: Исх. 2:3.
932 Исх. 25:10.
933 Ср.: Исх. 25:10-11.
934 Ср.: Лев. 8:14-17; Лк. 2:24.
935 Ср.: Лев. 16:8-10.



331

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и провозглашай, что пример человека не может быть неотличи-
мо равен соединению [Божества и человечества] и вочеловече-
нию Христа из-за того, что это отменяет обе Его природы.

Схолия. Не повредит иметь знание из [творений] этих ерети-
ков, [написанных к другим] еретикам и, сообразуясь с ними, 
вышибать клином клин нечестивых.

ГЛАВА ДВАДЦАТАЯ

Апории-силлогизмы о неизреченном соединении 
Христа в виде вопросов и ответов к этим акефалам 
по поводу их слов, что после соединения нельзя говорить 
о двух природах.

Вопрос православного: Ты исповедуешь, что в воплоще-
нии Бог Слово нераздельно и неизреченно соединен по ипоста-
си внутренностям и груди Пренепорочной Приснодевы Богоро-
дицы Марии или, как говорит Несторий, что [Бог Слово] просто 
вселился [в Ней] по подобию остальных людей, как в некой 
скинии и обиталище?

Акефал: Мы совершенно ясно исповедуем, что Бог Слово 
неизреченно и нераздельно соединен по ипостаси Ее сущности, 
утробе и внутренностям, как и Святые Отцы проповедовали.

Православный: Это истина, и мы так веруем и так про-
поведуем. Наконец я прошу: скажи мне, благороднейший, 
когда Бог Слово был соединен по ипостаси внутренностям, 
плоти и недрам всехвальной Богородицы, когда Он нераздель-
но воплотился и сопребывал во всечистом бытии Ее, Которая 
носила Его в утробе, соединившегося по ипостаси Ей в течение 
девяти месяцев, Дева и Бог Слово, соединенный по ипостаси Ее 
плоти, были одной природой, или двумя природами? И если 
ты говоришь об одной природе Женщины и Бога Слова, тогда 
скажи мне, какую часть этой одной природы Христос отделил 
от Нее, взяв в рождении, и какую оставил в Ней? Если же Дева 
и Бог Слово после ипостасного соединения в Ее чреве являются 
не одной, а двумя природами, то зачем вы лживо утверждаете 



332

Преподобный Анастасий Синаит

в свое оправдание, что после ипостасного соединения не могут 
быть две природы?

Другой [вопрос]. Неограниченной природе не свойственно 
меняться и переходить из одного вида в другой, ведь Слово 
и Бог наполняет небо и землю. Итак, воплотившись и родив-
шись от Святой Девы, как Христос вышел и отделился от Нее? 
По одной плоти или по плоти и Божеству? Если ты говоришь, 
что Он при рождении отделился от Матери по одной плоти, 
то ты мыслишь несториански. Если же отделение от Матери 
произошло плотью и Божеством, тогда каким образом Божество, 
соединенное по ипостаси внутренностям и груди Святой Девы, 
при рождении отделилось от Нее?

Другой вопрос о Нем: Как ты предполагаешь, каким обра-
зом Всесвятой Дух на Иордане сошел на Христа и пребывал 
на Нем? По сущности и воистину ипостасно или по некой бла-
годати и освящению, словно на одного из пророков и простых 
людей, как говорят еретики?

Акефал: Мы совершенно ясно исповедуем, что Всесвятой 
Дух вселился и пребывал во Христе сущностно, а не как на одном 
из пророков.

Православный: Наконец я прошу: скажи мне, если Святой 
Дух ипостасно, как ты говоришь, пребывал во Христе, то Слово, 
плоть и Святой Дух суть одна природа или две?

Другой [вопрос] к ним. Божественный апостол говорит: 
во Христе «обитает вся полнота Божества телесно»936. Итак, 
ясно, что при происшедшем тогда во Святой Деве соединении 
в Нее невыразимо вселилась вся полнота Божества. Итак, когда 
в Ней была вся нераздельная полнота Божества, у Девы и у всей 
полноты Божества была одна природа по причине соединения 
или две природы?

Другая [апория]. Если из-за нераздельности и неделимости 
Бога Слова и воодушевленной Его плоти Бог Слово и плоть — одна 
природа, тогда из-за неотделимости Его от престола Херувимов, 
конечно, престол и Бог Слово, Который на нем, — одна природа.

936 Кол. 2:9.



333

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Другая [апория]. Более подходящее, более легкое и более 
нераздельное соединение — это соединение бестелесного с бе-
стелесным и невещественного с невещественным (как однопри-
родное, духовное и единосущное), чем соединение бестелесно-
го с вещественным, бессмертного со смертным, бесстрастного 
со страстным, неограниченного с ограниченным. Итак, если 
по причине нераздельного соединения ограниченной и смерт-
ной плоти и неограниченного в ней Бога Слова стала одна 
природа, то скорее должна быть одна ипостась Бога Отца и не-
отделимого от Его недра единородного Сына, если только ты 
полагаешь, что Сын неотделим от недра Отца. Ведь если ты 
называешь многочисленные соединения тварного с нетварным, 
я не думаю, что это соединение более сильное, чем бытие Друг 
с Другом одноприродных, тесно сопряженных и невеществен-
ных Ипостасей Бога, если мы, конечно, веруем в Единосущную 
Троицу в трех неслитных Ипостасях.

Другая [апория]. Севир, Тимофей и вы говорите, что у Христа 
одна божественная природа, Христос же говорит ученикам 
о Лазаре: «Он умер, и радуюсь, что Меня не было там»937. Каким 
образом Он, будучи Богом, не был там? Где нет Бога? Конеч-
но, в сердце Севира и в ваших сердцах воистину нет Бога. Вот 
почему о ваших сердцах святой ангел говорит: Христос «воскрес, 
Его нет здесь»938, то есть в ваших душах.

Схолия. Коротко, но с пользой.

ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ПЕРВАЯ

1. Что касается пресловутых и презираемых монофизитов, 
то нам необходимо повторить слова Святых Отцов, обращен-
ные к ним. Итак, снова вкратце скажем то, что [мы сказали] 
во втором диалоге с ними (расположен в тринадцатой тетради 
[нашего произведения]939).

937 Ин. 11:15.
938 Мк. 16:6.
939 См.: X.2. 



334

Преподобный Анастасий Синаит

Они спросили нас о всяком евангельском, апостольском, 
пророческом и Моисеевом уничижительном слове, соответству-
ющем человеческой природе Христа. Вот они: «Пророка воз-
двигнет вам Господь»940, «Я стал, как человек без силы»941, «Се, 
уразумеет Отрок Мой»942, «Человек есть, и кто познает его?»943; 
Евангельские слова: «Отец Мой более Меня»944, «Я ничего не могу 
творить Сам от Себя»945, «А Меня не всегда имеете»946, «Почему 
Меня ищете убить, Человека, Который сказал вам истину»947, 
«Лазарь умер; и радуюсь…, что Меня не было там»948, слова ангела: 
«Он воскрес, Его нет здесь»949, «Отрок Иисус преуспевал в премудро-
сти и возрасте и повиновался родителям»950, «Бог воскресил Госпо-
да»951, [Бог] «прославил Сына Своего Иисуса»952, то есть Раба Своего; 
и сразу, как только я перечислил эти уничижительные выраже-
ния о Христе из Божественного Писания, спросим их, касатель-
но какой природы Христа сказаны эти уничижительные слова? 
Они, избегая называть плоть Христа природой, говорят, что это 
сказано касательно человечества Христа, касательно принятия 
[плоти Богом Словом], касательно зримости [Христа], касатель-
но тела, касательно плоти; и вообще они называют множества 
других имен Его человечества, но никак не допускают назы-
вать человечество [Христа] природой. Затем мы спрашиваем 
их: «Почему вы отказываетесь называть человечество Христа 
природой?» Они отвечают: «Если мы называем человечество 
[Христа] природой, то со всей необходимостью мы называем 

940 Деян. 7:37.
941 Пс. 87:5. 
942 Ис. 52:13. 
943 Иер. 17:9. 
944 Ин. 14:28. 
945 Ин. 5:30. 
946 Мф. 26:11; Ин. 12:8. 
947 Ср.: Ин. 8:40. 
948 Ин. 11:14-15. 
949 Мк. 16:6. 
950 Ср.: Лк. 2:43-52.
951 1 Кор. 6:14. 
952 Деян. 3:13.



335

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

и лицо и поэтому обнаруживаем два лица, соглашаясь с Несто-
рием. Ведь нет безличной природы».

Вопрос православного к ним: «Итак, почему, о муж, каждый, 
называющий плоть Господа природой, как и назвал ее Халки-
донский Собор, является несторианином?» Севириане отвеча-
ют на это: «Ну да! Ведь нет безличной природы». Итак, когда 
они это говорят, тогда мы приводим им вышеприведенные 
цитаты Святых Отцов, называющие и после соединения плоть 
Христа природой, и покрываем их позором за то, что они не сле-
дуют Святым Отцам, но, следуя законодательству Севира, отвер-
гают слова Святых Отцов, изобличая их в несторианстве из-за 
того, что они называют плоть Христа природой.

Все это они делают из-за неприязни к Халкидонско-
му Собору, из-за нее отклоняя Святых Отцов, и более следуя 
собственному учителю Севиру, который злобно постановил 
для них: «Даже если есть слово самого святого Кирилла о двух 
природах во Христе, не принимайте его». Поскольку, как ска-
зано выше, Севир знал, что слово о двух нераздельных приро-
дах действительно отеческое и безукоризненное, и, нуждаясь 
в опровержении его, он «оправдывается в делах греховных»953, 
говоря к Нефалию и к Симпликию: «До Нестория слово о двух 
природах было приятным, после же Нестория это слово было 
отвергнуто», так что Христос из двуприродного стал одной 
природы, «и необходимо, — говорит он, — по обстоятельствам 
и из-за возникших ересей изменять и переделывать догматы 
о Христе» 954. Поэтому я постарался смиренно выявить коварство 
и хитрость Севира, показав из [материалов] Святого Собора 
в Ефесе, бывшего при божественном Кирилле, что ереси, не-
честиво говорящие о разделении во Христе, появились за 200 
лет до Нестория, а блаженные Отцы, жившие при этих ере-
сиархах, никак не отклоняли речь о двух нераздельных при-
родах во Христе. Ведь ересиарх Артемон955, бывший за 200 лет 
до Собора в Никее, первым разделял Христа надвое. После него 

953 Ср.: Пс. 140:4.
954 Севир Антиохийский. 1 Послание к Нефалию, I, 12 и далее.
955 Один из основателей динамического течения в монархианстве. 



336

Преподобный Анастасий Синаит

Ориген учил о Христе как о простом человеке,956 после него 
Павел Самосатский за 80 лет до этого Святого Собора возоб-
новил ересь Артемона. Опять же после Павла и после Свято-
го Собора [в Никее] Феодор [Мопсуэстийский] Антиохийский, 
учитель Нестория, и Диодор [Тарсийский] учили, что Христос 
[разделен] надвое, после этого так же [утверждал] и нечестивый 
Несторий. Итак, почему никто из великих и признанных Отцов, 
живших при Артемоне и Нестории, не отклоняли выражения 
о двух соединенных природах во Христе?

2. И что это так, выслушай содержание основного материала 
Святого Собора в Ефесе.

«Свидетельства, представленные священнослужите-
лями Константинополя при всем народе и показанные 
в Церкви, что Несторий одинаково мыслит с Павлом 
Самосатским.

Заклинаю Святой Троицей ознакомиться с этой хартией 
епископов, пресвитеров, диаконов, чтецов, народ Константино-
поля, чтобы предать позору еретика Нестория как одинаково 
мыслящего с Павлом Самосатским, анафематствованным пра-
вославными Отцами и епископами 160 лет назад. Тот и другой 
сказали следующее:

Павел сказал: “Мария не родила Слово”. 
Несторий единодушно сказал: “Мария не родила Божество, 

благороднейший”.
Павел сказал: “Ведь Он не был превечно”. 
Несторий сказал: “Творцу времен, Божеству, они дают Мать, 

жившую во времени”.
Павел сказал: “Мария зачала Слово, но не стала старше 

Слова”. 
Несторий сказал: “Как Мария родила более древнего, чем 

Она?”

956 Видимо, прп. Анастасий указывает на суборнационизм Оригена. Хотя, согласно 
Оригену, Сын совечен Отцу и между Отцом и Сыном нет промежутка, единого суще-
ства Отца и Сына и Их полного равенства все же нет. Только Отец является истинным 
Богом, к Сыну же Ориген относит термин «Бог», как правило, с уточнением: Бог 
по причастию, Бог по характеристикам, второй, другой, низший Бог. 



337

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Павел сказал: “Мария родила человека, равного нам”. 
Несторий сказал: “Человек рожден от Девы”.
Павел сказал: “Лучшего же по всему, поскольку на Нем, 

по свидетельству Писания, благодать от Духа Святого”. 
Несторий сказал: “Ибо [Иоанн Креститель] говорит: “Я видел 

Духа, сходящего… как голубя, и пребывающего на Нем” 957, а Дух дал 
Христу вознесение и, таким образом, большую славу (сказано: 
“Дав повеления Апостолам, которых Он избрал, вознесся посред-
ством Святого Духа” 958)”. 

Павел сказал: “Дабы Потомок Давида, Помазанник не был 
чуждым Премудрости, дабы Премудрость не обитала совсем 
в чужом [ей человеке]. Ведь и в пророках она была, особенно 
же в Моисее, и во многих владыках959, особенно же во Христе, 
как в храме”. И в другом месте говорит, что Один Иисус Христос, 
а Другой — Слово. 

Несторий сказал: “Разве может Рожденный прежде всех 
веков другой раз родиться, и к тому же Божеством?”»960 

Вот ссылкой на Святой Собор [в Ефесе] опозорен лживый 
Севир, говорящий, что нечестивый Несторий первым ввел раз-
деление [во Христе].

Итак, Святые Отцы, жившие при Артемоне, Павле, Диодоре 
и Феодоре, благочестиво назвали (как и мы) две соединенные 
природы Христа, а Артемон, Павел, Феодор и Несторий — раз-
деленные, так как зло не в том, чтобы называть две [природы], 
но в том, чтобы разделять их на части и не ставить на первое 
место ипостасное соединение.

3. Опровержение безумных и нечестивых изложений 
и утверждений Севира, которые тот изложил [в послани-
ях] к Нефалию и некоторым другим, сказав:

957 Ин. 1:32.
958 Деян. 1:2.
959 ἐν πολλοῖς κυρίοις
960 Свидетельство Константинопольского клира, всенародно возвещенное всей 

Церкви, о том, что Несторий единомыслен с Павлом Самосатским, который за 160 лет 
до Нестория православными епископами предан анафеме. ACO I, 1, 1, p. 101. ДВС. Т. 1. 
С. 156.



338

Преподобный Анастасий Синаит

«Против возникших язв, то есть ересей, необходимо при-
готовить лекарства догматов, ведь если некий врач во время 
чумы, — говорит Севир, — запрещает питие воды, то некто 
может на это сказать: “Вот прежние врачи не запрещали нам 
пить воду”. Ведь тогда, — говорит Севир, — он сразу же услышал 
бы от врача: “Безумный! Смотри — распространяется болезнь. 
Ты что, желаешь определить отношение к болезни, основываясь 
на здоровой жизни?”»961

Нечто подобное утверждал благородный Севир, но его про-
рочески ниспровергает и заставляет замолчать богомудрый [свя-
титель] Василий [Великий] в Послании к схоластику Олимпию 
арианину и неким подобным, пытающимся связать слово962, 
к каковым можно отнести и Севира. Святой божественный Ва-
силий говорит к нему в слове так: «Однако у них есть некое 
хитрое правило об изменении слов веры, подобно как некогда 
врачи меняли [лекарства] против имеющейся болезни. Пороч-
ность этого софизма следует не мне изобличать, но вам самим 
понимать. Да даст вам Господь разумение963 понять, какое слово 
правое, а какое — ложное и искаженное. Ведь если необходимо 
в зависимости от обстоятельств времени изменять правила веры 
и записывать новые, то лживо утверждение: «Один Господь, одна 
вера»964»965. [Святой] отец пророчески сказал это задолго до жизни 
Севира словно бы для осквернения и ниспровержения его учения. 

4. Краткое заключение, содержащее исповедание экзеге-
та о Домостроительстве Христа.

Чтобы кто-нибудь из безрассудных, используя приведенное 
выше безумное мнение нечестивого Нестория, не извратил ис-
поведание Христа моей душой, телом и духом, кратко изложу 
его. Исповедую пренепорочное из души и тела Его человече-
ство, по ипостаси соединенное чистому Его Божеству, подобно 

961 Севир Антиохийский. 1 Послание к Нефалию, I, 8 и далее.
962 Аналогичная русская поговорка: Слово не воробей — вылетит, не поймаешь. 
963 Ср.: 2 Тим. 2:7.
964 Еф. 4:5.
965 На самом деле: Василий Великий, свт. Послание 226 (218). К подведомственным ему 

подвижникам, 3. 



339

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

как и всецело совершенная наша душа соединена нашему телу. 
Подобно как Некто, виденный Навуходоносором в печи по образу 
Христа в подобии Сына Божия966, был в образе человека всеце-
ло совершенным и воогненным, соогненным, всецело огненным 
и всецело горящим, так и человечество Христа было всецело совер-
шенным и всецело обоженным, вобоженным и собожественным. 
И как, если бы кто-нибудь, войдя в эту печь, попытался бы усечь 
[мечом], ударить, связать, ранить или убить Сущего в образе Сына 
Божия, то никак не отделил бы от Него и не угасил бы огонь 
вследствие всецело совершенного соединения Его с огнем, так 
и во Христе Сыне Божием, как сказал ангел: «Радуйся, Благодатная! 
Господь с Тобою»967, не может быть никогда, никак и ни при каких 
обстоятельствах отделен огонь Божества от Его человечества, 
и не будет отделен во век века. Однако же мы исповедуем, что это 
пресвятое тело и душа Христа имеют отличие во славе и величии 
от наших душ и тел, как и образ того, кто был в печи, имел отли-
чие от остальных тел, бывших вне огня и печи. Вследствие чего 
мы называем Его пресвятое тело вобоженным и все свойства тела 
вобоженными, и чистую Его душу собожественной и все ее свой-
ства вобоженными и единобожными, и говорим, что собственные 
свойства этих природ неслитно, неизменно, нераздельно сохра-
нились в едином сложном Лице, как нам благочестиво передали 
блаженные Отцы. Однако же мы исповедуем, что соединенные 
по ипостаси с Богом Словом душа и плоть подчинены Ему и управ-
ляемы Им, и что все их свойства пребывают в высшем состоянии 
по сравнению со свойствами всего тварного, так как они свойства 
того, что выше всего тварного из-за соединения с Богом Словом. 

ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ВТОРАЯ

1. Введение в следующие главы.
Соименник и сопричастник Царства Небесного [святитель] Ва-

силий [Великий] говорит, что слово истины просто, то есть бес-
хитростно, незатейливо и нелукаво. Ведь все явные и простые 

966 Ср.: Дан. 3:92.
967 Лк. 1:28. 



340

Преподобный Анастасий Синаит

Божественные слова советуют мудрым и кротким искать Господа 
в праведном сердце; в безрассудные же сердца мудрость Божия 
не войдет, и поэтому все, что бы ни слышали и ни узнавали, 
они легко и быстро спешат бранить и отменять из-за человекоу-
годного и высокомерного знания. Ибо что есть, скажи мне, более 
убедительного, более божественного и более истинного, чем из-
речение [апостола Иоанна] Богослова: «В начале было Слово»968? 
А вот Арий, от диавола черпая [мысли], получил взамен такого 
богословия следующее: «Справедливо сказал Иоанн: «В начале 
было Слово»969, то есть речь Бога; ибо не сказал «В начале был 
Сын», но произносимое слово Бога»970. Потому что, братья мои 
любимые, тот, кого ведет диавольский дух, готов нападать на все 
слова Писания и [святых] учителей. И совершенно ясно, что «пра-
веден суд на таковых»971 и неотвратимо наказание для тех, кто 
и в будущем по злой воле будет нападать на это наше изложение, 
которое я тут сразу попытаюсь составить.

2. Хитрость для использования в диспуте с теми, кто 
зловредно искажает и перетолковывает евангельские и оте-
ческие писания о Христе Боге нашем.

Слово Премудрости желающим премудро возвещать прему-
дрые слова Божии указывает: «Не отвечай глупому по глупости 
его, … но отвечай глупому против глупости его, чтобы он не казал-
ся себе благоразумным»972. Это говорит сам премудрый Соломон. 
Если некто, безумно желая исказить Божественное Писание, со-
бирает все неизреченное и непостижимое [в Писании], говоря: 
«Откуда ясно, что Сын Божий рожден, а Святой Дух исходит? 
Или как возможно, чтобы Рожденный был собезначален Родите-
лю?», и вообще, когда он коварно исследует непостижимое и верит 
лишь воображению, а скорее и не воображению, а тому, что [только 
сами еретики] принимают, то не подражай ему и не отвечай ему 
по таковому его суетливому неверию, погружаясь во все глубины 

968 Ин. 1:1.
969 Ин. 1:1.
970 Данный фрагмент из Ария сохранился только здесь. 
971 Рим. 3:8.
972 Ср.: Притч. 26:4-5.



341

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

поиска и исследуя непознаваемое для всего творения, но отвечай 
ему «против глупости его»; приведи ему то, что исповедуют все 
христиане, во что безыскусно верует, что проповедует и возвещает 
Церковь, но в чем сомневаются и о чем вопрошают нас на Востоке 
удаляющиеся ныне от христианства. Вот некоторые из их вопро-
шаний по поводу [ветхозаветного] Закона и евангельских слов.

Апории отступников от Церкви к христианам.
1) Откуда ясно, что наша душа тварна или что она оста-

нется бессмертной, если нигде Ветхозаветное Писание об этом 
не свидетельствует?

2) Кто мне сообщает, что Бытие — сочинение Моисея? Точно 
так же не надписаны и остальные книги пророков. Кроме этого 
еще есть многое, что представляется неверным: например, 
Божий запрет о пище973 и предсказание о четырехстах годах ли-
шений Израиля в Египте974, ведь они переносили страдания сто 
сорок лет, то есть после смерти Иосифа975. Также и срок, который 
Бог предписал для жизни человека, не исполнился на Ное, ведь 
сказано, что люди до потопа жили сто двадцать лет976.

3) Опять же, введя многочисленные кровавые жертвы, [как 
это сказано] в книге Левит, впоследствии Бог через Исаию и Ие-
ремию говорит, что Израиль не должен заботиться ни о жерт-
вах, ни о всесожжениях977.

4) Опять же, Он объявил, что закон — это вечный устав978, 
почему же Его законное предписание не осталось вечным979?

5) Определив дать потомству Израиля владение от Египта 
до Евфрата980, Он не дал им и десятой части обещанного.

Это из Ветхого Завета; а вот спорные вопросы от этих неве-
рующих из Нового Завета.

973 Ср.: Быт. 3:3; Лев. 11.
974 Ср.: Быт. 15:13.
975 Прп. Анастасий говорит о проблеме датировки и продолжительности египетского 

плена. 
976 Ср.: Быт. 6:3; 7:6; 9:28.
977 Ср.: Ис. 1:11; Иер. 7:22.
978 Ср.: Исх. 12:14-17; 27:21; 28:43; 29:28; 30:21; 31:16.
979 Ср.: Деян. 15.
980 Ср.: Быт. 15:18.



342

Преподобный Анастасий Синаит

1) Почему вы утверждаете, что Христос воскрес, будучи в за-
печатанном гробе, хотя Евангелие этого не говорит?

2) Почему вы не называете Иосифа мужем Марии, хотя Еван-
гелие везде об этом говорит981?

3) Евангелие говорит о бессеменном зачатии Христа982, 
но почему оно не говорит, как вы это говорите, о нетленной бе-
ременности Девы?

4) Хотя [евангелист] Иоанн говорит о Марии, сестре Марии, 
Матери Иисуса983, почему вы об этом не говорите?

5) Почему, Христос, говоря, что проведет во аде подобно 
Ионе целых три дня и три ночи984, не сделал это подобно Ионе, 
как предсказывал?

6) И снова, почему у одного евангелиста Он заповедует вам 
носить одну простую обувь и посох985, а у другого евангелиста 
Он запрещает и посох и обувь986?

7) Хотя евангелисты нигде не говорят, почему вы знаете, 
что Христос рожден в пещере? Об этом ведь не сказано 
в Евангелиях.

8) Почему Иисус отказывался совершить то, чему Сам учил: 
ударяемый по щеке, Он не подставил другую, но упрекнул 
ударившего987?

9) Хотя Евангелие говорит, что Христос тварен, или рожден, 
почему вы говорите, что часть Его тварна, а часть нетвар-
на? Ведь Матфей говорит: «Книга родства (или же сотворения) 
Иисуса Христа, сына Давидова, сына Авраамля»988.

10) Если вы говорите, что Бог — простейший, одинаково 
наполняющий небо и землю, то каким образом Слово сошло 
с неба и снова туда вознеслось?

981 Ср.: Мф. 1:16.
982 Ср.: Лк. 1:27.
983 Ср.: Ин. 19:25.
984 Ср.: Ион. 2:1; Мф. 12:40.
985 Ср.: Мк. 6:8.
986 Ср.: Мф. 10:10.
987 Ср.: Мф. 5:39; Ин. 18:23.
988 Мф. 1:1.



343

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

11) Если Бог Слово Божеством был в мире и до Воплощения, 
как говорит евангелист Иоанн, то почему вы называете Его со-
шедшим с неба в утробу Марии? Ведь если Он здесь был и до Во-
площения, то ясно, что Он не сошел. А если Он сошел при Во-
площении, то ясно, что Он был ограничен небом, как и ангелы.

12) Если Сын и Святой Дух от Отца, то ясно, что Он — Отец 
Того и Другого, и Рожденного и Святого Духа. А если вы 
не принимаете это исповедание, скажите нам, Кто первый и Кто 
второй произошел от Отца: Сын или Святой Дух? Если же 
Они произошли одновременно, то ясно, что Отец — Родитель 
двойни, и Сын и Дух — Боги-братья. Ведь в чем у неограничен-
ного, неизменного и нераздельного Божества может быть разли-
чие рождения от исхождения?

13) Откуда ясно, что Слово Божие — ипостасный Бог и что Дух 
Божий — также Бог и Ипостась Бога, а ни ум Божий, ни сердце 
Божие, ни десница Божия, ни рука и остальное, что Писание 
приписывает Богу, — не есть иной Бог и иная Ипостась?

14) Почему, хотя до Вознесения Христа было одиннадцать уче-
ников, Павел говорит, что, воскреснув из мертвых, Он «явился… 
двенадцати»989 ученикам? Ведь Матфий еще не был сопричислен 
им, и Павел тоже.

15) Почему, Христос, обещавший отрекшимся ради Него дать 
в веке сем земли, жен, детей и имущества во сто крат более990, 
не дал им это, как обещал?

Схолия. Это оружие предназначено благоразумным [для 
борьбы] против безумных, когда вы увидите, что они беседуют 
и являются вам со злой волей и со злой волей нападают на эту 
самую книгу.

3. Итак, христианство — вера простая; необходимо слушать 
и воспринимать все Божественное Писание и особенно тво-
рения учителей в простоте и прямоте сердца. Ведь Евангелие 
и апостольские Писания, как мы видим и в как мы об этом уже 
писали, являются неиспорченными, потому что не могут в них 

989 1 Кор. 15:5.
990 Ср.: Мк. 10:29-30.



344

Преподобный Анастасий Синаит

долго оставаться искажения, потери [части текста] или вставки, 
так как Евангелие распространено и записано на семидесяти 
двух языках. Ведь если даже кто-то попытается испортить один 
или два перевода Библии, то его бесчестие будет опровергну-
то другими, правильными семьюдесятью переводами. В самом 
деле, посмотри, как некто пытался изъять [место] из Евангелия 
от Луки о сгустках кровавого пота Христа991 и не смог. Ибо от-
вергнуты были те [списки Евангелия, где] не было этого [места], 
так как во всех переводах [Евангелия] среди других народов 
и в большинстве греческих [списков] оно есть.

Творения Святых Отцов, особенно догматические, не переве-
дены на все языки народов и не распространены на все страны. 
И некогда еретики могли сделать в них разные вставки и по-
вреждения, что мы и обнаружили через испытание их. Чтобы 
доказать сказанное, приведем часть из зловредных изменений 
в книгах учителей, сделанных еретиками.

Нерожденность, или нетварность свойственна только Боже-
ственному. И вот мы нашли, что у святого Дионисия в главе, 
надписанной «Об именах “Великий” и “Малый”», о Боге сказано 
так: «Неубывающее, нерожденное; не как бы еще не рожден-
ное, или неполностью, или чем-то или в каком-то качестве 
не рожденное, и не как будто никогда никоим образом не сущее; 
но как высшее всего нерожденного»992. Сказав «выше всего не-
рожденного», он обозначил многих нерожденных или несотво-
ренных. И действительно, как это возможно? Ведь нет ничего 
нерожденного, только Бог. Поэтому некий манихей извратил 
мне эту цитату, желая доказать, что ангелы, душа и водная 
стихия нетварны, то есть, не рождены.

Опять же, хотя Церковь утверждает, что у всех святых анге-
лов одна сущность, божественный и равноапостольный Диони-
сий называет много сущностей вышних сил.993

Ведь великий из риторов Александрийский епископ Дио-
нисий в Схолиях, которые он составил на тезоименитого себе 

991 Ср.: Лк. 22:44.
992 Дионисий Ареопагит. О божественных именах, 9, 4. 
993 Ср.: Дионисий Ареопагит. О церковной иерархии, 5.



345

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

блаженного Дионисия, говорит так: «Внешняя философия имела 
привычку называть «нерожденным» всю невидимую природу, 
так же как «сущностями» ипостаси; и поэтому эти выражения 
сказаны святым Дионисием в несобственном смысле, согласно 
с внешними»994. Поэтому не следует, по нашему мнению, не-
обдуманно толковать слова Святых Отцов, как некоторые это 
делают и ныне.

Опять же, ведь сказано блаженным [святителем] Васили-
ем [Великим] в Слове на Шестоднев: «Совершенно все имело 
причину и имеет цель, ибо как только ты назовешь мне при-
чину, не сомневайся о цели»995. Безумные оригенисты снова 
упоминают нам эту цитату, желая доказать предсуществование 
душ на небесах до существования тел, точно так же как и все-
общее восстановление от наказания, ссылаясь на небольшие 
цитаты, якобы принадлежащие богомудрому Григорию Нис-
скому и [Григорию] Богослову, и толкуя их согласно своему 
представлению.

Схолия. Оригенисты приводят цитаты из Слова [Григория] 
Богослова На Богоявление и из Слов [Григория] Нисского О до-
бродетели, На происхождение [Христа], На блаженства, На Песнь 
песней и на другие места [Писания].

Я это говорю не просто так, не напрасно, но указываю, 
что они оскорбляют этими словами и цитатами [Святых] Отцов, 
что они не имеют свет знания, но помрачают этот свет и выпада-
ют из него, что они составляют вздорное сочинение против Все-
ленской Церкви, отрицая и опровергая Вочеловечение от Девы 
Бога Слова.

4. Глава Андрея несторианина.
Для более полного доказательства, что слушать и исследо-

вать слова Святых Отцов нужно со страхом Божиим и прямотой 
души, добавлю к сказанному следующее. Так как гайаниты, фе-
одосиане и евтихиане постоянно выставляют святого Кирилла, 
якобы назвавшего одну природу во Христе и якобы спорившего 

994 Ср.: Максим Исповедник, прп. Схолии на Дионисия Ареопагита, 60. 
995 Василий Великий, свт. Беседы на Шестоднев, I, 3. 



346

Преподобный Анастасий Синаит

с теми, кто называет две природы, некий несториански мысля-
щий нечестивец и злодей по имени Андрей возразил и записал 
против них, то есть тех, кто называет одну природу во Христе, 
утверждая в своем сочинении, что Кирилл скорее говорит заодно 
с Несторием, «словно [Кирилл] незаметно для себя, — говорит 
[Андрей], — вполне уловлен в сеть, которую избегает». Андрей 
привел слова прямо из начала четвертой главы Двенадцати глав 
святого блаженного Кирилла: «Если кто разделяет Христа двумя 
лицами, то есть ипостасями, — да будет анафема»996.

И на это Андрей говорит: «Что за действительно превосход-
ное истинное толкование и что за замечательное изложения 
догматов благочестивого Кирилла! Ибо вот Отцами и даже Со-
бором установлено, что ипостаси суть лица, — Святыми Отцами 
в Никее, назвавшими три Ипостаси, или Лица во Святой и еди-
носущной Троице. Итак, если справедливо утверждено, что ипо-
стаси суть лица, то почему почти во всех своих наставлениях 
[Кирилл] сказал, что природы суть ипостаси? Ведь, называя 
природы ипостасями, а ипостаси лицами, что иное он пропо-
ведует, как не различные лица во Христе, когда говорит «Нес-
литными остались природы, или ипостаси»997? Чьи ипостаси, 
благородный Кирилл? Ясно, что Христовы. И если ты вообще 
говоришь о различных ипостасях в Нем, то почему, в конце 
концов, определено, что ипостаси суть лица? Ибо, если ты не со-
гласен с этим определением, что ипостаси суть лица, то, воз-
можно, некто, защищая тебя, сможет сказать: «Кирилл счи-
тает ипостаси не лицами, а бытием неких восуществленных 
вещей». Если же ты привел это правило против самого себя, 
то нет тебе в этом никакого оправдания. Стало быть, когда ты 
говоришь: «Неслитными остались Христовы природы, или ипо-
стаси», ты не что иное говоришь, как: «Неслитными остались 
Христовы ипостаси, или лица». Вследствие чего, согласно этому 
твоему правилу и закону, говорящему, что природа есть ипо-
стась, или лицо, обнаружено три природы в трех Лицах Троицы, 

996 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрийского 
к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198. 

997 Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 



347

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

то есть арианство, и два лица в двух природах Христа, которые 
ты исповедуешь, когда говоришь, например, в Слове «О слу-
жении в духе»: «Кивот есть для нас образ Христовых природ, 
или ипостасей»998, и снова в другом месте ты просто говоришь: 
«Христос из двух природ, или ипостасей». Итак, если ты согла-
сен, что Христос из двух ипостасей, или лиц, то ясно, что ты 
говоришь, что тело Христа предсуществовало и предварительно 
сформировалось в утробе Девы, и сразу же Лицо Бога Слова 
было соединено с ним, как ты снова говоришь в третьей главе 
«Двенадцати [анафематизмов]»: «Если кто-то разделяет ипоста-
си после неописуемого соединения»999. В других многочислен-
ных местах ты именуешь природы ипостасями, а в [послании] 
«К Ермению» ты сам себе противоречишь, говоря, что одно 
есть природа, а иное — ипостась, или лицо. Почему же, хотя ты 
возражал Феодориту в «Двенадцати главах», в твоих апологиях 
ты никак не оправдывался по поводу этих ипостасей во Христе, 
о которых ты говорил в третьей главе? Итак, ты сам себе лице-
мерно противоречишь, то говоря, что Христос — одна природа, 
то — два лица. Ведь и в написанных тобой «Схолиях», толкуя 
[место] в Евангелии, когда Петр нашел во рту рыбы статир1000, 
ты так говоришь: «Итак, истинный статир1001 — это Христос, ибо 
Он — две особенности1002». Итак, большое спасибо составите-
лю речей Кириллу, разным образом всецело исповедовавшему 
во Христе различные особенности и ипостаси».1003 

Схолия. Когда мы учили так в Александрии, еретики совер-
шенно не могли защищаться против нас, но были посрамлены.

Послушайте, братья, [речь] подлой змеи Андрея, кото-
рую он изрыгнул от ядовитого несторианского сердца против 

998 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. О поклонении и служении в духе и истине, IX.
999 Кирилл Александрийский, свт. Послание Кирилла епископа Александрийского 

к Несторию об отлучении, 11. ACO I, 1, 1, p. 40. ДВС. Т. I. С. 198.
1000 Ср.: Мф. 17:27.
1001 Две дидрахмы. 
1002 χαρακτήρ 
1003 Фрагмент из этого малоизвестного несторианского автора Андрея сохранился 

только у прп. Анастасия.



348

Преподобный Анастасий Синаит

всемудрого учителя Кирилла по поводу выражения, назвавшего 
природы ипостасями. Действительно ли это слова святого отца 
[Кирилла] или кого другого, я не берусь сказать. Ведь целый 
сонм Отцов и сам великий Кирилл в различных местах говорят, 
что природа есть нечто одно, а ипостась — другое; и, следуя 
этому правилу, Вселенская Церковь говорит, что Христос — две 
соединенные природы, но не допускает говорить, что в Нем две 
ипостаси, или лица, и не проповедует, что Он состоит из двух 
ипостасей, или лиц. Ибо ипостась — это собственно Его Лицо. 
Мы же не познаем святую плоть совсем отдельно от Бога Слова, 
ведь она не предсуществовала во утробе, но одновременно сое-
динены Божество и разумная одушевленная плоть. Именно это 
соединение называется ипостасным. Итак, как я сказал, нече-
стивый Андрей составил указанные обвинения против богому-
дрого отца Кирилла.

5. Опять же, несториански мыслящий Марон Эдесский, со-
ставляя Послание против Севира, говорит следующее: «Мы, 
неся свет благочестия с Востока, не настолько отвращаемся 
от Диоскора, Севира и Феодосия, сколь заслуженно ненавидим 
богохульный Халкидонский Собор. Ибо он совсем не назвал 
во Христе ипостаси, а Севир, сам отец Кирилл, Диоскор и Фе-
одосий полностью согласны с нами, что во Христе есть ипо-
стаси, исповедуя Его из двух ипостасей, или лиц, но и говорят, 
что ипостаси Христа неслитны. Ведь сам Кирилл Египетский 
утверждал: “Неслитными остались Христовы ипостаси”1004. 
А если неслитными остались ипостаси Христа, то есть лица, 
то ясно, что они и познаваемы и навеки сохраняемы. Однако, 
как остались неслитными? Удивительно, что [Кирилл] не сказал 
“нераздельные”, но — “неслитные”, то есть ясно видимые и чис-
ленно познаваемые как две, и не добавил, что это якобы нами1005 
введено такое число ипостасей во Христе. После чего он, много-
словно описывая Рождество от Девы, похулил [Ее] честь, то на-
зывая Рождество от Нее природным, то говоря в Двенадцати 
своих главах: “[Дева] по плоти родила Слово, ставшее плотью”. 

1004 Ср.: Кирилл Александрийский, свт. Схолии, 11. ACO I, 5, p. 190. 
1005 Т. е. несторианами. 



349

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

На это мы возражаем: “Не по плоти родила Дева, богоборец, 
но богоподобающе”».1006 

Схолия. Я нашел эту цитату в Александрии у пресвитера фе-
одосианина Георгия по прозвищу Ключарь, составителя речей 
их церкви.

Это нечестивые еретики [говорят] против богомудрого 
отца [Кирилла], мы же провозглашаем его светочем и столпом 
Церкви.

ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ТРЕТЬЯ

1. О вере гайанитов.
Схолия. Севир и Гайан прежде были единомысленны и 18 
лет вместе пребывали в Александрии. И вот однажды Гайан 
спросил Севира: «Как нужно исповедовать тело Христа, тлен-
ным или нетленным?» Когда Севир сказал, что тело тленно 
до Воскресения на третий день от смерти, Гайан сразу прервал 
его: «Если ты говоришь, что тело тленно, то со всей необходи-
мостью ты называешь и две природы во Христе». Это стало 
причиной разделения между ними.

Гайаниты, юлианисты и аграниты имеют ту же самую веру, 
что и севириане, иаковиты, феодосиане и диоскориане. Однако 
они (то есть севириане и иаковиты) хотя и говорят, что Хри-
стос — именно одна природа, но исповедуют в Нем два свойства, 
божественное и человеческое, и говорят, что тело Его до страстей 
было тленно. А гайаниты говорят, что тело Христа от самого 
момента соединения совершенно нетленно и божественно 
и что Он имеет одно свойство — божественное и бесстрастное.

Знайте: невозможно доказать, что признанные Отцы утвер-
ждали, что Христос от самого момента соединения существует 
совершенно в нетленности; и вот эти воры рассуждают, ос-
новываясь на собственных соображениях и своих учителях 
и, как я часто говорил, приводят вырванные куски из выражений 

1006 Этот фрагмент из Марона Эдесского сохранился только у прп. Анастасия.



350

Преподобный Анастасий Синаит

[Отцов]. Поэтому против них и мы вооружились фактическими 
доказательствами сообразно со следующим изложением.

Диспут гайанита и православного, бывший в Алек- 
сандрии.

Православный: Вещи вернее слов или слова надежнее 
вещей?

Гайанит: Очевидно, что вещи более заслуживают доверие, 
чем слова.

Православный: Справедливо ты ответил по закону истины 
и благочестия. Тогда скажи мне, пожалуйста, что и Божество 
и тело Христа от самого момента соединения существуют совер-
шенно в нетленности; это Причастие, эта жертва пресвятого Тела 
и Крови Христа, которую ты возносишь и вкушаешь, является 
истинным Телом и Кровью Христа Сына Божия, или это про-
стой хлеб, что продается и поедается у себя дома, или это образ 
Христова тела, как козел, которого иудеи приносят в жертву1007?

Гайанит: Нельзя нам называть святое Причастие образом 
Христова тела или простым хлебом. Но мы истинно вкушаем 
само Тело и Кровь Христа Сына Божия, воплотившегося и ро-
жденного от Святой Богородицы и Приснодевы Марии.

Православный: И мы так веруем и так исповедуем по слову 
Самого Христа, которое Он сказал ученикам на Тайной вечери, 
передавая им животворящий хлеб: «Приимите, ядите: сие есть 
Тело Мое»1008 и, передавая им чашу, сказал: «сие есть Кровь 
Моя»1009. Не сказал: «Сие есть образ Тела и Крови Моих». 
И в других многих местах Христос указывает: «Ядущий Мою 
Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную»1010. Итак, если 
Сам Христос свидетельствует, что то, что мы, верующие, воз-
нося, вкушаем, поистине есть Тело Его и Кровь, тогда дай нам 
от Причастия вашей якобы православной церкви, как ты ее 
называешь вопреки всей остальной церкви; и мы со всем почи-

1007 Ср.: Лев. 16:8-10.
1008 Мф. 26:26; 1 Кор. 11:24.
1009 Мф. 26:28.
1010 Ин. 6:54.



351

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

танием отложим это святое Тело Христа и Кровь в сосуд; и когда 
пройдет несколько дней, если оно не истлеет, не измениться 
и не испортиться, то станет очевидно, что вы справедливо 
проповедуете, что Христос от самого момента соединения су-
ществуют совершенно в нетленности, а если истлеет или испор-
тится, то необходимо всем вам признать одно из следующего: 
или то, что вы вкушаете, не есть истинное Тело Христа, но только 
образ, или что из-за вашего зловерия не сошел на него Святой 
Дух, или что тело Христа до Воскресения тленно как прино-
симое в жертву, подверженное смерти и ранам, раздробляемое 
и вкушаемое. Ведь нетленная природа, как нетленная природа 
ангелов и душ, ни приносима в жертву, ни прободаема в ребро 
и руки, ни раздробляема, ни подвержена смерти, ни вкушаема, 
ни осязаема, и ее совершенно невозможно переварить [желуд-
ком], как пищу.

2. Гайанит: А почему мы находим, что многие из Святых 
Отцов называют тело Христа нетленным?

Православный: О нетленном и тленном, как мы сказали 
в определениях, говорится в Божественном Писании в двух 
смыслах: то телесно, то душевно. Вследствие чего Бытие говорит: 
«И воззрел Бог, и вот, вся земля растленна»1011, то есть все люди 
беззаконны, о которых и Давид говорит: «Растлились они и сде-
лались омерзительными в беззакониях и нравах»1012. Итак, поэтому 
тление греха нетленно, то есть безгрешно — мы говорим так 
о пресвятом и пренепорочном теле Христа, потому что никто 
из Святых Отцов никогда не говорил [о нем]: «совершенно в нет-
лении», как вы это говорите. Вследствие чего и триблаженный 
Афанасий так говорит о теле Господа: «Тело было тленное, по-
скольку и Мария была тварна»1013. Как можно говорить, что тело 
Христа единосущно нашему, или: «Как дети причастны плоти 
и крови»1014, или: «Он воспринял семя Авраамово»1015, или: «Он, 

1011 Ср.: Быт. 6:12.
1012 Пс. 52:2.
1013 Ср.: Афанасий Великий, свт. Против ариан, III, 56. 
1014 Евр. 2:14.
1015 Ср.: Евр. 2:16.



352

Преподобный Анастасий Синаит

подобно нам, совершенно искушен»1016, если Он якобы нетленен 
от самого момента соединения, как вы это проповедуете?

А поэтому мы учим, что до страстей пресвятое тело Христа 
было тленным, после же трехдневного Воскресения оно нетлен-
но; а я, кроме того, говорю, что до страстей [в Его теле] были раз-
личные течения жидкостей: крови, пота, слюны и слез; после же 
Его Воскресения из мертвых, если Он и ел, то только по иконо-
мии ради веры учеников, мы также совершенно не обнаружива-
ем в Нем никаких отделений, течений или утрат: Он не плюет, 
не плачет, не выделяет пот, не проливает кровь; ни с чем иным, 
что является следствием греха, не связан: не спит, не жаждет, 
не страдает от голода; после же Воскресения Он ел так, как огонь 
поедает воск и как ели ангелы с Авраамом1017. Поэтому Христос 
до страстей не менял внешность и вид лица, как это было, 
когда Он был после Воскресения обнаружен с иной внешностью 
Магдалиной1018, и явился с иной внешностью Клеопе1019 и затем 
другим при море Тивериадском1020, [так что не был ими узнан]. 
Опять же, хотя до страстей мог, но не являлся одновременно 
в различных местах, чтобы потом не учили о призрачности 
[Его Воплощения], но согласно общей телесной природе совер-
шал перемещение по пространству, после же Своего Воскресе-
ния из мертвых, когда пресвятое Его тело, наконец, воскресло 
и стало легким, духовным, тонким и нетленным, Он беспрепят-
ственно и запечатанный гроб покинул, и через запертые двери 
вошел и явился ученикам в Иерусалиме и в Эммаусе в один 
и тот же час вечера того дня, когда воскрес.

Если же от самого момента соединения Христос был со-
вершенно и неизменно нетленным, то почему Он до страстей 
никогда не являлся плотью одновременно в различных местах 
и с различной внешностью и видами лица? Почему после 
Своего Воскресения никогда не плевал и не плакал? Поэтому 

1016 Ср.: Евр. 4:15.
1017 Ср.: Быт. 18:1-8.
1018 Ср.: Ин. 20:14-15.
1019 Ср.: Лк. 24:13-32.
1020 Ср.: Ин. 21:1-14.



353

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

совершенно ясно, что святое тело Христа до страстей было тлен-
ным, а после Его Воскресения оно нетленно.

Гайанит: Однако заметь: если Христос и оплакивал Лазаря, 
то Его нетленные и божественные слезы воздвигли мертвое 
тело.1021 Если Он и плевал, то Его слюна отверзла очи слепому.1022 
Если вытекла кровь из ребра, то этим Он спас мир.1023 Если 
Он и распят, то как Бог покрыл тьмой солнце.1024

Православный: Не следует сомневаться, что пренепороч-
ное Его тело из-за соединения с Богом Словом является святым, 
божественным, всемогущим и творящим. Однако мы слышим, 
как великий Григорий Нисский говорит против Евномия: «Жи-
вотворит Лазаря не человеческая природа, и оплакивает покой-
ника не бесстрастная сущность, но слезы свойственны человеку, 
а жизнь — Истинной Жизни»1025. Если же, как вы утвержда-
ете, чудотворения совершены не Божеством, а телом Христа, 
то Он должен был сразу же из пеленок явить чудеса. Ведь 
Он несчетное количество раз по-детски плакал, несчетное коли-
чество раз как человек плевал, ибо, как говорит Павел, во всем 
был искушен, как мы, кроме только греха1026. В самом деле, вот, 
восприняв обрезание, Он никакого чуда не стремился совер-
шить через кровотечение божественной плоти1027.

По поводу упоминаемых вами [слов пророка] «ниже даси 
преподобному твоему видети истления»1028, [скажем, что] истле-
ние1029 есть полное уничтожение сущности; этому тело Господа 
во гробе не подверглось, сохраненное [от истления] находящим-
ся в нем Божеством, измененное Им в нетление и восстановлен-
ное таким, каким было тело Адама до преступления.

1021 Ср.: Ин. 11:1-45. 
1022 Ср.: Мк. 8:22-26; Ин. 9:1-7. 
1023 Ср.: Ин. 19:34. 
1024 Ср.: Мф. 27:45. 
1025 Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия, III.
1026 Ср.: Евр. 4:15.
1027 Ср.: Лк. 2:21.
1028 Пс. 15:10; Деян. 2:27.
1029 διαφθορά



354

Преподобный Анастасий Синаит

Из Слова О воскресении и нетлении Ипполита епископа 
Римского.

«Люди в воскресении будут, конечно, как ангелы 
Божии — в нетлении, бессмертии и не текучести. Ибо нетленная 
сущность не рождает, не рождена, не растет, не спит, не страдает 
от голода и жажды, не устает, не страдает, не умирает, не про-
бодаема гвоздями и копием, не потеет, не теряет кровь. Тако-
вые сущности суть — либо ангельские, либо [сущности] душ 
умерших людей, так как они обе инородны и чужды видимому, 
тленному этому тварному миру».1030 

3. Однако противник возражает: «Христос воспринял стра-
сти добровольно и ради назидания; а то, что совершено добро-
вольно и ради назидания в законе, не относится к природе».

Православный на это: «Следовательно, поскольку Бог Слово 
сошел с неба добровольно, Его сошествие нельзя назвать истин-
ным. Поскольку Он воплотился добровольно, нельзя назвать  
Его тело природой, Его Рождество — Рождеством, Его воз-
раст — возрастом, Его род — родом, Его страсть — страстью, 
Его смерть — смертью, Его Воскресение — Воскресением, Его 
Вознесение — Вознесением. Ведь все это Он, вочеловечившись 
на земле, воспринял добровольно, а не вынужденно. А это есть 
изобретение манихеев».

Схолия. Некая иная апология и направленное севирианам 
ясное разъяснение выражения «одна воплотившаяся природа 
Бога Слова».

Когда, например, в небесной тверди есть некие три единосущ-
ные и неограниченные светила, никто из здравомыслящих 
не станет именовать эти три света природами, но назовет три 
света единосущными ипостасями, имеющие соприродный, 
одноприродный, однородный, сродный и нераздельный свет, 
так и в Троице не называют Бога Слова природой, но Ипоста-
сью Слова, подобно и Отца и Духа Святого. Опять же, если 
оказалось, что один из этих светов соединен и неограниченно 
окутан неким облаком, то это светило в облаке называется 
ипостасью, как одна из существующих трех ипостасей света, 

1030 Данная фраза сщмч. Ипполита Римского сохранилась во фрагментах. 



355

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

также называется и природой из-за присоединения соединен-
ного со светом инородного и иной сущности облака. Так я вос-
принял выражение богомудрого Кирилла, когда он в отно-
шении плотского соединения говорит: «одна воплотившаяся 
природа Бога Слова». Если же ты безрассудно бранишь это вы-
ражение, добиваясь называть Ипостась Слова природой, тогда 
точно так же необходимо именовать и Отца Бога Слова целой 
собственной природой, так же и Святой Дух — другой особой 
природой. Надменный Севир, утверждающий это и думаю-
щий так, увяз, в самом деле, в арианской трясине троебожия.

И человек, будучи голым, называется одной из всех ипостасью, 
а если одет в одежду, то может быть назван природой из-за 
иной природы инородной одежды, которую надел. И, напри-
мер, Гавриил — одна из ангельских ипостасей, а если оденется 
плотью, то может быть назван и природой из-за соединения 
с инородной ему плотью. И разумная душа, например, Павла, 
существующая ныне голой без своего тела, называется одной 
ипостасью общей сущности человеческих душ, а не природой; 
если же ныне до воскресения она была бы соединена с соб-
ственным телом, то может быть из-за иной сущности земного 
тела неким благочестивым образом именована природой. Поэ-
тому блаженные Отцы сказали, что человек создан некоторым 
образом как бы «из двух природ».

Но акефал бранит нас и в этом: «Если человек создан из двух 
природ, а Бог Слово воспринял его, тогда получается, что вы 
исповедуете во Христе три природы». На это надо сказать: 
«Тогда вы посрамлены как отрицающие, что Слово вопло-
щено, не исповедуя, что Бог Слово воистину воспринял тело 
и душу. А если вы вообще называете Его совершенным в че-
ловечестве, как и в Божестве, то получается, что вы утвержда-
ете, что Христос из трех природ. Однако, как дерево, имеющее 
много различных составных частей: корень, ветви, листья, 
цветок, плод, называется одной природой, так же и цель-
ный человек, как говорит брат Божий Иаков: “всякое естество 
живых существ, пернатых и пресмыкающихся укрощается чело-
веческим естеством” 1031». 

1031 Ср.: Иак. 3:7.



356

Преподобный Анастасий Синаит

ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ЧЕТВЕРТАЯ

Опровержение, то есть разрушение монофизитского по-
ложения, говорящего: «Если ипостась воплощенного Бога 
Слова есть совершенное Божество и в ней созерцается вся 
полнота Троицы, то все свойства, обнаруженные в Сыне 
при Домостроительстве [Воплощения], присвоены и всей 
Троице, будь то две природы, две воли, две энергии. Мы-
слящие так обнаруживают у Святой Троицы три частные 
природы и одну общую».

Он сказал нам кратко об этом, и мы не будем сочинять, 
как еретики, собственные басни, а припадем к чистому Бо-
жеству, говорящему: «горе пророчествующим от своего сердца, 
а не от Бога»1032; как Давид одним камнем поразил Голиафа 
и истребил весь лагерь иноплеменников,1033 так и мы одним 
словом и одним доказательством мужа апостольского и светоча 
вселенной Дионисия давай поразим весь лагерь иноплеменных 
еретиков, заткнув их уста, говорящие: «Если что-то прилага-
ется Единому от Святой Троицы Христу, это и ко всей Троице 
относится». 

Из Главы о соединенном и раздельном богословии святого 
апостольского учителя Дионисия Ареопагита: «Подобно тому 
(если воспользоваться примером из чувственной и близкой нам 
сферы) как свет каждого из светильников, находящихся в одной 
комнате, полностью проникает в свет других и остается особен-
ным, сохраняя по отношению к другим свои отличия: он объе-
диняется с ним, отличаясь, и отличается, объединяясь. И когда 
в комнате много светильников, мы видим, что свет их всех 
сливается в одно нерасчленимое свечение, и я думаю, никто 
не в силах в пронизанном общим светом воздухе отличить свет 
одного из светильников от света другого и увидеть один из них, 
не видя другого, поскольку все они неслиянно растворены друг 
в друге»1034. 

1032 Ср.: Иез. 13:3.
1033 Ср.: 1 Цар. 17:49-51. 
1034 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 4. 



357

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

Схолия. [Слова] «соединенное» и «раздельное» говорят, 
что в Святой Троице общее относится к сущности, а различ-
ное — к Ипостасям.

Это [слова] Дионисия, мы же для опровержения [ерети-
ков] воспримем сказанное. Совершенный ум отца берет этот 
образ. Для Святой Троицы он привел образ из неких трех 
светильников или восковых свеч, зажженных в некоем храме 
или доме, разделенных по ипостасям друг от друга (ибо тот 
и другой — светильник, отдельно посылающий [свет]), но, со-
единенные светом, они имеют нераздельную общность приро-
ды и действия, и никто не может в воздухе дома различить: 
это свет от этого светильника или же от другого. Сказав это, 
учитель затем переходит от триадологии к учению о Домостро-
ительстве и к исходу Бога Слова от Отца [в мир] согласно Его 
словам: «Я исшел от Отца Моего и иду к Отцу Моему»1035. 

Дионисий: «Если же кто-нибудь вынесет какой-то один 
из светильников из дома, то выйдет наружу и весь его свет, 
ни один из других светов с собой не увлекая и другим своего 
не оставляя»1036.

Он утверждает, что Сын, выйдя от Отца и поселившись 
в мире, ни Отца, ни Духа не вывел с Собой в Себе и, выйдя, 
ничего из Своего Им не оставил, но совершил нераздельный 
исход только Своей Ипостасью.

Затем в шестой части [этой главы Дионисий] говорит: 
«От общего благолепного действия Божия в нашей природе от-
дельны полное и истинное восприятие от нас нашей сущности, 
совершенное ради нас сверхсущностным Словом»1037.

Истолкование: «Отдельно», то есть раздельно от триадологии 
и богословия1038 «полное и истинное восприятие от нас нашей 
плоти», то есть смысл вочеловечения и Воплощения Христа 
состоял в «Его деяниях и страданиях — лучших, превосходных 
делах Его человеческого богодействия». Говорит: «лучших, пре-

1035 Ср.: Ин. 16:10-28.
1036 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 4.
1037 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 6.
1038 Т. е. от учения о Святой Троицы. 



358

Преподобный Анастасий Синаит

восходных», то есть чистых и непорочных, соответственных Его 
человеческой природе. Таковы суть: рождение, младенчество, 
возрастание, голод, жажда, страдание, скорбь, слезы, слюна, пот, 
кровь, прободение, тление, истечение [крови из ран], смерть, 
омертвение, безгласие, неподвижность. Затем приписывает, 
говоря: «В этом ведь ни Отец, ни Дух никак не соучаствовали 
Слову»1039. 

Позор Севиру, позор Диоскору, Тимофею и Евтихию, позор 
Феодосию и Иакову, позор десятирогу из предтечей Антихриста, 
говорящим: «Все, что относится ко Христу, то и всей Троице под-
ходит». Ибо вот ясно апостольский светоч вселенной [Дионисий] 
говорит, что Бог Отец и Дух Святой никоим образом не участво-
вали вместе со Христом в том, что совершено в плоти, что сое-
динено [с Ним] по плоти, «если только кто-нибудь не скажет, 
что лишь благодаря благовидной и человеколюбивой воле»1040.

Только, говорит он, волей, славой и согласием были свя-
заны Отец и Святой Дух со смыслом и образом Воплощения 
Христа, однако собственными Ипостасями не принимают уча-
стия и остаются чуждыми, пребывая вне всего того, что, вопло-
тившись, Бог Слово воспринял от Девы. Ей слава и сила во веки 
веков! Аминь.

Просим прощение у трудолюбцев, «ибо мы, как говорит 
Павел, отчасти знаем»1041, отчасти постигаем, отчасти возве-
щаем и отчасти утверждаем. Ибо божественное насколько по-
знаваемо, настолько гораздо более непознаваемо, ведь и святые 
ангелы не знают в совершенстве всего того, что касается Бога. 

Припишу к книге и следующее, как бы надену некий тор-
жественный свадебный венец. Божественный Ветхий и Новый 
Закон убеждает устами двух и трех свидетелей подтверждать 
всякое слово1042. Итак, на Святом Соборе 318 Святых Отцов 
в Никее сказано, что природа и ипостась — не одно и то же, 

1039 Максим Исповедник, прп. Толкования. (На: Дионисий Ареопагит. О божественных 
именах. 2, 6.) 

1040 Дионисий Ареопагит. О божественных именах. 2, 6.
1041 1 Кор. 13:9.
1042 Ср.: Втор. 19:15; Мф. 18:16; 2 Кор. 13:1; 1 Тим. 5:19.



359

«ПУТЕВОДИТЕЛЬ»

как мы установили выше. Подобно и I Ефесский Святой Собор 
200 Святых Отцов через всемудрого Кирилла при всем народе 
установил, что сущность и природа — иное по сравнению с ипо-
стасью, то есть лицом. Итак, 518 Отцов являются защитниками 
нашей Святой Соборной и Апостольской Церкви против акефа-
лов; ведь ни человек, ни все силы небесные никогда не в силах 
отменить или опровергнуть то, что определили и предсказали 
Отцы этих Святых Соборов. Наконец, когда акефалы многократ-
но приводят нам одно или два изречения, называющие приро-
ду лицом, мы предлагаем им сонм из 518 Святых Отцов. Ведь 
большее количество голосов имеет большее значение по поводу 
всякой вещи, как установили правила Святых Апостолов Хри-
стовых. Ему же сила и слава во веки веков! Аминь. 

Мы призываем тех, кто собирается прочитать книгу, про-
стить нас за многие исправления или повторения, ибо постоян-
ные немощи не позволяют нам поработать над ней, как хотелось 
бы. Ведь эти догматы о Христе необходимо предварять введени-
ем, исправлять описки, расставлять знаки препинания и затем 
переписывать красивым почерком, но у наших единомышлен-
ников из-за нерадивости и нерешительности не было в этом 
подобающего трудолюбия и усердия. Вот почему, закончив эту 
тетрадь, мы представили [наше сочинение] с грамматическими 
ошибками. Естественно, если мы неким словом или мыслью 
выразились не подобающим образом, то просим прощение, 
ведь только Бог безошибочен. Кроме всего этого, мы опасаем-
ся, что будущий переписчик внесет и схолии, усердно истол-
ковывая ударения, точки, запятые и описки, ведь в другой 
раз и по неведению внесенные в нашу догматическую руко-
пись некие частные изменения наполнили ее богохульными 
выражениями.



360

УКАЗАТЕЛЬ БИБЛЕЙСКИХ ЦИТАТ В «ПУТЕВОДИТЕЛЕ»

ВЕТХИЙ ЗАВЕТ 

Бытие (Быт.) 
1:3 – 165 
1:11-12 – 222 
1:14 – 165
1:20-21 – 222
1:24-25 – 222
1:26 – 152 
1:31 – 319
2:7 – 152, 153, 306, 311 
3:1-7 – 196 
3:3 – 341 
3:8 – 305
3:19 – 246, 258 
4:1-2 – 306 
4:8 – 196
4:11 – 226 
4:25 – 306
5:3 – 306
5:8 – 306
5:24 – 227
6:1-4 – 196
6:2 – 306
6:3 – 306, 341
6:5 – 196
6:12 – 177, 351
7:6 – 341
8:16 – 196
9:25 – 227 
9:28 – 341 
15:13 – 341 
15:18 – 341



361

Указатели

17:1 – 305
18:1 – 305
18:1-8 – 352 
19:11 – 313
22:13 – 330
32:24-32 – 305 
32:30 – 227
32:31 – 306
33:10 – 227
49:9 – 328

Исход (Исх.)
2:3 – 330
3:6 – 228
12:14-17 – 341 
12:46 – 149 
19:17-25 – 304 
25:10 – 330
25:10-11 – 330
27:21 – 341
28:43 – 341
29:28 – 341
30:21 – 341
31:16 – 341
33:20 – 312 
34:29-35 – 305, 306 
34:35 – 228

Левит (Лев.) 
8:14-17 – 330
11 – 341
16:8-10 – 330, 350 

Числа (Числ.) 
9:12 – 149



362

Указатели

Второзаконие (Втор.) 
2:7 – 306
4:24 – 312, 319 
19:15 – 358
32:39 – 218, 299 

Книга Судей Израилевых (Суд.) 
13:22 – 306

Первая книга Царств (1 Цар.) 
17:49-51 – 356 
28:13 – 306

Третья книга Царств (3 Цар.) 
17:14-16 – 316

Четвертая книга Царств (4 Цар.) 
2:8 – 316
2:11 – 312
4:1-7 – 316
4:38-41 – 316
5:8-14 – 316
13:20-21 – 316

Вторая книга Паралипоменон (2 Пар.) 
36:15-16 – 197

Книга Неемии (Неем.) 
9:26 – 197 

Книга Иова (Иов.) 
9:6 – 310 
27:3 – 192
33:4 – 192



363

Указатели

Псалтирь (Пс.)
4:7 – 230
13:1 – 149
15:10 – 313, 353 
16:15 – 228
17:27 – 242 
18:5 – 210, 285 
21:7 – 328
26:8 – 228, 231 
26:9 – 230
30:17 – 230, 231
43:5 – 299 
44:8 – 192
50:13 – 230 
52:2 – 177, 351 
57:5 – 211 
66:2 – 231
79:4 – 228, 231
79:8 – 231 
79:20 – 231
81 – 160 
81:6 – 161, 284, 285, 320 
87:5 – 334
91:13 – 328
101:3 – 230
109:1 – 246, 258, 261, 326 
115:2 – 149
117:22-23 – 155 
118:103 – 215 
118:131 – 192
118:135 – 230, 231
140:4 – 281, 335 
142:7 – 230

Книга Притчей Соломоновых (Притч.) 
23:15 – 149



364

Указатели

26:4-5 – 340 
26:5 – 274 

Книга Песни Песней Соломона (Песн.) 
2 – 328

Книга Премудрости Соломона (Прем.) 
2:24 – 196
13:1 – 163, 224 
14:21 – 160 
15:10-11 – 153

Книга пророка Исаии (Ис.) 
1:11 – 341
6:1 – 230
7:14 – 209 
8:4 – 303 
9:5 – 219, 249 
14:12-15 – 196 
33:3 – 149
40:13 – 176
50:6 – 228
50:7 – 228
52:13 – 334
53:2-3 – 298, 309 
53:3 – 292 
53:7 – 308, 328 
53:12 – 308 
61:1 – 324

Книга пророка Иеремии (Иер.) 
2:39 – 197
7:22 – 341
11:19 – 328
17:9 – 334
32:9 – 277 



365

Указатели

Книга пророка Варуха (Вар.) 
3:38 – 197

Книга пророка Иезекииля (Иез.) 
13:3 – 356 
28:1-10 – 196
37 – 312 
37:12-14 – 310 

Книга пророка Даниила (Дан.) 
3 – 281 
3:92 – 306, 339 
7:9-13 – 230 

Книга пророка Ионы (Ион.) 
2:1 – 342

Книга пророка Захарии (Зах.) 
11:12-13 – 277 

Книга пророка Малахии (Мал.) 
3:6 – 218, 299 

НОВЫЙ ЗАВЕТ 

Евангелие от Матфея 
1:1 – 342
1:16 – 342
4:1-4 – 300 
4:2 – 246
5:6 – 246 
5:8 – 148, 319 
5:17 – 190
5:39 – 342
7:6 – 193 



366

Указатели

8:5-13 – 153
8:24 – 300
8:29 – 313
10:10 – 342
10:20 – 192
11:17 – 322 
12:40 – 342 
13:43 – 293
14:13-21 – 154
14:19 – 315 
14:23 – 316
14:25 – 190
14:25-34 – 154
15:21-28 – 153
16:16 – 279 
16:18 – 237, 323 
17:21 – 222
17:27 – 347 
18:10 – 229
18:16 – 358
19:12 – 151
21:18-20 – 190
21:42 – 155 
23:29-35 – 197
24:35 – 272 
26:11 – 334
26:26 – 350 
26:28 – 350
26:39 – 316 
26:67 – 182 
27:3-10 – 227
27:9-10 – 277 
27:45 – 353
27:46 – 313 
27:51 – 153
27:51-54 – 316



367

Указатели

27:52 – 153
28:18 – 221 

Евангелие от Марка (Мк.) 
1:13 – 257
3:11 – 313
4:38 – 300
5:22-42 – 154
6:8 – 342
6:31-44 – 154
6:41 – 315 
6:48 – 190
6:48-53 – 154
7:24-30 – 153
7:32-35 – 154
8:22-26 – 154, 300, 353 
10:29-30 – 343 
12:10 – 155
14:36 – 316
15:46 – 307
16:6 – 333, 334

Евангелие от Луки (Лк.) 
1:27 – 342
1:28 – 339 
1:36 – 223
2:7 – 307
2:21 – 190, 353 
2:24 – 330
2:43-52 – 334
2:51 – 302 
2:52 – 304 
4:2 – 257, 300 
4:18 – 324
4:41 – 313 
6:19 – 190



368

Указатели

6:45 – 192
8:3 – 307
9:16 – 315 
10:17 – 155
11:47-51 – 197
12:49 – 319
17:21 – 319
19:44 – 180 
22:37 – 308 
22:42 – 152, 316 
22:43 – 292
22:44 – 344 
23:34 – 316
23:45 – 153
23:46 – 297, 310 
24:13-32 – 352
24:25 – 300
24:39 – 218, 288, 292 

Евангелие от Иоанна (Ин.) 
1:1 – 195, 340 
1:9 – 310 
1:14 – 265, 273, 274, 322, 324 
1:18 – 229, 287, 298, 312, 326 
1:32 – 337
2:11 – 301
2:19 – 248, 262, 269 
4:7-15 – 300 
5:19-30 – 316
5:22 – 209 
5:30 – 152, 181, 334 
5:36-38 – 316
6:19 – 190 
6:19-21 – 154
6:29-57 – 316
6:54 – 350



369

Указатели

6:63 – 153
7:29 – 316
8:28 – 316
8:40 – 334
8:42 – 316
9:1-7 – 154, 353
9:1-9 – 300 
10:34 – 160 
10:36 – 316
11:1-45 – 353 
11:14-15 – 334
11:15 – 333 
11:35-45 – 300 
11:41-43 – 315 
11:43-44 – 154 
12:8 – 334
12:49 – 316
14:12 – 312
14:12-26 – 198 
14:23 – 320
14:26 – 192 
14:28 – 248, 334 
15:26 – 192
16:10-28 – 357 
16:13 – 192, 194 
16:32 – 324
18:23 – 342
19:25 – 342
19:33 – 292
19:34 – 154, 353 
19:36 – 149
19:37 – 288 
20:14-15 – 352
20:15 – 292
20:19 – 219
20:20-27 – 292



370

Указатели

20:21-23 – 154
20:25-27 – 288 
20:28 – 219, 247 
21:1-14 – 352

Деяния Святых Апостолов (Деян.) 
1:2 – 337 
1:3-10 – 292
2:27 – 313, 353 
3:13 – 334
6:5 – 197
7:37 – 334
7:52 – 197
8:9-25 – 197
8:21 – 285 
8:32 – 328
15 – 341
16:3 – 190 
17:28 – 222

Соборное Послание Святого Апостола Иакова (Иак.) 
1:17 – 298 
3:7 – 223, 224, 355 

Первое Соборное Послание Святого Апостола Петра  
(1 Петр.) 

2:6-8 – 155
3:18 – 280, 295 
4:1 – 271, 280 

Послание к Римлянам Святого Апостола Павла (Рим.) 
1:3 – 291 
2:14 – 224 
2:27 – 225 
3:4 – 149
3:8 – 340 



371

Указатели

3:12 – 149
7:22 – 178 
7:24 – 318
8:7 – 318
8:8 – 318
8:26 – 193 
8:29 – 319, 320
10:4 – 324
10:17 – 179, 315 
11:21 – 225 
11:24 – 225 
11:25 – 324
11:34 – 176
13:10 – 324 

Первое Послание к Коринфянам Святого Апостола Павла 
(1 Кор.)

1:17 – 217, 234 
1:19-21 – 217
2:4 – 217, 234
2:4-6 – 156 
2:7-8 – 278 
2:8 – 212, 280 
2:10 – 192
2:16 – 176 
3:16 – 320
3:19 – 156, 213 
6:14 – 334
6:17 – 319
11:13-14 – 226 
11:24 – 350
11:26 – 295
12:28 – 216 
13:9 – 358 
13:9-11 – 192 
13:12 – 229



372

Указатели

15:3 – 295
15:5 – 343 
15:14-17 – 221 
15:40 – 176
15:49 – 319
15:50 – 318
15:51 – 295

Второе Послание к Коринфянам Святого Апостола Павла 
(2 Кор.)

4:7 – 319
4:16 – 178
5:16 – 176 
5:21 – 257, 313 
6:16 – 320
12:2-4 – 192 
12:16 – 265 
13:1 – 358

Послание к Галатам Святого Апостола Павла (Гал.) 
1:8 – 164, 237, 284 
2:20 – 192 
3:13 – 257, 313, 322 
3:27 – 320
4:4 – 197, 324
5:17 – 318 

Послание к Ефесянам Святого Апостола Павла (Еф.) 
2:3 – 163, 232 
2:20 – 155
3:16 – 178 
4:5 – 338 
6:17 – 248



373

Указатели

Послание к Филиппийцам Святого Апостола Павла (Флп.) 
2:6 – 152, 266 
2:7 – 152, 181, 258, 266, 291 
2:7-8 – 307

Послание к Колоссянам Святого Апостола Павла (Кол.) 
2:9 – 147, 311, 323, 324, 325, 326, 327, 332 

Первое Послание к Фессалоникийцам Святого Апостола 
Павла (1 Фес.)

4:13 – 295
4:15 – 295

Первое Послание к Тимофею Святого Апостола Павла  
(1 Тим.)

1:15 – 231
4:9 – 231
5:19 – 358
6:16 – 229, 312

Второе Послание к Тимофею Святого Апостола Павла  
(2 Тим.)

2:7 – 338 

Послание к Евреям Святого Апостола Павла (Евр.) 
1:3 – 164, 308 
2:14 – 291, 302, 307, 351 
2:16 – 351 
4:15 – 175, 291, 294, 301, 302, 305, 307, 326, 352, 353 
4:16-17 – 302
11:1 – 179

Откровение Святого Иоанна Богослова (Откр.) 
2:6 – 197
2:15 – 197
5:5 – 328
5: 6-12 – 328



374

Указатели

УКАЗАТЕЛЬ АВТОРОВ,  
ЧЬИ ЦИТАТЫ ПРИВОДЯТСЯ В «ПУТЕВОДИТЕЛЕ» 

Амвросий Медиоланский, свт. – 218, 245, 259, 268, 269 
Аммоний Александрийский – 305, 311-313, 314-315 
Амфилохий Иконийский, свт. – 240, 247, 248 
Андрей несторианин – 346-347 
Антиох епископ Птолемаидский – 249 
Арий – 152, 340 
Аристотель – 156, 157, 212, 234-235 
Афанасий Великий, архиепископ Александрийский, свт. –  

148, 161, 259, 287, 351 
Пс.-Афанасий – 259, 274, 284, 285 
Василий Великий, архиепископ Кесарии Каппадокийской, 

свт. – 157, 164, 196, 236, 240, 259, 268, 338, 345
Гавалон, севирианский епископ – 323-324
Григорий Богослов, Назианзин, свт. – 190, 192, 193, 223, 246, 

259, 266, 267, 276, 278, 281, 283, 287, 322
Григорий Нисский, свт. – 169, 246, 259, 266, 287, 288, 290, 298, 353
Деяния Вселенских Соборов – 218, 219, 220, 223, 236, 239, 243, 

244, 245, 249, 250, 252, 253, 255, 256, 260, 261, 262, 263, 264, 265, 266, 
268, 272, 273, 274, 287, 296, 337, 346, 347, 348 

Пс.-Дионисий Ареопагит – 167, 178, 189, 258, 290, 291, 292, 296, 
324, 344, 356, 357, 358

Евлогий Александрийский – 326 
Епифаний Кипрский, свт. – 288, 318
Ефрем «Греческий» – 247, 267
Игнатий Богоносец, Антиохийский, сщмч. – 278, 280 
Иоанн Златоуст, архиепископ Константинопольский, свт. –  

246, 258, 259, 266, 302
Ипполит Римский, сщмч. – 354 
Ириней Лионский, сщмч. – 249 
Исидор Пелусиот, прп. – 247
Кирилл Александрийский, свт. – 219, 220, 223, 239, 240, 243, 

244, 245, 248-249, 249, 250, 252, 253, 255, 255-256, 256, 260, 262, 263, 
264, 266, 267, 268, 272, 272-273, 273, 274, 278, 283, 287, 296, 346, 347, 348 



375

Указатели

Кирилл Иерусалимский, свт. – 266 
Пс.-Климент – 163 
Максим Исповедник, прп. – 345, 358
Маркелл епископ Анкирский – 274, 309
Марон Эдесский – 314, 348-349
Мелитон Сардийский, свт. – 278, 280, 301 
Павел епископ Эмесский – 265 
Платон – 157 
Порфирий – 159, 162, 178, 304
Прокл Константинопольский, свт. – 219, 247, 249, 267, 269 
Севир Антиохийский – 209, 210, 214, 216, 217, 218, 220, 221, 325-

326, 328, 335, 338 
Тимофей II Элур, патриарх Александрийский – 286, 296, 300
Юлий I папа Римский – 278



376

Указатели

ИМЕННОЙ УКАЗАТЕЛЬ

Авель – 34, 75, 76, 196, 200, 306 
Августин Иппонский, блж. – 198 
Авраам, ветхозаветный патриарх – 196, 302, 305, 325, 342, 351, 

352 
Аграниты – 349 
Адам, ветхозаветный патриарх – 16, 75, 76, 132, 196, 200, 289, 

297, 298, 305, 306, 311, 326, 353 
Адриан, император – 41
Азария – 281
Акефалы (то есть монофизиты) – 98, 229, 280, 283, 284, 285, 322, 

331, 332, 355, 359 
Акила – 41, 75, 208, 209, 210, 211, 264 
Александрия – 12, 22, 23, 31, 32, 35, 37, 40, 55, 66, 85, 88, 113, 118, 

120, 121, 122, 147, 156, 194, 203, 204, 205, 208, 209, 210, 211, 220, 232, 
233, 241, 242, 244, 249, 250, 255, 262, 263, 265, 268, 271, 276, 297, 318, 
321, 347, 349, 350

Алексий III Ангел Комнин, император (1195-1203) – 128
Алексий, митрополит Киевский, Московский и всея Руси, 

свт. – 8
Амафунт – 10
Амвросий Медиоланский, свт. – 45, 80, 195, 209, 216, 218, 239, 

240, 245, 259, 268, 269
Аммоний Александрийский – 36, 47, 125, 127, 147, 150, 305, 311, 

313, 314 
Амфилохий Иконийский, свт. – 45, 57, 59, 157, 164, 195, 216, 240, 

247, 248, 267 
Анастасий Аллегорист, пресвитер – 26, 30
Анастасий Апоксиарий – 20
Анастасий I, патриарх Антиохийский (559-598) – 8, 13, 21, 22, 

24, 29, 30, 32
Анастасий II, патриарх Антиохийский (599-609), сщмч. – 8, 

13, 25, 26, 27, 32 
Анастасий Персянин, прмч. – 12 
Анастасий, пресвитер в Константинополе – 111 



377

Указатели

Анастасий, префект горы Антония – 12
Анастасий Синаит, прп. – 4-146, 149, 157, 163, 165, 167, 169, 177, 

191, 194, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 209, 210, 214, 217, 
218, 223, 236, 238, 240, 243, 251, 270, 328, 336, 341, 347, 349

Андрей несторианин – 37, 101, 148, 345-348 
Анна, иудейский первосвященник – 235 
Антинополис – 32, 47, 315 
Антиохия – 8, 13, 48, 85, 86, 117, 202, 206 
Антиох епископ Птолемаидский – 249 
Антихрист – 82, 209, 216, 221, 358 
Аполлинарий Лаодикийский – 43, 77-79, 87, 90, 95, 107, 108, 199, 

200, 246, 274, 278, 285, 322
Аравия – 11
Ардаб – 76, 198
Арий – 35, 41, 42, 82, 84, 139, 152, 161, 199, 200, 203-205, 206, 208- 

210, 212, 215, 217, 233-235, 237, 240, 241, 259, 300, 327, 338, 340, 347, 351, 
355 

Аристотель – 35, 51-53, 56-60, 62-64, 67, 77, 98, 99, 156, 157, 159, 
162, 178, 199, 205, 212, 213, 222, 234, 235, 241, 252, 327 

Армасий – 22, 297
Армаситы – 22, 23, 31, 297, 310 
Артемон, ересиарх – 37, 83, 84, 90, 217, 335-337 
Асмус В. Ф. – 56, 63, 67
Афанасий Великий, архиепископ Александрийский, свт. – 25, 

29, 30, 45, 77, 81, 84, 87, 89, 148, 161, 195, 205, 209, 211, 216, 217, 240, 244, 
247, 254, 255, 259, 275, 276, 284, 285, 286, 287, 351 

Афанасий, нотарий в Вавилоне (Каире) – 211 
Афины – 222 
Афтартодокеты – 20, 36, 37, 40, 47, 62, 66, 94, 112, 116, 120-124, 

126, 128-130, 194, 212 
Ахила, епископ Александрийский – 204 
Баггарли (Baggarly J. D.) – 20 
Баскакова В. В. – 30, 31
Бек (Beck H.-G.) – 4, 24
Бибиков М. В. – 11, 14, 17, 19 
Бинггели (Binggeli A.) – 11, 16, 17



378

Указатели

Болгария – 14
Болотов В. В. – 27, 31, 85, 89, 111, 117, 122, 199, 206, 276
Большая медведица, созвездие – 166 
Борей (северный ветер) – 166 
Вавилон – 108, 131, 188 
Вавилон (ныне Каир) – 32, 34, 195 211, 244, 321
Вайс (Weiss G.) – 24, 31
Валентин – 76, 208, 249, 283, 317, 318 
Варсонофий, монофизит – 82, 212, 215, 243 
Василий II, император – 9 
Василий Великий, архиепископ Кесарии Каппадокийской, 

свт. – 13, 57, 59, 64, 70, 84, 137, 157, 164, 169, 195, 196, 204, 211, 216, 217, 
236, 240, 259, 261, 268, 338, 339, 345 

Венера – 166, 327, 
Вифлеем – 261, 307, 322 
Гавалон, севирианский епископ – 323 
Гавриил, архангел – 60, 165, 223, 355
Гайан, монофизит – 31, 82, 121, 122, 194, 212, 215, 242, 275, 279, 

283, 300, 349 
Гайаниты – 35, 37, 147, 148, 194, 241, 243, 250, 269, 278, 297, 318, 

345, 349-353 
Гаий – 134, 135, 258, 290, 292, 296 
Георгий, игумен Синайский – 10 
Георгий Ключарь, монофизит – 32, 271, 349 
Георгий II Ксифилин, патриарх Константинопольский (1191–

1198) – 128 
Гефсимания – 142, 143 
Гийу (Guillou A.) – 17 
Гитон – 76, 197
Глика Михаил – 128 
Говорун С. Н. (архимандрит Кирилл) – 6, 70, 71, 72, 96, 98, 99, 

104, 134, 137
Грациан, император – 259, 268 
Грацианский М. В. – 21, 122
Гретцер (Gretser J.) – 14, 21



379

Указатели

Григорий Богослов, Назианзин, свт. – 8, 45, 78, 84, 90, 92, 94, 
97, 106, 114, 116, 190, 192, 193, 195, 204, 209, 211, 216, 217, 223, 240, 246, 
259, 266, 276, 278, 281, 283, 287, 321, 322, 345 

Григорий Неокесарийский, Чудотворец, свт. – 216 
Григорий Нисский, свт. – 15, 30, 39, 45, 67, 69, 70, 74, 80, 84, 92, 

130, 131, 145, 169, 195, 204, 209, 211, 216, 217, 240, 246, 259, 266, 267, 274, 
287, 288, 289, 290, 298, 345, 353 

Григорий Нистазон, монофизит – 32, 45, 251, 260, 264, 268 
Григорий Палама, архиепископ Фессалоникийский, свт. – 15, 

68 
Грилльмайер (Grillmeier A.) – 41, 112
Гриффит (Griffith S. H.) – 6
Даниил, пророк – 230 
Давид, иудейский царь и пророк – 94, 228, 255, 291, 337, 342, 

351, 356 
Давыденков О., иерей – 48, 49, 83, 113, 122, 123, 133, 138, 145
Дамиан, монофизит – 31, 36, 62, 116-119 
Дарлинг (Darling R.) – 6
Дидим Слепец – 70, 207
Дикамп (Diekamp F.) – 20, 22
Димитрий Ростовский, свт. – 10, 11, 12 
Диоген Синопский – 168, 178
Диодор Тарсийский – 37, 42, 84, 90, 94, 152, 201, 202, 217, 218, 

336, 337 
Дионисий Александрийский, свт. – 344
Дионисий Ареопагит – 38, 133, 134, 135, 137, 148, 167, 178, 189, 

195, 216, 258, 290, 291, 292, 295, 296, 324, 344, 345, 356-358 
Дионисий (Шленов), игумен – 142, 143 
Диоскор Александрийский – 45, 82, 102, 202, 207, 208, 211, 212, 

215, 221, 236, 237, 242, 264, 275, 283, 314, 318, 348, 349, 358
Ева – 16, 75, 196, 200, 326 
Евагрий Понтийский – 207
Евлогий папа Александрийский – 27, 223, 239, 249, 260, 268, 

273, 276, 287, 326 
Евномий – 52, 74, 80, 137, 138, 200, 201, 246, 259, 266, 267, 290, 353
Евреи – 188, 197, 210, 227 



380

Указатели

Евсевий Памфил – 83, 217
Евстафий – 89, 195, 211, 215
Евтихий – 34, 35, 45, 72, 79, 80, 82, 83, 95, 99, 101, 106, 147, 206, 

207, 208, 212, 215, 221, 267, 283, 314, 318, 358 
Евтихиане – 72, 345
Евфрат – 341
Египет – 11, 12, 16, 22, 23, 27, 32, 46, 48, 118, 119, 188, 202, 211, 212, 

224, 268, 270, 307, 322, 341 
Египтяне – 55, 232, 314 
Елисавета – 223
Елисей, пророк – 316 
Енох – 227
Епифаний Кипрский, свт. – 41, 70, 71, 195, 216, 288, 318 
Ермилов П. В. – 128
Ефес – 34, 84, 103, 104, 195, 206, 207, 218, 239, 240, 248, 251, 252, 

267, 335, 336, 337, 359 
Ефрем, патриарх Антиохийский, свт. – 45, 102, 216, 247, 260, 267 
Ефрем Сирин, прп. – 19
Западные (епископы) – 275, 276 
Зарин С. – 39 
Иаков, ветхозаветный патриарх – 196, 227, 305, 306, 325 
Иаков, апостол – 61, 223, 224, 226, 298, 355 
Иаков Барадей, монофизит – 82, 205, 211, 212, 215, 358 
Иаковиты – 205, 227, 297, 349 
Игнатий Богоносец, Антиохийский, сщмч. – 114, 278, 208 
Иезекииль, пророк – 195, 312 
Иеремия, пророк – 197, 277, 341 
Иерофей Афинский, сщмч. – 290 
Иерусалим – 9, 10, 12, 180, 307, 352 
Израиль – 114, 115, 197, 228, 277, 278, 280, 304, 341 
Илия, пророк – 312, 316 
Иоанн III, монофизитский Александрийский патриарх (680-

689) – 31, 118, 321
Иоанн, архиепископ Антиохийский – 85, 239, 243, 266 
Иоанн Богослов, апостол и евангелист – 41, 197, 211, 302, 340, 

342, 343 



381

Указатели

Иоанн Дамаскин, прп. – 32, 50, 52, 53, 54, 65, 66, 72, 87, 88, 98, 
105, 146 

Иоанн Зига, монах-монофизит – 32, 45, 251, 253, 255, 256, 257, 
260, 261, 264, 268 

Иоанн Златоуст, архиепископ Константинопольский, свт. – 45, 
70, 71, 81, 195, 209, 211, 216, 246, 258, 259, 261, 266, 267, 302 

Иоанн X Каматир, патриарх Константинопольский (1198–
1206) – 128 

Иоанн Кесарийский Грамматик – 29, 40, 41, 42, 49, 57, 58, 71, 72, 
73, 86, 121, 146, 208, 211 

Иоанн Креститель – 337 
Иоанн Лествичник, прп. – 10
Иоанн Милостивый, патриарх Александрийский, свт. – 12 
Иоанн Мосх – 12, 17 
Иона, пророк – 342 
Иосиф, ветхозаветный патриарх – 341 
Иосиф Аримафейский – 297, 307, 309 
Иосиф Обручник – 307, 342 
Иордан – 316, 332 
Ипполит Римский, сщмч. – 354 
Ираклий, император – 12
Ириней Лионский, сщмч. – 41, 45, 70, 195, 197, 216, 249, 258, 267 
Ирод – 125, 235, 307, 313
Исаак, ветхозаветный патриарх – 108, 196, 325, 330
Исав – 227 
Исаия, пророк – 195, 197, 228, 230, 249, 292, 303, 309, 341 
Исидор, патриарший библиотекарь – 269 
Исидор Пелусиот, прп. – 45, 81, 195, 239, 247, 260 
Иуда Искариот – 180, 227 
Иудеи – 14, 19, 26, 41, 43, 44, 47, 75, 125, 149, 150, 180, 190, 193, 197, 

203, 205, 209, 210, 211, 221, 278, 286, 304, 311, 315, 350 
Кав (Cave G.) – 21
Каиафа, иудейский первосвященник – 235
Каин – 34, 61, 75, 76 
Кана Галилейская – 301
Канар (Canart P.) – 16 



382

Указатели

Каппадокийцы – 20, 29, 30, 41, 48, 49, 52, 57-61, 68, 71, 78, 80, 118, 
119, 139, 204, 205, 208 

Карфаген – 122, 199 
Керинф – 76, 386 
Кинополит – 270 
Кипр – 10, 12 
Киприан Карфагенский, свт. – 199 
Киприан (Керн), архимандрит – 15 
Кир Александрийский – 23, 31 
Кирилл Александрийский, свт. – 20, 35, 36, 37, 43, 45, 48, 78, 

80-83, 85-89, 92, 94, 95, 101, 102, 104-106, 108, 112, 114, 115, 146, 147, 169, 
194, 195, 199, 202, 203, 207, 209-211, 214-216, 217-220, 223, 232, 239-245, 
247-256, 260-269, 271-276, 278, 283, 285, 287, 296, 314, 335, 345-349, 355, 
359 

Кирилл Иерусалимский, свт. – 106, 266 
Кледоний пресвитер – 78, 90, 94, 246, 278, 322 
Клеопа – 352 
Климент Александрийский – 25, 27, 28, 54, 56, 73, 157, 158, 163, 

195, 216
Кожухов С. А. – 41
Коллут, иудей-софист – 32, 47, 315, 316 
Конон – 165
Константин, император – 77, 199, 203
Константинополь – 8, 9, 13, 34, 42, 79, 113, 128, 195, 202, 206, 208, 

209, 210, 211, 212, 218, 219, 223, 239, 249, 260, 273, 287, 336, 337 
Ксанфопул Никифор Каллист (Ξανθόπουλος Νικηφόρος 

Κάλλιστος) – 8, 13, 21 
Ксенодор – 67, 169 
Кумпфмюллер (Kumpfmüller J.) – 22
Куэн К. А. (Kuehn C. A.) – 20 
Лазарь Четверодневный – 101, 154, 300, 315, 333, 334, 353 
Лебон (Lebon J.) – 6, 48, 49 
Лев Римский, свт. – 45, 61, 111, 112, 208, 255, 264, 265, 276, 296 
Леви делля Вида (Levi della Vida G.) – 11 
Леонтий Византийский – 42, 54, 58, 70, 72, 73, 98, 99, 116, 146 
Либ (юго-западный ветер) – 166 



383

Указатели

Лосев А. Ф. – 51
Лосева О. В. – 11, 17, 19 
Лосский В. Н. – 39 
Лот – 125, 313
Лука, евангелист – 302, 344 
Лурье В. М. – 6, 118
Лютер М. – 66 
Макарий Египетский, прп. – 71
Макарий, митрополит Московский и всея Руси – 9, 10 
Македоняне – 200, 206 
Македоний, архиепископ Константинопольский (495-511) –  

113, 200, 206 
Максим Исповедник, преп. – 13, 20, 38, 42, 99, 100, 103, 105, 135-

137, 139-144, 146, 169, 345, 358 
Максимов Ю. – 6 
Мани – 76, 129, 130, 198, 199, 210, 283, 293, 317, 318, 321
Манихеи – 76, 129, 198, 199, 208, 221, 273, 285, 286, 300, 318, 319, 

344, 354 
Маной – 306 
Марин – 142 
Мария Богородица Приснодева – 11, 43, 46, 61, 75, 84, 90, 91, 92, 

100, 101, 105, 109, 110, 111, 114, 116, 126, 135, 136, 149, 157, 174, 191, 195, 
197, 201, 202, 206, 219, 223, 247, 261, 269, 271, 285, 290-295, 301, 303, 305, 
311, 320, 322, 323, 331, 332, 336, 337, 342, 343, 345, 347-351, 358 

Мария Магдалина – 297, 298 
Маркион, император – 207 
Маркион Понтийский – 76, 197, 208, 283, 288, 300, 301 
Марон Эдесский – 47, 102, 314, 316, 348, 349 
Масперо (Maspero J.) – 22, 23
Матфей, евангелист – 53, 246, 258, 302, 342, 277 
Матфий – 343 
Мейендорф И., прот. – 113, 115 
Мелетий – 89
Мелитон Сардийский, свт. – 114, 278, 280, 300, 301 
Месопотамия – 42, 202
Минь (Migne J.-P.) – 21, 30



384

Указатели

Михаил, архангел – 60, 165 
Мнасон, ученик апостола Павла – 311
Моисей – 9, 10, 18, 35, 39, 108, 147, 211, 213, 222, 223, 226, 228, 231, 

277, 305, 306, 312, 315, 316, 330, 334, 337, 341 
Монофелиты – 4, 6, 11, 14, 16, 22, 23, 32, 66, 133, 136-139, 141, 142, 

144, 145, 169, 297 
Монофизиты – 4, 6, 11, 13, 16, 23, 26, 29-49, 59, 62, 66, 70, 77, 

79-81, 85-87, 89, 92-94, 98, 99, 101-107, 111-122, 128, 130, 133, 138, 144-
146, 147, 150, 163, 190, 194, 198, 202, 205, 207-210, 212, 237, 243, 253, 276, 
324, 326, 327, 333, 356 

Монтан – 76, 198, 199 
Мюниц (Munitiz J. A.) – 14
Навуходоносор – 131, 305, 306, 339
Назарет – 261, 307 
Нау (Nau F.) – 16 
Нееман – 316 
Несториане – 4, 34, 35, 37, 38, 42-45, 47, 53, 61, 72, 79-81, 84, 86, 87, 

89-95, 101, 102, 104, 105, 107, 108, 111, 115, 117, 121, 122, 130, 138, 139, 
146, 147, 148, 201, 202, 203, 206, 217, 241, 250, 254, 255, 258, 272, 329, 
332, 335, 345, 346-348 

Несторий – 34, 37, 42, 43, 72, 81, 83-85, 90, 91, 94, 99, 105, 107, 110, 
111, 147, 154, 194, 201, 202, 203, 206, 207, 210, 214, 216-221, 226, 232, 234, 
237, 240, 241, 244, 245, 251, 252, 256, 258, 263, 264, 272, 274, 275, 278, 
314, 319, 327, 331, 335-338, 346-348 

Нефалий, защитник Халкидонского Собора – 48, 49, 51, 209, 
214, 216, 220, 221, 335, 337, 338 

Никея – 35, 77, 147, 194, 203, 204, 217, 235-237, 240, 248, 251, 335, 
336, 346, 358 

Никифоров М. В. – 17, 18
Никодим, тайный ученик Христа – 303, 309 
Николай, гностик – 76, 197 
Николай Кавасила, св. – 128
Нил – 108, 188 
Новат – 199 
Новогрудск – 8
Ной, ветхозаветный патриарх – 196, 227, 341 



385

Указатели

Нот (южный ветер) – 166 
Одинус (Oudinus C.) – 22
Олимпий схоластик – 84, 338 
Ориген – 37, 41, 70, 84, 207, 336 
Оригенисты – 141, 345 
Орион – 166 
Павел, апостол – 55, 60, 114, 118, 140, 141, 156, 158, 164, 165, 

175,176, 190, 201, 211, 213, 216, 222, 224, 226, 229, 231, 232, 258, 265, 280, 
291, 294, 295, 301, 302, 307, 313, 326, 336, 337, 343, 353, 355, 358 

Павел Самосатский – 35, 37, 48, 83, 84, 90, 107, 150, 213, 217, 218, 
280, 311, 329, 336, 337 

Павел епископ Эмесский – 85, 220, 239, 243, 265, 266 
Павлианисты – 37, 148, 329
Палестина – 11, 12 
Петр, апостол – 46, 60, 76, 113, 157, 165, 197, 201, 211, 271, 280, 347 
Петр Каллиникский, монофизит – 117, 118 
Петр Кнафей (Гнафей) – 82, 113, 115, 212, 215, 276, 280
Петр Александрийский, сщмч. – 203, 204, 233
Петра Идумейская – 202
Пилат – 235
Пирр Константинопольский – 139, 140, 143 
Пифагор – 58 
Платон – 56, 69, 97, 157, 168, 178, 192 
Плеяды, созвездие – 188
Полин (Pauline A.) – 21, 113 
Порфирий – 47, 51, 52, 62-65, 159, 162, 178, 304 
Прокл Константинопольский, свт. – 45, 89, 195, 209, 216, 218, 

219, 239, 247, 249, 260, 261, 267, 269 
Рафаил, архангел – 60, 165
Рим – 76, 197
Ричард (Richard M.) – 14, 23, 31, 49, 121
Роман, инок – 8
Савеллий – 35, 36, 43, 118, 119, 139, 205, 212, 234, 235, 237, 240, 

323, 326, 327 
Саккос (Σάκκος Σ.Ν.) – 8, 19, 24-31
Самария – 76, 197, 300 



386

Указатели

Сатана, диавол, лукавый – 34, 42, 75, 76, 125, 129, 140, 141, 151, 
154, 167, 178, 182, 196-200, 207, 213, 216, 257, 280, 286, 313, 318, 319, 340 

Севир Антиохийский – 31, 34, 35, 38, 40, 41, 43, 44, 46, 48, 49, 62, 
67, 81-86, 95-98, 102, 103, 106, 107, 109, 112-114, 117, 120-123, 133, 134, 
137-139, 14-148, 163, 203, 207-212, 214-222, 226-228, 231, 232, 234-239, 
242, 253, 258, 260, 261, 263, 264, 271, 274, 279, 281, 283, 287, 296, 300, 
314, 318, 322, 326-330, 333, 335, 337, 338, 348, 349, 355, 358 

Севириане – 35-37, 56, 102, 106, 116-118, 124, 147, 148, 163, 194, 
241, 253, 257, 268, 297, 322, 323, 325, 329, 335, 349, 354 

Седова Р. А. – 8 
Селевк, сын императора Траяна – 240, 247, 248, 267 
Селезнев Н. – 94 
Семидалиты – 243 
Сергий (Спасский), архиеп. – 12 
Сидоров А. И. – 10, 11, 14, 15, 17, 19, 49 
Сикидит Михаил – 128 
Симеон, царь Болгарии – 14 
Симеон Богоприимец – 261 
Симпликий, защитник Халкидонского Собора – 335 
Симон волхв – 34, 76, 165, 197
Синай, Синайская гора – 9-11, 15-18, 21, 24, 25, 32, 34, 46, 113, 

118, 195, 205, 270, 304, 305 
Сион – 304 
Сирия – 11, 211 
Сиф, ветхозаветный патриарх – 75, 306 
Содомляне – 125, 313 
Соколов В., иерей – 54 
Соломон – 35, 39, 147, 153, 160, 163, 224, 226, 274, 340 
Сотирих – 128
Софроний Иерусалимский, свт. – 134-137, 146, 297 
Спасский А. – 59 
Спачиль (Spačil T.) – 7 
Суккенс епископ Диокесарии, Исаврийской епархии – 87, 88, 

104, 105, 203, 243, 244, 255, 256, 260, 262, 263, 266-268, 272, 273 
Тарс – 213, 280 
Теопасхиты – 31, 36, 46, 88, 93, 107, 113-116, 120, 271, 276-278, 282, 311 



387

Указатели

Тимофей, ученик апостола Павла – 190 
Тимофей II Элур, патриарх Александрийский – 82, 208, 211, 

212, 215, 285-287, 296, 300, 318, 333, 358 
Тихон (Зимин), иеромонах – 146 
Тов Э. – 41
Троицкий И. – 120, 122 
Тырново – 8 
Уриил, архангел – 60, 165 
Утеманн (Uthemann K.-H.) – 7, 13, 15-20, 25-32, 47, 133, 144 
Фабрициус (Fabricius J.) – 22 
Фавор, гора – 17, 18 
Феодосиане – 31, 35, 147, 194, 238, 241, 243, 250, 264, 270, 278, 321, 

345, 349 
Феодосий, епископ монофизитский – 31, 82, 102, 122, 194, 205, 

211, 212, 215, 221, 237, 242, 275, 279, 283, 321, 348, 358 
Феодосий Великий, император – 206 
Феодосий младший, император – 206 
Феодосий, патриарх Болгарский – 8 
Феодорит Киррский, блж. – 86, 95, 232, 251, 273, 347 
Феодор Антиохийский, Мопсуэстийский – 37, 42, 84, 90, 91, 93, 

95, 138, 152, 201-203, 217, 218, 336, 337
Феодор Раифский – 49 
Феодор (Юлаев), иером. – 7 
Феофил Александрийский, свт. – 195 
Фиваида – 32 
«Филалет» – 82, 83, 210, 211 
Филарет (Гумилевский), архиеп. – 11, 12 
Филофей, патриарх Константинопольский (1353-1354, 1364-

1376) – 8 
Филон Александрийский – 47, 124, 125, 165, 311, 313, 314, 316 
Флавиан Константинопольский, свт. – 34, 45, 61, 79, 111, 206, 

207, 264, 265, 268 
Фома, апостол – 60, 165, 177, 219, 247, 261, 269, 288 
Фотин епископ Сирмитский – 205, 206 
Халкидон – 30, 36, 40-42, 45, 48, 49, 57, 58, 61, 72, 79-81, 86, 87, 

92, 93, 95, 98, 102, 105, 112, 113, 120-122, 127, 133, 145-147, 150, 195, 203, 



388

Указатели

207-212, 215, 226, 241, 244, 250, 251, 254-258, 261, 262, 264, 265, 271, 276, 
286, 296, 300, 314, 335, 348 

Халкидониты – 214, 269 
Хам – 227 
Ханаан – 227 
Хананеянка – 153 
Харибда – 42, 200 
Хеншениус (Henschenius) – 21 
Херувимы – 100, 259, 261, 332 
Хрисос (Χρύσος Ε.) – 24 
Христиане – 13, 23, 39, 41, 47, 51, 62, 70, 76, 125, 126, 148, 159, 179, 

197-199, 209, 275, 312, 341, 343 
Чурсанов С. А. – 108 
Шаблевский Н., диак. – 7 
Шен (Chaîne M.) – 31 
Швицер (Schwyzer E.) – 27 
Эллины – 58, 156-158, 163, 198, 212, 213, 216, 221, 229, 232, 234, 

241, 248, 304 
Эммануил (то есть Христос) – 330 
Эммаус – 352 
Эфиопы – 326 
Юлиан Галикарнасский – 31, 47, 79, 80, 82, 120-124, 150, 194, 212, 

215, 275, 305, 311, 318 
Юлианисты – 163, 349 
Юлий I папа Римский – 195, 278 
Юлихер (Jülicher A.) – 23 
Юстин I, император – 120
Юстиниан I Великий, император – 122, 207 



389

Указатели

УКАЗАТЕЛЬ ОСНОВНЫХ ТЕРМИНОВ,  
УПОТРЕБЛЕННЫХ В «ПУТЕВОДИТЕЛЕ»

Августал, императорский префект Египта (αὐγουστάλιος) –  
268, 270 

Ангел (ἄγγελος), ангельский (ἀγγελικός) – 160, 162, 164, 165, 167, 
168, 170, 171, 173-176, 178, 179, 195, 207, 222, 229, 236, 237, 257, 280, 284, 
292, 302, 305, 306, 313, 333, 334, 339, 343, 344, 351, 352, 354, 355, 358 

Апокатастасис, восстановление (ἀποκατάστασις) – 299, 345 
Артос, хлеб (ἄρτος) – 160, 163, 288, 350 
Безвольный – не имеющий воли (ἀθελης) – 152, 200 
Без лица (ἀπρόσωπος) – 191, 212, 226, 230, 240-247, 249, 251, 254, 

258, 335 
Безначальный (ἄναρχος) – 162, 195, 285, 289, 310, 326 
Бессловесный, неразумный (ἄλογος) – 152, 170, 175, 176, 178, 

265 
Бессмертие (ἀθανασία) – 168, 169, 305, 319, 354 
Бессмертный (ἀθάνατος) – 147, 168, 176, 178, 276, 278-282, 284, 

288, 289, 292, 294, 309, 327, 329, 341 
Бесстрастие (ἀπάθεια) – 193, 319, 320 
Бесстрастный (ἀπαθής) – 155, 157, 168, 177, 267, 278-281, 289, 320, 

330, 333, 351, 353 
Бестелесный (ἀσώματος) – 164, 195, 230, 298, 333
Благодать (χάρις) – 160, 161, 178, 306, 323, 332, 337, 347
Богоматерь (θεομήτωρ) – 303 
Богомужний (θεανδρικός) – 154, 292, 296, 297 
Богородица (θεοτόκος) – 149, 174, 194, 202, 206, 223, 247, 261, 285, 

293, 303, 320, 331, 350 
Богочеловек (θεάνθρωπος) – 292 
Боязливость, робость, малодушие (δειλία) – 180 
Братство Богу (ἀδελφοθεία) – 343
Бытие (τὸ εἷναι) – 162, 163, 176, 305 
Вечный (ἀίδιος, αἰώνιος) – 162, 173, 207, 261, 262, 272, 289, 290, 

341, 350, 
Вещь, предмет, событие, обстоятельство, факт, дело 

(πρᾶγμα) – 151, 158, 159, 162, 164, 173, 174, 182, 190, 222, 224, 226, 232, 



390

Указатели

233, 235, 253, 256, 257, 277, 289, 290, 292, 295-297, 299, 300, 303, 315, 318, 
328, 330, 339, 346, 350, 359

Вобоженный (ἔνθεος) – 280, 292, 298, 299, 303, 309, 339 
Воипостасный, ипостасный, существующий, реальный 

(ἐνυπόστατος) – 166, 279, 304, 343
Воля, желание (βουλή, βούλησις, θέλημα, θέλησις) – 151, 152, 154, 

167-169, 174, 180, 181, 193, 197, 200, 274, 285, 314, 316, 317, 320, 324, 356, 358 
Воплотившийся (ἔνσαρκος), Воплощение (σάρκωσις) – 158, 

215, 231, 241, 247, 265, 271, 283, 286, 287, 292, 294, 296, 300, 301, 307, 
308, 321, 324, 326, 331, 343, 355, 357, 358 

Воплощаться (σαρκόω) – 148, 231, 267, 272, 273, 284-288, 291, 293, 
294, 296, 323-326, 331, 332, 350, 354, 356-358 

Воскресение, восстание (ἀνάστασις) – 153, 154, 183, 184, 261, 
267, 278, 283, 292, 293, 296, 305, 349, 351-355 

Воскресение, пробуждение (ἔγερσις) – 154, 288, 289, 352 
Вочеловечение (ἐνανθρώπησις) – 259, 270, 271, 283, 284, 293, 330, 

331, 345, 357
Вочеловечиться (ἐνανθρωπέω) – 243, 302, 319, 354 
Выделение физиологическое, отделение (ἔκκρισις) – 154, 175, 

294, 300, 318, 352 
Грех (ἁμαρτία) – 285, 288, 289, 291, 294, 301-303, 305-307, 312, 313, 

353
Два лица имеющий (διπρόσωπος) – 219 
Две природы имеющий (διφυής) – 217, 219, 335 
Движение (κίνησις) – 167, 169, 170, 180, 234, 235, 295, 315, 318 
Дева (παρθένος) – 149, 171, 191, 202, 206, 271, 285, 290, 293, 301, 

311, 331, 332, 337, 345, 347-349, 358 
Действие, дело, результат действия (ἐνέργημα) – 173, 296 
Действие, энергия (ἐνέργεια) – 151, 153-155, 160, 161, 167, 169-176, 

178, 180, 181, 189, 200, 231, 293, 297, 299, 303, 310, 314, 317, 319-321, 356, 
357 

Действовать (ἐνεργέω) – 153, 155, 246, 259, 290, 295, 296, 317, 320, 
340

Действующий (ἐνεργητικός) – 152, 160, 170, 171, 173, 176, 189, 321 
Десятирог, десятирогий (δεκακέρατον, δεκακέρατος) – 212, 213, 

215, 217, 221, 226, 231, 236, 261, 275, 358 



391

Указатели

Добровольный (ἑκούσιος) – 168, 180, 212, 250, 292-294, 296, 301, 
302, 304, 307, 308, 310, 326, 354 

Домостроительство, икономия (οἰκονομία) – 158, 180, 189, 190, 
195, 219, 234, 241, 242, 249, 258, 265, 271, 274, 281, 283, 287, 293, 296, 
301, 307, 321, 338, 352, 356, 357 

Душа (ψυχή) – 150, 152-155, 159, 160, 162, 167, 170, 173-176, 180, 181, 
190, 192, 207, 216, 217, 227, 233, 246, 271, 279-283, 292, 295, 297-301, 309, 
310, 313, 317, 319, 320, 328-330, 333, 338, 339, 341, 344, 345, 351, 354, 355 

Единоприродный, имеющий одинаковую природу (ἰσοφυής, 
μονοφυής, ὁμοφυής) – 154, 175, 217, 219, 273, 285, 291, 326, 332, 333, 
335, 354 

Единородный (μονογενής) – 161, 219, 229, 267, 308, 333 
Единосущный (ὁμοούσιος) – 152, 153, 161, 164, 174, 175, 195, 204, 

206, 207, 222, 223, 234, 238, 248, 249, 260, 266, 273, 282, 284, 287, 291, 
295, 308, 310, 317, 318, 321, 333, 346, 351, 354 

Жажда (δίψα), жаждать (διψάω) – 286, 300-302, 307, 312, 352, 354, 
358 

Животворить (ζῳοποιέω), животворящий (ζῳοποιός, ζωτικός)– 
153, 154, 173, 175, 181, 195, 206, 280, 326, 350, 353 

Земнородный (γηγενής) – 265, 266, 286, 307, 319, 355 
Инородный (ἐτερογενής) – 175, 223, 234, 330, 354, 355 
Иносущный (ἐτεροούσιος) – 175, 206, 216, 223, 249, 262-264, 273, 

330, 355 
Иноприродный (ἐτεροφυής) – 175, 223, 330, 355 
Ипостасное соединение (καθ` ὑπόστασιν ἕνωσις) – 174, 194, 

234, 252, 254, 331, 332, 337, 348 
Испражнение (κόπρος) – 311, 312 
Неделимый, особый (ἄτομον) – 165 
Неизменный (ἀμετάστατος, ἀναλλοίωτος, ἀπαράλλακτος, 

ἄτρεπτος) – 151, 163, 174, 179, 267, 282, 289, 291, 294, 298, 299, 308, 326, 
331, 339, 342, 343 

Неипостасный, несуществующий (ἀνυπόστaτος) – 166, 191, 
210, 242, 251, 253, 271

Неодушевленный (ἄψυχος) – 165, 170, 178, 200, 222, 309, 310 
Неотделимый, нераздельный (ἀχώριστος) – 166, 167, 280, 281, 

296, 310, 314, 324, 331-333, 343, 357 



392

Указатели

Неподобный (ἀνόμοιος) – 175, 328 
Нераздельный (ἀδιαίρετος, ἀμέριστος) – 151, 207, 209, 212, 215, 

226, 233, 234, 264, 267, 272, 279, 281, 296, 297, 327, 331, 332, 335, 339, 
348, 354 

Неслитный (ἀσύγχυτος) – 151, 207, 233, 234, 244, 245, 249, 250, 
252-256, 262-264, 272, 274, 282, 292, 329, 333, 339, 346, 348 

Нетленный (ἄφθαρτος, ἄφθορος) – 173, 177, 190, 219, 247, 269, 
288, 289, 292, 294, 296, 314, 333, 342, 349, 351-354 

Обитать, вселяться, населять, (ἐνοικέω) – 148, 197, 272, 320, 331 
Обожение (θέωσις) – 180, 282, 283, 287, 290, 310, 311
Образ, подобие (ἀντίτυπος) – 350, 351 
Образ, изображение, икона (εἰκών) – 152, 175, 178, 229, 289, 306, 

319, 320, 327, 330 
Одна ипостась (μία ὑπόστασις) – 212, 220, 234, 249-251, 254, 267 
Одна сложная ипостась (μία σύνθετος ὑπόστασις) – 206, 265 
Однородный (ὁμογενής) – 161, 175, 273, 354 
Орхестра (полукруг впереди сцены, на котором совершал 

свои движения и исполнял роль хор), хор (ὀρχήστρα) – 199, 200, 
215, 217, 254, 313, 322

Подобие (ὁμοιότης, ὁμοίωμα, ὁμοίωσις), подобный (ὅμοιος) – 152, 
175, 222, 289, 291, 293, 294, 297, 301, 303, 305, 306, 308, 309, 312, 314, 
316, 317, 319, 320, 323, 331, 339, 352 

Половинной сущности (ἡμιούσιος) – 175 
Половинной природы, недоразвитый (ἡμιφυής) – 267
Половинчатый, смешанный (ἡμιγενής, ἡμιμερής, ἥμισυς) – 273, 

328
Полубог (ἡμίθεος) – 247, 267, 328 
Получеловек (ἡμιάνθρωπος) – 247 
Одна природа (воплотившаяся) (μία φύσις (σεσαρκωμένη)) – 147, 

194, 200, 206, 207, 215, 217, 221, 223, 234, 240, 242, 247, 260-262, 267, 269, 
272-275, 282, 283, 287, 296, 297, 299, 300, 321, 323, 325, 327-329, 331-333, 
345-347, 349, 354, 355 

Приснодева (ἀειπαρθένος) – 194, 197, 331, 350 
Разделение (διαίρεσις), разделять (διαιρέω) – 194, 200, 201, 203, 

206, 217-219, 234, 239, 243, 245, 249, 252, 256, 266, 268, 272, 274, 297, 299, 
325, 335, 337, 346, 347, 349, 357 



393

Указатели

Рассеченный пополам (ἡμίτομος) – 212 
Свойство, особенность (ἕξις, ἰδιότης, ἰδίωμα) – 151, 153, 162, 165-

168, 178, 249, 262-264, 282, 285, 287-289, 291, 292, 294, 299, 300, 302, 309, 
310, 317, 323-327, 339, 349 

Слияние, смешение (ἀνάχυσις, κρᾶσις, μῖξις, σύγκρασις, 
σύγχυσις) – 150, 180, 203, 208, 221, 234, 244, 255, 262, 268, 281, 283, 
290, 325, 326 

Собожественный (σύνθεος) – 292, 299, 339 
Теопасхизм (θεοπασχία) – 278, 282, 311 
Тление (φθορά), тленный (φθαρτός) – 166, 167, 177, 178, 183, 219, 

257, 289, 292, 294, 303, 305, 307, 314, 318, 326, 333, 349, 351, 353, 358 



394

БИБЛИОГРАФИЯ

Исследования и издания трудов преп. Анастасия

1. Alpers K. Die Etymologiensammlung im Hodegos des Anastasios 
Sinaites, das Etymologicum Gudianum (Barb. gr. 70) und der Codex Vind. 
theol. gr. 40, JӦB 34 (1984). S. 55–68.

2. Anastasius Abbas. Adversus Judaeos disputatio // Patrologiae cursus 
completes. Series Graeca (далее — PG) / Ed. par J.-P. Migne. Patrologiae cursus 
completus (series Graeca). En 161 t. Paris, 1847–1866. Т. 89. Col. 1203-1282.

3. Anastasius Sinaita. Homilia dicta in Sextum psalmum PG 89, 1115-1144. 
4. Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Interrogationes et 

responsiones // PG 89. Col. 311-824. 
5. Athanasius. Liber de definitionibus // PG 28. Col. 533-554.
6. Anastasius Sinaita. Libri duodecim // PG 89. Col. 851-1078.
7. Anastasius Sinaita. Oratio di Sacra Synaxi // PG 89. Col. 825-849.
8. Anastasius Sinaita. Oratio in Sextum psalmum // PG 89. Col. 1077-1116. 
9. Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG 89. Col. 1151-1180.
10. Anastasius Sinaita. Sermo in defunctos perutilis // PG 89, 1191-1202.
11. Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem, 

fragmentum // PG 89/ Col. 1143-1148.
12. Anastasius Sinaita. Viae dux / Cuius edionem curavit Karl-Heinz 

Uthemann. Turnhout. Leuven, 1981. (Corpus christianorum. Series graeca. 
V. 8).

13. Anastasius Sinaita, episcopus Antiochenus. Viae dux adversus 
acephalos // PG 89. Col. 35-310.

14. Andrist P. Rezension von Aulisa — Schiano 2005 // Byzantinoslavica 
(далее — BZ) 101 (2008). S. 787–802.

15. Aubineau M. Un nouveau témoin d’Anastase le Sinaïte, ‘Viae dux’, 
découvert dans le Vat. gr. 2076 (X-XI s.), Revue de Philologie, de littérature et 
d’histoire anciennes 58 (1984). S. 79–82.

16. Aulisa I., Schiano C. Dialogo di Papisco e Philone giudei con un 
monaco. Testo, traduzione e commento (Quaderni di Vetera Christianorum, 
30). Bari, 2005. 

17. Baggarly J. D. A parallel between Michael Psellus and the Hexaemeron 
of Anastasius of Sinai, Orientalia Christiana Periodica (далее — OCP) 36 
(1970). S. 337–347.

18. Baggarly J. D. Hexaplaric Readings on Genesis 4: 1 in the Ps.-
Anastasian Hexaemeron, OCP 37 (1971). S. 236–243.



395

Библиография

19. Baggarly J. D. Rezension von K.-H. Uthemann, Anastasii Sinaitae 
sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei necnon 
Opuscula adversus Monotheletas (CCG 12). Turnhout, Leuven, 1985 // OCP 
54 (1988). S. 253–255.

20. Baggarly J. D. The Conjugates Christ-Church in the Hexaemeron 
of Ps.-Anastasius of Sinai: Textual Foundation and Theological Context. 
Roma, 1974.

21. Belting H., Belting Ch. Das Kreuzbild im Hodegos des Anastasius 
Sinaites. Ein Beitrag zur Frage nach der ӓltesten Darstellung des toten 
Crucifixus // Schumacher W. N. Tortulae, Rom, Freiburg, Wien, 1966. S. 30–39.

22. Bibikov M. V. Pseudo-Anastase’s Florilegia as a Source for the Izbornik 
of Symenon — Izbornik of Svjatoslav 1073 // ΣΤΕΦΑΝΟΣ (Festschrift V. 
Vavřínek), hrsg. v. Dostálová R., Konzal V. BZ 56 (1995), S. 625–630.

23. Binggeli A. Anastase le Sinaïte. Récits sur le Sinaï et Récits utiles 
а l’âme, Édition, traduction, commentaire. Paris, 2001.

24. Binggeli A. Un nouveau témoin des Narrationes d’Anastase le Sinaïte 
dans les membra disjecta d’un manuscrit sinaïtique, Revue des Études 
byzantines (далее — REB) 62 (2004). S. 261–268.

25. Bouvy E. Le cantique funèbre d’Anastase. Échos d’Orient (далее — EO) 
1 (1897/1898). S. 262–264.

26. Bruns J. E. The Altercatio Jasonis et Papisci, Philo, and Anastasius 
the Sinaite, Theological Studies (Baltimore) 34 (1973). S. 287–294.

27. Canart P. Nouveaux récits du moine Anastase, XII CIEB, II. Belgrad, 
1964. S. 263–271.

28. Canart P. Une nouvelle anthologie monastique: le Vaticanus graecus 
2592, LM 75 (1962). S. 109–129.

29. Caranicolas P. A Note on Anastasius of Sinai, Θεολογία 26 (1955). 
S. 259–262.

30. Congourdeau M.-H. Médecine et théologie chez Anastase le Sinaïte, 
médecin, moine et didascale, in: Boudon-Millot V. Les Pères de l’Église face 
а la science médicale de leurs temps. Actes du troisième Colloque d’Études 
Patristiques (Paris, 9–11 septembre 2004), (TH 117). Paris, 2005. S. 287–298.

31. Cumont F. Lydus et Anastase le Sinaïte, BZ 30 (1930). S. 31–35.
32. Dagron G. Le saint, le savant, l’astrologue: Étude de thémes 

hagiographiques à travers quelques recueils de ‘Questions et réponses’ des 
V-VII siècles // Hagiographie. Cultures et sociétés (IV-XII siècles). Actes du 
colloque organisé à Nanterre et à Paris (2–5 mai 1979). Paris, 1981. S. 143–155.

33. Darling R., Griffith S. H. Anastasius of Sinai, the Monophysites and the  
Qur’an // Eighth Annual Byzantine Studies Conference. Chicago, 1982. P. 13-14.



396

Библиография

34. Declerck J. H. Les ‘Definitiones sanctorum patrum’ dans le Codex 
Gudianus gr. 102, Byz. 52 (1982). S. 413–416.

35. Déroche V. Rezension von Aulisa — Schiano 2005, in: JӦB 59 (2009). 
S. 246–248.

36. Deun, van P. Quelques témoins nouveaux de l’Hodègos d’Anastase le 
Sinaïte, REB 50 (1992). S. 231–239.

37. Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches 
Florilegium aus der Wende des siebenten und achten Jahrhunderts. Münster 
i. W., 1907.

38. Flusin B. Démons et Sarrasins. L’auteur et le propos des Diègèmata 
stèriktika d’Anastase le Sinaïte, TM 11 (1991). S. 381–409.

39. Gregorius Nyssen. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG 44. Col. 
1327-1345.

40. Gretser J. Anastasii Sinaitae, Patriarchae Antiocheni Ὁδηγός, seu  
Dux Viae, adversus Acephalos. Nunc primum Ex Bibliotheca inclytae 
Reipublicae Augustanae graece et latine editus. Ingolstadt, 1606.

41. Gretser J. Sancti Anastasii Sinaitae, Patriarchae Antiocheni 
Quaestiones et responsiones de variis argumentis CLIV, nunc primum graece 
et latine cum insigni auctario publicatae. Ingolstadt, 1617.

42. Griffith S. H. Anastasios of Sinai, the Hodegos, and the Muslims, 
GOTR 32 (1987). S. 341–358.

43. Guillou A. Le monastère de la Théotokos au Sinaï, MAH 67 (1955). 
S. 216–258.

44. Haldon J. The Works of Anastasius of Sinai: A Key Source 
for the History of Seventh-Century East Mediterranean Society 
and Belief // Cameron-Conrad, The Byzantine and Early Islamic Near East, 
Princeton NJ, 1992. S. 107–147.

45. Halkin F. La vision de Kaioumos et le sort éternel de Philentolos 
Olympiou, AB 63 (1945). S. 56–64 (Репринт: Études d’épigraphie grecque et 
d’hagiographie byzantine [V. R.]. London, 1973, Nr. XV).

46. Χρύσος Ε. Κ. Νεώτεραι ἔρευναι περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν, 
Κληρονομία 1 (1969). S. 121–144.

47. Kumpfmüller J. B. De Anastasio Sinaita. Würzburg, 1865.
48. Mai A. Scriptorum veterum nova collectio, VII. Rom, 1833.
49. McGiffert A. C. Dialogue between a Christian and a Jew entitled 

Ἀντιβολὴ Παπίσκου καὶ Φίλωνος Ἰουδαίων πρὸς μοναχόν τινα. The Greek text 
edited with introduction and notes, together with a discussion of Christian 
polemics against Jews (Diss.). Marburg, 1889.



397

Библиография

50. Kalthoff E. Hat die Darstellung des gekreuzigten Christus mit 
geschlossenen Augen ihren Ursprung im Hodegos des Anastasios vom Sinai? 
Versuch einer Klarstellung, Orthodoxes Forum 26 (2012). S. 53–63.

51. Khater A. Homélie de St. Anastase, évêque du Monastère du Mont 
Sinaï, pour la fête de la Transfiguration // Bulletin de la Société Archéologique 
copte 20 (1969/1970), S. 75–84.

52. Kuehn C. A. Anastasius of Sinai: Biblical Scholar, BZ 103 (2010). 
S. 55–80.

53. Kuehn C. A., Baggarly J. D. Anastasius of Sinai. HEXAEMERON, 
OCA 278. Rom, 2007.

54. Kumpfmüller J. De Anastasio Sinaita. Dissertatio, Würzburg, 1865.
55. Kyoung Song H. Anastasio il Sinaita, Omelia su Salmo 6, PO 52, Fasc. 

3 (2010). S. 1–96.
56. Levi della Vida G. Sulla versione araba di Giovanni Mosco e di Pseudo-

Anastasio Sinaita secondo alcuni codici vaticani, in: Miscellanea Giovanni 
Mercati, III. Letteratura e storia bizantina (ST 123). Vatikan, 1946. S. 104–115.

57. Maspero J. Histore des patriarches d’Alexandre depuits la mort de 
l’empereur Anastase jusqu’à la réconciliation des églises jacobites (518-616). 
Ovrage revu et publié après la mort de l’auteur par Adrian Fortescue et 
Gaston Wiet (Bibliothèque de l’École des Hautes Études, 237). Paris, 1923. 
P. 336-342.

58. Menologii Graecorum // PG 117. Col. 413.
59. Munitiz J. A. Anastasios of Sinai: Speaking and Writing to the People 

of God // Cunningham M. B., Allen P. Preacher and Audience. Studies in Early 
Christian and Byzantine Homiletics. Leiden, Boston, Kӧln, 1998. S. 227–245. 

60. Munitiz J. A. Anastasios of Sinai’s teaching on body and soul // James L. 
Desire and Denial in Byzantium. Aldershot, 1999. S. 49–56.

61. Munitiz J. A. Anastasian Questions and Answers among the Sinai 
New Finds, REB 60 (2002). S. 201–209. 

62. Munitiz J. A. The Predetermination of Death: The Contribution 
of Anastasios of Sinai and Nikephoros Blemmydes to a Perennial Byzantine 
Problem, Dumbarton Oaks Papers 55 (2002). S. 9–20.

63. Nau F. Le texte grec des récit utils a l’âme d’Anastase (le Sinaïte). OC 
3 (1903). S. 56-88. 

64. Nau F. Le texte grec des récits du moine Anastase sur les saints Pères 
du Sinaï. OC 2 (1902). S. 58-89. 

65. Nau F. Les récits inédits du moine Anastase. Contribution а l’histoire 
du Sinaï au commencement du VII siècle, Revue de l’Institut Catholique de 
Paris, 1–2 (1902), S. 1–70 (dem Verfasser dieses Beitrags unzugänglich). 



398

Библиография

66. Penella R. J. An overlooked story about Apollonius of Tyana 
in Anastasius Sinaita, Traditio 34 (1978). S. 414–415 (zu Ps.Anastasios PG 89, 
524–525).

67. Piilonen J. Hippolytus Romanus, Epiphanius Cypriensis 
and Anastasius Sinaita, A Study to the Διαμερισμὸς τῆς γῆς (Annales 
Academiae Scientiarum Fennicae, Ser. B, Tom. 181). Helsinki, 1974 (zu Ps. 
Anastasios PG 89, 569–572).

68. Pitra I. B. Iuris ecclesiastici Graecorum Historia et Monumenta, II, 
Rom, 1868. S. 238–280.

69. Richard M. Anastase le Sinaïte, l’Hodegos et le Monothélisme. REB 16 
(1958). Paris, S. 29-42.

70. Richard M., Munitiz J. A. Anastasii Sinaitae Quaestiones et 
Responsiones (CCG 59). Turnhout, Leuven, 2006.

71. Richard M. Les textes hagiographiques du Codex Athos Philothéou 
52, AB 93 (1975), S. 147–156.

72. Richard M. Les véritables ‘Questions et réponses’ d’Anastase le 
Sinaïte, IRHT. Bulletin n°15 (1967–1968). S. 39–56.

73. Sahas D. J. Anastasius of Sinai on Islam // Contacts between Cultures. 
V. I, 1990. P. 332-338.

74. Σάκκος Σ. Ν. Περὶ Ἀναστασίων Σιναϊτῶν. Θεσσαλονίκη, 1964.
75. Scheicho L. Eine verlorene Homilie des heiligen Anastasius von Sinai, 

Theologisch-praktische Quartalschrift 65 (1912). S. 780–795.
76. Serruys D. Anastasiana. Extrait des Mélanges d’Archéologie et 

d’Histoire publiés par l’École française de Rome, XXII. Rom, 1902.
77. Sieswerda D. T., Thomson F. J. A Critical Greek Edition of Quaestio 23 

of the Pseudo-Anastasian Ἐρωταποκρίσεις together with the Editio Princeps 
of the Old Bulgarian Translation Associated with Tsar Symeon // Janssens 
B., Roosen B., Van Deun P. Philomathestatos: Studies in Greek and Byzantine 
Texts presented to Jacques Noret for his sixty-fifth birthday, OLA 137. Leuven, 
2004. S. 567–589.

78. Sieswerda D. T. Pseudo-Anastasius en Anastasius Sinaita een 
vergelijking. De pseudo-anastasiaanse Quaestiones et responsiones in de 
Σωτήριος, Prolegomena, tekst en commentaar (Diss.). Amsterdam, 2004. 

79. Sieswerda D. T. The Σωτήριος, the original of the Izbornik of 1073, 
Sacris Erudiri 40 (2001). S. 293–327.

80. Spačil T. La teologia di santo Anastasio il Sinaita. Roma, 1923.
81. Speck P. Das Teufelsschloß. Bilderverehrung bei Anastasius Sinaites? //  

Varia V (Ποικίλα Βυζαντινά 13). Bonn, 1994. S. 293–309.



399

Библиография

82. Stiglmayr J. Der Verfasser der Doctrina Patrum de Incarnatione 
Verbi, BZ 18 (1909). S. 14–40.

83. Thomson F. A Contribution to the Textology of the Symeonic 
Florilegium together with the Editio princeps of the part of Anastasian 
Question 20 missing in the Codex of 1073, HUS 28 (2006). S. 307–327.

84. Uthemann K.-H. Anastasii Sinaitae Viae dux (CCG 8). Turnhout, 
Leuven, 1981.

85. Uthemann K.-H. Anastasios Sinaites. Berlin, Boston, 2015.
86. Uthemann K.-H. Antimonophysitische Aporien des Anastasios 

Sinaites, BZ 74 (1981). S. 11–26. 
87. Uthemann K.-H. Codex recentior, non deterior? Zur Überlieferung des 

Hodegos im Codex Vind. theol. gr. 40, JӦB 40 (1990), S. 129–143.
88. Uthemann K.-H. Der Codex Athonensis Laurae B 11: Marginalien zur 

Edition des Hodegos, Scriptorium 38 (1984). S. 104–116.
89. Uthemann K.-H. „Die Ἄπορα des Gregorius von Nyssa“? Ein Beitrag 

zur Geistmetaphysik in Byzanz. Mit einer Edition von CPG 1781, Byz. 63 
(1993). S. 237–327.

90. Uthemann K.-H. Die dem Anastasios Sinaites zugeschriebene Synopsis 
de haeresibus et synodis, AHC 14 (1982). S. 58–94.

91. Uthemann K.-H. Ein Nachtrag zu Seth in der patristischen Literatur, 
VigChr 36 (1982). S. 287–291.

92. Uthemann K.-H. Eine Ergänzung zur Edition von Anastasii Sinaitae 
‘Viae dux’: das Verzeichnis benutzter und zitierter Handschriften, Scriptorium 
36 (1982). S. 130–133.

93. Uthemann K.-H. Nochmals zum antiquissimus Ducaei. Ein Traktat 
des Anastasios Sinaites (CPG 7747) unter dem Namen Gregors von Nyssa 
(CPG 3218), Byz. 63 (1993). S. 401–403.

94. Uthemann K.-H. Sprache und Sein bei Anastasios Sinaites. Eine 
Semantik im Dienst der Kontroverstheologie, StP 18 (1985). S. 221–231.

95. Адриан (Пашин), иером. Антропология преподобного Анастасия 
Синаита: Дипломная работа / Машинопись. М.: Сретенская Духовная 
Семинария, 2005 г. 151, XXII с. 

96. Адриан (Пашин), иером. «Путеводитель» преподобного Анаста-
сия Синаита как опыт раскрытия христологического учения Церкви: 
Диссертация на соискание ученой степени кандидата богословия / Ма-
шинопись. Сергиев Посад: Московская Духовная Академия, 2009 г. 159, 
LXXXIV с. (Автореферат: URL: http://www.bogoslov.ru/text/411677.html 
(дата обращения: 14.05.18)).



400

Библиография

97. Адриан (Пашин), иером. Антропологическая аналогия в хри-
стологии прп. Анастасия Синаита // URL: http://www.pravoslavie.ru/
put/070223153428 (дата обращения: 14.05.18).

98. Адриан (Пашин), иером. Грехопадение, кожаные ризы. Ч. 1 // URL: 
http://www.pravoslavie.ru/put/070228145835 (дата обращения: 14.05.18).

99. Адриан (Пашин), иером. Грехопадение, кожаные ризы. Ч. 2 // URL: 
http://www.pravoslavie.ru/put/070301105445 (дата обращения: 14.05.18).

100. Адриан (Пашин), иером. Образ Троицы в разделении человече-
ства на ипостаси. Ч. 1 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070221172013 
(дата обращения: 14.05.18).

101. Адриан (Пашин), иером. Образ Троицы в разделении человече-
ства на ипостаси. Ч. 2 // URL: http://www.pravoslavie.ru/put/070222144718 
(дата обращения: 14.05.18).

102. Сон Адама, творение Евы: http://www.pravoslavie.ru/put/ 
070227121157. 

103. Адриан (Пашин), иером. Творение Адама // URL: http://www.
pravoslavie.ru/put/070226113432 (дата обращения: 14.05.18).

104. Адриан (Пашин), игум. Преподобный Анастасий Синаит о при-
менимости в христологии антропологической парадигмы // URL: http://
www.bogoslov.ru/text/print/412169.html (дата обращения: 14.05.18).

105. Адриан (Пашин), игум. Основы богословской полемики согласно 
преподобному Анастасию Синаиту // URL: http://www.bogoslov.ru/text/
print/533051.html (дата обращения: 14.05.18).

106. Адриан (Пашин), игум. Полемика преподобного Анастасия 
Синаита с теопасхитами и носителями триадологических заблужде-
ний монофизитства // «Церковь и время», № 1(54), 2011. С. 100-112. 

107. Адриан (Пашин), игум. «Евхаристический» аргумент в поле- 
мике святого Анастасия Синаита с афтартодокетами // Богословский 
вестник. № 16-17. Сергиев Посад, 2015. С. 56-68.

108. Адриан (Пашин), игум. Учение преподобного Анастасия Синаита 
об образе Божием в человеке // Доклад на XIII конференции «Наука. 
Философия. Религия» на тему «Человек перед лицом новейших био-
медицинских технологий». Дубна. 20-21 октября 2010 г. (опубликован 
на Богослов. ру: // URL: www.bogoslov.ru/text/1208544.html (дата обраще-
ния: 14.05.18)). 

109. Адриан (Пашин), игум. Преподобный Анастасий Синаит: нераз-
рывная связь аскетики с богословием // Доклад на богословской конфе-
ренции Русской Православной Церкви «Жизнь во Христе: христианская 
нравственность, аскетическое предание Церкви и вызовы современной  



401

Библиография

эпохи» (Москва, 15-18 ноября 2010 г.). (опубликован на Богослов. ру: //  
URL: www.bogoslov.ru/text/1243127.html (дата обращения: 14.05.18)). 

110. Адриан (Пашин), игум. Влияние преподобного Максима Испо-
ведника на антимонофелитскую полемику преподобного Анастасия 
Синаита // Доклад на открытом семинаре кафедры Богословия, приу-
роченном к 1350-летию со дня кончины преподобного Максима Испо-
ведника (†662 г.). Сергиев Посад. 16 ноября 2012 г. 

111. Анастасий Синаит, преп. Избранные творения. М., 2003. 
112. Анастасий Синаит, преп. Из Слова об образе Божием (Отрывок). 

Анастасия пресвитера на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера 
Слово о творении Божием по образу и подобию (Отрывок). / Пер. с греч. 
студента Валентина Металлова // Труды студентов Императорской Мо-
сковской Духовной Академии. Вып. II. Сергиев Посад, 1915.

113. Анастасий Синаит, преп. Из Слова об образе Божием (Отрывок). 
Анастасия пресвитера на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера 
Слово о творении Божием по образу и подобию (Отрывок). / Пер. с греч. 
студента Валентина Металлова // Святоотеческая христология и антро-
пология. / Сборник статей. Пермь, М., Пересвет, 2003. — С. 14–37.

114. Анастасий Синаит, преп. Вопросы и ответы. М., 2015.
115. Анастасий Синаит, преп. Путеводитель / Перевод избранных 

глав Адриана (Пашина), игумена // Церковь и время, № 1(54), 2011. 
С. 113-134.

116. Анастасий Синаит, преп. Три слова об устроении человека 
по образу и по подобию Божиему // Альфа и Омега. М. № 4 (18), 1998. 
С. 89-118; № 1 (19), 1999. С. 72-91; № 2 (20), 1999. С. 108-146.

117. <Преподобный Анастасий Синаит>. Об определениях / Пер. 
В. В. Баскаковой // Альфа и Омега. № 4 (38). М., 2003. С. 63-77.

118. Бибиков М. В., Лосева О. В. Анастасий Синаит // Православная 
энциклопедия. Т. II. М., 2001. С. 250–252. 

119. Максимов Ю. Прп. Анастасий Синаит об исламе // URL: http://
www.pravoslavie.ru/put/apologetika/anastasijsinait-islam.htm (дата обра-
щения: 14.05.18).

Другая литература, источники и исследования

1. Acta Concilorum Oecumenicorum. T. 1. Concilorum Universale 
Ephesenum. V. 1. Acta Graeca, p. 6. Collectio Vaticana 165-172. / Ed. 
E. Schwartz. Berolini, 1928. (ACO 1, 1, 6). 



402

Библиография

2. Acta Concilorum Oecumenicorum. T. 2. Concilorum Universale 
Chalcedonense. V. 2. Versiones Particulares. P. 1. Collectio Novariensis de re 
Eutychis. / Ed. E. Schwartz. Berolini, 1932. (ACO 2, 2, 1).

3. Acta Sanctorum. Apr. II. Main volume text. XXI Aprilis. De s. Anastasio 
Presbytero monacho Sinaita in Arabia et s. Anastasio Patriarcha Antiociae 
in Syria [Commentarius] // URL: http://acta.chadwyck.co.uk/all/fulltext?ALL
=Y&ACTION=byid&warn=N&div=4&id=Z400052880&FILE=../session/12238
12373_2246&SOURCE=config.cfg&CURDB=acta (дата обращения: 14.05.18).

4. Beck H.-G. Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich 
(Byzantinisches Handbuch, Zweiter Teil, Bd. I). München, 1959.

5. Cave G. Scriptorum ecclesiasticorum historia literaria, Genevae, 1720.
6. Chaîne M. La chronologie des temps chrétiens de l’Égypte et de 

l’Éthiopie, Paris, 1925. 
7. Clavius Patrum Graecorum. V. III. A Cyrillo Alexandrino ad Iohannem 

Damascenum. Cura et studio Mauritii Geerarrd. Brepols, Turnhout, 1979. 
8. Diekamp F. Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi. Ein griechisches 

Florilegium aus der Wende des siebenten und achten Jahrhunderts, Münster 
i. W., 1907.

9. Fabricius J. A. Biblioteca Graeca sive Notitia Scriptorum Veterum 
Graecorum, Editio noua curante Gottlieb Christophoro Harles, X, Hamburgi, 
1807.

10. Grillmeier A. Christ in Christian Tradition. V. 2: From the Council 
of Chakedon (451) to Gregory the Great (590-604). Part 2: The Church 
of Constantinople in the sixth century / In collaboration with Theresia 
Hainthaler, translated by John Cawte & Pauline Allen. London, Louisville 
(Kentucky), 1995. 

11. Grumel V. Le jeûne de l’Assomplition dans l’église grecque // Ėchos 
d’Orient 32 (1933), Paris-Bucarest, p. 162-183. 

12. Fabricius J. A. Biblioteca Graeca sive Notitia Scriptorum Veterum 
Graecorum, Editio noua curante Gottlieb Christophoro Harles, X. Hamburgi, 
1807. 

13. Holl K. Die Entstekung der vier Fastezeiten in der grieschen 
Kirche // Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte. II, 1. Tübingen, 1928, 
p. 155-203. 

14. Jülicher A. Zur Geschicte der Monophysitenkirche // Zeitschbrift für 
die neutestamentliche Wissenschbaft und die Kunde der älteren Kirche 24 
(1925). Giessen-Berlin, 17-43.

15. Lebon J. La christologie du monophysisme syrien. Wurzburg, 1951. 
16. A Patristic Greek Lexicon / Ed. by G. W. H. Lampe. Oxford, 1968. 



403

Библиография

17. Oudinus C. Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiques, I-II. 
Lipsiae, 1722.

18. Pauline A. Reviews // Vigiliae Christianae, Vol. 36, No. 3. (Sep., 1982), 
E. J. Brill, Leiden. P. 294-301.

19. Richard M. Iohannis Caesariensis presbyteri et grammatici opera 
qui supersunt // Corpus Cristianorum. Series greaca. Turnhout, 1977 (trad. 
Latine). P. 6–58.

20. Severi Antiocheni liber contra impium Grammaticum, ed. et trad. 
J. Lebon. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 93, 94; 101, 102; 111, 
112; Scryptores Syri 45, 46; 50, 51; 58, 59. Paris, Louvain, 1929–1938.

21. Severi Antiocheni orationes ad Nephalium, ed. et trad. J. Lebon. 
Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 119, 120; Scryptores Syri 4, 
7. Louvain, 1949.

22. Schwyzer E. Griechische Grammatik, I-II (Handbuch der 
Altertumswissenschaft, Zweite Abteilung. Erster Teil. Erster und Zweiter 
Band), München, 1968.

23. Weiss G. Studien zum Leben, zu den Schriften und zur Theologie des 
Patriarchen Anastasius I von Antiochien (559-598), in: Studia Anastasiana, I. 
(Miscellanea Byzantina Mjnacensia, 4), München, 1965. S. 74-84. 

24. Амфилохий Иконийский, свт. Слова и послания // Василий 
Великий, свт. Творения в двух томах. Т. 2. М., 2009. С. 999-1070.

25. Аристотель. Метафизика. М., Л., 1934. 
26. Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 1. М., 1976.
27. Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 2. М., 1978. 
28. Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 3. М., 1981. 
29. Афанасий Великий, свт. Творения. Ч. 1. Сергиев Посад, 1902. 
30. Афанасий Великий, свт. Творения. Ч. 2. Сергиев Посад, 1902. 
31. Асмус В. Ф. Античная философия. М., 1998. 
32. Бибиков М. В. Византийский прототип древнейшей славянской 

книги (Изборник Святослава 1073 г.). М., 1996. 
33. Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: 

История богословской мысли. М., 2007. 
34. Василий Великий, свт. Творения в двух томах. Т. 1. М., 2008. 
35. Василий Великий, свт. Творения в двух томах. Т. 2. М., 2009. 
36. Восточные отцы и учители Церкви V века: Антология. Кирилл 

Александрийский, Феодорит Кирский, «Корпус Ареопагитикум». М., 
2000. 

37. Говорун С. Н. Единый сложный Христос // Богословский вестник. 
№ 4. Сергиев Посад, 2004. С. 150-176. 



404

Библиография

38. Говорун Сергий, диак. К истории термина ἐνυπόστατον «воипо-
стасное» // Леонтий Византийский: сборник исследований. М., 2006. 
С. 655-665. 

39. Грацианский М. В. Анастасий I Синаит // Православная энцикло-
педия. Т. II. М., 2001. С. 243. 

40. Грацианский М. В. Гайан // Православная энциклопедия. Т.Χ. М., 
2005. С. 276-277.

41. Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. Т. 1. 
Минск, М., 2000. 

42. Григорий Богослов, свт. Собрание творений в двух томах. Т. 2. 
Минск, М., 2000. 

43. Григорий Богослов, свт. Творения в двух томах. Т. 1. М., 2007. 
44. Григорий Богослов, свт. Творения в двух томах. Т. 2. М., 2007. 
45. Григорий Нисский, свт. Аскетические сочинения и письма. М., 

2007.
46. Григорий Нисский, свт. О жизни Моисея Законодателя или о со-

вершенстве в добродетели. М., 1999.
47. Григорий Нисский, свт. Об устроении человека. СПб., 1997.
48. Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия. Ч. 1. Книги 

I-IV. М., 2010. 
49. Григорий Нисский, свт. Опровержение Евномия. Ч. 2. Книги 

V-XII. М., 2010. 
50. Давыденков О., свящ. Афтартодокетизм // Православная энцикло-

педия. Т. IV. М., 2002. С. 193-194.
51. Давыденков О., свящ. Велия благочестия тайна: Бог явися во плоти. 

М. 2002. 
52. Давыденков О., свящ. Догматическое богословие: учебное пособие. 

М., 2005. 
53. Давыденков О., свящ. Христологическая система Севира Антио-

хийского: Догматический анализ. М., 2007. 
54. Деяния Вселенских Соборов. В 4 т. Казань, 1908-1913.
55. Димитрий Ростовский, свт. Жития святых на русском языке, из-

ложенныя по руководству Четиих-Миней. Кн. 8. Апрель. М., 1906. 
56. Дионисий Ареопагит. Сочинения. Максим Исповедник, преп. Тол-

кования. СПб., 2002. 
57. Дионисий (Шленов), иером. Гефсиманское моление в свете христо-

логии прп. Максима Исповедника // Диспут с Пирром: прп. Максим Ис-
поведник и христологические споры VII столетия. М., 2004. С. 339-378.



405

Библиография

58. Диспут с Пирром: прп. Максим Исповедник и христологические 
споры VII столетия. М., 2004. 

59. Евсевий Памфил. Церковная история. СПб., 1858. 
60. Епифаний Кипрский, свт. Творения. В 6 ч. М., 1863-1883.
61. Ермилов П. В. Догматические споры о Евхаристии в Византии 

в XII в.: Доклад на V Международной богословской конференции 
Русской Православной Церкви «Православное учение о церковных Та-
инствах». М., 13-16 ноября 2007. [машинопись]. 

62. Ефрем Сирин, святой. Творения. Т. 3. М., 1994. 
63. Зарин С. Аскетизм по православно-христианскому учению. М., 

1996. 
64. Ириней Лионский, сщмч. Сочинения. СПб., 1900. 
65. Иоанн Дамаскин, преп. Источник знания. М., 2002. 
66. Иоанн Златоуст, свт. Творения в русском переводе. В 12 т. СПб., 

1895-1906.
67. Иоанн Мосх, блаженный. Луг Духовный. Сергиев Посад, 1915. 
68. Иустин Философ и Мученик, св. Творения. М., 1996. 
69. Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. М., 

1996.
70. Кирилл Александрийский, свт. Иная памятная записка, написан-

ная в ответ на вопросы к нам о том же, к тому же Суккенсу // Богослов-
ский вестник. № 10. Сергиев Посад, 2010. С. 25-31.

71. Кирилл Александрийский, свт. Памятная записка боголюбивей-
шего и святейшего архиепископа Кирилла к блаженнейшему Суккенсу, 
епископу Диокесарии, Исаврийской епархии // Богословский вестник. 
№ 10. Сергиев Посад, 2010. С. 17-24. 

72. Кирилл Александрийский, свт. Творения. Кн. 1. М., 2000.
73. Кирилл Александрийский, свт. Творения. Кн. 2. М., 2001.
74. Кирилл Александрийский, свт. Творения. Кн. 3. М., 2002.
75. Кожухов С. А. Терминология Иоанна Кесарийского Грамматика. 

М., 2013.
76. Леонтий Византийский. Против Нестория и Евтихия. Обличе-

ние и опровержение противоположных учений Нестория и Евтихия 
о божестве и человечестве Христа // Церковь и время. № 2 (15). М., 2001. 
С. 231-245.

77. Лосев А. Ф. История античной эстетики. Аристотель и поздняя 
классика. М., 1975. 

78. Лосский В. Н. Боговидение. М., 2003. 



406

Библиография

79. Лурье В. М. Богословие «египетствующих умом» // URL: http://
hgr.narod.ru/dami.htm (дата обращения: 14.05.18).. 

80. Майоров Г. Г. Философия как искание Абсолюта. Опыты теорети-
ческие и исторические. М., 2004. 

81. Макарий, митр. Всероссийский. Великие Минеи Четии. / На цер-
ковно-славянском яз. М., 1910. 

82. Максим Исповедник: полемика с оригенизмом и моноэнергиз-
мом. СПб., 2007. 

83. Мейендорф Иоанн, прот. Христос в восточном православном бо-
гословии. М., 2000. 

84. Мелитон Сардийский, свт. О Пасхе. М., 1998.
85. Никифор Каллист Ксанфопул. Синаксари Постной и Цветной 

Триоди. Сергиев Посад, 2008. 
86. Платон. Собрание сочинений в четырех томах. Т. 1. М., 1990. 
87. Платон. Филеб, Государство, Тимей, Критий. М., 1999. 
88. Порфирий. Сочинения. СПб., 2011.
89. Пролог. Книга вторая. Месяцы март — август / На церковно-сла-

вянском яз. СПб., 1896. 
90. Седова Р. А. Алексий, святитель, митрополит всея Руси // Право-

славная энциклопедия. Т. I. М., 2000. С. 637-648. 
91. Селезнев Н. Христология Ассирийской Церкви Востока. Анализ 

основных материалов в контексте истории формирования вероучения. 
М., 2002.

92. Сергий (Спасский), архиеп. Полный Месяцеслов Востока. Т. I. М., 
1997. 

93. Сергий (Спасский), архиеп. Полный Месяцеслов Востока. Т. III. М., 
1997. 

94. Сидоров А. И. Пресвитер Феодор Раифский и его сочинение // Ана-
стасий Синаит, преп. Избранные творения. М., 2003. С. 371-374.

95. Соколов Василий, иерей. Леонтий Византийский: его жизнь и ли-
тературные труды // Леонтий Византийский: Сборник исследований. 
М., 2006. С. 10-458. 

96. Спасский А. История догматических движений в эпоху Вселен-
ских Соборов (в связи с философскими учениями того времени). М., 1995.

97. Тов Э. Текстология Ветхого Завета. М., 2003. 
98. Троицкий И. Изложение веры Церкви Армянской, начертанное  

Нерсесом, кафоликосом армянским, по требованию боголюбивого госуда- 
ря греков Мануила: Историко-догматическое изложение в связи с вопро- 
сом о воссоединении Армянской Церкви с Православною. СПб., 1875. 



407

Библиография

99. Успенский Ф. И. История Византийской империи. VI-IX вв. М., 
1999. 

100. Феодор Раифский. Преуготовление // Анастасий Синаит, преп. 
Избранные творения. М., 2003. 

101. Филарет (Гумилевский), архиеп. Историческое учение об отцах 
Церкви. Т. 3. / Репринт. Сергиев Посад, 1996. 

102. Филарет (Гумилевский), архиеп. Жития святых, чтимых Право-
славной Церковью со сведениями о праздниках Господских и Богоро-
дичных и о явленных чудотворных иконах. Апрель. СПб., 1885. 

103. Чурсанов С. А. Антропологическая аналогия в православной 
христологии. / Церковь и время. № 1 (38). М., 2007. С. 208-220. 

104. Э. П. Г. Аммоний Александрийский // Православная энциклопе-
дия. Т. II. М., 2001. С. 174.

Интернет-форум

URL: http://www.anastasiosofsinai.org (дата обращения: 14.05.18) 



Религиозная организация –  
духовная образовательная организация высшего образования 

«Санкт-Петербургская Духовная Академия Русской Православной Церкви»

Игумен Адриан (Пашин Александр Васильевич)

Московская духовная академия Русской Православной Церкви

Главное христологическое произведение  
преподобного Анастасия Синаита  

«Путеводитель»
Монография

ISBN 978-5-906627-48-3

Издательство Санкт-Петербургской Православной  
Духовной Академии

191167, Санкт-Петербург, наб. Обводного канала, 17.  
Тел.: +7 812 612 40 44, доб. 339. 

Эл. почта: izdatspbda@gmail.com

Главный редактор: архиепископ Петергофский Амвросий (Ермаков),  
кандидат богословия, доцент,  

ректор Санкт-Петербургской духовной академии.

Ответственный редактор: священник Игорь Иванов. 
Корректор: А. М. Чуб. 

Верстка: Н. Н. Пимшина. 
Дизайн обложки: Константин Пешков. 

Подписано в печать: 14.07.2018. Дата выхода в свет: 01.08.2018. 
Формат 60×90 1/16. Гарнитура: Linux Libertine. 

Объем: 19,66 а. л. 
Свободная цена.

Отпечатано в типографии ООО «ИПК БИОНТ» 
199026, Санкт-Петербург, Средний пр., дом 86. 

Тел.: (812) 207-58-43. 
Заказ № 56. Тираж 500 экз.


