


Евгений Кирьянов

Становление бытия
К мифологическим предпосылкам

метафизики

Издательские решения
По лицензии Ridero

2024



УДК 1
ББК 87
К43

Шрифты предоставлены компанией «ПараТайп»

Кирьянов Евгений
Становление бытия : К мифологическим предпосылкам

метафизики / Евгений Кирьянов. — [б. м.] : Издательские
решения, 2024. — 62 с.
ISBN 978-5-4490-3866-1

Эта книга продолжает и развивает темы, затронутые в корпусе текстов книги
Е. Кирьянова «В поисках пристанища без опоры» (Москва, «Энигма», 2016).
В центре внимания автора — задача выявления действия Логоса на осознание
личностью становящегося образа Бытия-для-себя. Выясняется роль парадокса
и антиномии в диалектическом формировании онтологического качества сущего
в подверженности его темпоральному воздействию возрастающего Логоса.

К43

УДК 1
ББК 87

16+ В соответствии с ФЗ от 29.12.2010 №436-ФЗ

ISBN 978-5-4490-3866-1 © Евгений Кирьянов, 2024



КИРЬЯНОВ ЕВГЕНИЙ

3



СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ
(К МИФОЛОГИЧЕСКИМ
ПРЕДПОСЫЛКАМ МЕТАФИЗИКИ)

4



ПРЕДИСЛОВИЕ

Книга суммирует то, что автор обдумывал при написании
предшествующих текстов. Таким образом, эта книга является
не только естественным продолжением идей, составляющих су-
щество написанного прежде, но и завершением его в единстве
общего смысла и содержания.

5



ЧИСЛО

Здесь можно вернуться к фрагменту из «Тимея». Там выяв-
лен оттенок смысла того, что именно есть число. Числовая про-
порция в процессе её порождения первичнее самого числа в его
полной определённости. И число как сущность отчасти выяви-
лось именно в пропорции. Но этого мало для уловления числа
целиком. Стихиям неоткуда взяться. Максимум, что мы можем
позволить себе допустить, это существование Первоматерии.
Все стихии есть она сама. В отсутствии чисел они ещё не могут
ни в каком смысле осуществляться в различии. Из Первомате-
рии их изготовить тоже невозможно. Утверждать единичность
Первоматерии в отсутствии чисел тоже невозможно. Но нам
необходимо допустить априорную посылку, которая максималь-
ным образом соответствовала бы видимым нами в мире мета-
морфозам в многообразии сущих. Уничтожение, преобразова-
ние и взаимопереходы, рождение и гибель…

Одним словом, замеченное ещё Гераклитом и Эмпедоклом.
И как-то выраженное ими. Эта априорная предпосылка содер-
жится и в мифах. А мифы свидетельствуют о том, о чём люди до-
гадались, созерцая окружающий их мир. А догадавшись, сказали
об этом. Таким образом, переходящие друг в друга и смешиваю-
щиеся стихии есть факт повсеместно наблюдаемых явлений
превращения, порождения и распада. И прообразом взаимопе-
рехода сущих может быть именно взаимопревращение и взаи-
мопереход первичных стихий. Но как быть с тем, что нет ресур-
сов для осуществления первичного разделения первоматерии
на стихии? Ведь и непонятно, что такое разделение. Да и как
можно даже помыслить процедуру преобразования во что бы то
ни было того, что является абсолютно простым и не составным?

Нам надо в самой Первоматерии найти потенциал для того,
чтобы она, оставаясь собою единой, была бы и разной в стихи-

6



ях. Мне представляется, что этот потенциал различения в сти-
хии содержится в идее перенесения факта установления при-
роды каждой стихии в сам акт соотнесения её с остальными
стихиями. При этом, разумеется, мы не можем получить ни од-
ной новой сущности. Остаётся только Первоматерия. Но она
приобретает разный модус осуществлённости именно в соотне-
сении каждой стихии с прочими. При этом стихии должны быть
взаимозаменяемы в соотношении (соотнесении) с другими, ибо
ничего сущностно нового и отличного от Первоматерии мы
не можем получить. Уже сказанным мы сделали частичный
вклад в определение того, что есть число. Мы уже теперь мо-
жем сказать, что «имеем несколько от числа». И в этом собы-
тии мы и не можем получить больше. Мы можем только доба-
вить выражение смысла сказанного на другом, искусственном,
языке. Да и это только потому, что располагаем некоторым зна-
нием этого языка. Мы скажем, что стихии разделены в пропор-
ции. И тем самым мы выявили некое косвенное свидетельство
о сущности, в которой надеемся опознать число. Пропорция,
это часть выявленности природы числа, которая замечательна
тем, что при замене пар внутри пропорции она сохраняется.
Именно это в точности и предписывает метафизический аспект
рассмотрения манипуляций демиурга с Первоматерией.
И в привычной математической символике этому полностью
соответствует отношение пропорциональности.

И это уже выражено в мифе «Тимея» о стихиях. Что же мы
имеем от числа? Уже имеем их «четыре» (в свойстве уложения
в пропорциональное соотнесение), связанных пропорцией.
Но не «этих» четыре, а всяких таких, что они укладываются
в отношение пропорциональности. И ещё мы имеем Едини-
цу — саму Первоматерию. Кстати, и она подвержена вложению
в пропорцию. Но, хоть их и уже «четыре» в частном отноше-
нии, сами они ещё только «недочисла», поскольку проявляют
свою числовую природу только в пропорциях. А у чисел
свойств много. Ещё раз необходимо подчеркнуть, что иллюзия
содержательности в написании знаковых образов числа только

7

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



тщетно обещает возможность актуальных операций над числа-
ми. В знаках только фиксируется запоминание «работы» чисел,
выраженной в динамике (не темпоральной) преобразований
в сочетании и разобщении стихий, чем бы они ни были, произ-
ведённые в действии над Первосущностью. И, поскольку факт
сущностного неразличения стихий (выраженный в причастно-
сти Первоматерии — Единице) есть фундаментальное свойство
всякого возможного уподобления отношений в производных
от стихий сущих, то из этого следует исходить и в попытках со-
держательного определения круга понятий, среди которых
и можно обрести число. И самым не последним в этом может
быть фиксирование внимания на тот фактор в соотнесении сти-
хий и производных от них сущих, который обеспечивает такие
соотнесения, которые сущностно не затрагивают природу и це-
лостность того, что подвергается действию в реализации этих
соотнесений. Так сказать, приобретаются новые качества при
сохранении первичной сущности. Это и есть порождение без-
граничного многообразия сущих в свете инвариантности их
при действии в установлении соотнесения. Именно смешение,
а не воссоздание вновь. И в таком видении сущих отсутствует
модус усмотрения их в субстанциальной актуальности.

Число есть такое выражение отношения в сущих, в котором
снята актуальность субстанциального их соотнесения между со-
бой. Причём, снята в самом действии осуществления этого соот-
несения.

Все эти коллизии, имевшие место в организации стихий,
не суть подверженность стихий числовым законам и числам,
а суть само число по определению.

То, о чём говорил Платон, отстранено от субстанции самим
фактом получения стихий из Первоматерии без использования
её как субстанции. Это подчёркивается тем, что есть способ иг-
норирования субстанциальности стихий и фиксированности
на них как на вновь образованных сущих в акте различения их
только вместе данных. Это и есть иным образом сказанное
о том, что они (она — Первоматерия) уложены (а) в условие про-

8

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



порциональности: а/в =с/d, в/а=d/с, и т. д. Они стоят в разных
местах разных пропорций, но фактически выражают одну
и ту же пропорциональную связь.

Мы не будем упираться в неразрешимую проблему опреде-
ления того, что такое всё множество чисел. Это иное по природе
понятие. Оно вторично при определении числа. В конце концов,
нельзя утверждать даже того, что оно бесконечно. Другая проце-
дура определения чисел — добавление единицы к тому, что уже
есть, не позволяет нам сделать вывод, что однажды получив уже
очень большое число, мы не окажемся в ситуации, когда добав-
ление единицы уже числа не меняет. И эта процедура только по-
казывает, что чисел может быть много, но она ничего не говорит
о том, каковы они. В отличие от схемы в «Тимее». Так процедура
добавления абстрактной единицы и не отражает никаких
свойств числа. Может быть, возводя во всё новую степень уже
имеющееся, мы можем получить совсем иные числа.

Но у нас другая цель. Ведь совпадения и их серии при син-
хронистичности завязаны на числа. Не значит ли это, что число-
вые соответствия ответственны за характер регулярности, кото-
рому подчинены рассматриваемые нами совпадения смыслов
событий. И Юнг связал эти процессы с астрологическими изме-
рениями. Он нашёл подтверждение корреляции между странны-
ми совпадениями смыслов и астрологическими данными…

Следует заметить, что и в «Тимее» развитие темы о действии
Демиурга предполагает поиск гармонических соотношений меж-
ду объектами, которыми он манипулирует. Демиург не уходит
от перспективы поддержания предельной инвариантности в от-
ношениях между этими объектами, имея уже извлечёнными для
этого в первичных своих действиях операцию умножения и де-
ления. Используя их, он и в условиях недоопределённости того,
что есть число, пытается создавать новые соотношения гармонии
в уже созданных им стихиях. Таким образом, им создаётся «чис-
ловой материал» для гармонии в Космосе. Из этого следует, что
Гармония Сфер есть выражение самого принципа числа. Даже
ещё и не в полноте его «уже определённости». Роль цикличности

9

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



очевидна. Она утверждает всякое событие в его присущности
бытию ещё на стадии его осуществления в «дотемпоральности».

В связи с вышесказанным можно вспомнить и о методе
усмотрения символической общности посредством чисел, имею-
щем место в каббале. Я имею в виду гематрию. В этом тоже
можно усмотреть принцип, аналогичный усмотрению принципа
порождения первостихий и последующего развития его в кон-
цепцию космической гармонии, основанную на числовой гармо-
нии — Гармонии Сфер. Связь между сущими определяется
не априорной разносущностью субстанций, а порождением всех
возможных отношений между сущими посредством соотнесения
их в числовых тождественностях с сохраниением числовых ин-
вариантностей.

И разумеется, если природа самого числа таинственна
и священна, то и такая числовая символика не может не иметь
сакрального содержания. Сущие также взаимозаменяемы и пе-
рестановочны, как и в «Тимее» Платона. И их сущностная ина-
ковость и тождественность определяются на уровне числовых
соотношений. Методы символического истолкования сакраль-
ных текстов неявно содержат интенцию к «доопределению»
«тела» числа.

Следует отметить, что существенной предпосылкой к такому
пониманию процесса творения и формирования является факт
творения из Ничто. Сущее осуществляется именно в отношении
с иными сущими. Описание созидания в Сефер Йецира пропита-
но пафосом основополагания творения и формирования мира
на числовом принципе.

Вопрос о «четвёртом» был, вероятно, проблематичным для
полного объяснения и для Платона, поскольку его непосред-
ственные последователи, неоплатоники, достаточно много ком-
ментировали даже начало диалога «Тимей», в котором они
усмотрели намёк Платона на эту проблему. В другом месте Пла-
тон говорит о том, что:

«…Бог сотворил душу первенствующей и старейшей по свое-
му рождению и совершенству, как госпожу и повелительницу те-

10

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ла, а составил он ее вот из каких частей и вот каким образом:
из той сущности, которая неделима и вечно тождественна,
и той, которая претерпевает разделение в телах, он создал пу-
тем смешения третий, средний вид сущности, причастный при-
роде тождественного и природе иного, и подобным же образом
поставил его между тем, что неделимо, и тем, что претерпева-
ет разделение в телах. Затем, взяв эти три [начала], он слил их
все в единую идею, силой принудив не поддающуюся смешению
природу иного к сопряжению с тождественным. Слив их таким
образом при участии сущности и сделав из трех одно,…»

Почему первое смешение не пришлось осуществлять при-
нуждением силой? Потому, что они (те, что смешивались) ис-
ходно (в себе) не были положены как таковые по своему суще-
ству. Иное приобрело неформальный (не номинальный) статус
иного в результате меры инаковости, которую ему сообщила
рядоположенность с тождественным уже в результате смеше-
ния (смешение есть порождение факта инаковости инакового
тождественному). Препятствий для первого смешения не было.
В нём (в смешении) они именно впервые полагались как тож-
дественное и иное. Смешение — это акт манифестации на уро-
вень большего различения. Второе смешение было уже против-
ным и природе реально (не номинально) тождественного,
и природе реально иного. И насильственное смешение — это
не смешение в тождественности, а смешение в разъятости.

Сначала, тем самым, иное стало иным относительно тожде-
ственного в модусе (в качестве) только не-тождественного
(«успев» появиться до возникновения противоречия). И только
вторым смешением была получена сущность, которая была
Иным и тождественному, и Иному в первой, дихотомической,
оппозиции (после первого смешенияав из трех одно,). Эта сущ-
ность и есть Четвёртый. Смысл её в том, что она есть новое
иное. Иное и тождественному, и иному. В применении к мани-
фестации в плоскость дихотомии «Бытие» — «Небытие» это есть
утверждение неопределяемости в диалектике троичности
неограниченного в своих модальностях бытия. Его не подчинён-

11

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



ности диалектическим и логическим альтернативам. Его стрем-
ление быть в себе самом ВСЕМ! Но все вместе они суть Одно,
поскольку то, что имеет нечто своей предпосылкой, не может
быть больше его (этого «нечто»). Таким образом, Четыре есть
Одно.

Почему я об этом говорю? Дело в том, что, как ни изво-
рачивайся, а всякая попытка вывода и обусловливания
на уровне неразличимости сущего (Сверхсущее, Единое, Трои-
ца), вся диалектика, связанная с ними, и даже продолжение
этого типа диалектики заставляет нас крутиться на одном ме-
сте. Мы будем осуществлять те же абстрактные процедуры
и с «богами» следующих уровней, и… Мы никогда не выйдем
из сферы выше «ангельских чинов». А поскольку эта диалек-
тика будет осуществляться в сфере почти неразличимости, то
речь будет просто об одном и том же. Мы будем «проседать»
вверх. Отсутствие внелогичного и неподчинённого диалектике
момента в предпосылке осуществления эманации в «нижний
мир» множественного создаёт непреодолимый разрыв между
первичным, самодовлеющим Принципом и тем, что называет-
ся «сотворённое». Как возникает множественность? Хотя бы
и иллюзорная

В лурианской Каббале есть понятие «цимцум». Оно прибли-
зительно означает вот что. Прежде чем эманировать в творче-
ском акте, неизречённый Бог, бывший ВСЕМ, «ушёл в себя»,
освободив место для творческой эманации. Но он и остался
ВСЕМ. То что освободилось, есть непустой остаток от ВСЕГО
во ВСЁМ. И потому ушедший в себя остался и лишённым всего.
Это потому, что акт ухода в себя и есть позиционирование себя
в лишённости всего. Он подвержен действию принципа непод-
верженности какой-либо оформленности; и он есть след неизре-
чённости Высшего принципа в самом акте творения. Он есть
свидетельство присутствия в «действии» «Четвёртого» в смеше-
нии.

И парадигмой множественности является инаковость всему
уже наличному в проявлении сущему; и предпосылка для новых

12

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



форм проявленности. Четвёртый есть источник оформляющей
энергии. Но это есть и исполнитель творческой воли Единого.
Это энергия, источником которой является Дух.

И, наконец, коснёмся идеи порождения множественности
в контексте темы «четвёртого» на примере рассуждения о само-
пожирающемся Змее (драконе).

Он проглатывает самого себя. Вопрос: «сколько стало дра-
конов»? Тут возможны разные ответы: ноль (поскольку был
один, но и тот съеден); один (поскольку съевший-то остался);
два (поскольку один проглотивший, а другой проглоченный);
три (поскольку у дракона ещё один внутри и один снаружи);
четыре (поскольку можно сделать сдвиг дракона на единицу,
ведь это один и тот же дракон) и, наконец, — и это только по-
тому, что четыре есть один — их …бесконечность (поскольку
внутри и снаружи каждого есть следующий). Какой же ответ
верный? Всё зависит от априорной предпосылки; если мы счи-
таем, что находимся логически (гносеологически, онтологиче-
ски) в ситуации, когда ещё можно допустить возможность «са-
мопоедания» дракона, то эта же предпосылка предписывает
нам считать, что мы ещё там, где нет различия между «нулём»,
«единицей», «двойкой», «тройкой», «четвёркой» (с неё же на-
чинается «много») и множественностью (не бесконечностью).
Сделав шаг в направлении материальной раздробленности
(шаг «вниз» в проявленности), мы приобретаем перспективу
числового различия (различения). При этом утрачивается воз-
можность осуществимости героического самопоедания дракона.

Аксиомы Марии Пророчицы (1 — 2 век):
Одно становится двумя, а два — тремя; и благодаря тре-

тьему Одно — четвертое; в двух — Одно.
Четыре суть Одно.
Один вид производит все.
Я имею в виду и саму эскалацию процесса неразличения

и в самих предметах внимания познающего.
Что касается самопоедания дракона, то ведь утверждение

сделано для того уровня проявленности, где уже качествует бо-

13

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



лее грубая материя (разве, например, в привычном нам возмож-
но такое?) В процессе «падения» в проявленности всё больше
утрачивается модус тождественности; и единство утрачивается,
сменяясь всё большей дробностью во множественности. Опи-
санные мною приключения дракона как раз и происходят
в предпосылке, что сущее на этом уровне проявленности (на-
чальный выход из единства) и может, будучи в условиях пре-
дельной тождественности, осуществить такой акт. Оно не так
связано жёсткими закономерностями, появляющимися и струк-
турирующими мир более грубой проявленности.

В том, что запредельно для всех иерархий и онтологических
вертикалей (о нём даже нельзя сказать ни что оно есть, ни что
его нет, ни иначе) осуществиться может ВСЁ; даже немыслимое.
Приключение дракона есть первый онтологический акт. Там
присутствуют уже препятствия невозможному, но несравненно
больше свободы в возможности, чем в профанном мире. Добав-
лю к сказанному выше, что сам акт самопожирания двойстве-
нен. Это одновременно и обратное — порождение (исторжение).
Ведь на этом уровне неразличения не качествует причинно-
следственная и временная связь (или может быть обращена)
и отсутствуют ограничения временного последования и про-
странственного порядка.

До падения во множественность дракон был андрогином.
Ведь он и порождал сам в себе себя же. А отсутствие количе-
ственной различительности тоже есть предпосылка для тожде-
ства одного и четырёх. Результатом этого была возможность
необозримой множественности разных осуществлений при всё
большей проявленности.

Здесь можно сказать кое-что и о проблеме уяснения прин-
ципа метафизики пола. Это выражается в факте соотнесения
между всякими сущими. Они существуют только в свидетель-
стве друг о друге. Как отражение, как присутствие каждого
из них в другом. Как таковое всякое сущее тем самым является
и отражаемым, и отражением; и присутствующим, и то, в чём
присутствует. Это разделение есть выражение модуса инаково-

14

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



сти в сущих вообще. Уроборос и есть тот Змей, который пови-
нен в осуществлении инаковости в примордиальном Андрогине
и, далее, в эскалации процесса падения в сущих во множе-
ственность. И сущие могут быть друг для друга только в сохра-
нении такого отношения между ними. Сами по себе они бы-
ли бы монадами, которые воистину не имели бы окон. А так
они существуют друг для друга всегда в таком остаточном ан-
дрогинате. Они «знают» друг о друге и имеют друг в друге до-
лю, как бы далеки они ни были. Об этом свидетельствует
и Сеть Индры, и Миф о Дионисе, и Уроборос

15

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



ЧИСЛО И СИНХРОНИСТИЧНОСТЬ

Нам не стоит рассматривать перспективы подсознательной
готовности к акту осознания явлений синхронистичности. Этим
мы отсылаем наши умозрения в область неопределённости пси-
хологического свойства.

Трудность понимания предмета и в том, что возникает слиш-
ком много искушений ассоциирования на почве возможностей
многообразных интерпретаций, которые незаметно для нас мо-
гут разрешиться в тривиальную банальность.

Чем мы располагаем? Серией событий, которые странным
образом связаны между собою общностью смысла. Но что такое
«общность смысла»? Можно закопаться в этом вопросе так, что
и не вылезти из-под груды «объясняющих» деталей. Тоже, кста-
ти, имеющих априорную смысловую нагрузку. А можно с самого
начала сказать, что «общность смысла» есть наблюдение одного
и того же объекта и связанного с ним одного и того же события.

Если мы в ресторане получили порцию рыбы, то есть уже
некоторое совпадение в том, что мы заказали именно эту рыбу,
указав на приглянувшуюся нам плавающую в специальном ре-
зервуаре. А потом получили (вот ещё совпадение!) её же приго-
товленной на стол. Потом на некоторое время потеряли её
из поля нашего зрения. Но после первого блюда опять увидели
её же, уже приготовленную к употреблению (второе совпаде-
ние). А потом от этой же рыбы остались только кости. Ещё одно
совпадение! Так стоит ли нам удивляться, что по прошествии ко-
роткого времени мы вдруг увидели изображённой на гобелене
у себя в номере гостиницы всё ту же самую рыбу? И, что важно,
не существует принципа различения этих рыб. Есть ли это одна
и та же рыба или они разные, но связаны единством «смысла».

Так вот, рыба, которую мы съели за столом и рыба на гобе-
лене в нашем номере — одна и та же рыба! Без всяких огово-

16



рок. Даже и не только изображение одной и той же рыбы, а она
сама и есть. И дополнительное подтверждение этому мы имеем
в изумлённом осознании именно факта совпадения. В сущности,
в субстанции этого нашего изумления присутствует доминанта
узнавания рыбы. Потому мы и изумились, что узнали именно её.

При некотором дефекте зрения мы можем воспринимать
один предмет как раздвоенный и даже размноженный. И при
этом каждый из образов равно с другими реален или равно же
иллюзорен. Кстати, будучи в восприятии сдвинуты друг относи-
тельно друга, они могут выглядеть и не вполне одинаковыми.
Можно предположить, что и вся полнота в восприятии события
претерпевает подобную же аберрацию сознания. Таким обра-
зом, можно думать, что мы наблюдаем одно и то же событие,
но в разных фазах его усмотрения в общем универсуме сущих.
Но можно вспомнить сказанное в опусе О СОЗНАНИИ. Есть вся
безграничность осуществления всех возможностей. И есть
в каждый момент их осуществление «где-нибудь». А в сущности,
тут же. Ведь нет никакой априорно заданной меры «близости»
или «отдалённости». И это не физический факт, а факт исключе-
ния из рассмотрения версий о сущих, в которых они априори
претерпевают какую — нибудь приоритетную заданность в сво-
ём осуществлении. И стоит заметить вот что. Как в странной
«рыбной» эпопее Юнга, так и в банальном «анабасисе» её во-
круг обеденного стола не существует принципиальной разницы
между возможностью одного варианта и возможностью другого.
Раз они осуществились, то они оба и возможны. Если мы пред-
полагаем, что все объекты совпадения имеют некую общую па-
радигму для себя, то мы тем самым утверждаем некую парадиг-
матическую сущность для них. И тогда возникает вопрос — что
это за сущность и где она присутствует? Тогда это что-то вроде
архетипа. Но и в этом случае остаётся открытым вопрос о том,
каким образом архетип может быть не связан в частном своём
выражении ни с какой необходимой деталью, присутствующей
в каждом из явленных объектов серии совпадений. Нет базово-
го набора характеристик, которые были бы общими в явленно-

17

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



сти всех «совпадающих по смыслу» событий.
В частности непонятно, почему бы не усмотреть «общность

смысла» между фактом появления на столе рыбы и выпадением
дождя вечером в тот же день. Значит, подобный архетип может
быть абстрактной фикцией. Ведь он сам никак не явлен. И он
не имеет собственных характеристик для привязывания его
именно к «этому» объекту в «этом» событии.

Кстати, в круг близких по существу феноменов «общности
смысла» входят и рассмотренные мною в фрагменте о Большом
Взрыве «странные» явления, выражающиеся в притяжении (гра-
витация) друг к другу материальных тел. Как там, так и здесь
природа синхронистичности предполагается коренящейся
не в уподоблении архетипу, а в осуществлении принципа нераз-
личения сущих. Любые два материальных тела «помнят» о том,
что они — одно. И это выражается в их притяжении. Ведь глав-
ный модус их присутствия, это присутствие в пространстве.
В нём и проявляется их «единосущность».

Существует связь между осознанием субъектом наблюдения
критичности ситуации с тупиковостью в причинно-следственном
её развитии и разрешением её в странном и маловероятном
совпадении (чудо, … смерть). Это можно осмыслить как наблю-
дение невозможности оставаться в пределах воспринимаемого
нормативным в своей причинности мире. Происходит «есте-
ственный» насильственный переход в один из «иных миров»,
которые всегда присутствуют как альтернативные варианты.

Таким образом, мы пока откладываем необходимость ис-
пользования понятия архетипа для объяснения феномена син-
хронистичности.

Но остаётся востребованной идея о том, каков принцип реа-
лизации смысловой общности. Мы попробуем рассмотреть воз-
можность для этого в понимании того, что есть число.

18

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



НИКАК

«У того мыслимого за пределами всякого универсума есть
один признак и одно имя в этом мире. Оно — НИКАК. Оно по ту
сторону Бытия и Небытия и соотносится с ними как универсаль-
ное с частным. Оно универсальнее, чем НИЧТО и ВСЁ. Ведь
только оно (глубже, чем и НИЧТО, и Всё) имеет потенциал для
того, чтобы инспирировать как возможное, так и невозможное».

Но почему источник бытия — НИЧТО? Потому что только оно
имеет потенциал свободы от связи с любым уже наличествую-
щим модусом осуществлённости. Оно не имеет на себе печати
ограниченности в уже состоявшемся выборе. И именно таков
смысл этого слова. НИЧТО равно-потенциально в отношении
осуществления любого сущего. Ведь даже Бытие оседает в осо-
знании его в качестве частного сущего.

Почему для всякой осуществлённости источник — НИКАК?
По подобной же причине. НИКАК содержит потенциал свободы
перед ним в равносущности всех сущих без исключения. Как
возможных в осуществлении, так и невозможных. Оно универ-
сальнее НИЧТО, поскольку в принципе содержит потенциал ин-
дифферентности к выбору в сущих. И оно не связано необходи-
мостью содержать в себе априорный критерий возможности
осуществления для сущих. НИЧТО же содержит в себе отноше-
ние к некоему особому сущему, знак которого сохраняет при
всех обстоятельствах. Это — универсальность отсутствия. Созна-
ние содержит в себе знание НИЧТО с неизгладимостью на нём
этой печати. Следует принять НИКАК доминантой, в которой
есть перспектива умопостигания в абсолютной простоте не-вы-
бора. Также и необходимо его умопостигать в перспективе по-
рождения абсолютно немыслимой данности с потенциалом
не укладываться ни в какую альтернативу.

Даже и в универсальную данность ВСЕГО. Если НИКАК есть

19



предшествие порождения чего-либо, то таковое не подвержено
априорности самоопределения в модусах возможности и невоз-
можности.

Эти слова не имеют иного шанса к оснащению их смыслом
кроме как в спонтанном порождении взгляда в бездну в пронзи-
тельно-остром и ничем не мотивированном умопостигании.
Но на нём есть знак причастности тому, что открывается до на-
чала всего.

Но вернёмся к действиям демиурга. Что есть субстанция?
Она только одна — Первоматерия. И она бескачественна. Она,
фактически, и есть НИЧТО, из которого творится всякое сущее
и которого пока нет. НИЧТО принимает функцию субстанции.
У нас нет шанса позиционировать себя относительно НИЧТО вне
восприятия его в отрицании подверженности определению в су-
щих. Фактически, в этом смысле оно и есть НИЧТО. Откуда оно
взялось? Оно покоится в неразличении, которое априори не по-
зиционирует себя НИКАК. И оно покоится в НИКАК. Отсюда
и поглощение двойственности. НИЧТО в неразличении, до ис-
ключения или утверждения в нём сущих, имеет и потенциал
ВСЕГО. И в сознании субъекта оно есть нечто имеющее потенци-
ал для всякого осуществления. Ведь оно не предъявлено субъек-
ту иначе.

И не следует совершенно противопоставлять Первомате-
рию и НИЧТО. Разница в том, что они постигаются в универ-
сальности определения их в сдвиге интенсивности близких
смысловых коннотаций. Ведь у человека нет априорного раз-
личения НИЧТО и Первосущности как бескачественного бес-
предельного. Оба они всегда должны опознаваться в своей
универсальности и беспрецедентной нам предъявленности.
Но в человека не положена предпосылка для эффективного
различения смысловых модальностей того и другого паче его
(человека) субъективистского произволения. Ведь сам он в от-
ношении к Сущему в умозрении позиционирует себя как при-
надлежащее ему. И заметим, НИЧТО содержит и коннотации
исключения любого ограничения своих возможностей. Как то-

20

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



же (его — ограничения) сущего. Это металогический аспект вы-
явления потенциала НИЧТО. Но и логосный. НИЧТО не может
прорваться к самому себе в абсолютности в сознании сквозь
цензуру неразличительности без потери себя в негации. И оно
всегда приносит на себе и печать универсального НЕЧТО. Его
индифферентность же в предпочтении сущих тем самым иначе
выражает пластичность в их осуществлении. И нет препятствия
для уподобления актов созидания всего Сущего в зависимости
от полагания в основания творения НИЧТО или Первосущно-
сти. Первосущность есть что-то вроде «буферной зоны» между
НИЧТО и всем универсумом сущих.

Что же касается поиска досократиками возможности наде-
лить Первосубстанцию каким-то одним качеством, то здесь мо-
жет быть и невольная подмена. Вода Фалеса, Воздух Анаксиме-
на, Огонь Гераклита, это всё тот же Апейрон Анаксимандра. Ведь
отношение у них к этим стихиям было целостное и формирова-
лось на основе непосредственного восприятия общего пласти-
ческого потенциала этих стихий. Постулировалась причастность
к ним как к парадигмам для наследования результатов этой пла-
стичности сущими.

Попробуем ещё немного отстраниться от позитивистских на-
работок более поздних времён и увидеть, что огонь — это ог-
ненная вода, а вода — жидкий огонь. А Первосубстанция есть их
инвариантная общность. Ведь в свете платоновского «Тимея»
так оно и есть. А стихии только символы Первосущего.

Но мне кажется, что есть граница между творчеством тиме-
евского Демиурга и космогоническими концепциями досокра-
тиков.

Мысль досократиков о созидании циркулирует вокруг уже
свершённого акта осуществлённости в Первостихии.

Если в умопостигании несколько сдвинуть место Первосущ-
ности в сторону трансцендентности, то и забрезжит перспектива
видения её в апофатической явленности сознанию как НИЧТО.
Мне кажется, что «разрешающая способность» сознания субъек-
та не может окончательно справиться с принципиальным отсе-

21

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



чением беспредельной и бескачественной Первосущности
от (с необходимостью несущего на себе в сознании след предсу-
щего) НИЧТО на конечном этапе решения этой проблемы. Это
возможно сделать только в трансцендентном акте. А в логосе
потенцирования осмысления этой проблемы мы вязнем в при-
дании модуса неразличения в этой паре. Так как же всё обстоит
с этим? Пусть же будет пока НИКАК.

НИЧТО или первоматерия? Что это есть? Частность осу-
ществлённости над-порядка, извлечённого из недр НИКАК, или
неизбежность? Возможно ли помыслить иную, не столь печаль-
ную, перспективу?

К надежде на разрешение в трансцендентном… Для того,
чтобы получить шанс для обретения невозможного, неизбежно
пройти в НИКАК очищение от модуса фатальной и неотменяе-
мой невозможности. Вернуться через него в абсолютную просто-
ту непричастности и обрести неприкосновенность от всякого по-
ползновения Неизбежности. Принципиальная несвобода всего
сущего не в ограничении его наличной осуществлённости,
а в том, что каждая малость вопиет о невозможности невозмож-
ного. В том, что принцип несвободы в полноте онтологического
осуществления лежит в основе всего и навязывает свою неиз-
бежность.

Но титаны проиграли битву богам…
Я говорю о «моих» интересах. А они находятся на пределе на-

пряжённости онтологического запроса в освобождении от чтой-
ности. Отодвинуть НИЧТО глубже «такой» его явленности именно
«мною» и есть шаг в решении задачи по обретению свободы и по-
тенциала осуществления невозможного «всякого». Но это есть ти-
танический шаг! Несколько условно можно сказать, что это есть
шаг в авантюре стяжания власти над самим принципом субстан-
циальности и обретении свободы в выборе субстанции. Разумеет-
ся, как потенциальной перспективы. Это знак освобождения
от звучания во мне мелодии судьбы в её неизбежности. Освобож-
дение от немыслимости альтернативы «этой» чтойности. И это
не надумано, а является нервом онтологического запроса. И НИ-

22

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ЧТО покоится в НИКАК, это значит, что мне надо освободить для
себя его от следов навязчивой «этой» чтойности, в которой НИЧТО
активно имитирует себя в себе абсолютном, будучи не им, а неся
на себе следы безальтернативной «таковости». НИЧТО должно
пройти очищение в НИКАК. Тогда оно не будет навязывать свою
чтойность, а спросит у «меня — предсущего», чем я хочу осуще-
ствиться. Разумеется, всё что я сейчас сказал, есть иносказание
для выявления тенденции в отношении к своему онтологическому
статусу. Это и импульс титанизма, который загоняет в тупик
и из которого возможен выход только в акте трансцендирования.
Но это не просто метод. В этом присутствует и живая боль осозна-
ния абсолютной беспощадности немыслимого в отменяемости
положения.

Дело в том, что человек не просто в тупике. Он не просто —
«неудачный проект». Всякое онтологическое его наполнение
безусловно и абсолютно неудовлетворительно. Неудачный про-
ект — принципиально само бытие. Ответ Бытия человеческому
запросу о себе неудовлетворителен принципиально! Это самый
простой, глубокий и неотчуждаемый метафизический факт.

Субъективное в человеке взыскует того, что альтернативно
самому существу бытия. Даже и во всей его мыслимой полноте.
В этом иррациональная открытость субъективности безгранич-
ному, неведомому в каждой мельчайшей своей частичке. И толь-
ко трансцендентный потенциал присутствующего за пределами
бытия мог бы разрешить эту проблему.

Что имеет кто-либо другой в виду, говоря об онтологическом
тупике, я не знаю. А что я сам имею в виду, конечно же, выра-
зить вполне не могу. Но тупик только тогда, когда выход из него
не мыслится в принципе. И это метафизически значимый факт.

Верующий же взыскует пакибытия. Я не знаю, какого имен-
но тот или иной из них. И каков диапазон разных ожиданий его.
Всё те же слова подходят для описания этого ожидания и тогда,
когда оно всего лишь психологически значимый факт. Ведь дело
не в том, что человек может быть неудачно вписан в этот мир.
И не только конкретный человек, а даже и универсальный. И де-

23

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



ло не в том, каков этот мир. Пусть он таков… И пусть человек та-
ков. Но если он может помыслить хотя бы о возможности иной
перспективы как принципиальной иной возможности невозмож-
ного, то это уже решает его проблему и проблему оправдания
мира, в который (неудачный мир) он так неудачно вписан. Мы
можем отсылать наше разделение на бытие и пакибытие к ка-
ким угодно далёким рубежам, но не окажемся в условиях тупи-
ка, пока не уткнёмся в то, что за пределами всех рубежей между
ними. И только в порядке немыслимого трансцендирования мы
можем покинуть этот тупик и уйти в истинное пакибытие. То, ко-
торое не в ряду с «этим» бытием, а воистину иное. Но пока я мо-
гу остро осознать только то, что пакибытие мною только подо-
зревается в моём стремлении в него, а сам я, как бы далеко
в себе не воспарял мыслью и чувством, остаюсь только отраслью
бытия.

24

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



АНТИНОМИЯ

Здесь мы остановимся на рассмотрении роли парадокса
в формировании диалектического момента в темпоральном раз-
вертывании непрерывной последовательности событий, связан-
ных причинно-следственной связью. Для решения этой задачи
мы обратимся к парадигме диалектического отношения «Еди-
ное–Иное» и попытаемся выяснить природу диалектической
предпосылки, предположив априорное присутствие парадокса
уже в самой диаде «Единое–Иное» и парадигматическое насле-
дование его манифестацией в любую множественность.

Как было показано нами ранее, антиномия (парадокс) есть
принципиальное выражение онтологической содержательности
события.1 Мы полагаем, что говорить о развитии любого про-
цесса во времени проблематично в связи с принципиальным от-
сутствием какой бы то ни было парадигмы для такого развития.
Под отсутствием парадигмы мы имеем в виду отсутствие прин-
ципа, в соответствии с которым было бы возможно в некоторый
момент совершать переход в следующее состояние. Мысленное
восприятие событий субъектом выстраивается таким образом,
что всякое вновь происходящее «вот сейчас» имеет как буд-
то бы ресурс альтернатив для выбора.

1 Кирьянов Е. М. В поисках пристанища без опоры. М. 2016.

Рассмотрим ситуацию антиномического выбора в пределах
двузначной альтернативы. В этом случае нас не удовлетворит
предположение, что антиномия не может быть разрешена толь-
ко потому, что субъект не располагает для этого всей необходи-
мой информацией. И не удовлетворит именно потому, что анти-
номия инициирует в умозрении неизбежность существования

25



некоего общего принципа, обеспечивающего продолжение про-
цесса.

Итак, предположим, что каузальность полностью определя-
ет развертывание событийного ряда во времени. Разумеется,
формальное отношение каузальности предполагает, что собы-
тие-причина и событие-следствие суть различающиеся. Однако
сама возможность такого различия существует лишь в рамках
онтологии, в которой присутствует Иное. И в то же время нали-
чие связи между событием-причиной и событием-следствием
говорит о том, что имеет место факт наличия общей доли
в связанных таким образом событиях. И это значит, что таковая
доля отмечает в событиях меру их тождественности. Они свя-
заны между собою, поскольку выявляются в тождественности.
И значит, следствие содержит свою причину в буквальном
смысле, как и причина содержит своё следствие. И это значит,
что указанная общность определяет события в их внутренней
тождественности. И если при этом предполагать отсутствие ка-
кого-либо коррелята в развитии процесса, то он должен быть
процессом повторения событий. И мы вынуждены признать,
что развитие всякого процесса в мире обеспечивает ему при-
чинно-следственную связь в темпоральности только благодаря
действию скрытого коррелята. Это и придаёт эксклюзивность
вновь происшедшему событию.

Можно антиномию усложнить до актуальной проблемы. Воз-
можна ситуация выбора между наличествующими альтернатива-
ми, но более актуален вариант, когда приходится выбирать
из того, чего нет и никогда не было. Подлежащего «выбору
из ничего» просто и не может быть в логической парадигме су-
ществующих в мире закономерностей. Так в мир входит новое,
уникальное событие.

Оно должно быть инициировано тем, что именно как таковое
и опознаётся субъектом в отсутствие каких бы то ни было альтер-
натив для выбора. Решения как будто и нет. Но невозможное со-
бытие имеет потенциал осуществления в том, что при отсутствии
для себя опоры в пределах нормативно возможного оно не за-

26

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



претно в своем осуществлении. Тем не менее, с точки зрения нор-
мативного восприятия любые аутентичные «оправдания» такого
невозможного события будут опознаваться как противоречия, ко-
торые требуют разрешения в порядке следования законности
в мире. Сознание субъекта становится своего рода «прокрустовым
ложем», куда невозможно уложить субъект, не осуществив наси-
лия. Такое событие не может быть ожидаемым в рамках каузаль-
ного мышления, так как не имеет каузальных предпосылок для
выбора из предполагаемых возможными, но никак не идентифи-
цированных. И событийный ряд оказывается в положении прин-
ципиальной невозможности продолжения. В общем случае раз-
вертывание событийного ряда поддерживается фактом следова-
ния из прошлого. Но в специальном случае, о котором мы гово-
рим, отсутствие предпосылок для выбора восполняется отсутстви-
ем ограничивающих выбор препятствий в условиях, когда такая
безальтернативная «антиномия» ставит процесс перед возможно-
стью осуществления выбора из безграничности всего (Ничто —
в положении антиномичности ситуации в мире) возможного
и невозможного. И выбор осуществляется только так, как это
и возможно: в однозначности безальтернативности. Иначе гово-
ря, выбор в антиномии постфактум представляется в тождествен-
ности всей безграничности возможных и невозможных событий
до его свершения: такое событие есть каждое из непроявленных,
не выбранное из многих, но в своей свершённости вошедшее
в мир как единственный репрезентант их всех. На грани, разделя-
ющей мир причинно-следственных связей и мир сверхсущего,
размывается связанность закономерностями ограниченного «это-
го» мира и утрачиваются смыслы различения единственного
и безграничного в множественности. На этой границе неразличи-
тельность устраняет момент полагания грядущего события в акту-
альность выбора. И это тоже в некотором смысле есть следование
обобщённому принципу каузальности, поскольку определяет но-
вое эксклюзивное событие в его единственности и в преодолении
всякой антиномичности.

Но здесь имеет место инверсия каузального следования

27

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



в темпоральности. Она состоит в том, что выбор осуществляется
в момент разрешения парадоксального положения и определя-
ется сопровождающим его моментом императивности само-
утверждения события.

28

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ВОЗНИКНОВЕНИЕ

Как возникает сущее и почему оно возникает? Имея пе-
ред собою в большом количестве явленные сущие, мы долж-
ны в своих посылках исходить из того, что априори их нет
вовсе. Мы должны исключить всё, даже себя. Но мы не мо-
жем исключить момента рефлексии в осознании этого факта.
И вопрос даже не в том — «Бытие или Ничто», а в том, чтобы
осмыслить сакраментальный факт необходимости априорного
принятия неизбежности рефлексии на саму эту альтернативу
как на единичное. Итак, сознание доставляет нам себя без-
оговорочно уже в «упаковке» из того, что предшествует аль-
тернативе «Бытие — Ничто». Если мы и позволили некоторую
вольность, то это допустимо, поскольку неопределённый мо-
дус осознания этого факта не требует даже предпосылки су-
ществования мыслящего «Я». Итак, сознание не требует для
себя места ни в бытии, ни в небытии. Мы даже должны при-
нять его необходимость для свидетельства того или иного
из них. И в этом обрести опору в утверждении возможности
рождения сущего. Важно заметить, что возникают большие
трудности при попытке обосновать возможность рождения су-
щего, избегая необходимости свидетельства о происходящем
событии. И это имеет непосредственное отношение к парадиг-
ме существования в обусловленности отражением в Ином
и присутствующей в принципе бытия иллюзорности. Следует
сказать, что этот факт является существенным аргументом для
утверждения того, что всякое событие, будучи фактом явления
сущего, не может быть осознано как впервые свершившееся,
поскольку должно быть опознано как таковое в свидетельстве
иного, опознающего в нём себя, сообразно примордиальной
парадигме рождения Иного в недрах Единого.

В свете вышесказанного сознание можно считать принци-

29



пом отражения. Чистое сознание само-для-себя в таком случае
представляется прообразом всякого опознания иного в его тож-
дественности с опознающим.

Но пока мы отвлечёмся на некоторые вопросы, связанные
с пониманием того, что есть материя. Мы не будем отягощать се-
бя излишней пристальностью в анализе этой проблемы, тем бо-
лее что и прежде немало писали о материи в связи с возникав-
шей актуальной необходимостью.

Пока человечество не столкнулось с парадоксами Новой
Физики, основа спекулятивного осмысления понятия материи
была очевидной. Человек и умом, и чувством ощущал и осозна-
вал только половину её. Я поясню, что это значит. Он забыл, что
мир был создан из НИЧЕГО. В данном контексте нет необходи-
мости уточнять смысл слова «создан». Разве только подчеркнуть,
что раз он существует, то в каком-либо смысле создан. И это
значит, что насколько бы он ни был реальным, его реальность
не позволяет ему быть реальным безусловно. И об этом —
в приведенных ниже рассуждениях. То, что я писал о частицах,
имеет примордиальную парадигматическую основу в НИЧТО.

Даже всесильный демиург не мог бы просто лепить нечто
из НИЧТО. Но он мог отламывать от НИЧТО его половину и по-
лучать в одной руке НЕЧТО, а в другой иное ему. Симметрич-
ное и «равное по величине». По той существенной причине,
что в условиях примордиальной (в парадигме «Единое — Еди-
ное как Иное») скудости всякой различительности отсутствуют
внешние характеристики для вторичных дефиниций в свой-
ствах сущих. И потому в их отсутствие происходит просто раз-
ламывание НИЧТО, а всё прочее определяется эксклюзивными
свойствами самой операции. Таким образом, это есть первич-
ный акт оснащения сущих качественностью. Но персональность
чтойности сущего утверждается только во взаимно-обратных
значениях эксклюзивных признаков каждой из половин раз-
ломленного НИЧТО. И потому каждая из половин, имея не ис-
черпывающий все беспредельные возможности (обеспеченные
бесконечным разнообразием разламывания НИЧТО) для раз-

30

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ных наборов признаков, не предъявляет себя непосредственно
в полноте своей реальности никогда. И потому их нет и они
пусты. Ведь ограниченность исходных онтологических предпо-
сылок для определения инаковости в определённости призна-
ков препятствует формированию чтойности полученных пар —
«Нечто — Иное». Мы только могли воспользоваться возможно-
стью «схватывания» сущего, имея ресурс для этого в принятой
интерпретации сознания, о чём мы говорили выше, но и ска-
жем ещё.

Но и после воссоединения с другой своей половиной «ку-
сок» совместной материи не воссоздаёт реальности, потому что
после воссоединения мы вновь получили бы НИЧТО. Что-то
вроде аннигиляции. Значит, разламывает НИЧТО наш условный
демиург нереально. Мы никуда не уйдём от иллюзии. И разлом
происходит иллюзорно. И в нашем восприятии этот факт нам
напоминает сама материя неизбежным тяготением к тому, что-
бы сблизиться. И она не разделялась. Потому что её нет… Мы
можем утверждать теперь, что, хоть материи и нет, она являет-
ся бездонным источником для возникновения сущих. Ведь НИ-
ЧТО неисчерпаемо. Материя — Абсолют. Но Абсолют, который
не занимает своего достоинства в высотах Духа. Она есть
«вульгарный» Абсолют. Он примордиален и потому не подле-
жит определению, а понятие о нём прорастает в непосред-
ственных интуициях. И очевидно, что он есть парадигма для
элементарных частиц (дхарм) в их иллюзорном рождении.
И он во всём своём многообразии представлений есть пластич-
ная в обобщённом смысле субстанция для того, чтобы быть но-
сителем духовного.

Положение материи двусмысленно. Она подвержена изме-
нениям, выходя из ничтожения НИЧТО, но в другом смысле её
нет и никогда не было. Но меня озадачивают несколько момен-
тов. Мне надо мотивировать неизбежность подобного действия
«демиурга». Я склоняюсь к тому, что нужно вспомнить о сущно-
сти НИЧТО в рассмотрении его аналогии с тем НИКАК, которое
мы рассматривали в книге «Поиски пристанища без опоры».

31

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



Ведь мы находимся в согласии с тем положением, что сознание
отражает онтологию. Но безальтернативность НИЧТО полага-
ла бы его в предпочтительность возможности. Такова функция
сознания, что даже на НИЧТО накладывается печать сущего.
И потому оно должно подразумеваться в качестве иного
«нечто». Дальше всё проще. Оно приобретает в акте раскола
и рефлексии сознания осуществимость. Разбиение же можно по-
лагать на симметричные части, когда нет предпосылок для раз-
личения, кроме того, что одно есть иное другого. И ещё надо по-
думать о материи как реализации принципа инерционности. Я
склоняюсь к тому, что надо принять предположение о невоз-
можности осознать как явленное то, что является впервые. Па-
радоксальным образом сознание безразлично к тому, что
не опознаёт как следование парадигматическому прообразу,
а оно осознаётся в рефлексии на прошлое. В этом коренится
мысль, что «всё было».

И ведь материальные тела, как я писал, в притяжении вы-
ражают свою примордиальную общность как единство. Комби-
нация этого факта с тем, что произошло падение во множе-
ственность, позволит предположить, что прошлое и настоящее
накладываются друг на друга, образуя перманентно локальную
связь между событиями в темпоральности их последовательной
смены. И, кроме того, самим свойством осознания сознание
позиционируется как прообраз той самой рефлексии, которая
лежит в основании взаимозависимости рождения сущих, о чём
нами было многократно говорено прежде и нашло отражение
в прежних текстах («Сеть Индры,…»)

Итак, мы исходим из априорного положения, когда наше со-
знание несёт на себе печать присутствия некоего невыразимого
Принципа, о природе которого мы не имеем никаких свиде-
тельств. Это не значит, что она окутана какой- то завесой тайны.
Всякая тайна и даже то, что скрывается за этой завесой, в той или
иной степени есть плод человеческой инициативы. Принцип же
есть то, что составляет причину подозреваемого в сознании дей-
ствия безусловной безальтернативности самого модуса присут-

32

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ствия. Это есть переживание того, что принцип допускает реали-
зацию для своего действия сразу в двух противоречащих друг
другу аспектах. Во-первых, имеет место отсутствие предпочтений
в проявлении альтернативности, а во-вторых — имеющее место
положение безальтернативно. Я утверждаю это, понимая, что по-
добное утверждение есть следствие специфики осознания чело-
веком Принципа в той мере, в которой это возможно. Но большее
невозможно. Таким образом, мы имеем возможность рассматри-
вать в перспективе реализации положение, когда возможно
осмыслить шаг в образовании из единичного и иного ему. Таким
образом, утверждается в возможности осознание первого шага
в падении в множественность. Далее можно утверждать сказан-
ное выше о демиурге.

Надлежит ответить на главный вопрос о том, как возможно
рождение сущих при том, что мы находимся в парадигме пре-
дельной неопределённости и скудости дефиниций примор-
диального положения. Ведь мы даже и Ничто не можем рассмат-
ривать как опору для положительных утверждений. О чём бы мы
ни сказали утвердительно, мы тем самым допускаем непозволи-
тельную вольность. Если мы допускаем существование Ничто, то
мы уже полагаем его вторичным и причастным бытию. Этим мы
отрицаем Ничто. Мы могли бы предположить тотальное бытие,
но в отсутствие антагониста это ровно ничего не значит. Возни-
кает вопрос и о том, что это такое. Это имеет место в условиях
того гносеологического статуса, которым мы располагаем в от-
сутствие прецедента хоть какой-то явленности сущего в его
чтойности. Мы даже не имеем никаких ресурсов для какого-ли-
бо выбора эксклюзивного сущего.

Всё-таки без компромисса обойтись невозможно. И этим
компромиссным шагом мы положим утверждение, что всякий
предмет нашего внутреннего запроса никак и ни в чём не пози-
ционирован. В таком положении даже и непроявленное
и немыслимое получает своё право на усмотрение равно с лю-
бой альтернативой. И пусть нашим исходным предположением
будет, что исходно всё позиционировано НИКАК. Это значит, что

33

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



пока не имеет значения вопрос о бытии или его отсутствии.
Но остаётся актуальным факт, что в любом случае ни для какого
осуществления нет предпочтения. В порядке осознания этого
факта мы допускаем осуществление всего, вплоть до того, что
абсолютно немыслимо и никогда не помыслится. Но и отрица-
ние этого тоже. Итак, мы не можем оправданно инициировать
в сознании даже представление о фактуре бытия или небытия.
Но мы цепляемся за интуитивное осознание того, что всему есть
ИНОЕ. И если мы в сознании не находим ресурсов для опозна-
ния предпосылок для осознанного бытия, то во всяком случае
мы имеем возможность относиться к факту осознания как иному
чему-то. И это не значит, что сознание качествует в модусе бы-
тия или небытия, но в акте взаимного предстояния друг перед
другом сознание и его иное конституируются в образ бытия.
Итак, сознание свидетельствует о бытии. Оно свидетельствует
о том, что именно присутствует после снятия смысла с пары со-
знание — иное.

Сознание не самотождественно. Оно универсальнее себя
и потому его иное не имеет фиксированной чтойности. Но его
конкретное наполнение имеет иное в свидетельстве о причаст-
ности бытию эксклюзивного сущего.

В примордиальности ситуации модус неразличения ставит
всякое осуществление в отношение непредпочтительности
определения в инаковости. Таким образом, исходно всякое су-
щее определяется в чтойности принципиально в причастности
к недоопределённой ещё категории бытия. Надо добавить, что
интуитивно обозначенная совокупность содержимого НИКАК
не укладывается в пределы даже и бесконечного множества, по-
скольку принципиально перекрывает всякое множество, вклю-
чая и его как свою частность элемента. В таком усмотрении НИ-
КАК может рассматриваться только как принцип манифестации
своего «содержимого», восполняя эксклюзивность манифисти-
руемого модусом примордиальной неразличительности (несу-
щественности того, что именно манифестируется).

Следует сказать и о месте сознания в этой схеме. Его прин-

34

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ципиальная неподверженность рефлексии выводит его за пре-
делы определённости в чтойности и даёт возможность генери-
ровать иное себе в универсальности смысла. Это не есть прямое
определение бытия, но оно и невозможно. Иное же ему есть
небытие.

При таком представлении отчуждается фактор осуществле-
ния акта первичного импульса в эксклюзивности. «Сначала»
логически происходит это событие, но оно имеет модус прин-
ципиальной универсальности в положении примордиальной
неразличительности содержимого НИКАК.

Следует ещё раз подчеркнуть, что иное в сущих наследует
только модус инаковости от парадигматической оппозиции Еди-
ное — Иное, где Единое есть иное себе. Здесь нет априори аль-
тернативности Иных. И именно этот смысловой модус наследу-
ется в сущих. Иное — это «вот в отношении» между двумя. Оно
не имеет отношения к внутренней природе одного.

Таким образом, мы описали аспект причастности сущего
бытию в принципиальной их взаимной сопричастности, минуя
фактор наполнения сущего чтойностью и фиксируя только со-
зерцательную функцию сознания-в-себе, которое по своей при-
роде индифферентно в отношении эксклюзивности чтойности
сущих. Но оно фиксирует в своём отношении к универсально-
му сущему факт его присутствия. А в этом содержится и «схва-
тывание» сущего в усмотрении его «дочтойности». Следует
предположить, что в этом смысле сознание уникальным обра-
зом являет себя в сходстве с сущим в положении докатегори-
альности. И, действительно, сознание самоопределяется уже
в констатации только существания чего бы то ни было, отчуж-
даясь от всякого другого метода определения. В отношении
к только вообще существованию уже содержится факт присут-
ствия сознания сам по себе вне факта опосредования рефлек-
сией. И это позволяет нам предположить, что сознание есть
иное собственное бытия в его сопричастности с универсумом
сущих. Пара же «сознание — универсум сущих» выражает дей-
ственный аспект бытия.

35

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



Поскольку же конкретность фиксируемого сознанием сущего
не отражается в констатации существования, о которой идёт
речь выше, то сущее свидетельствует о себе в сознании в отсут-
ствие спецификации, фактически свидетельствуя лишь о при-
частности бытию.

Итак, мы получили перспективу решения принципиального
вопроса «схватывания» анонимного сущего, следствием чего на-
мереваемся сделать сакраментальный шаг по извлечению суще-
го из недр того, в чём что бы то ни было позиционирует себя
НИКАК. Последний предварительныйй шаг в подготовке извле-
чения сущего заключается в осмыслении того, что условие при-
мордиальности ситуации сообщает принципиальную неизбеж-
ность принятию версии о равно-предпочтительности сущих.
Из этого следует факт снятия препятствий для манифестации
любого сущего по прецеденту, уже прежде бывшему. Тут мы мо-
жем добавить и то соображение, что всякое усмотрение эксклю-
зивной явленности опознаваемого сущего возможно только
в модусе уже прежде осуществлявшегося. Поле примордиаль-
ных предпосылок освобождает нас от решения этого вопроса,
поскольку он возникает теперь именно в ситуации, когда нет
неясности в констатации чтойности эксклюзивного сущего,
но ещё сохраняется несвобода от необходимости учёта границ,
налагаемых на осмысление ситуации в условиях, когда уже есть
ограничительные дефиниции, возникающие при снижении пара-
дигмы осуществления сущих.

Итак, всякое сущее возникает потому, что уже был преце-
дент, и потому, что в условиях примордиальности сохраняется
модус тождественности сущих, не лишённых ещё априорной
неразличительности вполне.

Здесь мы коснёмся вопроса, кажущегося на первый взгляд
бессмысленным. Как может какое-либо событие не быть повто-
рением уже бывшего прежде? Можно представить все события
условно распределёнными на два класса. Первые, это те, кото-
рые мы осознаём в явлености нам через атрибутивность. Мы
опознаём их по признакам. При этом мы можем и не заблуж-

36

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



даться в том, что созерцаемые нами их признаки не полностью
презентуют это событие. Но мы не можем отказаться от версии,
что достаточно глубокое погружение в мыслимую совокупность
этих признаков предъявит нам именно «это» событие, даже
и при условии неполноты совокупности наблюдаемых нами при-
знаков. В сущности, они есть только одно из достаточных обла-
чений для опознания события или сущего. Уже на такой стадии
закрадывается сомнение в адекватности метода познания сущ-
ности созерцаемого явления. Мы только с некоторой неуверен-
ностью в своей правоте можем принять версию, что созерцае-
мое явление имеет место впервые или, наоборот, не в первый
раз. Но параллельно тому, что мы сейчас пытаемся осмыслить,
имеет место затруднение иного порядка. Представим себе, что
мы, предположительно впервые, происшедшее событие созер-
цаем как таковое, совлёкши с него облачение из атрибутов
в предположении, что в нашем осознании они принципиально
недостаточны для определения события в его эксклюзивности.
Но мы не можем знать, существует ли вообще возможность
столь пристального рассмотрения явления сквозь его признаки-
атрибуты, или оно как таковое может опознаваться только в сво-
ей сущности.

Мы не будем угнетать себя ещё и этой проблемой, полагая
для дальнейших рассуждений достаточным тот факт, что наши
способности анализа положения не позволяют нам ответить
на этот вопрос. Итак, осознание явленного события даёт нам
только непосредственное опознание его в качестве впервые
предъявленного или, напротив, уже прежде бывшего. Но тут нас
подстерегает первый парадокс. Ведь если для нас актуально
определить его как впервые происшедшее, то мы должны ре-
шить проблему опознания явленного как явленного впервые.
Но ведь при этом исключается возможность опознать его в экс-
клюзивности. Если мы, всё-таки, опознали его в эксклюзивной
чтойности, то мы, притязая на опознание именно его, должны
свидетельствовать о тождественности с чем-то, что доставляет
нам основание для такой убеждённости. То есть, опознанному,

37

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



даже и абсолютно новому событию, должен предшествовать об-
разец.

Проще всего утверждаемое может быть проиллюстрировано
на примерах фундаментальных событий и сущих. Например,
нескончаемая борьба человечества за окончательность и исчер-
пываемость решения сакраментальной проблемы существова-
ния Бога, Сознания, «Я»… Этот пример удобен тем, что предпо-
лагаемое совлечение атрибутики с Бога полностью невозможно
для человека, его можно, если можно, «опознать» только непо-
средственно При этом позиция атеиста нисколько не предпочти-
тельна. Утверждая, что Бога нет, он невольно усиливает своё
утверждение, полагая разумеющимся, что его никогда не было.
Но тогда возникает проблема понимания того, о чём имеет ме-
сто дискуссия. Ведь для утверждения или отрицания чего-либо
необходимо иметь определённость в представлении о нём.
Но поскольку Бога никогда не было, то и вопрос о его несуще-
ствовании не может быть утверждаем. Итак, необходимы иные
пути для опознания Бога в существовании или нет. Возникает
иллюзия, что утверждение Его существования оправдывается
непосредственным свидетельством опытного созерцателя.
Но и это не так. При любой степени глубины созерцания нет ни-
какой гарантии, что созерцается нечто причастное Богу. Для это-
го тоже необходим образец.

И я утверждаю, что всё положенное в пределы такого недо-
умения есть одно и то же. Это и есть Бог… Бог интеллектуалов,
преодолевших устойчивую антиномию разума, который немоти-
ированным предпочтением выбрал или веру в Бога, или его от-
рицание. Но положение такого интеллектуала незавидно. Его со-
знание балансирует на грани между тем, что нажито большим
опытом изощрённой интеллектуальной работы ума как для
утверждения в себе интенсивного религиозного энтузиазма, так
и для утверждения безграничного скепсиса в отношении пер-
спектив приближения именно к Богу.

Но почему мы так настойчиво возвращаемся к мысли
о необходимости опознания события и сущего в его чтойности?

38

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



Но ведь парадигматически Единое и Иное связаны отношением
взаимного отражения. И эта идея находит своё продолжение
в снижении до усмотрения на уровне сущих. И, кроме того,
утверждение сознания в качестве свидетельствующего о бытии
сущего исключает иное усмотрение в причастности бытию.

Итак, вновь свершившееся есть только повторение. Как
и предшествующее ему. И очевидно, что это сущностное повто-
рение. То есть, события не повторяются, но тождественны. Поче-
му это так?

Но мы не можем отказаться от согласия с тем фактом, что
априори в основе логически обусловленного выбора находится
бинарный принцип, а переход к множественности альтернатив
есть только компромисс в неполноте проявленности выбора при
запросе о ложном и истинном. И за завесой всякой неоднознач-
ности в ответе всегда ожидается однозначность в выборе между
«да» и «нет». И, кроме того, такая императивность в требовании
к фактуре ответа подкрепляется парадигматической примор-
диальной дихотомией «Единое — Иное». Итак, за ширмой упо-
добления располагается значимость тождественности.

Тем самым мы утверждаем, что в мире происходят события,
отмеченные полнотой тождественности. Это можно понимать
двояко. Во-первых, как череду абсолютно тождественных и, во-
вторых, как слитые в единстве в одно. Первый вариант можно
исключить, поскольку абсолютная тождественность не допускает
очерёдности в следовании событий. И сразу возникает вопрос
о том, где и когда это происходит. Возможным ответом будет
утверждение, что это происходит всегда и в одном и том же ме-
сте. Динамика же непостоянства включения сознания субъекта
в такую схему обусловлена фактурой осознания, когда именно
его текущая активность восприятия происходящего определяет
эксклюзивность выбора созерцаемого. В качестве актуальной
аналогии может быть рассмотрен пример о созерцании облаков
в главах «Квантово-механические параллели» и «Сеть Индры».

Только что развитая в тексте идея фактически утверждает,
что всё происходит везде и всегда. Ведь в положении примор-

39

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



диальной неразличимости снимаются вторичные конкретности
отношений между сущими.

Остаётся только добавить, что в априорной примордиально-
сти всякое утверждение универсально и носит принципиально
парадигматический характер, исключая модус темпоральности.
При этом утверждаемое в правде тем самым в правде и свиде-
тельствуется всегда. Утверждаемое же во лжи всегда в ней
и утверждалось бы. Но тогда оно свидетельствовалось бы
об этом в правде и в словах, и в мыслях, и было бы только прав-
дой! Лгущий всегда не может свидетельствовать об этом даже
и в мыслях. Он неизбежно полагает, что утверждает только
правду! Всё раскрывающееся лишь отчасти несёт на себе печать
лжи и потому не может воистину утверждать, что оно есть ложь.
Ни в словах, ни в мыслях.

40

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ОТЧУЖДЕНИЕ АБСОЛЮТА

Необходимо рассмотреть на первый взгляд простейший вари-
ант альтернативного выбора в двузначной альтернативе. Важно
понять, что здесь присутствует в скрытом виде необходимость
рассмотрения этой простой антиномии как частного случая в сле-
довании парадигме примордиального парадокса в дихотомии
«Единое — Иное». Если это не так, то антиномия допускает триви-
альное разрешение в простом выборе одной из двух альтернатив.
Но в этом уже нет диалектического снятия в синтезе антиномиче-
ских моментов и не имеет места момент освобождения Неизре-
чённого (Абсолюта) в отчуждении его в мир. Ведь остаётся фактор
выбора, который и постфактум сохраняет в себе момент ограни-
чения свободы. Но всё решает фундаментальный парадокс в па-
радигме «Единое — Иное», который содержит внутреннее нераз-
решимое противоречие. И он сохраняет свою действенность
и в случае простой антиномии. Ведь любая пара сущих содержит
в своём генезисе момент полагания каждого из сущих в парадиг-
матическое отношение по типу «Единое — Иное» уже в силу свое-
го генезиса. Итак, в акте диалектического снятия противоречия
в необходимости синтеза антиномических моментов происходит
событие, которое оставляет в себе факт освобождения от необхо-
димости выбора, но в синтезе реализует в единичном акте оба со-
бытия как единое в своём неразличении. Таковые события уже
никогда не будут поставлены в антиномическую оппозицию друг
другу в дальнейшем процессе отчуждения Абсолюта в природу.
Но здесь есть другая трудность, препятствующая полноте раскры-
тия Абсолютного Духа в природе. Ведь локальное разрешение ан-
тиномического противоречия кардинальным образом меняет ло-
гическую фактуру, явленную Логосом в момент диалектического
акта, которому подвергается антиномия. В силу этого неизбежно
положение (т. Гёделя), когда вслед за разрешением антиномии

41



в результате метаморфозы логических оснований преобразую-
щегося Логоса могут появиться в измененной логике новые про-
тиворечия. Но это не может быть неразрешимой проблемой в де-
ле реализации Абсолютным Духом свободы, поскольку каждое
такое противоречие рано или поздно разрешается раз и навсегда.
И даже если новые противоречия накапливаются с подавляющей
интенсивностью, к бесконечно удалённому «моменту» темпо-
рального Эона они разрешатся все до одного. При этом будет реа-
лизована полнота освобождающего Абсолютного Духа в синтезе
всех сущих в единство неразличения в актуальной бесконечности.

42

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



РАЗРЕШЕНИЕ АНТИНОМИИ

Критическая ситуация раскрывает именно альтернативность
возможных и невозможных разрешений многозначного антино-
мического парадокса в разворачивании их в общности пред-
ставления универсального разрешения как единой событийной
данности. Гибель и рождение, переживание эксклюзивного со-
бытия. Всё это есть мистерия Бытия.

Сущее воспроизводится и здесь в каузальной связи. А ини-
циация есть рождение, гибель и возрождение первичных моду-
сов Бытия как парадигмы существования и разрушения для су-
щих.

Но мы теперь вернёмся к проблеме разрешения парадокса
в событийном ряду особого свойства. Мы рассмотрим в качестве
такого ряда некоторый отрезок темпорально следующих друг
за другом событий жизни человека. В структуре такой событий-
ности тоже присутствует обозначенная выше двойственность.
Причинно-следственная связь между событиями слишком оче-
видно сообщает нам о наличии мировой инерции событий, вы-
ражающейся в цикличности, повторяемости, частичной отож-
дествляемости и прогнозируемости происходящего во времени.
Это есть «фигура» смыслового содержания такой событийности
в неизменности. В этом случае «ничего не происходит». Или по-
чти ничего.

Но рассмотрим существенно иную ситуацию.
Человек оказывается в положении, когда не предвидится

никакого выбора. Не так, чтобы они были все плохи или труд-
нодостижимы. Их просто нет. Это даже катастрофичнее, чем
антиномия. Непрерывная череда событий человеческой жизни
обрывается, но некое событие должно произойти. Если оно
произойдёт.

Абсолютная утрата всех надежд — это и есть погружение ду-

43



ши в беспросветную антиномичность перед фактом отсутствия
выбора. И именно тогда создаётся условие для свершения ново-
го события, которого никогда и нигде не было. Человек в такой
момент стоит перед лицом смерти, поскольку дух его взыскует
свершения события из недр того, чего нет и никогда не было.
Полнота свершения в том, что человек умирает в этом мире, пе-
реступая границу антиномичности, но подлежит возрождению
в разрешении антиномии и, тем самым, в инициатическом пре-
одолении смерти.

Сущее, умножившись, «забыло» парадигматический прооб-
раз своего единства, а он выражается в тождественности Единого
и Иного. Когда этот факт игнорируется, то парадокс утрачивается.
Парадокс требует не развязывать сущие и даёт знак (напомина-
ет) о том, что сущие нераздельны и о них нельзя помышлять в от-
странении друг от друга. Но как только мы начинаем игнориро-
вать этот факт, сущие «рассыпаются», как если бы они не знали
о существовании друг друга. И антиномический парадокс пре-
вращается в мёртвую схему с местной (частной) и навязанной
императивностью связей сущих. Такая схема, по сути, эквива-
лентна не парадоксу, а формальному противоречию, распадаю-
щемуся в пару внешних императивных утверждений о том, что
А = В, и надо мотивированно выбрать только одно из двух. То
есть, ситуации, когда имеет место тривиальная антиномическая
схема. И только там, где соблюдается сохранение парадигмати-
ческой связи по образу Единое-Иное в сущих, антиномия требует
сохранения связи в новом (по прообразу единства) качестве.

Онтологическое наполнение парадокса имеет место только
там, где сохраняется парадигматическое следование тожде-
ственности примордиальным Единому и Иному.

Тупик антиномического положения похож на родовые муки,
а его разрешение есть рождение нового существа. И из Ничего
тоже.

Выше мы отметили, что вся парадоксальность диалектики
Единого и Иного сразу разваливается вне их тождественности.

Но обобщённую антиномию надо понимать так… В мире

44

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



свершающихся связанных каузальной связью событий нет обу-
словленности утверждению существования каких-либо событий
для выбора. Но в Хаосе как прообразе открытости в расширен-
ный мир присутствуют все возможные и невозможные альтер-
нативные варианты. И таким образом, и существование альтер-
натив, и их отсутствие есть одно и то же, но рассмотренное
в измерении разной полноты миров. И, разрешившись по схе-
ме неразличения при «выборе», событие осуществляется в ми-
ре с установленными причинно-следственными связями как ка-
узальное следствие одного, оно в Хаосе имеет безграничную
множественность Всего. Многое в Хаосе становится в неразли-
чении синтеза одним в мире причинности.

И именно эта манифестация Хаоса конституирует фактуру
будущего «вот-сейчас» в мире причинности..

Но для субъекта в мире причинности нет этого различия да-
же для гибели и спасения. И в сознании субъекта возможные
и невозможные события образуют картину присутствия безгра-
ничной альтернативности будущего, вмещая её как образ мани-
фестируемой множественности выборов в Хаосе.

Каузальность не может обеспечить безграничной альтерна-
тивности будущего. Но субъект вмещает в себя предвидения
и невозможного, а мир причинности может это вместить в тем-
поральном разворачивании всего в новых входящих в мир су-
щих в нескончаемой перспективе утверждения бытия, исчерпы-
вая неисчерпаемый Хаос.

Мы планомерно проводили идею о том, что надо рассмат-
ривать парадоксальные ситуации с последующим диалектиче-
ским снятием их в синтезе. Парадигмой для этого является
диалектическая посылка Единого и Иного. И не только для это-
го. Но можно утверждать и более общий факт, что само сущее
уже содержит в себе парадокс. И множественность любого
свойства взывает к осуществлению себя в единстве. Акт диа-
лектического синтеза «усваивает» все элементы множественно-
сти в таком единстве. Это выражается и в том, что всякое мно-
жество уже в факте своего порождения как такового неявно

45

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



содержит смысловую интенцию в самоопределении себя в спе-
цифичности порождения. И диалектическое снятие раскрывает
эту интенцию в множественности в единство. В таком акте тво-
рится ещё не бывшее.

46

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



АБСОЛЮТНЫЙ ДУХ

Полагаем простой Абсолют. Лишённый какой-либо логосной
причастности. Абсолют-в-себе. Для себя априори Абсолют
не ограничивается ничем. Он есть Одно для субъекта в силу па-
радигматиЧеской причастности его акту рефлексии Абсолюта
на себя. Иначе он никакой. Абсолют не принимает никакого
частного определения. И полагает это узами для себя. Как толь-
ко он стал Одно, он породил второе в качестве видящего имен-
но одно. А когда есть два, есть три (один-два).

Здесь есть некоторая двойственность. Если Абсолют может
чем-то быть или не быть, он это не есть.

Но он причастен Логосу не по своей природе Абсолюта. Он
есть идея не для себя априори, а для иного. Хотя бы и себя ино-
го. В усмотрении себя как Иного Абсолют и осуществляется как
личность. И в этом определяется причастность логосности. Ведь
только тогда Абсолют становится перед фактом актуального для
него присутствия первой логической парадигмы — «Одно (Абсо-
лют) -Иное». Этот парадокс и есть первичный акт выявления
прорефлектировавшего Абсолюта в привязанности к первой ло-
гической фигуре.

Итак, первый шаг в раскрытии им себя как духа состоит
в усмотрении себя в себе как Ином. Эта посылка имеет следстви-
ем выявление в рефлексии себя как Абсолютной Личности и по-
зиционировании себя в причастности логосному основанию.
А именно, — приобретение логической парадигмы в структуре
противоречия-парадокса, в антиномии «Одно — Иное». Мы бу-
дем рассматривать логику особым образом. Мы будем полагать,
что специфика её структуры полностью определяется не прави-
лами вывода в причинно-следственной связи, а наоборот, всей
совокупностью ограничений свободы следования. Это не меняет
логику как форму способа познания какой бы то ни было идеи,

47



поскольку отличается от картины логических связей в порядке их
причинно-следственного рассмотрения только ракурсом. Но по-
ка остаётся открытым вопрос о том, есть ли обозначенная дихо-
томией «Одно — Иное» рефлексия исчерпывающее в своей адек-
ватности начало движения в познании отчуждающегося в мир
Абсолюта. Мы можем только утверждать пока, что если это
и не так, то такое начало всё-таки является началом и исчерпыва-
ющего метода познания. И в том, что Абсолют отчуждает себя
в следовании именно этому способу отчуждения вслед актуаль-
ности разрешения противоречия, и выражается факт осуществ-
ления свободы духа в необходимости отчуждённого мира.
Но диалектическая дихотомия «Абсолют — Иное» есть неизбеж-
ное онтологически полагание и как таковое имеет модус всеобщ-
ности и необходимости основания для усмотрения парадигмати-
ческой личностью себя-для-себя в первичной рефлексии во всех
моментах его отчуждения в мир. Рассмотренный в единичности
и множественности парадигматического следования всеобщно-
сти принципа отчуждения акт отчуждения в следовании диалек-
тической логике разрешает равно и логическое противоречие
в чистой логике, и в отчуждённом абсолютном духе — мире. При
этом Абсолют раскрывается в трансформируемой логике разре-
шения диалектического противоречия в единстве с раскрытием
отчуждаемого духа, а логосное основание для движения в само-
раскрытии духа в его свободе позиционируется как творящий
перманентное освобождение духа саморазвивающийся Логос.
Мы полагаем при этом, что в логике, где отсутствуют какие-либо
ограничения, всякое утверждение истинно. Внутренней установ-
кой Абсолютного Духа как парадигматической личности, его
единственной заботой является полная его свобода в усмотрении
в себе всей полноты возможного и невозможного. Модус такого
усмотрения и есть тот мир, в который Абсолют отчуждается в ре-
флексии на себя. И в этом мире Абсолютный Дух имманентно вы-
являет себя как объект, и он созерцает себя в этом качестве. При
этом объективируются в этом мире те логосные посылки, которые
в чистом виде присутствуют в логике. Таким образом, мир являет-

48

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



ся полем, где объекты-сущие следуют в своих отношениях импе-
ративу наличной чистой логики. Но, как выше было сказано,
единственной внутренней установкой парадигматической лично-
сти является самоутверждение в свободе. И это есть парадигма
освобождения всякой личности и развязывания всякой необхо-
димости в сущих. Акт же освобождения от ограничения состоит
в диалектическом снятии внутренне противоречивых неразре-
шимых посылок антиномического содержания. И всякий такой
акт переформировывает структуру наличной логики, снимая про-
тиворечия в синтезирующем «это» и «иное» в единстве нераз-
личния, сохраняя самотождественность противоречащих посы-
лок. Этот процесс развязывания парадоксов перманентно осво-
бождает Абсолютную Личность от всех логически обусловленных
уз, разворачивая панораму такого освобождения в мире отчуж-
дённого абсолютного субъекта. И Абсолютный Дух созерцает
в мире своё освобождение для себя и усваивает его в себе как
полноту бытия.

49

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ

Бытие или Небытие (Ничто). Мысль взыскует выхода за пре-
делы этой дихотомии в осуществлении свободы. Сознание ЛИЧ-
НОСТИ создаёт спекулятивными интуициями всё более новую
интеллигибельную субстанцию Бытия. Это ниоткуда идущая эво-
люция Бытия. Дихотомия Бытие-Небытие в антиномической па-
радигме Единое-Иное становится во всё новом Бытии. И в этой
парадигме происходит диалектическое снятие всякого антино-
мического противоречия. Это есть безграничное становление
Бытия. И в нём принимает участие всякая взыскующая сверхбы-
тия ЛИЧНОСТЬ по прецеденту своего запроса, имея долю в при-
частности принципу личности. Бытие есть результат творческой
спекуляции личности. В Мир оно отчуждается как природа.

Бытие и Ничто — маски того, что запредельно им… Мысль
распинается в глубине отчаяния на огне дихотомического пара-
докса во всепоглощающем желании сверхбытия.

Но становящееся Бытие императивно заявляет себя в само-
тождественности как «оно есть только таково и никогда не было
иным» в любой момент своего становления в прошлом, находя-
щем своё место в настоящем времени. И потому само Бытие за-
даёт модус тождественности.

Существенная разница в том, что Гегель говорит о раскрытии
бытия, а мы говорим о его становлении. Поэтому здесь нет ника-
кой Абсолютной Идеи… Нет никакого «проекта». Мысль Гегеля
обращена в подлежащее раскрытию неведомое, а наша
в немыслимое и сущее никак.

Логосы рождаются и становятся, даже если они не имеют на-
чала во времени. Или же они не рождённые, но сами суть источ-
ники всякого становления. Мы придерживаемся первой версии.

Единый Логос, который вечно рождается и становится, или
их много, не так уж и важно. Это одно и то же. Важно, что в Ло-

50



госе раскрывается Бытие, но в том, от кого Логос рождён, Бытие
становится. «…Имже вся быша». Кем, Отцом или Сыном?

Бытие раскрывается в Логосе. Но за пределами раскрытия —
становление. А через это и в Логосе становление. Но именно это
и не акцентируется у Гегеля. У Гегеля становление или творе-
ние, — что бы ни происходило с Бытием до раскрытия в Лого-
се, — осталось в стороне. Он сосредоточен на явлении Логоса
в мир. И именно потому от системы гениального Гегеля исходит
дух рассудочного конструктивизма. Он выявляет скрытый потен-
циал, но не преследует сверхвозможное.

Гегель в круге, но он не говорит о выходе из круга.
И именно в этом у него противоречие между его системой,

которая неизбежно замкнута, и диалектикой, которая должна
размыкать.

Становление Бытия. И это потому, что его существо для себя
полагается в самотождественности, но при этом оно ничтожится
в сознании как своё собственное Ничто. И оно возвращается
уже в снятой самотождественности себя в возвращении. Но в са-
мотождественности снимается и ничтожение. А альтернатива
Бытие — Ничто возвращает всё снова. И причастный бытию
субъект навсегда остаётся распятым в этой альтернативе, не об-
ретая самотождественности в Бытии-для-себя.

51

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЕ

Нас интересует то универсальное, что лежит в основе общ-
ности наиболее фатальных событий в исполнении человеческой
судьбы и их причин. И вспомним вновь об Эдипе и о священных
событиях, описанных в Книге Бытия.

Царю Лайю оракул предсказал, что его сын, Эдип, убьёт его
и, женившись на своей матери, царице Иокасте, займёт вместо
него царский трон.

Аврааму и его роду таинственный голос обещал сделать Ав-
раама и его потомков единственным избранным любимым Бо-
гом народом. Живой источник таинственного голоса позициони-
ровал себя как Бога. Это было эксклюзивное откровение Бога
Единственного Истинного. Аврааму обетование откровения бы-
ло благословением за его особенную праведность, и именно он
мог вместить в своё сознание весть о Боге Едином. Но даже и он
мог поклоняться вновь обретённому Богу в предстоянии только
перед Образом Единого Бога. Но даже и в этом Авраам должен
был следовать форме поклонения Богу в таком образе, который
наиболее близок к поклонению именно в духе единобожия.

В Книге Бытия сказано, что сотворил Бог человека по своему
Образу и Подобию. И такое положение человека было усвоен-
ным им в его безгрешности в священном мире. Этот факт был
главным для понимания человеком, кто именно есть его Бог
и кто есть он сам.

Важно понять, что слова, которые Моисей услышал
из Неопалимой Купины, означают и то, что Бог утверждается
в сознании человека в качестве того, кто прежде всего есть. Это
ответ на все вопросы о том, кто это, где Он, каков Он. В этом от-
крывается его сущность миру. Слова «Я есть» выражают всё со-
держание возможного для верующего вмещения в своё созна-
ние совокупного религиозного предчувствия Его Присутствия.

52



Эти слова означают и то, кто есть Бог и, тем самым, являются его
истинным именем. И чем больше человек опознаёт открываю-
щегося Бога как такового в качестве того, кто «Я ЕСТЬ», тем
глубже проникает его вера в тайну Божественного Присутствия.

Но это невозможно осуществить иначе, чем опознав Его, от-
крывшегося так, в акте отождествления себя с ним в меру того,
что человек есть Образ Бога. То есть «Аз есмь» познавалось че-
ловеком как Образом Бога и его подобием. Мы оставим пока
за пределами рассмотрения вопрос о том, возможен или нет мо-
нотеизм такой, что верующий полностью утрачивает потреб-
ность в посредничестве символического образа Бога для полно-
ты реализации своего религиозного чувства. Но мы оставим
в качестве такого посредника именно осознание себя прежде
всего в качестве причастности Бытию вместе с мотивированно-
стью в стяжании этой причастности во всё большей полноте
и интенсивности.

Но невозможно избежать ответа человеком себе, кто имен-
но в нём позиционируется как тот, кто есть.

Мы можем предполагать, что из сказанного следует тот факт,
что определённый таким образом в своём принципиальном са-
краментальном качестве человек определён именно как таковой
в неограниченности перспектив своей онтологической полноты,
но ему надлежит видеть себя как человека, осознав себя прин-
ципиально выразителем именно человеческой природы. То есть,
он знает, что он есть человек, но ещё не знает, а только предчув-
ствует, что это такое. И это для него актуальная проблема. Ведь
он ограничен в произволе своей интуиции о природе человече-
ского — присущего ему — предчувствия, что он есть образ и по-
добие Бога. И особенность его предзнания определяется осо-
бенностями его религиозного и метафизического опыта в мире,
куда он когда-то вошёл.

Авраам в своей праведности предчувствовал глубокую связь
своей ещё не вполне разгаданной и осознанной природы с са-
краментальным фактом прообразного единения человека с Бо-
гом, и это единение распространялось на переживание тожде-

53

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



ственности между всеми, кто принадлежал народу, избранному
Богом. Таким образом, все события, имевшие общую метафизи-
ческую основу, могли быть отнесены в своей тождественности
к общей прообразности и в мире сакральных отношений рас-
сматриваться как одно и то же событие, имеющее отношение
к одному и тому же человеку. Но даже и праведник живёт
и в профанном мире на его границе с сакральным. И по этой при-
чине возникает принципиальная трудность, связанная с попыт-
кой раскрыть содержание священного, используя возможности
профанного видения отношений в мире профанации. Живя
на границе миров, человек в осознании своей прообразной свя-
зи с Богом совершает инверсию в понятиях. В его умозрении со-
вершается подмена понятий. Подчиняясь экспансии профанного
представления о священном, человек рефлектирует на себя как
на носителя прообразности бытия. В этом случае он присваивает
себе право формировать, в частности, версию и о том, кто он
есть, и версию о своих богах. Это приводит к перенесению карти-
ны событий сакрального мира в плоскость рассмотрения причин-
но-следственных связей мира профанного. В случаях явления
Бога библейским патриархам это проявлялось в том, что они
не опознавались в тождественности событийного единства; слы-
шимые слова откровения Бога воспринимались как внутренний
разговор с двойником, а ожидаемый видимый образ представ-
лялся как собственный инвертированный двойник. Как собствен-
ное отражение. И в профанном мире так оно и есть. Но в профан-
ном мире отсутствует потенциал метафизических и религиозных
реалий, которые могли бы позволить человеку предугадать гла-
венство действия принципов сакрального. И это касалось
не только человека с профанной духовно-душевной фактурой,
но и одухотворённого праведника. И потому проникновение со-
знания в реалии мира священного требовало активного иниции-
рующего посредничества агента из мира сакрального.

В этом есть общность между сообщением Эдипу оракулом
о роковой неизбежности совершения им фатального действия
и библейскими откровениями патриархам Израиля. Важно и то,

54

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



что в обоих случаях ставился вопрос и о том, что есть человек.
В трагедии Софокла разрешается этот вопрос в ответе Эдипа
на загадку таинственного существа — Сфинкса.

Если загадку Сфинкса интерпретировать как часть логики, то
она необратима. То есть — наоборот неверно. Тот, кто утром хо-
дил на четырёх ногах, — не обязательно есть человек. Это чело-
век ходит так. Но не наоборот. Но роль всякой загадки состоит
в том, что она обращает сравнение и отождествляет сравнивае-
мое в условии и его отгадке. И отгадавший её принимает тем са-
мым версию, что это так. Причём инициирующая этот потенциал
предпосылка находится в самой фактуре всякой загадки. Это
всегда параллельно сопровождающая логику гносеологическая
альтернатива.

И это значит, что загадка есть предложение осознанного вы-
бора. А разгадывающий её стоит перед выбором из многих воз-
можных альтернативных вариантов. Он должен сделать пра-
вильный выбор. Но одного правильного выбора нет.

Таким способом передвигающееся существо и есть человек
«по правильному определению». Сказав, что это человек, Эдип
сделал постфактум выбор правильный.

Можно утверждать, что в явлении Сфинкса Эдипу была
предложена богами персонификация принципа человеческой
сущности. И Эдипу предлагалось осмыслить это фантастическое
чудовищное существо как представление о границах человече-
ской персонификации.

Мир Авраама и его народа сохранял на себе печать присут-
ствия образа сакральности, который устанавливал единство
в отождествлении поколений в магическом времени. Так, сын
являл собою образ своего отца.

Аврааму Бог послал искушение убить своего сына, Исаака,
который был единственным наследником обещанного Богом из-
бранничества. Лайю боги внушили убить младенца Эдипа в пу-
стынном месте, как и Исаака. Нет сомнений в том, что и Лай
скорбел, принимая решение об убийстве своего сына, но делал

55

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



это, следуя неизбежности.
И то, и другое суть жертвоприношение, значение которого

состоит в символическом исключении нетождественности отца
и сына в профанном мире. И это имело непосредственное отно-
шение к последующим трагическим событиям.

Иаков, «сын Авраама» (Исаак) в сакральном мире избранного
Богом народа боролся с кем-то, кого не мог опознать. Он же (Мои-
сей) получил ответ о том, Кто Невидимый присутствует в Неопали-
мой Купине: «Аз есмь». Эдип разгадал загадку сфинкса о том, кто
есть человек. В обоих случаях речь шла именно о человеке. Ведь
«аз есмь» означало, что утверждается в бытии человек, будучи
уподоблением Бога. В ответе Сфинксу на его загадку тоже был
найден человек и утверждён иносказательно в своём бытии. В са-
кральном мире еврейского народа Исаак, Иаков, … Моисей со-
храняли преемственность в осуществлении тождественности
в полагании образа единства. То же можно сказать и о женщинах:
Сарре, Рахили, Ревекке. В мифе об Эдипе им соответствует Иока-
ста. Итак, присутствуя в профанном мире как разные личности,
все они были причастны и миру священному, сохраняя в них един-
ство человеческой сущности, утверждённой ранее. Но подобное
единство в тождественности в сакральном мире в профанном ми-
ре осуществляет в браке инцест. Таким образом, в возвращении
к матери присутствует содержание возвращения к утраченному
бытию, а в отождествлении с отцом — сохранение с ним едино-
сущности в сакральном мире. Но такое вхождение особенного
мира народа в общность профанных отношений с другими наро-
дами невозможно. Оно приводило к непрекращающимся гонени-
ям и вытеснениям. Священный мир перестал присутствовать в ми-
ре профанных отношений, и избранный Богом народ утратил его,
не утратив неутолимого желания обрести его вновь в Божествен-
ном Присутствии. И таким образом вернуться в лоно Бытия.
Но невозможно видеть священное в профанном.

И в самоослеплении Эдипа можно видеть символическое
утверждение невозможности в профанном мире прозреть и вос-
принять сакральное.

56

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



Должен явиться тот, кто даст священному новую жизнь, а ми-
ру новое измерение в новом мире. Он должен вместить в себя
единосущность Отца и Сына, дав народам образ для уподобле-
ния и восполнив их природу новым священным измерением. Та-
ким образом восполняется утрата гонимым народом священного
мира в возвращении Божественного Присутствия. Но в дополне-
ние к сказанному надлежит добавить несколько слов о роли
женщины в этой грандиозной мистерии. Вернёмся для этого
к мифу об Эдипе.

Рождаясь, человек отторгается от бытия. Он утрачивает его,
растворяясь в мире сущих. В глубине своего существа он дога-
дывается об этом и страстно желает обрести его снова. И это
есть предпосылка для инцеста. Мать символизирует Бытие.
Именно МАТЬ. Но здесь происходит подмена. Место вселен-
ской единой МАТЕРИ может занять случайное воплощённое су-
щество. Оно не есть истинная МАТЬ, но искажённое видение
инициирует в мужчине желание блаженно причаститься истин-
ному бытию и возвратиться в его лоно в инцесте. Здесь присут-
ствует и интенция овладения самим бытием. От оракула Эдип
знал, что Иокаста — его мать. Он овладел ею как наградой
за то, что отгадал загадку и этим показал, что имеет право
на владение бытием.

В разгадке Эдипом загадки Сфинкса содержится инверси-
рованный в профанное образ опознания Божественной прооб-
разности сущности человека, и, соединившись с Иокастой, Эдип
совершил инверсионное осуществление факта причастности
Бытию в свидетельстве о том, что Бог «Аз есмь». Но в таком
утверждении в себе человека Эдип реализовался в качестве
прообраза Сфинкса. Разгадав загадку, он Сфинксу по принципу
профанной инверсии ответил на вопрос, кто есть он сам. Этим
Эдип прообразно благословил Сфинкса как человека, а себя
в прообразности Сфинксу. Ведь профанация есть отрицание са-
крального, его обращение и иное. И самоослепление Эдипа
есть акт отрицания прозрения в духе. И если Бог Моисею от-
крылся в Божественном Присутствии, то Эдип открылся Сфинк-

57

СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ



су в произволе интерпретации природы человека, узурпировав
право Бога на источность бытия.

Всякая женщина есть сама образ бытия. Но истинный образ
бытия есть та универсальная вселенская МАТЬ, которая стоит
за каждой женщиной. И ущербное видение останавливается
на очевидной подмене, абсолютизируя значимость для сакра-
ментального акта погружения в бытие своей матери. Но истин-
ной парадигмой нового осуществления Божественного Присут-
ствия в мире является утверждение воплощения Божественности
в мире единосущного с Отцом Сына, рождённого Матерью в духе
безгрешности и чистоты. И профанация этого сакрального собы-
тия реализуется в утрате единосущности отца и сына и подмене
священного брака инцестом.

58

ЕВГЕНИЙ КИРЬЯНОВ



МЕТАФИЗИКА БОЛЬШОГО
ВЗРЫВА

И вот Новый логос. Мы усматриваем в факте притяжения ма-
терии явление полного спектрального разложения наблюдаемо-
го падения единичного во множественное. При этом мера паде-
ния зависит от степени близости. Кроме того, отталкивание есть
только притяжение по геодезическим с замыканием траектории
«за спиной».

Таким образом материя составляет ограниченный универсум
и потому ограничена в скорости перемещения. Но её иллюзор-
ность при аннигиляции в пустоту материи позволяет её из пусто-
ты извлекать при Большом взрыве. При этом элементы материи
не определены в различении.

Из Принципа Наименьшего Действия следует, что в зависи-
мости от наблюдателя скорости взорванной материи могут
представляться в широком ограниченном диапазоне. Как и рас-
стояния, и время, и масса. При этом можно считать высокой
плотность

59



«ЛЕЗВИЕ ОККАМА»

Следует сказать, что в условиях отсутствия различающей су-
щие информации становится свободным выбор структуры экви-
валентных траекторий взрыва и расположение его источников.
Тогда выбрать можно всё от Броуновского движения, излучения
и размножения вируса — до импульса. Погашение его действен-
ности можно ожидать от информационной экспоненты варьиро-
ванием величин.

При этом используется принцип априорной неразличитель-
ности сущих («Бритва Оккама»), которая парадоксально отсечёт
сущие, препятствующие свободе выбора. Можно заметить, что
в неразличении мы имеем смешивание и очищение материи
до полной неопределённости различающих характеристик. Ис-
точник усматривается как точка огромной плотности. При по-
ступлении зкспоненциального потока информации неразличи-
мые сущие доопределяются, получая персональность. Она и есть
«грязь» Нигредо. В отсутствии априорной предпочтительности
источником взрыва могут рассматриваться любые наборы из…
Но всегда одна. Экспонегциальнлсть есть следование парадигме
диалектики Единого и Иного.

И тогда информационные связи создают новые места в мире
сущих. И единичный взрыв есть лишь специфическая альтерна-
тива.. Дающая, кстати, описание СТО.

Эта альтернатива наблюдения задаёт скорость света. Рас-
смотрим противоположную, когда взрыв наблюдается в каждой
одной точке мира. Когда скорости нулевые. Это рождает все
особенности СТО.

Модифицированная «бритва Оккама» позволит описать СТО
в более универсальных категориях. К этой теме примыкают
и рассуждения о Принципе Наименьшего Действия.

60



ОГЛАВЛЕНИЕ

Кирьянов Евгений 3
СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ (К МИФОЛОГИЧЕСКИМ
ПРЕДПОСЫЛКАМ МЕТАФИЗИКИ) 4
ПРЕДИСЛОВИЕ 5
ЧИСЛО 6
ЧИСЛО И СИНХРОНИСТИЧНОСТЬ 16
НИКАК 19
АНТИНОМИЯ 25
ВОЗНИКНОВЕНИЕ 29
ОТЧУЖДЕНИЕ АБСОЛЮТА 41
РАЗРЕШЕНИЕ АНТИНОМИИ 43
АБСОЛЮТНЫЙ ДУХ 47
СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ 50
ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЕ 52
МЕТАФИЗИКА БОЛЬШОГО ВЗРЫВА 59
«ЛЕЗВИЕ ОККАМА» 60



Евгений Кирьянов

Становление бытия
К мифологическим предпосылкам метафизики

Создано в интеллектуальной издательской системе Ridero




	Кирьянов Евгений
	СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ (К МИФОЛОГИЧЕСКИМ ПРЕДПОСЫЛКАМ МЕТАФИЗИКИ)
	ПРЕДИСЛОВИЕ
	ЧИСЛО
	ЧИСЛО И СИНХРОНИСТИЧНОСТЬ
	НИКАК
	АНТИНОМИЯ
	ВОЗНИКНОВЕНИЕ
	ОТЧУЖДЕНИЕ АБСОЛЮТА
	РАЗРЕШЕНИЕ АНТИНОМИИ
	АБСОЛЮТНЫЙ ДУХ
	СТАНОВЛЕНИЕ БЫТИЯ
	ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЕ
	МЕТАФИЗИКА БОЛЬШОГО ВЗРЫВА
	«ЛЕЗВИЕ ОККАМА»

