
VIKTOR E. FRANKL

DAS LEIDEN 
AM SINNLOSEN LEBEN

Psychotherapie fur heute

Herder
Freiburg – Basel – Wien



ÂÈÊÒÎÐ ÝÌÈËÜ ÔÐÀÍÊËÜ

ÑÒÐÀÄÀÍÈß 
ÎÒ ÁÅÑÑÌÛÑËÅÍÍÎÑÒÈ

ÆÈÇÍÈ

Àêòóàëüíàÿ ïñèõîòåðàïèÿ

Сибирское университетское издательство



УДК 10 (09)
ББК 87.3
 Ф82

Перевод с немецкого С. С. Панкова
Diese Übersetzung wurde durch ein Stipendium 

des Viktor-Frankl-Fonds Wien ermöglicht.

Перевод выполнен благодаря стипендии 
фонда Виктора Франкля (Вена).

Франкль, В. Э.
Страдания от бессмысленности жизни. Актуальная пси-

хотерапия [Текст] / Виктор Эмиль Франкль; пер. с англ. 
С. С. Панкова. — Новосибирск: Сиб. унив. изд-во, 2011. — 
105 с. — (Пути философии).

ISBN 978-5-379-01751-4

Книга всемирно известного австрийского философа, психолога, 
создателя логотерапии Виктора Франкля (1905–1997) представляет 
собой сборник лекций, в которых в доступной и увлекательной форме 
изложены основные идеи экзистенциальной психологии. 

Научная и литературная карьера выдающегося австрийского пси-
холога началась в 1924 году, когда он с одобрения Зигмунда Фрейда 
опубликовал свою первую статью в «Международном психоаналити-
ческом журнале». Пережив в молодости увлечение психоанализом и 
психологией Адлера, Виктор Франкль стал родоначальником совер-
шенно нового направления в психологии, которое теперь именуют 
Третьей Венской Школой психотерапии. Основываясь на своем бога-
том опыте практикующего психотерапевта, Франкль не только анали-
зирует причины появления мучительного ощущения бессмысленности 
жизни, которое царит в современном обществе, но и дает свой рецепт 
избавления от страданий, вызванных этим ощущением. 

Многие лекции, составившие эту книгу, публикуются на русском 
языке впервые.

УДК 10 (09)
ББК 87.3

ISBN 978-5-379-01751-4

©  Viktor E. Frankl, Wien, 1993
© Панков С. С., перевод на русский язык, 2009
©  Сибирское университетское  

издательство, оформление, 2011

Ф82



Памяти Лео Бэка



7

ВВЕДЕНИЕ.
СТРАДАНИЯ ОТ БЕССМЫСЛЕННОСТИ 
ЖИЗНИ

В основу этой статьи положен текст лекций, прочитан-
ных автором в Варшаве по приглашению Польской пси-
хиатрической ассоциации, в Цюрихском университете 
по приглашению Фонда Лиммата и в Мюнхене по при-
глашению фонда Карла Фридриха Сименса.

Каждая эпоха порождает особый невроз, а значит, и потреб-
ность в особом методе психотерапии.

В эпоху Фрейда причиной всех бед считалась сексуальная 
неудовлетворенность, а ныне нас уже волнует другая проб-
лема — разочарование в жизни. Если во времена Адлера ти-
пичный пациент страдал от комплекса неполноценности, то 
в наши дни пациенты жалуются главным образом на чувство 
внутренней опустошенности, которое возникает от ощущения 
абсолютной бессмысленности жизни. Вот что я называю экзис-
тенциальным вакуумом.

Приведу несколько строк из письма, которое я получил от 
одного американского студента. Он пишет: «Все мои знако-
мые в Америке, молодые люди моего возраста, тщетно силятся 
понять, зачем они живут на свете. Мой лучший друг недавно 
ушел из жизни потому, что не видел в ней никакого смысла». 
Судя по моему опыту, — а я читал лекции в ста двадцати девяти 
американских университетах и имел возможность общаться с 
тамошними студентами, — эти строки очень точно отражают 
реальность и передают настроение и дух, царящие в среде аме-
риканского студенчества.

Разочарование в жизни одолевает не только молодежь, но и 
людей старшего поколения. Взять, к примеру, результаты опро-



ВВЕДЕНИЕ

8

са, проведенного Рольфом фон Экартсбергом среди выпуск-
ников Гарвардского университета. Спустя двадцать лет после 
защиты диплома многие из них жаловались на то, что жизнь 
кажется им совершенно бессмысленной, а ведь они сделали 
успешную карьеру, жили в достатке и производили впечатле-
ние вполне благополучных людей.

С каждым днем мы все яснее видим, что ощущение бессмыс-
ленности жизни проникает повсюду. С этим уже соглашаются 
даже психоаналитики и марксисты. Совсем недавно участники 
международной конференции фрейдистов единодушно при-
знали, что сейчас люди все чаще обращаются к психоаналити-
кам с жалобами на то, что их жизнь утратила всякий смысл. 
Более того, они предполагают, что нередко пациенты нарочно 
затягивают курс психоанализа до бесконечности, поскольку 
психоаналитическая терапия, так сказать, faute de mieux1 ста-
новится для них единственным смыслом жизни.

Что касается марксистов, то мне вспоминается доктор 
Выметал, который в свое время был главным врачом психиа-
трической клиники при Оломоуцком университете в ЧССР. 
Изучив данные, опубликованные в Чехословакии и ГДР, он 
прямо заявил, что в коммунистических странах людям тоже 
знакомо чувство разочарования в жизни, и призвал вырабо-
тать новые терапевтические методы для борьбы с этим явле-
нием.

Стоит упомянуть и Клицке, американского профессора, ко-
торый какое-то время работал в одном африканском универ-
ситете и недавно в своей статье «Студенты в пробуждающейся 
Африке: опыт применения логотерапии в Танзании», опубли-
кованной в «Американском журнале гуманистической психо-
логии», заявил, что в странах третьего мира, по крайней мере 
в среде студенчества, тоже явственно ощущается экзистенци-
альный вакуум. Об этом же пишет и Джозеф Л. Филбрик в сво-
ей работе «Страноведческое исследование проблемы смысла 
жизни в свете теории Франкля».

1 За неимением ничего лучшего (фр.). — Примеч. переводчика. 



Страдания от бессмысленности жизни

9

Всякий раз, когда меня спрашивают, почему возникает этот 
экзистенциальный вакуум, я привожу такую краткую формулу: 
животные инстинкты не подсказывают человеку, что ему нуж-
но, и традиции предков уже не учат его тому, что он должен 
делать. И вот, не зная, что ему нужно и как ему следует жить, 
человек зачастую не может понять, чего он, собственно, хочет. 
А значит, он либо хочет делать только то, что делают другие 
(то есть становится конформистом), либо сам делает только то, 
чего хотят — причем хотят от него — другие (то есть становит-
ся жертвой тоталитаризма)1.

Впрочем, это влечет за собой и другие последствия, кото-
рые тоже нельзя упускать из виду и сбрасывать со счетов. Речь 
идет о появлении особых невротических расстройств, которые 
я называю «ноогенными неврозами». В отличие от неврозов в 
узком смысле слова, представляющих собой по определению 
психогенные заболевания, ноогенные неврозы обусловлены 
не обычными психологическими комплексами и внутренними 
конфликтами, а муками совести, столкновением моральных 
принципов и, не в последнюю очередь, разочарованием в жиз-
ни, которое порой накладывает явственный отпечаток даже на 
сами невротические симптомы. Стараниями Джеймса К. Крам-
бо, руководителя психологической лаборатории в штате Мис-
сисипи, на свет появился специальный тест для определения 
цели в жизни (сокращенно PIL от Purpose in Life-Test). Перво-
начально этот метод тестирования был разработан с целью 
дифференциации ноогенных и психогенных неврозов в про-
цессе диагностирования. Результаты компьютерного анализа 
полученных данных убедили Крамбо в том, что ноогенные не-

1 Диана Янг из университета Беркли приводит в своей диссертации 
статистические данные, свидетельствующие о том, что среди молодежи 
встречается больше людей, испытывающих ощущение бессмысленности 
жизни, чем среди представителей старшего поколения. Эти данные лишь 
подтверждают наше предположение, согласно которому одной из основ-
ных причин возникновения такого ощущения является утрата традиций, 
поскольку наша теория гласит, что характерная для молодежи склон-
ность отрекаться от традиций неминуемо оборачивается усилением ощу-
щения бессмысленности жизни. — Примеч. автора. 



ВВЕДЕНИЕ

10

врозы относятся к новому типу заболеваний, которые не под-
даются ни диагностике, ни лечению в рамках традиционной 
психиатрии.

О распространенности ноогенных неврозов можно судить 
по результатам статистических исследований, проведенных 
Нибауэром и Лукасом в Вене, Фрэнком М. Бекли в Ворчестере 
(Массачусетс, США), Вернером в Лондоне, Лангеном и Фоль-
гардом в Тюбингене, Прилем в Вюрцбурге, Попельским в Поль-
ше и Ниной Толл в Мидлтауне (Коннектикут, США). В ходе 
тестирования эти исследователи получили сходные данные, 
которые свидетельствуют о том, что около 20 % невротических 
расстройств составляют ноогенные неврозы.

Самый точный тест для выявления разочарования в жиз-
ни, так называемый «Логотест», предназначенный не толь-
ко для терапии, но и для профилактики, недавно разработала 
Элизабет Лукас (см.: Оценка эффективности логотерапии // 
Франкль В. Стремление к смыслу, Берн, 1972).

Согласно статистическим данным, среди основных причин 
смертности у американских студентов второе место — после 
дорожно-транспортных происшествий — занимает самоубий-
ство, причем число покушений на самоубийство без летального 
исхода в пятнадцать раз превышает количество совершенных 
самоубийств.

Мне известны весьма показательные результаты опроса 
шестидесяти студентов Университета штата Айдахо, которые 
пытались покончить с собой. Этих студентов подробнейшим 
образом расспрашивали о мотивах самоубийства, и, как выяс-
нилось, 85 % опрошенных не видели в своей жизни никакого 
смысла. Примечательно, что 93 % студентов, относящихся к 
этой категории, составляли психически и физически здоровые 
молодые люди, которые жили в хороших бытовых условиях, 
прекрасно ладили со своими родителями, занимались обще-
ственной деятельностью и отличались высокой успеваемостью. 
Во всяком случае, нельзя сказать, что они не могли удовлетво-
рить свои потребности. Спрашивается, чем же тогда «оправда-
но» их стремление покончить с собой и какое свойство, зало-



Страдания от бессмысленности жизни

11

женное в самой природе человека, побуждает к самоубийству 
тех, кто может удовлетворить свои основные житейские по-
требности. Такие покушения на самоубийство можно объяс-
нить лишь тем, что человек по природе своей — если и не всег-
да, то, по крайней мере изначально, — стремится определить и 
выполнить свое предназначение в жизни. Вот что мы называем 
в рамках логотерапевтической теории мотивации «стремлени-
ем к смыслу». Наверное, кому-то покажется, что таким обра-
зом мы пытаемся облагородить, возвеличить человека. Когда я 
слышу такие разговоры, мне приходят на ум слова моего авиа-
инструктора из Калифорнии:

«Допустим, я лечу на восток при боковом северном ветре. 
Если я возьму курс прямо на восток, меня отнесет ветром на 
юго-восток, но если я направлю самолет на северо-восток, то 
я полечу именно на восток и приземлюсь в намеченной зоне». 
Разве не то же самое происходит в жизни с человеком? Если мы 
принимаем человека таким, каков он есть, мы портим его. Если 
же мы считаем его таким, каким мы бы хотели его видеть, то 
мы даем ему возможность стать тем, кем он способен быть. Та-
кого мой авиаинструктор из Калифорнии, конечно, не говорил. 
Эта мысль принадлежит Гете.

У всех на слуху так называемая «глубинная психология», та 
психология, которая претендует на звание «глубинной». Поче-
му же тогда ничего не слышно о «высокой психологии», в кото-
рой учитывалось бы присущее человеку стремление к смыслу? 
Стремление к смыслу — это не бесплодное мечтание, не само-
обман, а скорее «самопрограммирование», как в Америке име-
нуют прогноз, который не только предвосхищает, но и факти-
чески предопределяет будущее. А ведь мы, врачи, сталкиваемся 
с этим явлением каждый день, каждый час, каждый раз, когда 
принимаем пациентов. Скажем, мы замеряем пациенту артери-
альное давление и видим, что верхнее давление у него составля-
ет 160 мм рт. ст. Если мы назовем пациенту этот показатель, мы 
будем заведомо неправы, ведь после такого известия давление 
у него от волнения сразу подскочит до 180 мм рт. ст. Если же 
мы скажем пациенту, что давление у него практически в норме, 



ВВЕДЕНИЕ

12

мы не обманем его, нет, — просто он вздохнет с облегчением и 
признается, что опасался инсульта, а теперь видит, что зря вол-
новался. И вот, если мы после этого замерим ему давление, то 
может статься, что оно и впрямь окажется нормальным.

К тому же теорию стремления к смыслу, как выяснилось, 
можно полностью обосновать и сугубо эмпирическим спосо-
бом. Вспомним хотя бы работы Крамбо, Махолика1 и Элиза-
бет С. Лукас, которые разработали оригинальные тесты для 
определения психометрических параметров стремления к 
смыслу. Сейчас уже защищены десятки диссертаций, в кото-
рых — по большей части на основе данных, полученных с по-
мощью этих тестов — доказывается правомерность логотера-
певтической теории мотивации.

Здесь не место подробно разбирать эту тему, однако я не 
могу не упомянуть об исследованиях, проведенных учеными, 
которые не принадлежат к числу моих учеников. Так, отчет 
Американского совета по образованию, составленный по ре-
зультатам опроса 189733 учащихся трехсот шестидесяти уни-
верситетов в США, не оставляет никаких сомнений в том, 
что людьми движет стремление к смыслу, — причем эта мо-
тивация является ни больше, ни меньше как отличительной 
особенностью человека, — ведь 73,7 % опрошенных студен-
тов заявили, что стремятся «обрести такую идею, которая 
наполнит их жизнь смыслом». А по данным Национального 
института здравоохранения, в ходе опроса 7948 учащихся 
сорока восьми высших учебных заведений большинство из 
них, точнее, 78 % опрошенных заявили, что стремятся «найти 
смысл жизни».

Впрочем, этим стремлением руководствуется не только мо-
лодежь, но и старшее поколение. Например, в Центре стати-
стических исследований при Мичиганском университете был 
проведен опрос 1533 рабочих, для того чтобы выяснить, что 

1 Психометрический анализ теории «ноогенных неврозов» Викто-
ра Франкля, опубл. в: Петрилович Н. Проблема смысла в психотерапии. 
Дармштадт, 1972. — Примеч. автора. 



Страдания от бессмысленности жизни

13

является для них критерием хорошей работы. Высокая зара-
ботная плата заняла лишь пятое место среди критериев, по ко-
торым опрошенные оценивали работу. В этом убедился на соб-
ственном опыте и психиатр Роберт Коулз: рабочие, с которыми 
ему довелось беседовать, жаловались главным образом на ощу-
щение бессмысленности жизни. Значит, неспроста Джозеф Кац 
из Университета штата Нью-Йорк предрекает, что следующая 
генерация промышленных рабочих при выборе профессии бу-
дет руководствоваться не только уровнем заработной платы, 
но и стремлением к осмысленной жизни.

Спору нет, больной больше всего хочет выздороветь, а 
бедняк мечтает разбогатеть. «Если бы я был богат…» — поет 
Тевье-молочник в мюзикле «Скрипач на крыше». Но бесспор-
но и то, что здоровье и деньги нужны им лишь для того, чтобы 
вести такую жизнь, которая представляется им осмысленной, 
и выполнить свое предназначение!

Как известно, потребности, по мнению Маслоу, делятся на 
высшие и низшие, причем высшие потребности могут быть 
удовлетворены лишь при условии удовлетворения низших по-
требностей. И хотя одной из высших потребностей Маслоу 
считает стремление к смыслу, которое он даже называет «осно-
вополагающей мотивацией человека», все равно выходит, что 
человек задумывается о смысле жизни лишь тогда, когда ему 
живется хорошо, в общем, старается «сначала для брюха, по-
том уж для духа». Между тем, всем — и прежде всего, нам, пси-
хиатрам, — известно по собственному опыту, что потребность 
в обретении смысла жизни настоятельно заявляет о себе имен-
но в те моменты, когда жизнь человека становится невыноси-
мой. Это могут подтвердить смертельно больные пациенты, 
а также бывшие узники концентрационных лагерей и лагерей 
для военнопленных!

В то же время, это не означает, что о смысле жизни заду-
мывается лишь тот, кого лишают возможности удовлетворять 
свои низшие потребности. Нет, человек задумывается об этом 
и при наличии возможностей для удовлетворения своих низ-
ших потребностей, например, при наличии тех возможностей, 



ВВЕДЕНИЕ

14

какие предоставляет ему «общество изобилия». И тут нет ника-
кого противоречия. Напротив, данный факт лишь подтвержда-
ет нашу теорию, согласно которой стремление к смыслу пред-
ставляет собой самодостаточную мотивацию и не является 
ни выражением, ни порождением других потребностей; эмпи-
рически это уже доказали Крамбо и Махолик, а также Кратох-
вил и Планова.

Первостепенное значение для постижения сущности чело-
века имеет психический феномен, который я называю само-
трансцендентностью человеческого бытия. Речь идет о том, 
что человек в жизни всегда стремится выйти за пределы своей 
личности, тянется к чему-то большему, будь то предназначение, 
которое ему нужно исполнить, или любовь к другому челове-
ку. Человек раскрывается в служении своему делу или в любви. 
Чем сильнее он отдается своему делу или любви к ближнему, 
тем больше в нем человечности, тем ближе он к самому себе. По 
сути, человек может обрести себя только благодаря самозабве-
нию, самоотречению. Разве здоровый глаз видит сам себя? Нет, 
такое бывает лишь при глазных болезнях. Например, при ката-
ракте у человека появляется перед глазами пелена, вызванная 
помутнением хрусталика, а при глаукоме он видит радужный 
ореол вокруг источника света. Чем явственнее такие зритель-
ные ощущения, тем хуже человек видит окружающий мир.

Стоит упомянуть и об одном из девяноста интересных фак-
тов, которые установила Элизабет Лукас в ходе эмпирическо-
го исследования. По объективной оценке, среди посетителей 
венского Пратера, знаменитого парка отдыха и развлечений, 
встречается гораздо больше людей разочарованных в жизни, 
чем в среди жителей Вены в целом. Что касается среднестати-
стического показателя разочарования в жизни, то в Вене он 
почти не отличается от соответствующих показателей, кото-
рые приводят в своих работах американские и японские ис-
следователи. Иными словами, люди, падкие на развлечения и 
удовольствия, когда-то потерпели крах в своем стремлении к 
смыслу или, по выражению Маслоу, не смогли удовлетворить 
свои «основополагающие» запросы.



Страдания от бессмысленности жизни

15

Все это напоминает мне один американский анекдот. До-
машний врач встречает на улице своего подопечного, осведом-
ляется у него о самочувствии и сразу замечает, что тот стал 
туговат на ухо. «Алкоголем, наверное, злоупотребляете», — го-
ворит ему врач укоризненными тоном. Через пару месяцев они 
снова сталкиваются на улице. Врач опять осведомляется о само-
чувствии подопечного, только на этот раз старается говорить 
громче. «Ой, не надо так кричать! — просит тот. — Я уже хоро-
шо слышу». «Вы, никак, пить бросили, — говорит ему врач. — 
И правильно сделали. Так держать». Встречаются они еще че-
рез пару месяцев. «Как здоровье?» — интересуется врач. «Что 
Вы сказали?» — переспрашивает подопечный. «Я говорю, как 
здоровье?» — повторяет врач. Наконец, пациент расслышал во-
прос и говорит: «Ну, как здоровье — сами видите, я снова стал 
плохо слышать». «Небось, опять начали пить?» — спрашивает 
врач. А пациент и говорит ему в ответ: «Понимаете, сначала я 
пил и плохо слышал, потом я бросил пить и снова стал хорошо 
слышать, вот только то, что я услышал, оказалось гораздо хуже 
виски». В общем, этот человек несчастен, поскольку жизнь его 
лишена смысла, и он пытается обрести счастье иным спосо-
бом: вообще отказывается от осмысленной жизни, подменяя 
смысл жизни алкоголем. Человек ведь, как правило, не ставит 
перед собой цель достичь счастья; скорее, ощущение счастья 
представляет собой побочный эффект от достижения наме-
ченной цели. Правда, «эффект» счастья можно вызвать искус-
ственным путем, например, с помощью алкоголя. Б. А. Маки, 
директор Реабилитационного центра для алкоголиков при 
ВМФ США, утверждает: «Общаясь с алкоголиками, зачастую 
замечаешь, что жизнь для них потеряла всякий смысл». Одна 
моя аспирантка из Международного Университета США в Сан-
Диего провела ряд исследований и обобщила в своей диссерта-
ции полученные данные, согласно которым 90 % обследованных 
ею людей, страдавших алкоголизмом в тяжелой хронической 
форме, явно испытывали ощущение бессмысленности жизни. 
Поэтому неудивительно, что проведенная Крамбо групповая 
логотерапия алкоголиков с углубленным изучением причин ра-



ВВЕДЕНИЕ

16

зочарования в жизни оказалась более эффективной, чем тради-
ционная терапия, которая применялась в контрольной группе.

Так же обстоит дело и с наркоманами. Если верить Стэн-
ли Криппнеру, в основе наркомании всегда лежит ощущение 
бессмысленности жизни. Все опрошенные им наркоманы за-
являли, что жизнь кажется им совершенно бессмысленной. На 
основе результатов сравнительного исследования группы нар-
команов и контрольной группы, которую составляли лица, не 
страдающие от наркотической зависимости, Шин и Фехтман, а 
также моя аспирантка Бетти Лу Пэдлфорд доказали, что среди 
наркоманов в два раза чаще встречаются люди, разочарован-
ные в жизни. И опять же неудивительно, что в Калифорний-
ском наркологическом реабилитационном центре, которым 
руководит Фрейзер, практикующий логотерапию, от наркома-
нии излечивается 40 % пациентов, тогда как среднестатисти-
ческий показатель излечения в таких учреждениях составляет 
всего 10 %.

Стоит упомянуть и о том, что, согласно результатам иссле-
дования Блэка и Грегсона из Новой Зеландии, показатель ра-
зочарования в жизни среди уголовных преступников гораздо 
выше среднестатистического уровня. Вот почему в Калифор-
нийском реабилитационном центре для несовершеннолетних 
преступников, где под руководством Барбера применяются 
методы логотерапии, отмечено снижение показателя рециди-
вов преступления с 40 % до 17 %.

Если же решиться на более широкое обобщение и рассуж-
дать в планетарном масштабе, то нельзя не задаться вопросом: 
может быть, пришла пора сменить ориентиры и на поприще ис-
следования проблем сохранения и обеспечения мира на земле? 
Фактически уже многие годы все внимание приковано к про-
блеме «врожденной агрессивности», которую трактуют либо в 
духе Зигмунда Фрейда, либо в духе Конрада Лоренца. А ведь 
при такой постановке вопроса невозможно перевести изуче-
ние проблемы мира с зоологического на человеческий уровень. 
При изучении этой проблемы на антропологическом уровне, — 
а только на этом уровне и можно обнаружить такой феномен, 



Страдания от бессмысленности жизни

17

как стремление к смыслу, — мы, скорее всего, убедились бы в 
том, что у людей, в отличие от животных, важными факторами, 
если не прямыми причинами агрессивности, являются именно 
неутоленное стремление к смыслу, разочарование в жизни и 
всепроникающее чувство бессмысленности.

Ни в психологической фрейдистской теории агрессии, ни 
в биологической теории Конрада Лоренца, основанной на ис-
следованиях в области сравнительной этологии, не учитыва-
ется такое неотъемлемое свойство человеческой психики и 
эмоциональной жизни, как интенциональность. Дело в том, 
что людям просто не свойственна агрессия в чистом виде, та 
агрессия, которая накапливается и затем начинает рваться на-
ружу, вынуждая свою «беспомощную жертву» искать объект 
для «отреагирования», вымещения злости. Даже если агрес-
сия в полной мере обусловлена биологическими и психологи-
ческими факторами, в человеческой душе она все равно пре-
образуется, или, как сказал бы Гегель, «перерастает» в нечто 
иное. В душе у человека агрессия превращается в ненависть! 
А ненависть, в отличие от агрессии, — это целенаправленное 
интенциональное побуждение, поскольку человек ненавидит 
что-то или кого-то.

Ненависть и любовь свойственны только человеку, по-
скольку они представляют собой интенциональные побужде-
ния. Человек любит и ненавидит по каким-то соображениям, 
а не просто под влиянием неких психологических или биоло-
гических факторов, которые «подспудно» и «подсознательно» 
вызывают агрессивные или сексуальные импульсы. О таких 
биологических факторах мы можем судить по опытам В. Р. Гес-
са, который вызывал у кошек приступы немотивированной 
агрессии, раздражая электрическим током подкорковые цент-
ры их головного мозга.

Разве можно сказать, что борцы антинацистского сопро-
тивления просто давали выход своим агрессивным импульсам, 
объектом которых в силу обстоятельств или по воле случая 
оказался Адольф Гитлер? По существу, активисты сопротивле-
ния боролись даже не с самим Гитлером, а с нацистским режи-



ВВЕДЕНИЕ

18

мом, со всей системой национал-социализма. Они выступали 
не против определенного человека, а против конкретной идеи. 
И по большому счету, только благодаря такой «идейности», 
только благодаря тому, что мы не только живем какой-то иде-
ей, но и готовы умереть за нее, мы и становимся настоящими 
людьми.

До тех пор, пока исследователи проблемы сохранения мира 
не перейдут от анализа зоологического феномена «агрессии» к 
анализу человеческого феномена «ненависти», все их труды бу-
дут напрасными. Человек не избавится от ненависти, пока ему 
не перестанут внушать, что всей его жизнью управляют пси-
хологические механизмы, а сам он заложник влечений. Пре-
даваться такому фатализму значит игнорировать тот факт, что 
человек ведет себя агрессивно не из-за бессознательных меха-
низмов и влечений, а из-за ненависти, которую он сам испы-
тывает, и потому агрессию нельзя оправдать, нельзя снимать с 
человека ответственность за его поступки.

Нас пытаются убедить в том, что агрессию можно нейтрали-
зовать, направив ее в другое русло, или сублимировать. Однако 
специалисты по этологии из числа учеников Конрада Лоренца 
доказали, что так называемые безобидные способы вымещения 
агрессии, — например, просмотр определенного рода телеви-
зионных фильмов, — в действительности лишь провоцируют 
агрессию и закрепляют агрессивный рефлекс.

Более того, социолог Каролин Вуд Шериф опровергла даже 
расхожее мнение о том, что спортивные состязания заменяют 
настоящие войны с кровопролитием. Судя по ее наблюдениям 
за тремя группами подростков, отдыхавших в закрытом лет-
нем лагере, спортивные состязания не снимают, а, наоборот, 
стимулируют агрессию. И что самое любопытное — за все вре-
мя пребывания в летнем лагере эти подростки лишь один раз 
перестали вести себя агрессивно, и случилось это в тот момент, 
когда им пришлось сообща толкать увязший в грязи грузовик, 
на котором доставляли продовольствие в лагерь. В пылу этой 
трудной, но нужной работы они буквально позабыли о своей 
вражде.



Страдания от бессмысленности жизни

19

Такой подход к решению проблемы сохранения мира пред-
ставляется мне куда более конструктивным, чем бесконечное 
муссирование темы «врожденной агрессивности», разговоры о 
которой только убеждают людей в том, что насилие и войны 
неизбежны.

Я уже затрагивал эту тему в одной своей работе1, в которой 
я привел цитату из книги всемирно известного психолога Ро-
берта Джея Лифтона «История и выживание человечества»: 
«Люди готовы убивать себе подобных, когда жизнь кажется 
им бессмысленной». И действительно, эскалация агрессии 
происходит прежде всего там, где царит экзистенциальный 
вакуум.

Все, что я говорил о преступности, можно с полным правом 
отнести и к сексуальным расстройствам. Сексуальное либидо 
нагнетается только в условиях экзистенциального вакуума. 
Именно такое гипертрофированное либидо является причи-
ной сексуальных расстройств на нервной почве. Дело в том, 
что сексуальные контакты не дают «эффекта» счастья, если 
человек стремится только к сексуальному удовлетворению. За 
несколько десятков лет врачебной практики я убедился в том, 
что нарушения потенции и аноргазмия в большинстве случаев 
обусловлены именно этим фактором. Степень риска развития 
сексуальных расстройств прямо пропорциональна степени со-
средоточенности человека на своих сексуальных ощущениях. 
Чем меньше внимания человек уделяет своему партнеру и чем 
больше он сосредоточен на самом половом акте, тем ниже ве-
роятность полноценного полового акта. Это видно на примере 
тех пациентов-мужчин, которые изо всех сил стараются про-
демонстрировать партнерше свою мужскую силу, а также на 
примере тех пациенток, которые хотят доказать себе, что они 
способны в полной мере испытать оргазм и не страдают фри-

1 Франкль В. Роль фактора разочарования в жизни в этиологии агрес-
сивного поведения // Юбилейный сборник к 70-летию Рихарда Ланге. 
Берлин: Вальтер-де-Груйтер, 1976 (Existenzielle Frustration als ätiologischer 
Faktor in Fällen von agressivem Verhalten // Festschrift für Richard Lange zum 
70. Geburtstag Berlin: Walter de Gruyter, 1976). — Примеч. автора. 



ВВЕДЕНИЕ

20

гидностью. Как мы видим, человек и в этом случае пытается 
вызвать у себя те ощущения, которые в нормальных условиях 
являются лишь побочным эффектом других переживаний и 
могут быть полноценными только в таком качестве.

Риск развития сексуальных расстройств возрастает пото-
му, что люди пытаются заполнить экзистенциальный вакуум 
сексуальными переживаниями. Ведь мы живем во времена из-
быточной сексуальности, а переизбыток всегда, — как это бы-
вает и при инфляции на денежном рынке, — сопровождается 
девальвацией. Девальвация сексуальности напрямую связана 
с дегуманизацией сексуальных переживаний. Дело в том, что 
человеческая сексуальность — это не просто половая жизнь, а 
нечто большее постольку, поскольку сексуальность служит для 
человека еще и средством общения с другими людьми, и как 
бы иные не пытались исказить факты, которые противоречат 
их теориям, такие межличностные отношения нельзя объяс-
нить «переориентацией полового влечения» или «сексуальной 
сублимацией». Эйбл-Эйбельсфельд сумел доказать, что даже у 
животных половое поведение служит не только для размноже-
ния. Судя по повадкам гамадрилов, половое поведение у жи-
вотных выполняет в том числе социальную функцию, хоть и не 
является средством общения в человеческом смысле. Да и во-
обще, «половое поведение у позвоночных животных нередко 
служит для поддержания общности в стае».

Именно тот, кто вступает в половую связь исключитель-
но ради удовлетворения и удовольствия, в первую очередь 
выиграет от того, что его сексуальные контакты перерастут 
в человеческие отношения, поднимутся на человеческий 
уровень. Кроме того, человеческая сексуальность является 
формой выражения, своего рода «инкарнацией» или вопло-
щением любви и влюбленности. Только при этом условии 
сексуальные отношения могут принести счастье. Об этом 
свидетельствуют результаты опроса, недавно проведенного 
американским журналом «Psychology Today». Двадцать ты-
сяч респондентов заявили, что самым сильным афродизиа-
ком и стимулятором оргазма являются «романтические чув-



Страдания от бессмысленности жизни

21

ства», а под этим подразумевается если и не любовь, то хотя 
бы влюбленность.

Для профилактики невротических сексуальных рас-
стройств необходимо не только принимать в расчет индиви-
дуальность партнера, но и сохранять свою индивидуальность. 
В процессе здорового сексуального развития и полового созре-
вания сексуальность становится составной частью личности 
человека. Очевидно, что обособление сексуальных чувств всег-
да нарушает целостность личности и способствует развитию 
невроза. Когда человек обособляет свои сексуальные чувства, 
то есть вырывает их из контекста межличностных отношений, 
он вступает на путь деградации.

Воротилы индустрии сексуальных развлечений чуют, что 
на этой деградации можно неплохо нажиться. Вот и начинают-
ся все эти пляски вокруг золотого тельца. Что препятствует 
профилактике невротических сексуальных расстройств, так 
это прежде всего потребительское отношение к сексуаль-
ности, которое вырабатывается у людей под влиянием инду-
стрии полового просвещения. Мы, психиатры, знаем по опы-
ту общения с пациентами, что многие люди, попавшие под 
влияние индустрии полового просвещения, манипулирующей 
общественным мнением, искренне убеждены в том, что они 
просто обязаны интересоваться сексом как таковым, сексом 
совершенно обезличенным и лишенным человеческой инди-
видуальности. Знаем мы и то, что именно такое пристрастие к 
сексу чревато ослаблением потенции и аноргазмией. А тот, кто 
ищет спасения в совершенствовании своего «сексуального ма-
стерства», лишь рискует окончательно утратить стихийность, 
непосредственность, естественность и непринужденность, без 
которых немыслима здоровая половая жизнь и которых так не 
хватает как раз невротикам. Сказанное не означает, что я ра-
тую за сохранение сексуальных табу и выступаю против сексу-
ального раскрепощения. Просто за разговорами о сексуальном 
раскрепощении очень часто скрывается желание нажиться за 
счет так называемого полового просвещения. На самом деле, 
это просвещение лишь дает пищу для фантазий сексуальным 



ВВЕДЕНИЕ

22

психопатам и вуайеристам. Само по себе просвещение — дело 
полезное. Вот только спрашивается: кто пользуется плодами 
такого просвещения? Публику уже давно пора просветить и 
на этот счет. Недавно владелец одного кинотеатра, в котором 
демонстрируются главным образом так называемые «просве-
тительские» фильмы, заявил в интервью, что в его кинотеатр 
ходят «просвещаться», за редким исключением, лишь зрители 
в возрасте… от пятидесяти до восьмидесяти лет. Мы все про-
тив ханжеского отношения к сексу; но нельзя мириться и с хан-
жеством тех, кто говорит «раскрепощение», а подразумевает 
«деньги».

Но вернемся к разговору об экзистенциальном вакууме, об 
ощущении бессмысленности жизни. В одном из своих писем 
Фрейд высказал такую мысль: «Как только человек начинает 
задумываться о смысле жизни и о своем предназначении, он, 
считай, уже болен, ведь ни то ни другое не является объек-
тивной реальностью; все это лишь свидетельствует о том, что 
у человека скопилось много неизбытого либидо». Лично я не 
могу с этим согласиться. Я считаю, что не только способность 
задумываться о смысле жизни, но и способность сомневаться в 
том, что жизнь имеет какой-то смысл, является отличительной 
особенностью человека. Например, молодые люди, желая про-
демонстрировать свою зрелость, выражают сомнение в том, 
что жизнь имеет смысл. Такова уж привилегия молодости, и 
молодежь вовсю этим пользуется.

Эйнштейн как-то сказал, что человек, который не видит 
смысла в своей жизни, не только несчастлив, но и, наверня-
ка, нежизнеспособен. И действительно, стремление к смыслу 
в какой-то мере равносильно тому, что американские психо-
логи называют «фактором выживания». Один из важнейших 
уроков, которые я усвоил в Освенциме и Дахау, заключается 
в том, что в нечеловеческих условиях способен выжить лишь 
тот, кто устремлен в будущее, кто верит в свое призвание и 
мечтает выполнить свое предназначение. Американские пси-
хиатры убедились в этом при работе с бывшими заключенны-
ми японских, северо-вьетнамских и северо-корейских лагерей 



Страдания от бессмысленности жизни

23

для военнопленных. Разве то, что влияет на жизнь отдельного 
человека, не оказывает такое же влияние на жизнь всего чело-
вечества? И коль скоро мы затронули тему сохранения мира на 
земле, нам стоит задаться вопросом: может быть, и человече-
ству удастся выжить лишь в том случае, если мы все объединим 
усилия в стремлении к общечеловеческому смыслу?

Разумеется, это вопрос не только для нас, психиатров. Нам 
самим не под силу ответить на него, но мы, по крайней мере, 
можем его поставить. А решать этот вопрос необходимо на че-
ловеческом уровне, поскольку, как уже отмечалось, только на 
этом уровне можно обнаружить стремление к смыслу и разо-
чарование в жизни. Все, что мы говорили о неврозах и индиви-
дуальной психотерапии, в полной мере относится и к болезни 
нашей эпохи. Возобладавшую ныне тенденцию деперсонализа-
ции и дегуманизации можно переломить лишь с помощью но-
вой гуманистической психотерапии.

В самом начале я сказал, что каждая эпоха порождает осо-
бый невроз, а вместе с ним и потребность в особом методе 
психотерапии. Как мы видим, для того чтобы распознать симп-
томы болезни нашей эпохи, нам требуется новая гуманистиче-
ская психотерапия, которая отвечает запросам времени.

Что же касается ощущения бессмысленности жизни, то тут 
возникает вопрос: как мы поможем нашим современникам, 
разочарованным в жизни, вновь обрести утраченный смысл? 
Современному человеку так настойчиво внушают редукцио-
нистские идеи, что можно радоваться уже одному тому, что 
жизнь для него еще не окончательно лишилась смысла. Можно 
ли придать жизни смысл?

Можно ли возродить утраченные традиции и оживить за-
бытые инстинкты? А может быть, стоит согласиться с Новали-
сом, который утверждал, что к былой душевной простоте воз-
врата нет, ибо лестница, по которой мы взошли наверх, уже 
упала?

Стремление придать жизни смысл может выродиться в 
морализаторство, и тогда мораль в традиционном смысле сло-
ва вообще исчезнет, потому что рано или поздно мы начнем 



ВВЕДЕНИЕ

24

подменять моральные категории онтологическими: мы пере-
станем называть «добром» праведные поступки, а «злом» — 
неправедные; добром мы будем считать все, что способствует 
выполнению своего предназначения в жизни, а злом — все то, 
что этому препятствует.

Нельзя придать смысл жизни, смысл нужно найти. Процесс 
выявления смысла сродни восприятию целостного образа, 
«гештальта». Еще основоположники гештальттерапии Левин 
и Вертгеймер вели речь о том, что каждая ситуация в жизни 
представляет собой задачу, требующую решения. Более того, 
Вертгеймер считал, что требования, с которыми сталкивает-
ся человек в каждой ситуации, носят объективный характер. 
Об этом же рассуждал и Адорно: «Понятие смысла существует 
объективно, а вовсе не в идее».

На мой взгляд, различие между выявлением смысла и вос-
приятием «гештальта» заключается в следующем: мы не про-
сто вычленяем какой-то целостный образ из «общего фона», 
мы получаем возможность обнаружить в реальности какой-то 
скрытый смысловой потенциал. Всякий раз это происходит по-
разному, и каждая такая возможность дается нам лишь на миг, 
но если мы хотя бы один раз реализуем этот смысловой потен-
циал, то обретем смысл навсегда.

Смысл нужно найти, но нельзя выдумать. Выдумать можно 
лишь субъективный, то есть совершенно иллюзорный смысл, 
или вздор. Вот почему человек, отчаявшийся найти смысл 
в жизни, ищет спасения от ощущения бессмысленности либо 
в иллюзии смысла, либо в абсурде. Если абсурд предстает на 
сцене — на сцене театра абсурда! — то иллюзия смысла воз-
никает под действием одурманивающих веществ, прежде все-
го ЛСД. Люди, которые одурманивают себя ради иллюзорного 
ощущения постижения смысла, рискуют упустить из виду ис-
тинный смысл и подлинные задачи, которые ставит перед ними 
жизнь. Эти люди напоминают мне тех подопытных животных, 
которым калифорнийские ученые вживили электроды в ги-
поталамус. Всякий раз, когда электрическая цепь замыкалась, 
животные испытывали половое удовлетворение или ощущение 



Страдания от бессмысленности жизни

25

сытости. В конце концов, они сами научились замыкать элек-
трическую цепь и перестали реагировать на реального полово-
го партнера и настоящую пищу.

Смысл не только нужно, но и можно найти. В поисках смыс-
ла человек руководствуется совестью. В общем, совесть можно 
назвать органом чувств, который отвечает за восприятие смыс-
ла. Совесть — это способность улавливать тот единственный и 
уникальный смысл, который таится в каждой ситуации.

Совесть — это свойство, присущее только человеку. И буду-
чи сугубо человеческим свойством, совесть, как и все в жизни 
человека, несет на себе печать бренности. Кроме того, совесть 
может направить человека по неверному пути. Более того, до 
последнего вздоха, до последней минуты своей жизни человек 
не ведает, выполнил ли он свое предназначение в жизни или 
ему просто мнилось, что он выполняет свое предназначение. 
Этого нам знать не дано. Петер Вуст научил нас тому, что «не-
ведение и риск» неразрывно связаны между собой. И пусть 
бесполезно вопрошать совесть в надежде узнать, удалось ли 
нам постигнуть смысл жизни, «неведение» все равно не избав-
ляет нас от необходимости идти на «риск» — следовать голосу 
совести или хотя бы прислушиваться к нему.

«Неведение» предполагает не только «риск», но и смире-
ние. Коль скоро даже на смертном одре нам не дано узнать, по 
какому пути — верному или ложному — направляла нас всю 
жизнь совесть, значит, остается лишь смириться с тем, что прав 
может быть кто-то другой. Я не хочу сказать, что на свете нет 
правды. Правда всегда одна: но никто не может быть уверен в 
том, что именно он знает правду. Так что смирение является 
залогом терпимости, причем терпимость — это не равнодушие, 
ведь уважать инакомыслящего не значит разделять его убеж-
дения.

В наше время ощущение бессмысленности жизни прони-
кает повсюду. А в такие времена задача образования должна 
заключаться не только в том, чтобы дать знания, но и в том, 
чтобы воспитать совестливого человека, способного в любой 
ситуации уловить суть требований, которые предъявляет ему 



ВВЕДЕНИЕ

26

жизнь. В наше время, когда многие, кажется, уже позабыли о 
десяти заповедях, нужно воспитывать человека так, чтобы он 
был способен уразуметь десять тысяч заповедей, зашифрован-
ных в десяти тысячах житейских ситуаций. Тогда собственная 
жизнь будет казаться человеку осмысленной, и у него вырабо-
тается иммунитет против конформизма и тоталитаризма, этих 
двух порождений экзистенциального вакуума, поскольку лишь 
человек с беспокойной совестью способен противостоять и 
конформизму, и тоталитаризму.

Ясно одно: сейчас как никогда важно заниматься воспита-
нием чувства ответственности, ведь быть ответственным — 
это значит быть разборчивым, щепетильным. Нас окружает 
«общество изобилия», средства массовой информации манят 
нас всевозможными соблазнами, и к тому же мы живем во вре-
мена контрацепции. Чтобы не поддаться всем этим соблазнам 
и не погрязнуть в разврате, нужно научиться отличать главное 
от второстепенного, осмысленное от бессмысленного. Нужно 
разбираться — за что стоит и за что не стоит брать на себя от-
ветственность.

Смысл раскрывается только в конкретной ситуации. Смысл 
всегда напрямую связан с «требованием момента», и предъяв-
ляется это требование конкретному человеку. А каждый чело-
век уникален, как и каждая конкретная ситуация.

Каждый день, каждый час жизни имеет особый смысл, при-
чем для каждого человека — свой. Смысл может раскрыться 
всем, но каждому — свой.

Следовательно, смысл жизни варьируется в зависимости 
от ситуации и человека. И вместе с тем все вокруг наполнено 
смыслом. Любая ситуация дает нам возможность найти смысл 
жизни, и перед любым человеком жизнь ставит важные задачи. 
Каждая возможность для реализации смыслового потенциала 
дается нам лишь один раз в жизни, а каждый человек, кото-
рому предоставляется такая возможность, уникален. Судя по 
работам таких логотерапевтов, как Кашиани, Крамбо, Дансерт, 
Дарлак, Кратохвил, Лукас, Мейсон, Мейер, Мерфи, Планова, 
Попельский, Ричмонд, Рух, Сэлли, Смит, Ярнел и Янг, найти 



Страдания от бессмысленности жизни

27

смысл жизни может любой человек вне зависимости от по-
ловой принадлежности, уровня интеллекта и образованности, 
вероисповедания, отношения к религии1, характера и образа 
жизни.

Ни один психиатр, ни один психотерапевт, будь он даже 
логотерапевтом, не может объяснить пациенту, в чем заклю-
чается смысл жизни, но что психиатр способен сделать, так это 
убедить пациента в том, что жизнь имеет смысл, более того, 
она имеет смысл всегда, в любых условиях и при любых об-
стоятельствах, ибо даже в страданиях есть смысл. Достаточно 
провести феноменологический анализ непосредственных, под-
линных переживаний самого простого, среднего человека, как 
говорится, «человека с улицы» и переложить его высказывания 
на язык науки, чтобы убедиться в том, что любой человек не 
только стремится найти смысл жизни в силу своей внутренней 
потребности, но и находит смысл, причем находит его тремя 
путями. Прежде всего человек видит смысл жизни в работе и 
творчестве. Кроме того, он находит смысл жизни в отношени-
ях с другими людьми, в любви. И даже в самой безнадежной 
ситуации, в ощущении своей беспомощности перед лицом об-
стоятельств человек может найти смысл. Все дело в том, как 
он относится к неотвратимым и неизбежным превратностям 
судьбы. Только так он может проявить свою истинно человече-
скую способность — способность черпать силу в страданиях. 
Приведу еще одну цитату из письма американского студента-
медика, о котором я упоминал в начале: «Мой лучший друг 
недавно ушел из жизни потому, что не видел в ней никакого 
смысла. Теперь я понимаю, что, будь он еще жив, я смог бы его 
поддержать с помощью логотерапии. Но его уже нет в живых. 
Потому-то я и испытываю потребность помочь всем тем, кто 

1 И в этом нет ничего удивительного, поскольку мы полагаем, что 
человек, который сознательно придерживается атеистических взглядов, 
вполне может быть верующим на бессознательном уровне, — «верую-
щим» хотя бы в том широком смысле, в каком употребляли это понятие 
Альберт Эйнштейн, Пауль Тиллих и Людвиг Витгенштейн. — Примеч. 
автора. 



ВВЕДЕНИЕ

28

попал в беду. Думаю, ничто другое не могло бы меня так рас-
шевелить. И хотя я скорблю о своем друге, хотя я чувствую, что 
в его гибели есть и моя вина, сама его жизнь, как и его смерть, 
наполнена для меня глубоким смыслом. Если я когда-нибудь 
смогу стать настоящим врачом, смогу соответствовать своему 
призванию, значит, он умер не зря. Больше всего на свете я хочу 
одного. Я хочу сделать так, чтобы подобная трагедия больше не 
повторилась — ни с кем».

В жизни не бывает совершенно бессмысленных ситуаций. 
И даже в таких негативных аспектах человеческой жизни, как 
страдания, чувство вины и смерть, которые составляют свое-
образную трагическую триаду, можно усмотреть нечто пози-
тивное, нечто жизнеутверждающее, если выбрать правильный 
ракурс.

Почему же тогда возникает экзистенциальный вакуум? От-
куда он может взяться в «обществе изобилия», где созданы все 
условия для удовлетворения тех потребностей, которые Мас-
лоу называет основными? Экзистенциальный вакуум возника-
ет как раз из-за того, что в таком обществе созданы условия 
лишь для удовлетворения потребностей, но не для стремления 
к смыслу. Вот что пишет мне один американский студент: «Мне 
двадцать два года. У меня есть ученая степень, шикарная маши-
на и деньги. Возможностей для занятий сексом и самоутверж-
дения у меня хоть отбавляй. Вот только я не могу понять, какой 
во всем этом смысл».

В «обществе изобилия» у людей вдоволь свободного време-
ни, которое они могли бы использовать для того, чтобы вести 
осмысленную жизнь, но на деле избыток свободного времени 
лишь явственнее оттеняет экзистенциальный вакуум, как это 
видно на примере известных психиатрам «неврозов выходно-
го дня». Между тем «неврозы выходного дня» встречаются все 
чаще. Если в 1952 году, по данным Алленсбахского института 
изучения общественного мнения, лишь 26 % респондентов жа-
ловались на скуку в выходные дни, то сейчас этот показатель 
возрос до 37 %. Вот почему Джерри Мэндел утверждает: «Тех-
ника избавила нас от необходимости тратить все силы на борь-



Страдания от бессмысленности жизни

29

бу за существование. Мы создали общество всеобщего благо-
денствия, в котором человеку не нужно прилагать усилия для 
того, чтобы выжить. И если когда-нибудь 15 % трудоспособного 
населения США действительно смогут обеспечить страну всем 
необходимым, мы столкнемся с двумя проблемами: кто именно 
будет работать на всю страну и как распорядятся все остальные 
своим свободным временем? Не потеряет ли их жизнь всякий 
смысл? Пожалуй, лет через сто логотерапия найдет в Америке 
еще более широкое применение».

К сожалению, пока что вырисовывается иная картина. Без-
работные, действительно, нередко страдают от избытка сво-
бодного времени. Еще в 1933 году я описал типичный «невроз 
на почве безработицы». Жизнь без работы казалась моим тог-
дашним пациентам бессмысленной. Они считали себя никчем-
ными людьми. Но больше всего их угнетало не само отсутствие 
работы, а ощущение бессмысленности жизни. В конце концов, 
не пособием единым жив человек.

Но сейчас уже не тридцатые годы, и нынешний промышлен-
ный кризис обусловлен кризисом энергетическим. Мы с ужасом 
видим, что запасы энергии на Земле иссякают. Надеюсь, меня 
не упрекнут в легкомысленности, если я скажу, что энергетиче-
ский кризис и связанное с ним сокращение производства дают 
нам уникальный шанс выразить свое подавленное стремление 
к смыслу и, наконец, осмыслить нашу жизнь. В «обществе изо-
билия» большинству людей есть на что жить, но многие из них 
не знают, ради чего они живут. Возможно, теперь люди сменят 
ориентиры, и их будут интересовать в первую очередь не сред-
ства для жизни, а цель и смысл жизни. А источники смысла, в 
отличие от источников энергии, неисчерпаемы, поскольку все 
вокруг насыщено смыслом.

Спрашивается, почему мы можем с полным правом 
утверждать, что жизнь всегда и для всех имеет смысл? Мы так 
утверждаем потому, что человек способен черпать силы даже 
в безысходности. Вот почему даже страдания дают нам шанс 
постигнуть смысл жизни. Разумеется, речь идет лишь о неиз-
бежных, неискоренимых страданиях, с которыми невозможно 



ВВЕДЕНИЕ

покончить. Как врач, я имею в виду прежде всего неизлечимые 
болезни, связанные, например, с развитием злокачественных 
опухолей, не поддающихся оперативному лечению.

Раскрывая смысл жизни, человек раскрывается сам. Рас-
крывая смысл жизни в страданиях, мы пестуем в себе лучшие 
человеческие качества, становимся мудрее, выше — выше себя. 
Именно в такие моменты, когда мы не в силах изменить об-
стоятельства, мы чувствуем, что нам самим необходимо из-
мениться. Точнее всего это ощущение передал Иегуда Бэкон, 
который еще ребенком попал в Освенцим. После освобожде-
ния его преследовали навязчивые идеи: «Когда на похоронах я 
видел покойника в пышном гробу и слышал траурную музыку, 
меня пробирал смех, мне казалось, что нелепо так возиться с 
одним-единственным трупом. На концерте или в театре я все 
время прикидывал, сколько потребовалось бы времени, чтобы 
отравить газом всех зрителей в зале, и сколько потом можно 
было бы собрать одежды, золотых коронок и волос». Какой же 
смысл имели для него годы, проведенные в Освенциме? Иегу-
да Бэкон так отвечает на этот вопрос: «В детстве я думал, что 
расскажу всем о том, что мне довелось пережить в Освенциме, 
и тогда мир изменится. Но мир не изменился, а об Освенциме 
никто и знать ничего не хотел. Прошло много времени, преж-
де чем я понял, в чем заключается истинный смысл страданий. 
Страдания имеют смысл, если благодаря им меняешься ты 
сам».



31

ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ 
ПСИХОТЕРАПИИ

Цикл лекций, прочитанных в 1957 году в рамках Зальц-
бургских «академических недель».

ФРЕЙД, АДЛЕР И ЮНГ

Когда намереваешься рассказать о влиянии психотерапии на 
современные представления о человеке, встаешь перед дилем-
мой: либо нужно сделать исторический обзор, либо следует со-
средоточиться на рассмотрении самой психотерапевтической 
системы, — а это задача не из легких, поскольку при ближай-
шем рассмотрении обнаруживается, что психотерапевтическая 
система состоит из множества различных систем. Перефрази-
руя известное выражение «сколько людей, столько и мнений», 
можно с полным правом сказать о современном состоянии 
психотерапевтической теории и методики: «Сколько психоте-
рапевтов, столько и психотерапевтических систем». Даже если 
бы я решил ограничиться рассмотрением важнейших и ведущих 
психотерапевтических систем, я не смог бы раскрыть эту не-
объятную тему. Я уже не говорю о том, что с моей стороны было 
бы слишком самонадеянно испытывать терпение публики и не-
дооценивать психотерапевтическую грамотность моих слуша-
телей. Поэтому я решил отказаться и от исторического обзора, 
и от рассмотрения психотерапевтических систем. Двум этим 
подходам я предпочел третий — критический. Нужно сразу от-
метить, что я не собираюсь подвергать критическому разбору 
какую-то одну психотерапевтическую систему и не планирую 
проводить критический анализ основных положений каждой 
системы в отдельности. Я лишь хочу выявить одну общую для 
всех психотерапевтических систем тенденцию, которая пред-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

32

ставляется мне опасной и порочной. Надеюсь, что мне удастся 
доказать, что современную психотерапевтическую методику 
подтачивает изнутри один роковой изъян — тяготение к дина-
мическому психологизму. В наибольшей степени этим изъяном 
страдают три классические психотерапевтические теории, соз-
данные Фрейдом, Адлером и Юнгом. Поскольку вся современ-
ная психотерапия покоится на трех столпах — на психоанализе 
Фрейда, индивидуальной психологии Адлера и аналитической 
психологии Юнга, — нам при всем желании не обойтись без 
краткого обзора этих теорий.

Что касается Зигмунда Фрейда, то все, конечно, знают, что 
он был гениальным мыслителем и первопроходцем на поприще 
психотерапии. Если бы меня попросили в двух словах изложить 
суть теории Фрейда, я бы сказал, что его заслуга заключается в 
том, что он первый задался вопросом о смысле психических яв-
лений, хотя и не смог ответить на этот вопрос, да и рассматривал 
эту проблему не в том ракурсе, в каком рассматриваем ее мы. 
Фрейд попытался ответить в духе своего времени. Во-первых, 
это сказалось на выборе материала для исследования. В этом 
смысле Фрейд так и остался заложником так называемой вик-
торианской эпохи с ее слащавой культурой, пуританскими мане-
рами и развратными нравами. Во-вторых, это сказалось на его 
трактовке полученных данных, поскольку он взял за основу ме-
ханистическую концепцию, грубая суть которой ничуть не ме-
няется от того, что ее для красоты называют «динамической».

Главным образом Фрейд стремился вникнуть в смысл нев-
ротических симптомов, поэтому он углубился в изучение бес-
сознательных переживаний и открыл целую сферу психики. 
И то, что теперь психологи относят к сфере бессознательного 
не только бессознательные влечения, но и бессознательный ин-
теллект, своего рода бессознательную духовность и даже бес-
сознательную веру1, ничуть не умаляет заслуги первооткрыва-
теля бессознательной психики.

1 Франкль В. Э. Бессознательное представление о Боге. Мюнхен: 
Кезель, 1979 (Frankl V. E. Der unbewußte Gott. München, Kösel-Verlag, 
1979). — Примеч. автора. 



Фрейд, Адлер и Юнг

33

Бессознательными Фрейд называл те переживания, которые 
составляют подоплеку невротического симптома. Речь идет не 
о «позабытых» переживаниях, а о переживаниях, не подлежа-
щих осознанию, то есть «вытесненных» из сознания, причем 
вытесняются они из сознания потому, что представляются че-
ловеку неприемлемыми. Сам Фрейд имел в виду переживания, 
неприемлемые с точки зрения викторианской морали. Нему-
дрено, что в те ханжеские времена, на рубеже веков, Фрейду 
попадались пациенты, у которых вытеснялись из сознания 
прежде всего сексуальные переживания. Впрочем, не стоит за-
бывать о том, что психоаналитическое понятие сексуальности 
охватывает не только генитальную сферу, хотя и трактуется не 
так широко, как понятие либидо, которое тоже ввел в психоло-
гию Фрейд.

С точки зрения психоанализа, невроз по сути представляет 
собой результат компромисса между противоборствующими 
влечениями или взаимоисключающими побуждениями, про-
диктованными тремя психическими инстанциями: Оно, Я и 
Сверх-я. Именно таким компромиссом обусловлены всевоз-
можные непроизвольные ошибки, оговорки и описки, а также 
характер сновидений. Например, когда бывший нацист, расска-
зывая о пресловутых «центрах эвтаназии», случайно говорит, 
что в этих учреждениях не «собирали», а «убирали» пациентов, 
или когда политик из социалистической страны хочет сказать 
«предупреждение зачатия», а вместо этого говорит «предупре-
ждение исчадия», — чему я сам однажды был свидетелем, — мы 
догадываемся, что и тот, и другой выдает свои скрытые мысли, 
которые подверглись или, по меньшей мере, должны были под-
вергнуться вытеснению.

Что касается сновидений, то во сне компромисс достига-
ется за счет так называемой цензуры сновидения. Вот тут и 
обнаруживается слабое звено психоаналитической теории, на 
которое первым указал Макс Шелер. Представление о том, что 
психическая инстанция, отвечающая за вытеснение, цензури-
рование и сублимацию, является производным влечений, про-
тиворечит логике, поскольку влечения не могут одновременно 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

34

давать материал для вытеснения и обеспечивать выполнение 
функции вытеснения этого материала. Своим слушателям на 
лекциях я обычно поясняю эту мысль так: слыханное ли дело, 
чтобы при строительстве гидроэлектростанции река сама пе-
регораживала себя плотиной!

Упрощением грешат не только психоаналитические пред-
ставления о «генеалогии морали», которая считается в рамках 
психоанализа результатом вытеснения влечений, но и пред-
ставления о предназначении психики, ведь, согласно психо-
аналитической теории, вся жизнедеятельность человека и даже 
человеческая культура строятся по биологическому принципу 
гомеостаза. По сути, речь идет о том, что человек стремится 
«унять и устранить возбуждение, нарастающие под воздей-
ствием внутренних и внешних раздражителей», а «душевный 
аппарат предназначен для выполнения этой функции».1 «По 
мысли Фрейда, главной движущей силой психики являет-
ся стремление к поддержанию гомеостаза, а все психические 
акты направлены на восстановление нарушенного психиче-
ского баланса. Руководствуясь теориями тогдашней физики, 
Фрейд полагал, что единственным стремлением, органически 
присущим всякому живому существу, является тяга к разрядке 
напряжения. Это предположение попросту не соответствует 
действительности, поскольку даже такие процессы, как рост 
и размножение, невозможно объяснить стремлением организ-
ма к поддержанию гомеостаза», — считает Шарлотта Бюлер.2 
Если уж биологическая жизнедеятельность не подчинена зако-
ну гомеостаза, то духовная жизнь — и подавно. Например, «акт 
созидания и стремление претворить свой замысел в жизнь, — 
пишет Бюлер, — предполагают позитивное восприятие реаль-
ности, тогда как стремление к поддержанию гомеостаза и адап-
тация продиктованы негативным восприятием реальности». 

1 Фрейд З. Собр. соч. Т. XI, с. 130 (Freud S. Gesammelte Werke, XI, 
370). — Примеч. автора. 

2 Бюлер Ш. Психологическое обозрение, 1956, № VIII/1 (Bühler Ch. 
Psychologische Rundschau, 1956, Band VIII/1). — Примеч. автора. 



Фрейд, Адлер и Юнг

35

Психолог Гордон Олпорт тоже оспаривает идею гомеостати-
ческой регуляции психики: «Согласно этой теории, мотивация 
обусловлена нарастанием напряжения, которое вызывает ре-
акцию в виде стремления к восстановлению баланса — к по-
кою, адаптации, удовлетворению и гомеостазу. Таким образом 
вся человеческая индивидуальность сводится к совокупности 
определенных способов снятия напряжения. Разумеется, эта 
концепция прекрасно согласуется с лежащим в основе всяко-
го эмпиризма представлением о том, что человек по природе 
своей — существо пассивное, которое лишь подвергается воз-
действию извне и реагирует на полученные впечатления. Воз-
можно, так и устроен механизм адаптации к меняющимся усло-
виям окружающей среды. Что же касается сугубо человеческих 
побуждений, то они направлены вовсе не на восстановление 
равновесия и снятие напряжения, а, напротив, на поддержание 
напряжения».

Альфред Адлер, в отличие от Фрейда, вышел за рамки пси-
хологии и обратил внимание на такой биологический фактор, 
как «физическая неполноценность». Так возникла концепция 
«комплекса неполноценности», который, по мнению Адлера, 
представляет собой психическую реакцию не только на фи-
зическую неполноценность, но и на ощущение собственной 
ущербности, слабости и непривлекательности. Потребность 
в компенсации комплекса неполноценности человек пытается 
удовлетворить в рамках коллектива за счет чувства общности. 
Как мы видим, биологический фактор тут сочетается с социаль-
ным. Неврозы, согласно теории индивидуальной психологии, 
обусловлены стремлением к компенсации или гиперкомпенса-
ции чувства неполноценности вне коллектива. В аргументации 
Адлера обнаруживается логическая ошибка сродни той, кото-
рая закралась в психоаналитическую теорию. Если из психоана-
литической теории следует, что порывы влечений вытесняются 
силой самих влечений, то Адлер пытается убедить нас в том, 
что индивидуальное восприятие социума предопределяется не 
индивидуальностью человека, а влиянием самого социума: со-
циальной среды, воспитания и семьи.



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

36

Что касается создателя аналитической психологии Карла 
Густава Юнга, то ему можно поставить в заслугу хотя бы то, что 
он еще в начале XX века решился назвать невроз «страдания-
ми души, не сумевшей обрести смысл своего существования». 
Впрочем, польстившись на эту приманку, можно с легкостью 
угодить в ловушку психологизма, которым проникнута ана-
литическая психология. Барон Виктор Эмиль фон Гебзаттель 
был первым исследователем, которому удалось обнаружить 
этот подвох, таящийся в аналитической психологии. В книге 
«Христианство и гуманизм» он назвал человеческую индиви-
дуальность той «надпсихологической» инстанцией, которую не 
принял во внимание Юнг при создании своей антропологиче-
ской концепции. Только такая независимая инстанция может 
упорядочить хаотичные бессознательные религиозные побуж-
дения и «интуитивные знания», отбирая те из них, которые 
соответствуют ее критериям, и отвергая все остальные. Юн-
говская концепция не предполагает наличия инстанции, кото-
рая оценивает «порождения бессознательного». Выходит, что 
готовность принять идею Бога — это не вопрос веры. «Итак, 
психологизм налицо, — подытоживает свои рассуждения Геб-
заттель. — Утверждать обратное — все равно что уверять, буд-
то человек, назвавший слона маргариткой, может считаться 
ботаником».1

Шмид критикует юнгианскую психологию за то, что она 
превратилась в своеобразную религию с культом новых бо-
гов — архетипов. Считается, что только благодаря им жизнь 
человека может обрести смысл. Стало быть, все пути метафи-
зических исканий человека сходятся в нем самом, а его психика 
предстает в виде этакого современного Олимпа, населенного 
богами-архетипами. Таким образом юнгианская психотерапия 
превращается в священнодействие, а сама индивидуальная пси-
хология — в вероучение. Я согласен с Гансом Йоргом Вейтбрех-

1 Гебзаттель В. Э. фон. Христианство и гуманизм. Штутгарт, 1947, 
с. 36 (Gebsattel V. E. von. Christentum und Humanismus. Stuttgart, 1947, 
S. 36). — Примеч. автора. 



Фрейд, Адлер и Юнг

37

том, который недоумевает: «Просто диву даешься, как некото-
рые богословы умудряются не замечать этого настойчивого 
стремления юнгианцев заключить трансцендентность в рамки 
психологической имманентности и сами становятся убежден-
ными юнгианцами». Юнг готов заключить трансцендентность 
даже в пределы биологической имманентности: «Архетипы 
наследуются вместе со структурой мозга, причем являются ее 
психической ипостасью»1. Более того, в статье «Шизофрения» 
Юнг с восторгом пишет о том, что двум американским иссле-
дователям, «похоже, удалось путем стимуляции ствола мозга 
вызвать у испытуемого зрительную галлюцинацию архетипи-
ческого характера», представлявшую собой один из «символов 
мандалы», которые, по мысли Юнга, «генерируются именно 
в мозговом стволе». «Если догадка о такой локализации это-
го архетипа подтвердится в ходе дальнейших экспериментов, 
то мы получим еще одно доказательство того, что патогенный 
комплекс способен самопроизвольно распадаться под воздей-
ствием какого-то специфического токсина, а деструктивный 
процесс можно будет трактовать как своего рода ошибочную 
биологическую защитную реакцию». Стоит упомянуть и о том, 
что Медард Босс назвал архетип «сугубо умозрительным и от-
влеченным понятием, которое выдается за объективную ре-
альность».

Жестоко ошибается тот, кто полагает, что о правомерно-
сти психодинамической теории можно судить по результа-
там психодинамической терапии, то есть «ex juvantibus»2. Ни 
для кого уже не секрет, что в области психотерапии давно из-
жит традиционный пиетет перед «фактами» и «показателями 
эффективности». Тут не так-то просто следовать известной 
заповеди: «По делам судите их». Дело в том, что при любом 
психотерапевтическом подходе среднестатистический пока-
затель полностью или в значительной степени излечившихся 

1 Юнг К. Г. Проблемы души нашего времени. Т. 3. Цюрих, 1946, с. 179 
(Jung C. G. Seelenprobleme der Gegenwart. Bd. 3. Zürich, 1946, S. 179). — 
Примеч. автора. 

2 По лечебному эффекту (лат.). — Примеч. переводчика. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

38

пациентов, — по данным Карузо и Урбана, а также Ламона, 
Мейерса и Харви, — колеблется в пределах от 45 % до 65 %. 
Лишь в исключительных случаях, скажем, в руководимой Эвой 
Нибуэр психотерапевтической амбулатории, в которой прак-
тикуется логотерапия, этот показатель достигает 75 %. Более 
того, Б. Стоквис, использующий комбинированный подход к 
лечению, доказал на практике, что методы патогенетической 
и симптоматической психотерапии можно применять с рав-
ным успехом. Как известно, нет и никакой корреляции между 
показателем частоты случаев стойкой ремиссии и типом пси-
хотерапевтических методов, применяемых при лечении; раз-
нятся только сроки лечения. Кроме того, следует отметить, 
что в ходе тестирования, проведенного в одной иностранной 
психотерапевтической клинике, у больных, которые стояли в 
очереди на лечение, то есть еще не поступили на лечение, объ-
ективные признаки ремиссии обнаруживались гораздо чаще, 
чем у пациентов, уже проходивших лечение. Как тут не вспом-
нить слова психиатра Шальтенбранда, который утверждал, что 
при множественном склерозе психотерапевтические процеду-
ры только вредят пациенту, коль скоро процентный показатель 
случаев терапевтической ремиссии ниже процентного показа-
теля случаев самопроизвольной ремиссии.

Для того чтобы понять, почему так происходит, доста-
точно отбросить предрассудки, которыми проникнуто наше 
представление об этиологии. Считается, что залогом эффек-
тивности психотерапии, в особенности психоаналитической 
терапии, является то, что она, в отличие от неспецифической 
терапии, направлена на выявление и устранение причин невро-
тических расстройств. Однако все эти пресловутые комплексы, 
конфликты и психические травмы, выявление которых счита-
ется ключевым фактором успеха во всех случаях излечения па-
циентов с помощью патогенетических методов психотерапии, 
лишь кажутся опасными патогенными факторами. Мои сотруд-
ники сопоставили произвольную выборку историй болезни 
пациентов, проходивших лечение на нашем неврологическом 
отделении, с произвольной выборкой историй болезни паци-



Фрейд, Адлер и Юнг

39

ентов психотерапевтической амбулатории и доказали, что в 
историях болезни наших пациентов фигурирует гораздо боль-
ше комплексов, конфликтов и психических травм, и, по нашему 
мнению, это объясняется тем, что мы учитываем все осложне-
ния, которыми может сопровождаться неврологическое забо-
левание. Комплексы, конфликты и психические травмы нельзя 
назвать патогенными факторами хотя бы потому, что их можно 
выявить у любого человека. В действительности, они являются 
не патогенными факторами, а патогномоническими призна-
ками, то есть не причинами, а симптомами заболевания. Ком-
плексы, конфликты и психические травмы, которые выявляют-
ся в ходе анамнеза, можно уподобить морскому рифу, который 
обнажается только во время отлива. То, что риф выступает из 
воды при отливе, не означает, что риф вызывает отлив. Так и 
в процессе психоанализа происходит активизация комплексов, 
то есть выявляются симптомы невротического расстройства. 
Что же касается психического напряжения или, по определе-
нию Ганса Селье, стресса, который вызывают конфликты и 
психические травмы, то широко распространенное представ-
ление о том, что стресс вреднее для здоровья, чем релаксация, 
является заблуждением. На самом деле стресс в умеренных 
дозах, — скажем, напряженный и увлеченный труд, — может 
быть даже полезен для здоровья. Вряд ли кому-то еще довелось 
испытать такой сильный стресс, какой пережили заключен-
ные в Освенциме, а ведь там вообще никто не страдал типич-
ными психосоматическими заболеваниями, которые обычно 
списывают на стресс.

Мало того что комплексы не являются патогенными фак-
торами, так они еще представляют собой побочный эффект ле-
чения. Эмиль А. Гутхейль и Й. Эренвальд доказали, что в сно-
видениях пациентов, проходящих курс анализа у фрейдистов, 
прослеживаются мотивы, связанные с эдиповым комплексом, а 
в сновидениях тех пациентов, которых лечат по методу Адлера 
или Юнга, фигурируют, соответственно, конфликты на почве 
борьбы за власть или архетипы. В наше время сновидения паци-
ентов уже нельзя считать точным отражением бессознательных 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

40

переживаний, ведь даже видные психоаналитики признают, что 
тональность сновидений пациента меняется в соответствии с 
подходом лечащего врача к их толкованию. «Лечебный эффект 
от психоанализа, по сути, обусловлен внушением, — пишет Йо-
зеф Берце. — Пациент никогда бы не догадался, какую пользу 
может принести ему выявление бессознательных комплексов, 
если бы психоаналитик сам не объяснял ему, зачем это делает-
ся. Впрочем, сейчас основные идеи психоанализа так широко 
известны, что уже сама готовность человека пройти курс лече-
ния у психоаналитика свидетельствует о том, что он попал под 
влияние психоанализа и внушил себе, что психоаналитическая 
терапия ему поможет».1 «Процесс внушения начинается еще до 
того, как психотерапевт вступает в диалог с пациентом, — от-
мечает М. Пфланц. — Если бы мы осознали, что психотерапия, 
как утверждал еще Стоквис, почти никогда не обходится без 
внушения, мы, наверное, перестали бы предвзято относиться 
к внушению».

Наряду с внушением важным фактором лечения является 
и сама возможность выговориться на психотерапевтическом 
сеансе, поскольку не только «разделенное» горе, но и горе, ко-
торым ты просто «поделился» с другим человеком, — это уже 
полгоря. В подтверждение своих слов я могу привести такой 
пример. Однажды ко мне обратилась американская студентка 
и принялась изливать мне свою душу. Вот только изъяснялась 
она на таком ужасном сленге, что я не мог понять ни слова из ее 
исповеди. Опасаясь, что она заметит мое смущение, я направил 
ее к моему американскому коллеге под предлогом того, что ей 
нужно сделать электрокардиограмму, и назначил ей прием на 
другой день. Электрокардиограмму она делать не стала, да и ко 
мне на прием больше не приходила. Немного погодя я случай-

1 Берце Й. Психотерапия как телепатия. Юбилейный сборник в 
честь семидесятилетия профессора доктора Отто Пецла, под редакцией 
проф. д-ра Губерта Й. Урбана. Иннсбрук, 1949 (Berze J. Psychotherapie von 
Vernunft zu Vernunft, Festschrift zum 70. Geburtstag von Prof. Dr. Otto Pötzl, 
herausgegeben von Prof. Dr. Hubert J. Urban. Innsbruck, 1949). — Примеч. 
автора. 



Фрейд, Адлер и Юнг

41

но встретил ее на улице и выяснил, что, выговорившись у меня 
на сеансе, она сразу испытала облегчение и стала спокойнее от-
носиться к каким-то неприятным перипетиям, из-за которых 
до этого сильно переживала. А я ведь до сих пор не знаю, о чем 
она говорила на сеансе!

Считается, что психоанализ способствует изменению ди-
намики аффективных процессов и преобразованию энергии 
влечений, но если психоаналитикам и удается достичь успе-
ха в лечении, то только благодаря тому, что, в действитель-
ности, под влиянием психоанализа происходит переворот в 
мировоззрении пациента. Кроме того, катализатором лечеб-
ного процесса являются человеческие отношения. Даже так 
называемый перенос — это всего лишь особый способ обще-
ния, вот почему Роттхаус и не считает перенос непременным 
условием психотерапии. Подобно переносу, переворот в ми-
ровоззрении, который является целью экзистенциального 
анализа, не может происходить только на интеллектуальном 
и рассудочном уровнях. Понятно, что такая экзистенциальная 
метаморфоза происходит на глубоком эмоциональном уровне 
и представляет собой всеобъемлющее переживание, охваты-
вающее всю личность человека. Труднее понять, почему все 
психотерапевтические методики разработаны с таким рас-
четом, чтобы во что бы то ни стало избежать подобной экзи-
стенциальной метаморфозы. Впрочем, мы уже говорили о том, 
что эффективность лечения почти не зависит от того, какие 
методы применяет психотерапевт. Что можно назвать решаю-
щим фактором лечения, так это отношения между врачом и 
пациентом. Известно много случаев из психоаналитической 
практики, которые свидетельствуют о том, что порой именно 
отказ от роли стороннего наблюдателя дает психоаналитику 
возможность оказать решающее влияние на состояние паци-
ента. Вот уже полвека мы грезим о механике души и технике 
психотерапии. По-моему, пришла пора пробудиться ото сна 
и понять, что душа не сводится к совокупности психических 
механизмов, а душевные недуги невозможно исцелить с помо-
щью технических ухищрений.



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

42

ЛОГОТЕРАПИЯ

Нужно сразу отметить, что логотерапия, за исключением 
тех случаев, когда она применяется для лечения ноогенных 
неврозов, не является этиотропной, патогенетической тера-
пией неврозов. Вот что пишет о логотерапии Эдит Вайскопф-
Джоэлсон, профессор университета штата Джорджия, в своей 
статье «Заметки о венской психиатрической школе»1: «Не ис-
ключено, что неврозы действительно обусловлены конфлик-
тами, возникающими на почве влечений в раннем детстве, как 
гласит психодинамическая теория. Но это не означает, что при 
лечении взрослых пациентов решающим фактором терапии не 
может быть переориентация на осознание смысла и значения 
жизни». В общем, при логотерапии человек излечивается бла-
годаря стремлению выполнить свое предназначение в жизни, 
которое порой раскрывается пациенту лишь в ходе экзистен-
циального анализа.

«К сожалению, в наши дни “настоящей” психотерапией 
принято считать психоанализ. Приверженцы этой идеи руко-
водствуются заведомо ошибочным представлением о том, что 
любой невроз обусловлен ранними детскими переживаниями 
и глубоко укоренен в личности больного, поэтому для лече-
ния невротиков подходит только психоанализ, а все остальные 
психотерапевтические процедуры — это лишь неравноцен-
ная замена психоанализа, некая полумера и своего рода само-
обман. Такое опасное заблуждение могло родиться только в 
замк нутом сообществе психоаналитиков, которые полностью 
отмежевались от медицины». Так полагает немецкий психиатр 
Иоган Генрих Шульц2.

1 Вайскопф-Джоэлсон Э. Заметки о венской психиатрической школе. 
Журнал по патологической и социальной психологии, 1955, подшивка 51, 
№ 3, ноябрь (Weiskopf-Joelson E. Some Comments on a Viennese School of 
Psychiatry. Th e Journal of Abnormal and Social Psychology, 1955, vol. 51, № 3, 
november). — Примеч. автора. 

2 Шульц Й. Х. Лечение больных, страдающих душевными расстрой-
ствами. Штутгарт, 1958 (Schultz J. H. Die seelische Krankenbehandlung. 
Stuttgart, 1958). — Примеч. автора. 



Логотерапия

43

Психотерапевтические методы, не имеющие никакого от-
ношения к психоанализу, тоже доказали свою эффективность. 
Я имею в виду прежде всего психотерапию, основанную на 
принципах бихевиоризма и рефлексологии. Впрочем, степень 
эффективности этих методов лечения могла бы возрасти, если 
бы психотерапия поднялась на человеческий уровень. О том, 
как это усиливает потенциал психотерапии, можно судить по 
логотерапии, которая, по мнению Н. Петриловича1, выходит за 
рамки лечения неврозов и, в отличие от других видов психоте-
рапии, затрагивает саму суть человека. И действительно, психо-
аналитик считает невроз результатом развития определенных 
психодинамических процессов и поэтому пытается в лечебных 
целях спровоцировать развитие других психодинамических 
процессов, в частности, процесса переноса. Бихевиористы, в 
свой черед, считают невроз результатом развития процесса вы-
работки определенных условных рефлексов и пытаются изле-
чить пациента путем корректировки условных рефлексов. Что 
же касается логотерапевта, то он рассматривает человеческие 
аспекты болезни, а это дает возможность использовать при ле-
чении сугубо человеческие факторы.

Нет таких психотерапевтических методов, которые подхо-
дят для лечения всех пациентов, как нет и таких психотерапев-
тов, которые могут с равным успехом применять любой метод 
лечения. Это в полной мере относится и к логотерапии. Сло-
вом, логотерапия — это не панацея.

Если Дж. Х. Р. Вандерпас полагает, что «логотерапевт может 
обойтись и без психоанализа», то Э. К. Ледерман из амбулатор-
ного лечебного центра в Мальборо считает, что наряду с экзи-
стенциальным анализом следует назначать курс психоанализа, 
который порой является предпосылкой успешной логотерапии. 
Иного мнения придерживается Г. Р. Гейер, который заявляет: 
«Многие ошибочно полагают, что в ходе психоаналитического 

1 Петрилович Н. Место логотерапии в системе клинической психо-
терапии // Мир медицины, 1964, 2790 (Petrilowitsch N. Über die Stellung 
der Logotherapie in der klinischen Psychotherapie // Die medizinische Welt, 
1964, 2790). — Примеч. автора. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

44

лечения за фазой анализа следует фаза синтеза. Заблуждается 
тот, кто думает, что в процессе психоанализа психику или “ду-
шевный аппарат”, по определению Фрейда, сначала разбирают, 
а потом заново собирают, как механизм. Если психоаналитик 
с самого начала и на протяжении всего лечения, в том числе и в 
критические моменты, не сохраняет целостное представление 
о пациенте и его скрытой индивидуальности, он пренебрега-
ет главным принципом лечения. Тот, кто считает, что анализ 
можно отделить от синтеза, пребывает в плену ортодоксаль-
ного фрейдизма». Вот и А. Мэдер клятвенно заверяет: «Нет в 
психоанализе такого правила — “сначала анализ, потом син-
тез”». «Я никак не могу взять в толк, почему в дом нужно захо-
дить только через подвал, а ремонт всегда нужно начинать сни-
зу», — недоумевает Франц Яхим1. Однако мы помним, что сам 
Фрейд написал по поводу психоанализа Людвигу Бинсвангеру: 
«В здании психики я никогда не поднимался выше подвала и 
первого этажа».

Едва ли можно согласиться с тем, что экзистенциальному 
анализу всегда должен предшествовать курс психоанализа. 
Приведу в пример два случая из практики.

Джудит К. страдала с тринадцатилетнего возраста ярко вы-
раженной агорафобией. Она уже обращалась за помощью к ав-
торитетным психотерапевтам. Один психотерапевт назначил 
ей сеанс гипноза, другой провел диагностический анализ с при-
менением наркотических средств. В психиатрической клинике 
ее неоднократно пытались лечить с помощью электрошока. Но 
ей ничего не помогало. Сотрудница нашей клиники доктор Ко-
курек провела с пациенткой двухнедельный курс логотерапии, 
после чего эта женщина, которая целых тринадцать лет боя-
лась одна выходить из дома, впервые смогла прогуляться по 
улице без провожатого. Всего через месяц пациентку выписа-
ли из больницы. За тот период, в течение которого она перио-
дически проходила медицинское освидетельствование, у нее 

1 Яхим Ф. Католик и психотерапия. Вена, 1954 (Jachym F. Katholik und 
Psychotherapie. Wien, 1954). — Примеч. автора. 



Логотерапия

45

не было отмечено ни одного рецидива фобии. Более того, на 
одной консультации выяснилось, что у нее после четырехлет-
него перерыва возобновились сексуальные отношения с му-
жем. Мы бы ошиблись, если бы решили, что невроз развился 
у нее вследствие полового воздержания. В действительности, 
половое воздержание явилось не причиной, а следствием нев-
роза, так что возобновление сексуальных отношений следует 
рассматривать как побочный эффект терапии.

Рассмотрим еще один похожий случай из практики. Гос-
пожа Эдда Р. на протяжении четырнадцати лет страдала не-
врозом навязчивого состояния в тяжелой форме. У себя дома 
она периодически осматривала всю мебель и дергала за ручки 
выдвижных ящиков, чтобы проверить, крепко ли они запер-
ты, причем так усердствовала, что то и дело сбивала в кровь 
костяшки пальцев и ломала ключи, пытаясь провернуть их в 
замочной скважине. После госпитализации она поступила на 
лечение к логотерапевту доктору Эве Коздере. Всего через два 
дня после начала лечения она полностью избавилась от своего 
болезненного пристрастия. Примечательно, что только после 
этого она призналась, что в детстве, когда ей было пять лет, 
брат сломал ее любимую куклу, после чего она стала прятать от 
него свои игрушки. Когда ей было уже шестнадцать лет, сестра 
повадилась брать тайком ее одежду, поэтому она стала запирать 
свой гардероб. Как мы видим, даже в тех случаях, когда невроз 
действительно обусловлен психической травмой, полученной 
в детстве или в подростковом возрасте, выявление этой трав-
мы, которое считается ключевым фактором лечения в рамках 
психоаналитической терапии, порой создает лишь видимость 
успешного лечения, а настоящий успех в лечении достигается 
иным путем.

Разумеется, необходимо в первую очередь учитывать все 
потенциальные психические факторы заболевания. Но не сто-
ит искать причины невроза исключительно в психической сфе-
ре. А ведь сейчас это происходит сплошь и рядом. Из-за этого 
пациентам часто ставят ошибочный диагноз, поскольку нерв-
ное расстройство может быть обусловлено не только психиче-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

46

скими, но также соматическими и ноэтическими процессами. 
В психоанализе не учитываются сразу две категории этиологи-
ческих факторов. Шоры теории, сужающие кругозор психоана-
литика, расположены не по бокам, а сверху и снизу. Вот почему 
психоаналитики упускают из вида то обстоятельство, что нев-
ротические расстройства могут быть обусловлены ноогенны-
ми и соматическими нарушениями.

Рассмотрим для начала соматические факторы нервных 
расстройств на примере случая из практики. Как-то раз я 
осматривал в одном санатории лежачую больную по прось-
бе ее лечащего врача. На протяжении пяти лет ее безуспешно 
пыталась лечить врач-психоаналитик. В конце концов, тер-
пение пациентки лопнуло, и она предложила психоаналити-
ку прекратить лечение. В ответ психоаналитик заявила, что 
о прекращении лечения не может быть и речи, потому что 
она даже не успела приступить к лечению, а лишь пыталась 
все эти годы сломить психологическое сопротивление паци-
ентки. Я назначил пациентке курс инъекций ацетата дезок-
сикортикостерона и, спустя несколько месяцев, узнал от ее 
лечащего врача, что у нее полностью восстановилась трудо-
способность, она смогла продолжить занятия в университете 
и защитить диссертацию. Оказалось, что развившийся у нее 
синдром деперсонализации был лишь симптомом гипофунк-
ции коры надпочечников.

Хотя деперсонализация в сочетании с нарушением кон-
центрации внимания и забывчивостью считается типичным 
«психодинамическим синдромом», такие симптомы могут по-
являться и на фоне гипофункции коры надпочечников. На при-
мере следующего случая из практики я собираюсь показать, что 
при гиперфункции щитовидной железы может развиться аго-
рафобия, причем это нервное расстройство нередко является 
единственным признаком соматической дисфункции. В первом 
случае я бы рекомендовал применять ацетат дезоксикортико-
стерона, а во втором случае — метансульфонат дигидроэргота-
мина. Однажды к нам направили на лечение пациентку, которая 
несколько месяцев наблюдалась и проходила терапию в другой 



Логотерапия

47

клинике. Как значилось в ее диагнозе, она страдала психоген-
ным расстройством, развившимся на почве неразрешимого 
конфликта с мужем. Как вскоре выяснилось, никаким психо-
генным расстройством она не страдала. В действительности у 
нее развился псевдоневроз на фоне гиперфункции щитовидной 
железы. После короткого курса инъекций метансульфоната ди-
гидроэрготамина все невротические симптомы исчезли, паци-
ентка выздоровела и смогла уладить свой конфликт с мужем. 
В общем, супружеский конфликт был налицо, но причиной бо-
лезни послужил отнюдь не он, так что ее расстройство нельзя 
было назвать психогенным. Если бы любой супружеский кон-
фликт оборачивался нервным расстройством, то, наверное, у 
90 % женатых людей развился бы невроз на этой почве.

Вместе с тем, следует отметить, что такие соматические 
нарушения, как гиперфункция щитовидной железы, не явля-
ются непосредственной причиной развития фобии, в част-
ности, агорафобии. Просто они способствуют повышению 
степени тревожности, поэтому больной становится мнитель-
ным. Психотерапевты знают, что мнительность развивается по 
определенной схеме: однажды у пациента возникает какой-то 
безобидный симптом, который вскоре исчезает, и с тех пор 
пациент начинает со страхом ожидать повторного появления 
этого симптома. Под влиянием страха степень выраженности 
симптома возрастает, а это вселяет в пациента еще больший 
страх. Так пациент попадает в порочный круг, в своего рода 
кокон, из которого невозможно выбраться. Если желание по-
рождает мысль, то страх порождает болезнь. По сути, в та-
ких случаях мнительность и является патогенным фактором, 
поскольку именно из-за мнительности симптом приобретает 
стойкий характер. При проведении логотерапии мы учитываем 
и психические, и соматические факторы заболевания. Наряду 
со специфическим медикаментозным лечением, направленным 
на устранение причин тревожности, логотерапевт стремится 
избавить пациента от мнительности, применяя метод парадок-
сальной интенции. Таким образом мы стараемся разомкнуть 
порочный круг невроза сразу с двух сторон.



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

48

Спрашивается, отчего пациент становится мнительным? 
Как правило, это происходит из-за того, что ему внушает страх 
сама мысль о возможном приступе фобии и его последстви-
ях. Пациент боится, что от страха он может упасть в обморок, 
у него может случиться инсульт или инфаркт. Во избежание 
страха человек, страдающий агорафобией, старается вообще не 
выходить из дома. Такова типичная агорафобическая реакция 
на страх. В рамках клинической логотерапии формы невроти-
ческих расстройств классифицируются по типу невротической 
реакции.

Если пациент, страдающий фобией, опасается приступов 
фобии, то больному неврозом навязчивого состояния внушает 
страх мысль о том, что у него может внезапно возникнуть на-
вязчивая идея. Именно из-за такой реакции складывается ти-
пичная клиническая картина невроза навязчивого состояния. 
Больной опасается появления навязчивых идей, поскольку 
считает их предзнаменованием, а то и признаком психоза или 
боится поддаться навязчивым побуждениям. В отличие от че-
ловека, страдающего фобией, больной неврозом навязчивого 
состояния не стремится избежать страха, а старается побороть 
навязчивые побуждения. Если больной фобией бросается нау-
тек от страха, то больной неврозом навязчивого состояния от 
страха бросается в атаку. Во многих случаях такая реакция на 
страх и является главным патогенным фактором.

У многих пациентов, страдающих нервными расстройства-
ми, выявляется врожденная психопатия. Например, на почве 
ананкастической психопатии могут сами собой развиваться те 
или иные фобии, характер которых зависит от обстоятельств. 
Ананкастическая психопатия, на которой зиждется невроз на-
вязчивого состояния, обусловлена не духовной, а психической 
индивидуальностью пациента. Пациент зависит от своей пси-
хической индивидуальности и вместе с тем не может контро-
лировать психические процессы, а тем более свою реакцию на 
навязчивое состояние. Логотерапевт стремится дать пациенту 
бóльшую независимость, расширяя зазор между его человече-
ской индивидуальностью и болезнью. Речь идет не о симпто-



Парадоксальная интенция

49

матической терапии, а о воздействии на личность пациента с 
целью изменения его отношения к симптому. Вот почему лого-
терапию с полным правом можно назвать психотерапией, ори-
ентированной на личность.

Типичная фобическая реакция и типичная обсессивная 
реакция отличаются от типичной невротической реакции на 
сексуальное расстройство. Когда человек по той или иной 
причине начинает испытывать беспокойство по поводу своих 
сексуальных способностей, реакцией на эти опасения стано-
вится либо усиленное стремление добиться удовлетворения, 
либо усиленная рефлексия во время полового акта. Для того 
чтобы добиться удовлетворения, человек действует по опреде-
ленной сексуальной программе. Однако удовлетворения нель-
зя добиться, поскольку оно является, так сказать, побочным, 
самопроизвольным эффектом сексуальной активности. Более 
того, чем настойчивее человек стремится к удовольствию, тем 
меньше удовольствия доставляет ему сексуальная близость.

Если страх превращает пугающие мысли в реальность, то 
слишком сильное желание мешает получить желаемое.

Зная об этой закономерности, логотерапевт старается убе-
дить пациента в том, что ему нужно хотя бы на долю секунды 
захотеть, чтобы с ним произошло именно то, чего он так боит-
ся. Благодаря этому можно, по крайней мере, нейтрализовать 
страх, вызванный предчувствием опасности.

ПАРАДОКСАЛЬНАЯ ИНТЕНЦИЯ

Метод парадоксальной интенции был впервые описан в 
1939 году в моей статье «Медикаментозное лечение в качестве 
вспомогательного средства при психотерапии неврозов». При-
меры практического применения этого метода приведены в 
моих книгах «Теория и терапия неврозов», «Психотерапевти-
ческая практика», «Человек в поисках смысла» и «Душепопе-
чительство во врачебной практике». Здесь я хотел бы сделать 
упор на неопубликованные материалы.



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

50

Вот что пишет мне Спенсер М., мой читатель из калифор-
нийского города Сан-Диего: «Через два дня после того, как я 
прочел вашу книгу “Человек в поисках смысла”, мне выдался 
случай проверить логотерапию на практике. У нас в универ-
ситете проходил цикл семинаров, посвященных Мартину Бу-
беру, и я принимал в них участие. На первом семинаре я по-
стоянно со всеми спорил и меня прошиб пот. Я сразу подумал, 
что другие, чего доброго, заметят, что я весь взмок, и от страха 
стал потеть еще сильнее. Тут я вспомнил, что в вашей книге 
говорится об одном враче, которому вы помогли избавиться 
от приступов потливости. У меня как раз был такой приступ. 
И хотя сам я довольно скептически отношусь к психотерапии, 
не говоря уже о логотерапии, в тот момент мне показалось, 
что сейчас самое время опробовать метод парадоксальной ин-
тенции. Помнится, вы порекомендовали тому врачу в следую-
щий раз хорошенько напрячься и показать всем, как здорово 
он умеет потеть. Ваш совет звучал так: “Скажите себе: раньше 
я выдавал всего лишь один литр пота, а теперь выдам целых 
десять”. И когда мне снова предоставили слово, я подумал: 
“Ну-ка, Спенсер, покажи им, как надо потеть! Вот так, хорошо, 
давай-ка еще поднатужься!”. И в следующий миг я почувство-
вал, что перестал потеть. Я чуть было не рассмеялся. Я и пред-
ставить себе не мог, что метод парадоксальной интенции мне 
поможет, да еще и так быстро. ”Надо же, сработало, — подумал 
я. — Наверное, в этом что-то есть”. А ведь я относился к лого-
терапии с предубеждением».

Мухаммед Садик описывает такой случай из своей практи-
ки: «У нас в клинике проходила курс лечения сорокавосьми-
летняя женщина, которая страдала тремором. У нее так сильно 
тряслись руки, что она расплескивала кофе или воду всякий 
раз, когда брала в руки чашку. Писать она была не в состоянии, 
читать ей было сложно, потому что она не могла ровно держать 
книгу перед глазами. Как-то раз за завтраком мы сидели за од-
ним столом, и я заметил, что у нее начался приступ тремора. 
Я тут же решил прибегнуть к методу парадоксальной интен-
ции. Сделал я это с юмором. Я сказал ей: “Давайте устроим не-



Парадоксальная интенция

51

большое соревнование по тремору?”. Она опешила: “Что значит 
соревнование по тремору?”. Я пояснил: “Ну, давайте проверим, 
у кого из нас руки будут дрожать сильнее и дольше”. Она ска-
зала: “Так вы тоже страдаете тремором? А я и не знала!”. Я воз-
разил: “Нет, тремором я не страдаю, но при желании могу по-
трясти руками. Вот, пожалуйста”. Я начал трясти руками, и она 
воскликнула: “Ого! Да у вас руки дрожат сильнее, чем у меня”. 
Она попыталась за мной угнаться, а я ее подзуживал: “Быстрее, 
быстрее, поднажмите”. Наконец, она выбилась из сил и сказала: 
“Ну, все, хватит, я больше не могу”. Она встала из-за стола, по-
шла к буфету и вернулась, держа в руках чашку кофе. У меня 
на глазах она спокойно выпила кофе, не расплескав ни капли. 
С тех пор всякий раз, когда у нее начинался приступ тремора, 
я предлагал ей: “Может быть, устроим соревнования по тремо-
ру?”. В ответ она говорила: “Давайте устроим”. И приступ всегда 
проходил».

Джордж Пинаммутил, врач из США, описывает такой слу-
чай: «Ко мне обратился молодой человек с жалобами на тик. 
Когда он пытался с кем-нибудь заговорить, он начинал непро-
извольно моргать. В таких случаях его обычно спрашивали, 
что с ним случилось, а от этого он совсем терялся. Я направил 
его к психоаналитику. После нескольких психоаналитических 
сеансов он опять пришел ко мне на прием и заявил, что не рас-
считывает на помощь психоаналитика, поскольку тот даже не 
смог определить причину расстройства. Я дал пациенту такой 
совет: “В следующий раз, когда вы с кем-нибудь заговорите, 
постарайтесь моргать как можно сильнее. Покажите вашему 
собеседнику, как хорошо вы моргаете”. Он возмутился: “Вы 
что — с ума сошли? Мне же от этого станет только хуже!”. 
Вскоре он снова явился ко мне на прием, на сей раз в припод-
нятом настроении, и рассказал мне о том, что приключилось 
с ним на днях. Поначалу он не собирался следовать моей ре-
комендации. Между тем тик досаждал ему все сильнее, и вот 
как-то ночью он вспомнил о моем совете и подумал: “Я уже все 
перепробовал, и мне ничего не помогло. Почему бы мне не по-
следовать совету того врача. Хуже все равно не будет”. На сле-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

52

дующий день он вступил с кем-то в разговор и попытался как 
можно сильнее моргать. Каково же было его удивление, когда 
он заметил, что вообще не моргает. С тех пор он избавился от 
своего тика».

Вот что пишет мне сотрудник одного университета: «Что-
бы меня приняли на одну должность, мне нужно было пройти 
собеседование. Я очень хотел получить эту должность, потому 
что тогда я смог бы перевезти жену и детей к себе в Калифор-
нию. Я изо всех сил старался произвести хорошее впечатление 
на приемную комиссию и от этого разволновался. А когда я 
волнуюсь, у меня начинают дергаться ноги, причем довольно 
заметно. Так случилось и на этот раз. Но я сразу сказал себе: 
“Сейчас я так напрягу эти чертовы мышцы, что у меня ноги 
пойдут ходуном и сами пустятся в пляс. Пусть все решат, что я 
рехнулся. Сегодня эти чертовы мышцы разойдутся вовсю. Это 
будут рекордные судороги”. И что бы вы думали?! За все время 
собеседования ноги у меня ни разу не дернулись. Я получил эту 
должность и уже готовлюсь к приезду своей семьи».

Мухаммед Садик, которого я уже цитировал, описывает 
случай одной восьмидесятипятилетней пациентки, которая 
пристрастилась к снотворному, попала в больницу и поступила 
к нему на лечение. Он пишет: «В десять часов вечера пациентка 
вышла из своей палаты и попросила дать ей снотворное. Я от-
ветил ей, что снотворного у нас, к сожалению, не осталось, а 
медсестра забыла заказать новую партию. “И как я теперь, по-
вашему, смогу уснуть?” — возмутилась она. “Сегодня придет-
ся обойтись без снотворного”, — сказал я. Через два часа она 
снова вышла из своей палаты и заявила: “Я не могу заснуть”. 
Тогда я дал ей такой совет: “А что если вы вернетесь в постель 
и попробуете перебороть сон!”. Она промолвила: “Я-то думала, 
что я одна тут сумасшедшая, а теперь смотрю — вы тоже”. — 
“Иногда бывает забавно почувствовать себя сумасшедшим, — 
сказал я. — Вы ведь меня понимаете?”. Она спросила: “Вы это 
серьезно?” — “Что именно?” — переспросил я. “Вы всерьез 
сказали, что мне нужно перебороть сон?” — поинтересовалась 
она. “Конечно, всерьез, — ответил я. — Да вы попробуйте! За-



Парадоксальная интенция

53

одно посмотрим, сможете ли вы бодрствовать всю ночь. Хоро-
шо?”. Она согласилась и ушла. Когда утром медсестра принесла 
в палату завтрак, она застала пациентку спящей».

Самые обычные люди на удивление часто и успешно ис-
пользуют метод парадоксальной интенции в жизни. Приведу 
в пример случай одной женщины, которая четырнадцать лет 
страдала агорафобией. Она прошла трехгодичный курс тра-
диционного психоанализа, который ей не помог. После двух-
годичного курса гипнотерапии состояние ее немного улучши-
лось. Но излечить ее так и не удалось. Однажды ее пришлось 
даже госпитализировать на полтора месяца. Сама она пишет: 
«За все эти четырнадцать лет не произошло никаких измене-
ний к лучшему. Каждый день был для меня сущим адом». Од-
нажды на улице ее охватила паника, и она уже хотела вернуться 
домой, как вдруг вспомнила о рекомендациях, которые вычи-
тала в моей книге «Человек в поисках смысла», и сказала себе: 
«Сейчас я покажу всем на улице, как я могу упасть в обморок 
от страха». В тот же миг страх пропал. Она спокойно дошла до 
супермаркета и выбрала там все, что ей нужно было купить. 
Когда она подошла к кассе, ее вдруг бросило в дрожь, и она по-
крылась испариной. Она остановилась и подумала: “Сейчас я 
покажу этому кассиру, как я умею потеть. То-то он удивится”. 
Она вышла из магазина, пошла домой и только тут заметила, 
что не испытывает никакого страха. С тех пор она стала при 
необходимости пользоваться методом парадоксальной интен-
ции. Спустя всего несколько недель она уже так легко справля-
лась со страхом, что ей и самой не верилось, что когда-то она 
страдала агорафобией.

На симпозиуме по логотерапии, который был организован 
в рамках шестого международного психотерапевтического 
конгресса, доктор Герц из США, главный врач Государствен-
ной больницы штата Коннектикут, представил ряд интересных 
историй болезни.

К нему поступила на лечение сорокапятилетняя женщина. 
Пациентка была замужем и растила шестнадцатилетнего сына. 
На протяжении двадцати четырех лет она страдала тяжелей-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

54

шим фобическим синдромом: у нее наблюдались симптомы 
клаустрофобии и агорафобии, она боялась высоты, боялась ез-
дить на лифте, боялась ходить по мостам и т. п. Все эти двадцать 
четыре года ее пытались лечить всевозможными психотерапев-
тическими методами. Несколько раз она прошла полный курс 
долгосрочной психоаналитической терапии. Последние четы-
ре года она провела в клинике. Пациентка принимала успокои-
тельные средства, но все равно постоянно находилась в крайне 
возбужденном состоянии. Полуторагодичный курс психоана-
литической терапии, который она прошла у опытного аналити-
ка, не принес желаемого результата. Первого марта 1959 года за 
ее лечение взялся доктор Герц, который решил применить ме-
тод парадоксальной интенции. Через пять месяцев пациентка, 
которая целых двадцать четыре года страдала от фобического 
синдрома, избавилась от всех симптомов. Вскоре ее выписали 
из клиники. С тех пор она благополучно живет со своей семьей 
и здравствует.

А вот случай невроза навязчивого состояния. К доктору 
Герцу поступил на лечение пятидесятишестилетний женатый 
мужчина, адвокат; его восемнадцатилетний сын ко времени 
начала лечения уже учился в колледже. Вот уже семнадцать 
лет пациента преследовали навязчивые идеи. Все началось с 
того, что однажды у него внезапно закралась страшная мысль: 
а что если в своей налоговой декларации он занизил сумму 
подоходного налога на триста долларов и обманул налоговую 
инспекцию? Хотя он прекрасно знал, что заполнил налоговую 
декларацию правильно, ему никак не удавалось отделаться от 
этой навязчивой идеи. Он живо представлял себе, что против 
него возбудят уголовное дело по обвинению в мошенничестве, 
арестуют его, будут писать о нем в газетах и лишат его права 
заниматься адвокатской практикой. Он уехал в санаторий, где 
его сначала лечили психотерапевтическими методами, а затем 
провели двадцать пять сеансов электрошока. Но все тщетно. 
К тому времени состояние его настолько ухудшилось, что ему 
пришлось закрыть свою адвокатскую контору. Бессонными 
ночами его одолевали навязчивые идеи, которые множились 



Парадоксальная интенция

55

день ото дня. «Стоило мне отделаться от одной навязчивой 
идеи, как у меня тут же возникала другая», — рассказывал он 
доктору Герцу. Больше всего его изводила мысль о том, что 
он может не заметить, как истечет срок действия его много-
численных страховых полисов. Он то и дело доставал полисы 
из специального стального сейфа, в котором они хранились, 
внимательно их просматривал, затем аккуратно перевязывал 
шнурком каждую папку с документами и снова запирал их в 
сейфе. Дошло до того, что он отправился в Лондон и заключил 
со страховой компанией «Ллойд» индивидуальный договор 
страхования от непреднамеренных ошибок, которые он мог 
ненароком допустить в ходе юридической практики. Впро-
чем, вскоре ему пришлось вообще отказаться от юридической 
практики. Из-за обострения невроза навязчивого состояния 
пациента поместили в психиатрическую клинику Мидлтауна. 
В этой клинике доктор Герц и приступил к лечению пациента 
с помощью метода парадоксальной интенции. На протяжении 
четырех месяцев доктор Герц трижды в неделю проводил с 
ним сеансы логотерапии. На каждом сеансе доктор Герц сове-
товал пациенту настраивать себя таким образом: «Плевать я 
хотел на все. К черту педантизм! Мне все равно — пусть меня 
арестуют. Чем раньше, тем лучше! Ну, допущу я ненароком 
ошибку. Чего мне бояться? Пожалуйста, арестовывайте меня, 
да хоть три раза на дню! Тогда я хоть получу назад свои де-
нежки — кругленькую сумму, которую я выложил страховым 
агентам в Лондоне». Вскоре пациент уже буквально жаждал 
наделать побольше ошибок и вознамерился как можно силь-
нее запутать свои дела, чтобы доказать своей секретарше, что 
он «величайший растяпа на свете». По мнению доктора Герца, 
на пациента так подействовала невозмутимость, с которой 
врач давал ему свои странные рекомендации, что он не про-
сто задался целью совершить ошибку, но и воспринимал эту 
парадоксальную интенцию с юмором. Доктор Герц, разуме-
ется, старался подыграть пациенту. Когда пациент приходил 
к нему на прием, доктор Герц восклицал: «Ба! Кого я вижу! 
Так вы еще на свободе? А я-то решил, что вас уже засадили 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

56

за решетку. Я даже газеты просматривал. Думаю, дай гляну, 
не пишут ли там чего о жутком скандале, который из-за вас 
разразился». В ответ пациент обычно хохотал и по примеру 
врача начинал подшучивать над своим неврозом: «Да и напле-
вать. Пусть арестовывают. В худшем случае из-за этого обан-
кротится страховая компания». Через год после завершения 
лечения пациент сказал доктору Герцу: «Этот метод, который 
вы называете парадоксальной интенцией, сработал. Честно 
говоря, это чудо какое-то. За четыре месяца вам удалось сде-
лать из меня нормального человека. И хотя время от времени 
у меня возникают кое-какие прежние опасения, теперь я могу 
живо от них избавиться, потому что знаю, как себя контроли-
ровать!».

Метод парадоксальной интенции я начал применять еще в 
1929 году1, но сам этот термин впервые появился в моей ра-
боте, опубликованной в 1947 году2. Некоторые психотерапев-
ты, практикующие бихевиористскую терапию, отмечают явное 
сходство моего метода с разработанной позднее бихевиорист-
ской методикой лечения. Неслучайно именно психотерапевты-
бихевиористы первыми решили экспериментальным путем 
проверить эффективность метода парадоксальной интен-
ции. В ходе эксперимента профессора психиатрической кли-
ники при Университете Макгилла Л. Шойом, Х. Гарса-Перес, 
Б. Л. Ледвидж и К. Шойом выбирали хронических невротиков с 
двумя одинаково сильными симптомами невроза навязчивого 
состоя ния и с помощью метода парадоксальной интенции ока-
зывали целенаправленное воздействие на один из двух симпто-
мов, на так называемый «симптом-мишень», не воздействуя на 
другой «контрольный» симптом. В течение нескольких недель 
у всех больных исчезли лишь те симптомы, на которые оказы-

1 Людвиг Й. Понграц. Автобиографии психотерапевтов. Берн, 1973 
(Ludwig J. Pongratz. Psychotherapie in Selbstdarstellungen. Bern, 1973). — 
Примеч. автора. 

2 Франкль В. Э. Психотерапевтическая практика. Вена: Дойтике, 1947 
(Frankl V. E. Die Psychotherapie in der Praxis. Wien: Franz Deuticke, 1947). — 
Примеч. автора. 



Дерефлексия

57

валось целенаправленное воздействие, причем ни в одном слу-
чае взамен исчезнувших симптомов не развились новые1.

Моим сотрудникам Курту Кокуреку и Эве Коздере при ле-
чении больных с застарелым неврозом навязчивого состояния 
удалось с помощью метода парадоксальной интенции в крат-
чайшие сроки вернуть всем своим пациентам работоспособ-
ность. Судя по этим результатам, так называемая краткосроч-
ная психотерапия может быть вполне эффективным средством 
лечения.

Кроме того, следует отметить, что, по мнению Шульца, 
«все разговоры о том, что при быстром излечении вместо ис-
чезнувших симптомов всегда развиваются новые симптомы 
или возникают какие-то иные психические отклонения, совер-
шенно беспочвенны»2. Однако это не означает, что с помощью 
логотерапии всегда можно добиться успеха в столь же корот-
кие сроки. Просто я привел в пример самые показательные 
случаи.

ДЕРЕФЛЕКСИЯ

Типичной реакцией на сексуальное расстройство, развивше-
еся на нервной почве, является стремление добиться удоволь-
ствия. Так люди, страдающие сексуальными расстройствами, 
и попадают в порочный круг. Чем настойчивее они стремятся 
к удовольствию, стимулируя свою половую потенцию или ста-
раясь испытать оргазм, тем меньше удовольствия доставляет 
им сексуальная близость. Такая гиперинтенция, одержимость 
удовольствием оборачивается гиперрефлексией: во время по-
лового акта человек начинает следить за собой, внимательно 

1 Эксперимент по применению метода парадоксальной интенции 
при лечении невроза навязчивого состояния // Современная психиат-
рия, 1972, 13, 291 (Paradoxical Intention in the Treatment of Obsessive 
Th ou ghts: A Pilot Study // Comprehensive Psychiatry, 1972, 13, 291). — При-
меч. автора. 

2 Schultz J. H. (Щульц Й. Х.) Acta Psychotherapeutica, 1953, 1, 33. — 
Примеч. автора. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

58

наблюдает за реакцией партнера и окончательно лишается не-
посредственности.

Приведу пример: к нам в клинику обратилась одна женщина 
с жалобами на фригидность. Я буду называть ее — госпожа С. 
В детстве она подверглась сексуальному насилию со стороны 
родного отца. В соответствии с эвристическими принципами 
мы не принимаем сексуальную травму как данность, а интере-
суемся в ходе опроса у самих пациенток, считают ли они, что 
сексуальное растление травмировало их психику. Эта пациент-
ка полагала, что психосексуальная травма сказалась на ее от-
ношении к сексу, причем саму травму она явно воспринимала 
сквозь призму весьма поверхностных знаний о психоанализе, 
которых она набралась на одной публичной лекции. «Такое 
не проходит бесследно», — сказала она убежденным тоном. 
Словом, налицо была мнительность. Из-за этой мнительности 
пациентка во время интимных контактов со своим половым 
партнером всегда была «начеку». Госпожа С. хотела доказать 
своему партнеру и самой себе, что она полноценная женщина. 
Она внимательно следила за собой и поэтому не могла целиком 
сосредоточиться на своем партнере. Уже одно это могло стать 
причиной аноргазмии. Чем больше внимания человек уделяет 
своим сексуальным ощущениям, тем меньше сексуальных ощу-
щений он испытывает.

Если от патогенной гиперинтенции можно избавить па-
циента только с помощью парадоксальной интенции, то при 
гиперрефлексии пациенту, как мы полагаем, необходима де-
рефлексия. При гиперрефлексии все внимание пациента со-
средоточено на симптоме. Во многих случаях для того, чтобы 
устранить симптом, достаточно отвлечь внимание пациента от 
этого симптома. Так и произошло в случае госпожи С. Я сказал 
ей, что пока не могу взяться за ее лечение, поскольку у меня 
слишком много дел, и предложил ей зайти ко мне месяца че-
рез два. Я заверил госпожу С., что в ходе лечения мы подробно 
обсудим все ее сексуальные проблемы, и посоветовал ей пока 
не беспокоиться по поводу аноргазмии, а просто целиком со-
средоточиться на своем половом партнере. Вскоре я убедил-



Дерефлексия

59

ся в том, что поступил правильно. Мои ожидания оправда-
лись. Всего через два дня пациентка пришла ко мне на прием 
и заявила, что она здорова. Благодаря дерефлекции пациентка 
впервые в жизни смогла испытать оргазм, и для этого ей пона-
добилось всего лишь отвлечься от своих ощущений и целиком 
ввериться партнеру!

Дело в том, что пациентка была одержима идеей оргазма. 
В рамках логотерапии такая одержимость обозначается терми-
ном «гиперинтенция». Как правило, гиперинтенция сопрово-
ждается гиперрефлексией, при которой все внимание человека 
сосредоточено на самом половом акте. Болезненная гиперин-
тенция и парализующая гиперрефлексия смыкаются в тот по-
рочный круг, из которого никак не может выбраться пациент. 
Госпоже С. удалось вырваться из этого порочного круга только 
благодаря дерефлексии.

Что же касается импотенции, то прежде всего нужно вы-
яснить, почему мужчина может быть «одержим» своей поло-
вой потенцией до такой степени, что доводит себя до полового 
бессилия. Судя по результатам моих исследований, мужчины, 
страдающие импотенцией, воспринимают половой акт как вы-
зов. Для них половой акт — это задача, с которой они должны 
справиться. Словом, половая близость носит для них «импера-
тивный характер». Порой мужчине приходится совершать по-
ловой акт под давлением обстоятельств, порой мужчина сам 
заставляет себя «отрабатывать» эту повинность, поскольку он, 
так сказать, действует по определенной сексуальной програм-
ме. Иногда это происходит из-за того, что мужчине попадается 
слишком требовательная сексуальная партнерша, причем жен-
щине достаточно просто проявить сексуальную инициативу, 
чтобы вызвать реакцию отторжения у мужчины, неуверенного 
в своих сексуальных способностях. В принципе, для человека 
это вполне естественно. Да и не только для человека. Пом-
нится, Конрад Лоренц рассказывал, что он сумел так выдрес-
сировать самку бойцовой рыбки, что та в процессе любовной 
игры решительно поплыла навстречу самцу, хотя обычно самка 
бойцовой рыбки заманивает самца, делая вид, что уплывает от 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

60

него. Самец, по словам Лоренца, «отреагировал на это как че-
ловек» — он вмиг лишился способности к спариванию.

Кроме того, современного человека провоцируют на про-
явление сексуальности еще два фактора. Прежде всего нужно 
отметить, что в обществе конкуренции одним из показателей 
конкурентоспособности человека считается высокая сексу-
альная продуктивность. Испытывая на себе психологическое 
давление со стороны людей своего круга, мужчины изо всех 
сил стараются продемонстрировать свою половую потенцию, 
а женщины прилагают усилия для того, чтобы добиться ор-
газма. Даже если человеку удается сохранить некоторую есте-
ственность вопреки давлению со стороны своего социума, он 
рискует окончательно ее лишиться под влиянием индустрии 
развлечений и полового просвещения. С помощью различных 
ухищрений представители этой индустрии внедряют в массо-
вое сознание стереотип потребительского отношения к сексу, 
пользуясь возможностями, которые предоставляют им сред-
ства массовой информации. Как ни странно, современные мо-
лодые люди слепо идут на поводу у пропаганды и увлекаются 
«сексуальной революцией», не замечая, что ими манипулирует 
крупный капитал. Противникам ханжества стоило бы выразить 
протест и против деятельности тех лицемеров, которые ради 
корысти выдают порнографию то за произведение искусства, 
то за просветительские материалы.

В последнее время многие исследователи, в частности 
Гинс берг, Фрош, Шапиро и Стюарт, указывают в своих публи-
кациях на то, что растет число молодых мужчин, страдающих 
нарушениями половой потенции, и усматривают связь между 
этим явлением и тем обстоятельством, что благодаря контра-
цептивам и «эмансипации» женщины получили возможность 
взять на себя роль инициаторов сексуальной близости. Так что 
их выводы вполне согласуются с высказанными мною сообра-
жениями по поводу «императивного характера» сексуальных 
контактов.

Если при гиперрефлексии применяется логотерапевтиче-
ский метод дерефлексии, то для избавления пациента от ги-



Дерефлексия

61

перинтенции, которая в значительной степени способствует 
ослаблению потенции, используется другой логотерапевтиче-
ский метод, разработанный и описанный мною еще в 1947 го-
ду1. Логотерапевт рекомендует пациентам при сексуальном 
контакте «не следовать заданной программе полового акта, 
а ограничиваться предварительными ласками, не выходя за 
рамки так называемой сексуальной прелюдии». Заодно лого-
терапевт просит пациента предупредить свою партнершу о 
том, что пока ему категорически противопоказана непосред-
ственная сексуальная активность, поэтому им придется воз-
держиваться от полового акта до тех пор, пока врач не снимет 
свой запрет. Логоторепевт рассчитывает на то, что после этого 
партнерша сама постарается не подвергать пациента сексуаль-
ному прессингу. После того как пациент избавляется от этого 
психологического прессинга, он по собственной воле начинает 
постепенно расширять спектр предварительных ласк, но ему 
приходится по мере сил воздерживаться от непосредственного 
полового акта. В результате все происходит само собой.

Уильям С. Саакян и Барбара Жаклин Саакян2 полагают, что 
результаты исследований, проведенных Мастерсом и Джон-
соном, вполне согласуются с нашими данными. Да и тера-
певтический метод, разработанный в 1970 году Мастерсом и 
Джонсоном, во многом напоминает вышеописанную методику, 
которую я предложил еще в 1947 году. Впрочем, пора подкре-
пить наши соображения примерами из практики.

Внушая пациенту мысль о том, что ему категорически про-
тивопоказана непосредственная сексуальная активность, врач 
избавляет его от гиперинтенции, от «одержимости» идеей по-
лового акта. Но этот прием срабатывает лишь в том случае, 
если сам пациент и его партнерша не догадываются об ухищ-

1 Франкль В. Психотерапевтическая практика. Вена, 1947 (Frankl V. 
Die Psyhcotherapie in der Praxis. Wien, 1947). — Примеч. автора. 

2 Логотерапия как теория личности. Израильский психиатрический 
ежегодник, 1972, 10, 230 (Sahakian W. S., Sahakian B. J. Logotherapy as a 
Personality Th eory. Israel Annals of Psychiatry, 1972, 10, 230). — Примеч. ав-
тора. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

62

рениях врача. О том, какие чудеса изобретательности прихо-
дится порой демонстрировать врачу, можно судить по одному 
случаю из практики, о котором мне поведал мой бывший уче-
ник Мирон Дж. Хорн. Вот что он пишет: «Ко мне обратилась 
молодая супружеская пара. Муж страдал импотенцией. Жена 
постоянно твердила ему, что он плохой любовник, и даже гро-
зилась завести роман на стороне, чтобы хоть раз испытать сек-
суальное удовлетворение. Я порекомендовал им каждый вечер 
хотя бы один час лежать вдвоем в постели в обнаженном виде 
и заниматься чем угодно, но только не сексом. Через неделю 
они снова пришли ко мне на прием и рассказали, что изо всех 
сил старались выполнить мои рекомендации, но, “увы”, три 
раза не смогли удержаться от секса. Я сделал вид, что очень 
рассердился, и настоятельно попросил их впредь неукосни-
тельно следовать моим рекомендациям. Через несколько дней 
они позвонили мне по телефону и признались, что опять со-
рвались и теперь каждый день несколько раз занимаются сек-
сом. Через год они сообщили мне, что продолжают в том же 
духе».

Клод Фэррис, сексолог-консультант из Калифорнии, при-
слал мне описание одного случая из своей практики, который 
свидетельствует о том, что метод парадоксальной интенции 
можно с успехом применять при лечении вагинизма. Он за-
нимался лечением женщины, которая получила воспитание в 
католическом монастыре, где ее приучили считать секс тяжким 
грехом. Она обратилась к нему с жалобами на острые боли, 
возникающие у нее во время полового акта. Фэррис посовето-
вал ей в таких случаях не расслаблять вагинальные мышцы, а 
хорошенько напрячься, чтобы муж не мог ввести ей пенис во 
влагалище. Через неделю эта женщина явилась к нему на прием 
вместе с мужем и сообщила, что впервые за все время супру-
жеской жизни не испытала боли во время полового акта. С тех 
пор приступы вагинизма не повторялись.

Как мы видим, даже расслабления мускулатуры нельзя до-
биться путем прямого интенционального воздействия, но зато 
этого вполне можно добиться посредством парадоксальной 



Стремление к смыслу

63

интенции, ориентированной на напряжение. Дэвид Л. Норрис, 
мой ученик из Калифорнии, описывает в своей статье такой 
случай. В ходе научного эксперимента ему нужно было прове-
сти электромиографию добровольцев, чтобы снять показатели 
тонуса их мышц в расслабленном состоянии. Когда Норрис за-
мерял тонус мышц у одного из добровольцев, стрелка электро-
миографа неизменно указывала на 50 микроампер. Этот моло-
дой человек так старался добиться расслабления, так напрягал 
силу воли, что никак не мог расслабиться. Норрис потерял 
терпение и сказал ему: «Да вы, Стив, вообще не умеете рассла-
бляться». Стив рассвирепел и выпалил: «К черту это ваше рас-
слабление — плевать я на него хотел!». В тот же миг стрелка 
электромиографа упала с пятидесяти на десять микроампер, 
да так быстро, что Норрис сначала подумал, что отключился 
аппарат.

СТРЕМЛЕНИЕ К СМЫСЛУ

Как известно, в психоанализе не учитывается возможность 
соматического генеза и ноогенеза невротических расстройств. 
Между тем неврозы не всегда коренятся в эдиповом комплексе 
или в комплексе неполноценности; причиной развития невро-
зов могут быть еще и муки совести, душевная неудовлетворен-
ность и экзистенциальный кризис.

Как учит нас психоанализ, человек стремится к удоволь-
ствию, а значит, существует и принцип удовольствия. Инди-
видуальная психология учит нас тому, что человеком движет 
стремление к власти, которое принимает форму потребности 
в самоутверждении. Но еще глубже в душе человека коренится 
другая потребность, которую я называю стремлением к смыс-
лу. Человек изо всех сил стремится в полной мере выполнить 
свое предназначение в жизни.

Так, значит, человеком изначально движет вовсе не стрем-
ление к счастью? А ведь еще сам Кант утверждал, что человек 
стремиться к счастью, и при этом оговаривался, что человеку 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

64

следовало бы стремится и к тому, чтобы быть достойным сча-
стья. Я бы сказал так: человек стремится не к самому счастью, а 
к тому, что создает условия для счастья. Когда создаются такие 
условия, ощущение счастья и удовлетворения возникает само 
собой. При лечении пациентов, страдающих сексуальными 
невротическими расстройствами, — нарушением потенции и 
фригидностью, — врач постоянно убеждается в том, что эти 
люди не могут почувствовать себя счастливыми именно из-за 
того, что забывают о необходимости создавать условия для 
счастья. Вот что является патогенным фактором. Отчего же 
это происходит? Человек забывает о необходимости создавать 
условия для счастья, если он полностью сосредоточен на са-
мом ощущении счастья и удовлетворения. Прав был Кьерке-
гор, когда говорил, что дверь, ведущая к счастью, открывается 
наружу, и поэтому ломиться в нее бесполезно.

Как мы можем истолковать эту метафору? Сказанное озна-
чает, что в силу своей потребности в смысле человек стремит-
ся не только определить и выполнить свое предназначение в 
жизни, но и сблизиться с другой человеческой индивидуаль-
ностью, полюбить другую личность. Именно выполнение сво-
его предназначения и любовь создают условия для счастья и 
удовлетворения. Невротик сбивается с этого пути и напрямик 
устремляется к счастью, подменяя стремление к смыслу стрем-
лением к удовольствию. Если у нормального человека ощуще-
ние удовольствия возникает лишь в виде побочного эффекта 
при выполнении своего предназначения и благодаря близости 
с другим человеком, то для невротика удовольствие становит-



Стремление к смыслу

65

ся целью, самоцелью. Невротик одержим желанием испытать 
удовольствие. И чем сильнее он стремится к удовольствию, 
тем меньше он заботиться о создании условий для возникно-
вения этого ощущения, поэтому «эффект удовольствия» и не 
возникает.

Что же касается расхожего представления о самореализа-
ции, то я смею утверждать, что человек способен реализовать 
свой потенциал лишь в той мере, в какой он выполняет свое 
предназначение в жизни. Я бы развил мысль Пиндара, который 
утверждал, что человек может стать лишь тем, кем он изначаль-
но является, и выразил ее словами Ясперса: «Человек обретает 
себя благодаря делу, которое он считает своим призванием». 
Бумеранг возвращается к охотнику только в том случае, если 
охотник промахнулся. Так и человек изо всех сил стремится к 
самореализации только в том случае, если он не способен вы-
полнить свое предназначение в жизни или не может даже по-
нять, каково его предназначение.

То же самое можно сказать о стремлении к удовольствию 
и к власти. Если ощущение удовольствия является побочным 
эффектом, возникающим при выполнении своего предназначе-
ния, то власть служит средством достижения цели, когда для 
выполнения этого предназначения необходимы определен-
ные общественные и экономические предпосылки. В каких же 
случаях человек добивается лишь «эффекта удовольствия» и 
ограничивается стремлением к обладанию тем средством до-
стижения цели, которое именуют властью? Стремление к удо-
вольствию, как и стремление к власти, возникает в результате 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

66

подавления стремления к смыслу, а значит стремление к удо-
вольствию и потребность в самоутверждении — это невроти-
ческие побуждения. Вот почему Фрейд и Адлер, которые сде-
лали все свои открытия при лечении невротиков, упустили из 
виду изначальное стремление человека к смыслу.

Времена подавления сексуальности, о котором писал Фрейд, 
уже миновали. Наступила новая эпоха — эпоха экзистенциаль-
ной фрустрации, разочарования в жизни. И сильнее всего от 
неутоленного стремления к смыслу страдает молодежь. «Ка-
кой толк современному молодому человеку в чтении Фрейда 
или Адлера? — вопрошает Бэкки Лит, главный редактор сту-
денческой газеты университета штата Джорджия. — У нас 
есть контрацептивы, благодаря которым мы можем свободно 
удовлетворять свои сексуальные потребности, так что сейчас 
уже нет нужды сдерживать свои сексуальные влечения по ме-
дицинским соображениям. И у нас есть власть. Чтобы в этом 
убедиться, достаточно взглянуть на американских политиков, 
которые, как и старая коммунистическая гвардия в Китае, до 
смерти боятся молодежи. Между тем, по словам Франкля, в со-
временном обществе царит экзистенциальный вакуум, а при-
знаком этого является ощущение скуки. Скука — это уже нечто 
иное, не правда ли? О том, что такое скука, мы все знаем не по-
наслышке. Ведь среди наших знакомых, наверняка, наберется 
немало людей, которые беспрестанно жалуются на скуку, хотя 
им стоит лишь захотеть, и они получат все, включая сексуаль-
ное удовлетворение и власть, о которых писали Фрейд и Ад-
лер».

И действительно, в последнее время к психотерапевтам 
все чаще обращаются пациенты, страдающие от ощущения 
внутренней опустошенности, которое я называю экзистенци-
альным вакуумом. Они жалуются на то, что жизнь кажется им 
совершенно бессмысленной. Не стоит думать, что такое проис-
ходит только на Западе. Как заявил чешский психиатр Освальд 
Выметал, «никакие границы не могут сдержать распростра-
нение ощущения бессмысленности жизни, этой современной 
болезни, которая поражает главным образом молодежь как в 



Экзистенциальная фрустрация

67

капиталистических, так и в социалистических странах». Пред-
седательствуя на чехословацком неврологическом конгрессе, 
доктор Выметал с восхищением отозвался о заслугах Павло-
ва и вместе с тем признал, что в условиях экзистенциального 
вакуума психиатр уже не может довольствоваться психотера-
певтическими методами, основанными на теориях Павлова. 
О том, что экзистенциальный вакуум ощущается даже в раз-
вивающихся странах, свидетельствуют статьи Л. Л. Клицке1 и 
Джозефа Филбрика2.

Ныне сбывается предсказание Пауля Полака, который еще в 
1947 году, выступая с докладом перед членами Общества инди-
видуальной психологии, высказал такую мысль: «Если бы были 
решены все социальные проблемы, на первый план впервые вы-
двинулись бы вопросы духа. Человек впервые по-настоящему 
смог бы задуматься о своей сущности и осознать собственные 
экзистенциальные проблемы». Полаку вторит и Эрнст Блох: 
«Сегодня людям перепала возможность еще при жизни заду-
маться о том, о чем прежде они думали лишь в смертный час».

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ ФРУСТРАЦИЯ

Психиатры знают по собственному опыту, что в наши дни 
стремление к смыслу у многих людей остается неутоленным. 
Иными словами, люди страдают не только от сексуальной 
неудовлетворенности, от невозможности удовлетворить свое 
сексуальное влечение или влечение к удовольствию в широ-
ком смысле слова, но и от ощущения бессмысленности своей 
жизни, которое в рамках логотерапии обозначается термином 

1 Клицке Л. Л. Студенты в пробуждающейся Африке: опыт приме-
нения логотерапии в Танзании // Американский журнал гуманистиче-
ской психологии, 1969, 9, 105 (Klitzke L. L. Students in Emerging Africa // 
Logotherapy in Tansania, American Journal of Humanistic Psychology, 1969, 
9, 105). — Примеч. автора. 

2 Филбрик Дж. Страноведческое исследование проблемы смысла 
жизни в свете теории Франкля (Philbrick J. L. A Cross-Cultural Study of 
Frankl’s Th eory of Meaning-in-Life). — Примеч. автора. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

68

«экзистенциальная фрустрация». В наше время ведущая роль 
в этиологии невротических расстройств принадлежит уже не 
комплексу неполноценности, а именно ощущению бессмыс-
ленности жизни. Наши современники страдают не столько от 
того, что чувствуют себя ущербными по сравнению с другими 
людьми, сколько от того, что не видят никакого смысла в своей 
жизни. Что же касается психических заболеваний, то на почве 
экзистенциальной фрустрации они развиваются, по крайней 
мере, ничуть не реже, чем на почве пресловутой сексуальной 
неудовлетворенности.

Человек, страдающий от экзистенциальной фрустрации, не 
знает, чем заполнить этот экзистенциальный вакуум. Шопен-
гауэр полагал, что человечество балансирует между нуждой и 
скукой. В последнее время скука представляет для всех нас, 
в том числе для неврологов, куда более серьезную проблему, 
чем любая нужда. И нужда в так называемом сексуальном удов-
летворении не является исключением. Скорее напротив — во 
многих случаях сексуальная неудовлетворенность обусловлена 
именно неутоленным стремлением к смыслу, ибо сексуальное 
либидо нагнетается только в условиях экзистенциального ва-
куума.

Все мы знаем выражение «скука смертная». Так вот, мно-
гие исследователи утверждают, что коренной причиной само-
убийств является ощущение внутренней опустошенности, ко-
торое я называю экзистенциальной фрустрацией.

Сейчас все эти проблемы приобрели особую актуальность. 
Свободного времени у людей становится все больше. Но мало 
освободиться от работы, нужно еще чем-то заняться на досуге, 
а люди, страдающие от экзистенциальной фрустрации, не зна-
ют, на что потратить свое свободное время.

Одним из нервных расстройств, развивающихся вследствие 
экзистенциальной фрустрации, является описанный мной в 
1933 году невроз на почве безработицы1. Явлением того же по-

1 Обозрение социальной медицины, 1933, март (Sozialärztliche 
Rundschau, 1933). — Примеч. автора. 



Экзистенциальная фрустрация

69

рядка я считаю кризис пенсионного возраста. Сейчас этому 
фактору придается большое значение в рамках практической 
геронтологии. Думается, Ганс Гофф нисколько не преувели-
чивает, когда заявляет: «Способность наполнить свою жизнь 
смыслом, а значит, и пробудить у себя интерес к будущему, 
могла бы уберечь многих пожилых людей от преждевременно-
го старческого маразма». Нельзя не вспомнить и мудрые слова 
величайшего нейрохирурга Харви Кашинга — его высказыва-
ние процитировал Персиваль Бейли в своей торжественной 
речи на стодвенадцатой конференции Американской психиат-
рической ассоциации: «Единственный способ выжить — это 
постоянно ставить перед собой новые задачи». Однажды я 
побывал у венского профессора психиатрии Йозефа Берце, и, 
надо сказать, мне редко доводилось видеть на письменном сто-
ле столько книг, приготовленных для вычитки, сколько я уви-
дел в кабинете этого девяностолетнего человека.

Если кризис пенсионного возраста представляет собой, 
так сказать, хроническую форму невроза на почве безработи-
цы, то эпизодическим проявлением этого расстройства можно 
назвать «невроз выходного дня», особую депрессию, которую 
многие люди испытывают в выходные дни, когда повседневная 
рутина не оберегает их от ощущения экзистенциального ва-
куума и они явственно осознают всю бессмысленность своей 
жизни.

Чаще всего экзистенциальная фрустрация принимает скры-
тую, латентную форму. Мы знаем, что люди могут всячески 
скрывать свою внутреннюю опустошенность. Взять, к примеру, 
«синдром менеджера», эту болезнь одержимых карьеристов, 
которые подменяют стремление к смыслу стремлением к вла-
сти, а то и самой банальной «жаждой наживы».

Если сами менеджеры так заняты своей работой, что им 
порой даже некогда перевести дух и опомниться, то их жены 
томятся от безделья и скуки, пытаясь заглушить чувство внут-
ренней опустошенности с помощью алкоголя, болтовни или 
азартных игр. Стараясь убежать от самих себя, они выбирают 
такой способ времяпрепровождения, который позволяет им 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

70

развеяться, отвлечься и не требует внутренней сосредоточен-
ности.

Человек испытывает страх пустоты, horror vacui, не толь-
ко на физическом, но и на психологическом уровне. На мой 
взгляд, всевозрастающий интерес к автомобилям подспуд-
но продиктован стремлением заглушить ревом двигателей 
чувство опустошенности и забыться в скоростном угаре. 
Ускорение темпа жизни — это не что иное, как отчаянная и 
заведомо безнадежная попытка своими силами компенсиро-
вать экзистенциальную фрустрацию. Чем хуже человек пред-
ставляет себе цель своей жизни, тем быстрее он старается 
двигаться по жизненному пути. Как поет венский шансонье 
Гельмут Квальтингер в своих пародийных куплетах от имени 
мотоциклиста-лихача: «Не знаю, куда еду, но вмиг туда дом-
чусь».

Иногда честолюбие порождает и более амбициозные 
устремления. Как-то раз я занимался лечением одного паци-
ента. Это был самый типичный случай «синдрома менеджера», 
с каким мне доводилось сталкиваться за всю мою врачебную 
практику. В ходе обследования выяснилось, что несчастный 
работает до изнеможения. Я поинтересовался, почему он так 
перенапрягается на работе. Человек он был богатый, у него 
даже был личный самолет, одна беда — самолет был винтовой, 
а моему пациенту, кровь из носу, нужен был реактивный.

Стремление постичь смысл человеческой жизни, равно как 
и сомнения в том, что жизнь имеет смысл, и даже отчаяние, 
возникающее при мысли о том, что жизнь бессмысленна, — все 
это нельзя расценивать как симптомы болезни. Способность 
задумываться о смысле жизни — это отличительная особен-
ность человека. Невозможно вообразить животное, которое 
задается такими вопросами. А потому не нужно низводить это 
самое человеческое из всех человеческих качеств до уровня 
обычной слабости, болезненного пристрастия, симптома или 
комплекса.

Я знавал одного пациента, университетского профессо-
ра, который обратился в мою клинику с жалобами на то, что 



В чем смысл страданий

71

ощущение бессмысленности жизни доводит его до отчаяния. 
В разговоре с ним выяснилось, что он страдает эндогенной де-
прессией, то есть не психогенным неврозом, а соматогенным 
психотическим расстройством. Как ни странно, в депрессив-
ной фазе он не предавался раздумьям о смысле жизни, по-
скольку пребывал в таком удрученном состоянии, что просто 
не мог ни о чем думать. Подобные мысли посещали его только 
в перерывах между приступами депрессии! Иными словами, 
в его случае психическое расстройство и духовное отчаяние 
были взаимоисключающими состояниями.

Экзистенциальная фрустрация, или, говоря иначе, неуто-
ленное стремление к смыслу, не имеет ничего общего с болез-
нью, поэтому стремление к смыслу, это естественное челове-
ческое желание наполнить свою жизнь смыслом, невозможно 
стимулировать медикаментами. Поощрять стремление к смыс-
лу — это первейшая задача логотерапии, то есть терапии, ори-
ентированной и ориентирующей пациента на поиск смысла, 
причем во многих случаях нужно первым делом пробудить у 
человека подспудное, подавленное, подсознательное стремле-
ние к смыслу.

В ЧЕМ СМЫСЛ СТРАДАНИЙ

Врачу в силу его профессии приходится иметь дело с людь-
ми страдающими, больными, порой больными неизлечимо, с 
людьми, которые задают и ему, и самим себе один вопрос: за-
чем жить дальше — какой смысл в жизни, наполненной неиз-
бывными страданиями? В таких случаях к обычным обязанно-
стям врача, которые заключаются в том, чтобы восстановить 
трудоспособность пациента и вернуть ему способность на-
слаждаться жизнью, прибавляется еще одна обязанность: он 
должен научить пациента переносить страдания.

По существу, способность переносить страдания зависит 
от внутреннего настроя и представляет собой проявление того 
качества, которое я называю пониманием. Смысл жизни рас-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

72

крывается не только в труде, то есть за счет реализации тру-
доспособности и проявления созидательности, и не только в 
переживаниях, душевной близости и любви, то есть за счет 
реализации способности наслаждаться жизнью и проявления 
эмоциональности, но и в страданиях, причем в страданиях 
смысл жизни раскрывается полнее всего. Страдания дают че-
ловеку возможность проявить свои лучшие душевные качества 
и постичь глубочайший смысл жизни.

Все дело в том, как больной относится к своей болезни и как 
он принимает свою болезнь. Словом, важно понять свою судь-
бу и принять ее как данность. Возможность раскрыть смысл 
неизбывных страданий напрямую зависит от того, как чело-
век их переносит. Тут уместно вспомнить одно стихотворение 
Юлиуса Штурма1, переложенное на музыку Гуго Вольфом2:

Ночью сходит радость к нам, ночью сходит боль,
А опомнишься едва, их уж нет с тобой,
К Господу спешат — сказать,
Как сумел ты их принять.

По сути, так оно и есть. Все зависит от того, как человек 
принимает свою судьбу в тот момент, когда он уже не может 
ничего изменить и ему остается лишь терпеть. В общем, когда 
человек уже не в силах повлиять на свою судьбу, важно встре-
тить ее достойно.

Прав был Гете, когда утверждал: «Нет таких обстоятельств, 
которые человек не мог бы изменить к лучшему своим трудом 
или терпением». Скажу больше: терпение, то есть готовность 
принять свою судьбу как данность, — это тоже труд, притом 
величайший труд, на который способен человек. Вот что имел 
в виду Герман Коэн, когда сказал: «В страданиях заключено вы-
сочайшее достоинство человека».

1 Юлиус Карл Рейнгольд Штурм (1816–1896) — немецкий поэт и свя-
щенник. — Примеч. переводчика. 

2 Гуго Вольф (1860–1903) — австрийский композитор и музыкаль-
ный критик. — Примеч. переводчика. 



В чем смысл страданий

73

Попробуем разобраться, почему именно в страданиях пол-
нее всего раскрывается смысл человеческой жизни. Понима-
ние можно поставить выше созидательности и эмоциональ-
ности хотя бы потому, что смысл страданий раскрывается 
на более высоком уровне, чем смысл, заключенный в труде и 
любви. Поясню свою мысль. Начнем с того, что homo sapiens, 
человек разумный, предстает в трех ипостасях: как homo faber, 
человек созидающий, который видит смысл своей жизни в тру-
де; как homo amans, человек любящий, который раскрывает 
смысл жизни в любви, и как homo patiens, человек страдающий, 
претерпевающий страдания. Homo faber — это практик, кото-
рый оперирует лишь двумя категориями: «успех» и «неудача». 
Между двумя этими крайностями и балансирует его жизнь, по-
строенная по принципу эффективности. Homo patiens мыслит 
другими категориями. Он балансирует между «внутренней гар-
монией» и «отчаянием».

Стало быть, homo faber оценивает свою жизнь по горизон-
тальной шкале, а homo patiens — по вертикальной шкале. Так 
что, категория «внутренней гармонии» по определению выше 
категории «успеха». И то сказать, homo patiens может обрести 
внутреннюю гармонию даже в случае полной неудачи. Для него 
«неудача» не исключает «внутренней гармонии», а «успех» не 
исключает «отчаяния». Но надо учитывать, что и то, и другое 
он оценивает по своей вертикальной шкале. Если оценивать 
свершение homo patiens — обретение внутренней гармонии 
и постижение смысла страданий — по горизонтальной шка-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

74

ле эффективности, то свершение это покажется ничтожным 
и абсурдным. Иными словами, homo faber счел бы успех homo 
patiens вопиющей нелепостью.

Несмотря на это, прежде чем проявить понимание и при-
нять судьбу как данность, нужно в полной мере проявить сози-
дательность и попытаться изменить свою судьбу. Хотя в стра-
даниях смысл жизни раскрывается полнее, чем в труде, смысл 
жизни нужно искать прежде всего в созидании, поскольку 
готовность терпеливо сносить ненужные страдания, обрекая 
себя на мучения, которых можно избежать, — это не подвиг, 
а блажь. Макс Брод говорил, что несчастье бывает «благород-
ным» и «неблагородным». Так вот, в напрасных страданиях нет 
никакого благородства.

Перенесем все это в практическую плоскость, в плоскость 
врачебной практики. Очевидно, что нет никакого смысла тер-
петь страдания, вызванные злокачественной опухолью, если 
эту опухоль можно удалить. Зачем страдать понапрасну? Нуж-
но просто набраться смелости и согласиться на операцию. 
Если же опухоль не поддается хирургическому лечению, то нет 
смысла роптать на судьбу — остается лишь смириться с неиз-
бежным. Физическую боль тоже нельзя назвать неизбежным 
страданием и неодолимой напастью, ведь существует множе-
ство обезболивающих средств. Какой смысл отказываться от 
общего или местного наркоза? Какой смысл воздерживаться от 
приема обезболивающих препаратов при неизлечимой болез-
ни? Наверное, только такой человек, как Фрейд, мог найти в 
этом какой-то смысл: он ведь до последнего дня мужествен-
но отказывался принимать анальгетики, то есть сам отказывал 
себе в помощи. Если человек отказывается от приема обезболи-
вающих средств не по объективным причинам, то готовность 
терпеть боль нельзя считать проявлением силы воли.

Врачу часто приходится наблюдать за тем, как пациен-
ты, лишенные возможности наполнить свою жизнь смыслом 
благодаря созидательному труду, учатся находить смысл жиз-
ни в страданиях, в примирении с судьбой. Я хочу показать на 
конкретном примере, что человек, которого жизнь лишила не 



В чем смысл страданий

75

только возможности работать и тем самым наполнять свою 
жизнь смыслом, но и возможности любить, способен найти 
смысл жизни даже в страданиях, при которых возможность 
найти смысл жизни сведена к минимуму.

Ко мне обратился за помощью пожилой терапевт. Год на-
зад у него умерла жена, которую он просто обожал, и он никак 
не мог оправиться после этой потери. Я взглянул на убитого 
горем пациента и спросил его, представляет ли он, каково бы 
пришлось его жене, если бы он умер первым. «Даже подумать 
об этом страшно, — ответил он. — Моя жена была бы безу-
тешна». Тогда я сказал: «Вот видите, ваша жена избежала этой 
участи, и теперь вы страдаете вместо нее, вам выпала доля ее 
оплакивать». В тот же миг страдания обрели для него смысл: 
он понял, что жертвует собой ради жены. Мы не изменили его 
судьбу; изменился лишь его настрой. Судьба лишила его воз-
можности наполнить свою жизнь смыслом благодаря любви, 
но у него еще оставалась возможность понять и принять свою 
судьбу.

Приведу выдержки из писем, которые я получил от заклю-
ченных одной из тюрем в штате Флорида: «Только сейчас в 
тюрьме я нашел смысл жизни, так что теперь осталось лишь 
немного потерпеть, и я смогу все исправить, смогу лучше рас-
порядиться своей жизнью». Вот что пишет мне заключенный 
№ 049246: «Здесь в тюрьме я могу заниматься полезными де-
лами и развиваться. Честно говоря, я никогда еще не был так 
счастлив, как сейчас». А вот отрывок из письма заключенного 
№ 552-022: «Уважаемый господин доктор! Все последние ме-
сяцы мы читали друг другу вслух ваши книги и слушали ваши 
магнитофонные записи. Вы тысячу раз правы: даже в страда-
ниях можно найти смысл… У меня такое чувство, словно я за-
ново родился. Просто здорово! У наших ребят наворачивались 
слезы на глазах, когда они осознавали, что их жизнь, которая 
прежде казалась им бессмысленной, здесь и сейчас обрета-
ет смысл. Это было так трогательно. Все это похоже на чудо. 
Беспомощные, отчаявшиеся люди вдруг почувствовали, как их 
жизнь вновь наполняется смыслом. Здесь за решеткой, в тюрь-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

76

ме, которая славится своим строгим режимом по всей Флори-
де, в каких-то ста метрах от электрического стула, сбываются 
наши мечты. Сейчас канун Рождества, но благодаря логотера-
пии для нас наступило Пасхальное Воскресенье. Над голгофой 
Освенцима занимается пасхальная заря возрождения. Близит-
ся новый день!».

ДУШЕПОПЕЧИТЕЛЬСТВО 
ВО ВРАЧЕБНОЙ ПРАКТИКЕ

Душепопечительство — это одна из профессиональных 
обязанностей любого практикующего медика. Любой врач, 
будь то терапевт, старающийся облегчить страдания неизле-
чимых больных, врач-гериатор, заботящийся о немощных ста-
риках, дерматолог, занимающийся лечением обезображенных 
людей, ортопед, оказывающий медицинскую помощь калекам, 
или хирург, нередко вынужденный проводить ампутации, стал-
кивается в своей практике с пациентами, которые стали залож-
никами своей судьбы и которым зачастую уже ничем нельзя 
помочь. А когда врач уже ничем не может помочь пациентам, 
ему не остается ничего иного, как утешать их. Над главным вхо-
дом в Общую венскую больницу, учрежденную императором 
Иосифом II, красуется трогательная надпись «saluti et solatio 
aegrorum» («лечи и утешай больных»), которая напоминает нам 
о том, что, утешая страдающих людей, врач выполняет свой 
долг. Об этом же говорится в уставе Американской медицин-
ской ассоциации: «Врач должен утешать больного, облегчать 
его душевные страдания. Это входит не только в обязанности 
психиатра, но и в обязанности любого практикующего врача». 
Конечно, врач может лечить пациентов, не обращая внимания 
на их душевное состояние. Но такого врача, как остроумно за-
метил Поль Дюбуа, можно отличить от ветеринара разве что 
по клиентуре.

Обстоятельства обязывают врача заниматься душепопечи-
тельством. Как утверждает Густав Бэлли, «пациенты вынужда-



Душепопечительство во врачебной практике

77

ют врача брать на себя роль духовника». Карл Ясперс, Альфонс 
Мэдер, В. Шульте, Г. Р. Гейер, Х. Й. Вейтбрехт и многие другие 
полагают, что врачу волей-неволей приходится выполнять и 
обязанности духовного наставника. «Психотерапия, — пишет 
А. Геррес в “Ежегоднике по психологии и психотерапии”1, — 
никогда не обходится без врачевания души, даже если сами 
психотерапевты не отдают себе в этом отчет или не желают это 
признавать… Зачастую психотерапевт обращается с пациен-
том, как настоящий исповедник». Разумеется, врач не может 
в полной мере заменить пациенту настоящего духовника и ис-
поведника. Но священнослужители не должны закрывать глаза 
на тот факт, что люди на Западе, как отмечает Виктор Э. фон 
Гебштаттель, «переметнулись от священников к психотерапев-
там», а психотерапевты, в свой черед, не вправе отказываться 
от выполнения этой миссии.

В наше время, когда повсюду ощущается экзистенциальная 
фрустрация, когда многие люди впадают в отчаяние из-за того, 
что они не готовы к страданиям, — а к страданиям они не го-
товы потому, что в нашем обществе царит культ работоспособ-
ности и способности наслаждаться жизнью, — в такое время 
врачевание души приобретает особую актуальность. Люди и 
прежде страдали от экзистенциальной фрустрации, но в былые 
времена они в таких случаях обращались за помощью к свя-
щеннику, а не к врачу.

Хотя экзистенциальная фрустрация сама по себе не явля-
ется болезнью, нельзя забывать о том, что экзистенциальная 
фрустрация может быть патогенным фактором — прежде всего 
фактором развития невротических расстройств. Вместе с тем 
экзистенциальная фрустрация является лишь потенциаль-
ным патогенным фактором: на почве экзистенциальной фру-
страции может развиться невроз, но так происходит далеко не 
всегда. Отнюдь не все неврозы коренятся в экзистенциальной 
фрустрации, в разочаровании и отчаянии.

1 Görres A. (Геррес А.) Jahrbuch für Psychologie und Psychotherapie, 
1958, 6, 200. — Примеч. автора. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

78

В некоторых случаях потенциально патогенная экзистенци-
альная фрустрация действительно становится причиной раз-
вития невротических расстройств. Невротические расстрой-
ства, развившиеся на почве экзистенциальной фрустрации, я 
именую ноогенными неврозами. Поскольку экзистенциальная 
фрустрация не всегда является патогенным фактором, далеко 
не все неврозы носят ноогенный характер.

Так что заявлять, что отчаяние всегда оборачивается нев-
розом, равно как и считать, что в основе любого невроза ле-
жит отчаяние, значит грешить упрощением. Духовность — это 
важный фактор, но не стоит придавать ей слишком большое 
значение. Неврозы могут быть обусловлены не только духов-
ными, но и психофизическими факторами. Скажу больше: на 
мой взгляд, «невроз» в узком смысле слова означает психоген-
ное, а не ноогенное расстройство.

Я не допускаю и мысли о том, что любая болезнь, будь то 
нервное расстройство или соматическое заболевание, носит 
ноогенный характер. А ведь именно такого мнения придер-
живаются сторонники психосоматической теории. Главный 
постулат психосоматической теории гласит, что болеет лишь 
тот, кто недоволен собой, но мы знаем, что болеют и те люди, 
которые вполне довольны собой и своей жизнью. Вопреки пси-
хосоматической теории, далеко не все физические заболевания 
обусловлены обстоятельствами жизни человека и являются 
формой выражения его переживаний. Спору нет, многое в жиз-
ни человека связано с особенностями его биографии, а значит, 
и является формой выражения его переживаний. Биография — 
это не что иное, как процесс поступательного раскрытия ин-
дивидуальности: в ходе жизни, в процессе бытия человеческая 
индивидуальность раскрывается, разворачивается во времени, 
как ковер, который только в развернутом виде являет взору 
свой неповторимый узор.

Что же касается физического заболевания, то оно не может 
быть точным отображением индивидуальности. В психосо-
матической клинической теории не учитывается самое глав-
ное — психофизическая сущность человека. Если мы счита-



Душепопечительство во врачебной практике

79

ем, что человек в принципе не способен претворить в жизнь 
на психофизическом уровне все свои духовные устремления и 
в этом смысле является пленником своего организма, мы ни-
когда не поверим в то, что любая физическая патология обу-
словлена духовной неудовлетворенностью. Я уже не говорю о 
таких крайностях, как представление о том, что злокачествен-
ная опухоль — это не только воплощение бессознательной тяги 
к самоубийству, но еще и форма выражения бессознательно-
го стремления покарать себя смертью, которое продиктовано 
комплексом вины.

Человек — существо духовное, но смертное; смертность 
отмеряет пределы человеческих возможностей. Потенциаль-
но человек ничем не ограничен, но фактически человек — су-
щество обусловленное. Очевидно, что духовная индивиду-
альность человека не может полностью пробиться сквозь его 
физическую оболочку. Духовная индивидуальность даже не 
всегда ощущается, не всегда проглядывает сквозь психофизи-
ческую оболочку. При всей своей функциональности организм 
человека обладает слишком слабыми выразительными сред-
ствами и является слишком неповоротливым орудием.

Разумеется, в любой болезни есть свой «смысл», но только 
подлинный смысл болезни таится не в самом факте заболе-
вания, который пытаются истолковать специалисты по пси-
хосоматике, а в том, как человек переносит болезнь. Болезнь 
обретает смысл лишь благодаря тому, что сам страдалец, homo 
patiens, принимая свою судьбу как данность, раскрывает смысл 
неизбежных страданий. Как бы специалист по психосоматике 
ни старался истолковать факт заболевания, болезнь не обретет 
от этого смысл.

Вместе с тем, сам факт заболевания тоже имеет смысл — 
некий высший смысл, который человек не в силах постигнуть. 
Вот почему высший смысл заболевания не является предметом 
изучения в рамках психотерапии. Любая попытка врача вый-
ти за эти рамки и оправдать болезнь, а то и оправдать Божий 
промысел, заведомо обречена на провал. Такой врач, по мень-
шей мере, рискует оказаться в глупом положении, как тот чело-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

80

век, который попытался на примере пояснить своему ребенку, 
почему говорят, что «Бог есть любовь». «Бог избавил тебя от 
кори», — сказал он, но не нашелся, что ответить на возражение 
ребенка: «Так ведь он сам и наслал на меня корь!».

В общем, врач и сам не должен забывать о том, что чело-
век не только стремится к смыслу, но и может раскрыть смысл 
страданий. О чем врачу нужно прежде всего помнить и напо-
минать пациенту в минуты отчаяния, так это о том, что даже 
жизнь страдающего человека не лишена смысла. Я не стану за-
ниматься теоретизированием, а лучше проиллюстрирую свою 
мысль примером из практики. Как-то раз я заглянул на сеанс 
групповой психотерапии, который проводила моя ассистентка 
д-р К. Кокурек. Я застал пациентов в тот момент, когда они об-
суждали случай одной женщины, которая тоже присутствовала 
на сеансе. Эта женщина недавно лишилась своего одиннадца-
тилетнего сына, который умер от прободения слепой кишки, а 
другой ее сын, двадцатилетний молодой человек, был умствен-
но отсталым, страдал синдромом Литтла и не мог передвигать-
ся самостоятельно, так что его возили в кресле-коляске. После 
смерти сына она пыталась покончить с собой, и поэтому ее по-
местили в мою клинику. Я вмешался в разговор и экспромтом 
предложил одной молодой пациентке представить, что ей во-
семьдесят лет, она стоит на пороге смерти и вспоминает о про-
шлом. Допустим, она сделала хорошую карьеру, пользовалась 
успехом у мужчин, но не более того. О чем бы она подумала, 
оглядываясь назад? «Я подумала бы о том, что мне хорошо жи-
лось, — сказала она. — Я была богата, пользовалась успехом, 
кружила голову мужчинам и ни в чем себе не отказывала. И вот 
я состарилась. Детей у меня нет, и, по большому счету, жизнь 
моя не удалась. После себя я ничего не оставлю. Зачем я вооб-
ще жила на свете?». Затем я спросил мать умственно отсталого 
юноши, о чем бы она подумала перед смертью. «Я всегда меч-
тала о детях, — сказала она. — И моя мечта сбылась. Но мой 
младший сын умер, а старший оказался умственно отсталым. 
Не будь меня, из него не вышло бы ничего путного. Его упек-
ли бы в какой-нибудь интернат для слабоумных. Только благо-



Логотерапия и религия

81

даря мне он стал нормальным человеком. Моя жизнь удалась. 
Мне приходилось нелегко, трудностей было предостаточно, и 
если мне удалось с ними справиться, значит, в моей жизни был 
какой-то смысл. Теперь я могу спокойно умереть». И хотя она 
говорила все это навзрыд, остальные пациенты поняли самое 
главное: неважно, полна ли жизнь человека радости или горя, 
важно другое — наполнена ли она смыслом.

ЛОГОТЕРАПИЯ И РЕЛИГИЯ

Доклад, прочитанный осенью 1964 года на конференции 
в г. Эльмау, организованной штутгартским «Обществом 
врачей и душепопечителей».

Для логотерапевта религия — это не основа логотерапии, а 
лишь предмет изучения, одна из многих реалий человеческой 
жизни, которые попадают в поле его зрения. В рамках лого-
терапии вера и неверие не считаются взаимоисключающими 
явлениями. В общем, логотерапевт должен относиться непред-
взято ко всем пациентам — и к верующим, и к неверующим. 
Ведь логотерапия — это один из видов психотерапии, а пси-
хотерапией по закону, — по крайней мере, в Австрии — имеют 
право заниматься только врачи. Логотерапевт, как всякий врач, 
дает клятву Гиппократа, и хотя бы по этой причине он обязан 
позаботиться о том, чтобы методика логотерапии подходила 
для лечения любого пациента, будь то верующий или атеист, и 
могла войти в арсенал каждого врача, вне зависимости от его 
личных убеждений.

Коль скоро логотерапия относится к области медицины, 
необходимо провести четкую границу между психотерапией и 
теологией. Если цель психотерапии — исцеление души, то цель 
религии — спасение души. И хотя в обоих случаях речь идет о 
душе, психотерапию и религию никак нельзя назвать явления-
ми одного порядка. Религия пробуждает в душе человека более 
возвышенные устремления, открывает перед ним, так сказать, 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

82

более широкие перспективы, чем психотерапия, причем верую-
щего возвышает не познание, а вера.

Чтобы понять, как соотносится мирское, человеческое с бо-
жественным, надмирным, нужно вспомнить принцип золотого 
сечения, в соответствии с которым размер меньшей части со-
относится с размером большей так же, как размер большей с 
размером целого. Как известно, у животного есть среда обита-
ния, а у человека, по словам Макса Шелера, «есть целый мир». 
Так вот, человеческий мир соотносится с миром трансцендент-
ным точно так же, как среда обитания животных — с нашим 
миром. И как животное не способно понять человека и осмыс-
лить его мир, так и человек не способен постичь трансцендент-
ный мир.

Когда обезьяне делают болезненные инъекции для получе-
ния имунной сыворотки, разве она понимает, почему ей при-
чиняют боль? Она живет в своем мире и не может уразуметь, 
зачем люди ставят на ней опыты, ведь человеческий мир для 
нее — недосягаемая, недостижимая высота. Может быть, и над 
нашим миром существует другой непостижимый мир, некое 
средоточие высшего смысла, благодаря которому приобретают 
смысл и человеческие страдания?

Вера, открывающая путь в этот высший мир, заждется на 
любви. Это прописная истина. А вот другой факт известен, 
пожалуй, не так широко. Дело в том, что задатки веры есть и 
у животных. Наверное, каждому из нас доводилось видеть, с 
каким доверием смотрит в глаза своему хозяину собака, когда 
ей в силу необходимости, ради ее же блага, скажем, на приеме 
у ветеринара причиняют боль. Она «не ведает», зачем ей при-
чиняют боль, но «верит», что в этом есть смысл, поскольку до-
веряет своему хозяину, а доверяет она ему потому, что любит 
его — sit venia anthropomorphismo1.

Человека нельзя толкнуть на духовный путь, тем более с 
помощью психотерапии. Психотерапевт просто не должен ста-

1 Прошу прощения за антропоморфизм (лат.). — Примеч. перевод-
чика.



Логотерапия и религия

83

вить на этом пути препоны в виде редукционистских предубеж-
дений, которые внушают своим пациентам иные аналитики, 
поверхностно и превратно толкующие психоанализ. Хороший 
психотерапевт не станет умалять значение религиозных пере-
живаний в глазах пациента, не станет убеждать его в том, что 
Бог просто-напросто олицетворяет собой отца, а религия — 
это всего лишь коллективный невроз.

С точки зрения логотерапии, религия представляется лишь 
предметом исследования, но предметом очень важным, и вот 
по какой причине: в рамках логотерапии придается большое 
значение понятию «логос», которое трактуется как «дух» и 
«смысл». Понятие «дух» вбирает в себя целый ряд сугубо че-
ловеческих свойств, которые логотерапевт, в отличие от сто-
ронников редукционистских теорий, не считает порождением 
животного начала.

Одним из таких сугубо человеческих свойств является са-
мотрансцендентность, устремленность к высшему смыслу. 
Дело в том, что человек по сути своей всегда тяготеет к чему-то 
запредельному, всегда устремлен к какому-то смыслу. В жизни 
человеком движет не жажда удовольствия, не воля к власти и 
даже не потребность в самореализации, а стремление найти и 
выполнить свое предназначение. В рамках логотерапии это тя-
готение именуется стремлением к смыслу.

Если исходить из того, что гуманность предполагает чув-
ство ответственности, то можно сказать, что человек несет от-
ветственность за выполнение своего предназначения. Психо-
терапевт может помочь пациенту найти ответ на вопрос: за что 
должен отвечать человек? Но пусть пациент сам решает, перед 
кем он несет ответственность: перед обществом, перед челове-
чеством, перед своей совестью или перед Богом.

Мне могут возразить: пациенту вовсе не нужно решать са-
мому, перед кем он несет ответственность, ведь на этот вопрос 
люди уже получили ответ в форме божественного откровения. 
Но тут кроется логическая ошибка, поскольку в качестве аргу-
мента используется постулат, который сам по себе нуждается 
в доказательстве. Предпосылкой веры в божественное откро-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

84

вение является вера в Бога. Бесполезно втолковывать атеисту, 
что людям явлено божественное откровение. Если бы он верил 
в откровение, он был бы не атеистом, а верующим.

Вот почему в рамках психотерапии не затрагивается во-
прос веры в откровение, а проблема смысла жизни не рассма-
тривается сквозь призму противопоставления религиозности 
и атеизма. Если трактовать религиозность не как веру в Бога, а 
как веру в некий высший смысл, то этот феномен вполне может 
быть предметом изучения и в рамках психотерапии. Ведь имен-
но так трактовал религиозность Альберт Эйнштейн, который 
как-то сказал, что любого человека, определившего для себя, в 
чем заключается смысл жизни, можно назвать верующим.

Человеческая вера в смысл — это трансцендентная катего-
рия, как сказал бы Кант. Со времен Канта известно и то, что 
бесполезно пытаться мыслить вневременными и внепростран-
ственными категориями, поскольку в своих размышлениях мы 
уже исходим из того, что существует время и пространство. 
Так и человеческое бытие — это по определению жизнь ради 
смысла, даже если этот смысл самому человеку неведом. Че-
ловек изначально наделен своего рода интуитивным знанием 
смысла; этим наитием и продиктовано так называемое стрем-
ление к смыслу. Хотим мы того или нет, мы все от колыбели 
до могилы сознательно или безотчетно верим в то, что жизнь 
имеет смысл. Даже самоубийцы, которые не видят смысла жить 
дальше, верят в то, что если не жизнь, то хотя бы смерть имеет 
смысл. Если бы самоубийца считал все бессмысленным, он не 
был бы способен ни на что, даже на самоубийство.

Мне доводилось видеть, как убежденные атеисты, которые, 
казалось бы, всегда наотрез отказывались верить в «высшее 
существо» и в высший смысл жизни, на смертном одре, при 
смерти подавали окружающим такой пример, какой не могли 
подать при жизни, — пример безмятежности, не только про-
тивной их убеждениям, но и не поддающейся никакому ра-
циональному объяснению. К умирающему приходит какое-то 
прозрение, какое-то понимание, а с ним и безграничная вера во 
что-то неведомое и в кого-то неведомого, вера, которая силь-



Логотерапия и религия

85

нее знания о неминуемой смерти. Об этом же толкует Вальтер 
Байер: «Впомним, что писал Герберт Плюгге о надежде. Когда 
человек неизлечимо болен, ему объективно уже не на что на-
деяться. Будучи в ясном уме и трезвой памяти, он должен от-
давать себе отчет в том, что обречен. Но он не теряет надежды 
до самой смерти. На что он надеется? На первый взгляд может 
показаться, что он надеется на исцеление в этой жизни, но под 
этим покровом таится сокровенная трансцендентная надежда, 
глубоко коренящаяся в самой природе человека, ибо человек 
просто не может существовать без надежды на грядущее воз-
даяние, в которое он верит не под влиянием церковных догма-
тов, а в силу своей естественной склонности».

Я уже говорил о том, что, по мнению Эйнштейна, любого 
человека, который полагает, что он нашел смысл жизни, можно 
назвать верующим. Похожую мысль высказал и Пауль Тиллих, 
который дал такое определение религиозности: «Религиоз-
ность — это страстное стремление доискаться до смысла 
жизни». Вот что пишет о вере Людвиг Витгенштейн: «Верить 
в Бога значит понимать, что жизнь имеет смысл» (Дневники, 
1914–1916). Во всяком случае, можно сказать, что логотера-
певт, — хоть он и занимается прежде всего психотерапией, ко-
торая относится к области психиатрии и медицины, — вправе 
изучать не только так называемое стремление к смыслу, но и 
стремление к абсолютному, высшему смыслу, а ведь религиоз-
ность — это по сути и есть вера в высший смысл, упование на 
то, что жизнь имеет высший смысл.

Конечно, такие представления о религии не имеют ничего 
общего ни с конфессиональным догматизмом, ни с его порож-
дением — религиозным доктринерством, слепой верой в то, 
что Богу нужно лишь одно — чтобы в него верило как можно 
больше людей, причем в соответствии с догматами определен-
ной конфессии. Лично мне не верится, что Бог настолько мело-
чен. И я не понимаю, зачем церковь призывает меня уверовать. 
Я же не могу уверовать или полюбить по собственной воле, не 
могу, вопреки своим убеждениям, заставить себя любить и упо-
вать. Не все можно сделать по собственной воле, а тем более 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

86

по требованию или по приказу. Я ведь не могу рассмеяться по 
приказу. Чтобы я рассмеялся, меня нужно рассмешить.

Любовь и веру тоже нельзя себе внушить. Любовь и вера — 
это побуждения, которые возникают лишь в том случае, когда 
для них находится подходящий повод и объект.

Как-то раз одна американская журналистка брала у меня 
интервью для журнала «Тайм» и задала мне такой вопрос: не 
считаю ли я, что современное общество отпадает от веры? 
Я ответил, что общество отпадает не от самой веры, а от рели-
гиозных конфессий, представители которых только и делают 
что стараются переманить друг у друга паству. «Если так бу-
дет продолжаться, то, возможно, рано или поздно возникнет 
некая универсальная религия?» — спросила меня журналист-
ка. «Нет, — ответил я. — Мы движемся не к универсальной, а, 
напротив, к индивидуальной, глубоко личной религиозности, 
благодаря которой каждый человек сможет обращаться к Богу 
на своем особом, сокровенном языке».

Разумеется, это никоим образом не означает, что совмест-
ные обряды и общие символы себя изживут. Ведь многие на-
роды пользуются одним алфавитом, хоть и говорят на разных 
языках.

На свете много разных религий и много разных языков. Ни-
кто не может утверждать, что его родной язык лучше других. 
На любом языке человек может выразить истину, общую ис-
тину, и на любом языке человек может высказать ошибочную 
мысль или солгать. Так и любая религия может открыть чело-
веку путь к Богу — к единому Богу.

Спрашивается, что правильнее — внимать Богу или самому 
обращаться к нему. Людвиг Витгенштейн выдвинул такой по-
стулат: «Whereof one cannot speak, thereof one must be silent» — 
«О чем невозможно сказать, о том нужно молчать». Мы перевели 
эту фразу с английского языка на родной. Но если еще перевести 
ее с языка агностицизма на язык веры, то она будет звучать так: 
«О чем невозможно сказать, о том нужно молиться».

В наше время к психиатру часто обращаются люди, которые 
сомневаются в том, что жизнь имеет смысл, или уже отчаялись 



Критика динамического психологизма

87

найти смысл жизни. Но, по большому счету, нашим современ-
никам не пристало жаловаться на бессмысленность жизни. До-
статочно посмотреть по сторонам, чтобы заметить, что многие 
люди живут в нужде, пока мы наслаждаемся материальным 
благополучием и свободой. Разве мы не несем ответственность 
за других? Несколько тысяч лет назад люди доросли до веры в 
единого Бога, пришли к монотеизму. Почему же люди до сих 
пор не сознают, что человечество тоже едино? Почему люди 
так и не доросли до идеи человеческой общности, которую я 
назвал бы моноантропизмом? При всем своем многообразии 
человечество — это единый организм, несмотря на расовые 
различия и политические расхождения.

КРИТИКА ДИНАМИЧЕСКОГО ПСИХОЛОГИЗМА

Уильсон ван Дузен утверждает: «В основе любой психоте-
рапевтической методики лежит определенная философия, но 
мало кто заявляет о своих философских принципах так же от-
крыто, как приверженцы экзистенциального анализа». И дей-
ствительно, любая психотерапевтическая методика зиждется 
на особой антропологической концепции. Не составляет ис-
ключения и психоанализ. Даже психоаналитик Пауль Шильдер 
признает, что психоанализ — это «мировоззрение». Любой пси-
хотерапевт руководствуется определенными антропологиче-
скими представлениями, но только не всегда отдает себе в этом 
отчет. А ведь еще со времен Фрейда известно, какую опасность 
таят в себе бессознательные представления. Смею утверждать, 
что, предлагая пациенту лечь на кушетку и предаться свобод-
ным ассоциациям, психоаналитик уже дает ему понять, каким 
представлением о человеке он руководствуется. Аналитик ста-
рается избежать прямого контакта, обычного человеческого 
общения с пациентом, а значит, руководствуется концепцией, 
в которой не учитывается человеческая индивидуальность па-
циента. Считается, что психоаналитик воздерживается от мо-
ральных оценок. Но разве сама готовность воздерживаться от 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

88

моральных оценок не подразумевает определенную моральную 
оценку? Как это происходит на практике? Возьмем, к примеру, 
свободные ассоциации, толкование которых, как известно, со-
ставляет основу психоаналитической методики лечения. Вот 
что пишет об этом психоаналитик Альберт Геррес: «Когда ана-
литик требует, чтобы пациент говорил первое, что придет ему 
на ум, он уже лишает пациента свободы выбора, настраивает 
его на определенный лад и дает ему четкие ориентиры»1.

Даже такой авторитетный и известный специалист, как 
нью-йоркский психоаналитик Эмиль А. Гутхейл, главный ре-
дактор «Американского журнала по психотерапии», предо-
стерегает своих коллег: «Сейчас в большинстве случаев уже 
нельзя полагаться на то, что ассоциации у пациентов возника-
ют самопроизвольно. В ходе длительного психоаналитическо-
го лечения у пациента возникают какие угодно, но только не 
“свободные” ассоциации, поскольку пациент знает, что именно 
хочет услышать от него психоаналитик. Зачастую пациент вы-
страивает свои ассоциации с таким расчетом, чтобы угодить 
аналитику и не обмануть его ожидания. Складывается такое 
впечатление, что все пациенты, проходящие лечение у пси-
хоаналитиков адлерианского толка, не могут утолить жажду 
власти и страдают от внутренних конфликтов, возникающих 
исключительно на почве чрезмерных амбиций и стремления к 
превосходству над окружающими. У аналитиков юнгианской 
школы пациенты обрушивают поток архетипов и всевозмож-
ных мистических символов. А пациенты фрейдистов сплошь 
и рядом признаются, что страдают от комплекса кастрации и 
травмы рождения».

Неужели учебный анализ не помогает психоаналитикам 
избавиться от бессознательных предубеждений? Как мне ду-
мается, учебный анализ лишь способствует формированию 
бессознательных предубеждений. Английский психиатр Уи-

1 Геррес А. Методы и практика психоанализа. Мюнхен, 1958 (Görres A. 
Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse. München, 1958). — Примеч. 
автора. 



Критика динамического психологизма

89

льям Сарджент в своей книге «Битва за разум» вообще заявил, 
что обычно курс психоанализа считается завершенным только 
после того, как пациент дает понять, что он полностью разде-
ляет убеждения психотерапевта и безропотно признает спра-
ведливость психоаналитического толкования своих воспоми-
наний. Несомненно, это слишком категоричное заявление, но 
столь же несомненно и то, что нью-йоркский психоаналитик 
Дж. Мармор неспроста напоминает своим коллегам на стра-
ницах «Американского журнала по психиатрии»1, что не стоит 
расценивать любую критику в свой адрес и критические заме-
чания по поводу психоанализа как признак психологического 
сопротивления со стороны пациента. Между тем нельзя за-
бывать, что при позитивном переносе, то есть при отсутствии 
сопротивления со стороны пациента, ни о каком критическом 
отношении анализируемого к психоанализу не может быть и 
речи. А ведь по такому же принципу строится и учебный ана-
лиз. Лондонский психолог Ганс Юрген Айзенк категорично 
заявляет, что после курса учебного анализа психоаналитик 
«уже не может объективно и непредвзято оценивать психо-
аналитические концепции». «Когда психоаналитик утвержда-
ет, что психиатр “академической школы” при всем желании не 
может дать “правильную” психологическую интерпретацию, 
продолжать с ним научную дискуссию на эту тему бесполезно, 
поскольку это уже не вопрос науки, а вопрос веры», — пола-
гает немецкий психиатр Ганс Йорг Вайтбрехт. Психоаналити-
ки не только объявляют своих научных оппонентов некомпе-
тентными на основании того, что те не прошли курс учебного 
анализа, но и манипулируют общественным мнением, внушая 
публике чувство вины. Любой, кто критикует психоанализ, 
рискует скомпрометировать себя, поскольку считается, что 
противником психоанализа может быть только невротик, ду-
шитель свободы, реакционер или антисемит, а то и отъявлен-
ный нацист.

1 Marmor J. (Мармор Дж.) Th e American Journal of Psychiatry, 110, 370, 
1953. — Примеч. автора. 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

90

Суть психологизма заключается в том, что критерием 
оценки идей, возникающих в результате мыслительного акта, 
служит предполагаемая психологическая подоплека этого 
мыслительного акта. Словом, логическая трактовка всяко-
го суждения подменяется психологической интерпретацией. 
Вот что пишет Ганс Кунц о самом Фрейде: «Возможно, начало 
отмежеванию психоанализа от науки положило опрометчи-
вое решение Фрейда использовать принципы психологизма в 
борьбе с критиками психоанализа, то есть готовность апелли-
ровать к их бессознательным мотивам». Как полагает Дитрих 
фон Хильдебранд, увлечение поисками психологической по-
доплеки, стремление выяснить, почему человек высказывает 
определенное мнение, отстаивает определенные убеждения 
или критикует какую-то теорию, стало все больше отвлекать 
внимание от другого вопроса: насколько обосновано само 
мнение и насколько верна сама теория. По мнению Хильде-
бранда, такая подмена понятий влечет за собой катастрофиче-
ские последствия.

Например, Зигмунд Фрейд говорил, что философия — «это 
самый благопристойный способ сублимации вытесненных 
сексуальных влечений, только и всего»1. Когда слышишь рас-
суждения о том, что в результате трансмутации влечений воз-
никает любовь или добро, начинаешь понимать, почему Шелер 
называл психоанализ алхимией. Как отмечает М. Босс, труд-
но поверить, что «такая уникальная личность, как сам Фрейд, 
была порождена одними лишь влечениями. Уму непостижи-
мо, какие метаморфозы должны претерпеть влечения, чтобы 
преобразиться в правдолюбие и решимость жертвовать собой 
ради науки — во все те человеческие качества, воплощением 
которых был Фрейд».

Разумеется, порой озабоченность идеей высшего смысла 
жизни представляет собой результат сублимации вытесненных 

1 Бинсвангер Л. Воспоминания о Зигмунде Фрейде. Берн, 1965 
(Binswanger L. Erinnerungen an Sigmund Freud. Bern, 1956). — Примеч. ав-
тора. 



Критика динамического психологизма

91

влечений, «только и всего». В некоторых случаях убеждения 
действительно складываются вследствие «защитной реакции 
на неприемлемые влечения и их вторичной рационализации». 
Психоаналитики Гинзбург и Герма утверждают, что иначе и 
быть не может. Но должны же быть какие-то исключения. Да и 
вообще, стремление постичь смысл жизни — это самое что ни 
на есть первичное, основополагающее свойство человека.

Иногда необходимо докапываться до истины, но лишь до 
тех пор, пока не обнаружится истина, поскольку делается все 
это только ради того, чтобы выявить истину и отделить ее от 
фальши. Если же исследователь не довольствуется обнару-
женной истиной и продолжает искать подноготную там, где 
правда уже лежит на поверхности, он стремится не выявить, 
а опорочить правду. Когда психолог не может отличить зерна 
реальности от плевел иллюзии, страсть к разоблачению обо-
рачивается цинизмом и сама начинает служить лишь ширмой 
для нигилизма.

В рамках психотерапии совершенно недопустимо игнори-
ровать стремление к смыслу и расценивать его не как исконное 
побуждение человека, а как выражение каких-то иных влече-
ний в завуалированной форме. Как-то раз ко мне обратился 
один американский дипломат, который целых пять лет лечился 
в Нью-Йорке у психоаналитика. Все эти годы он мечтал уйти 
с дипломатической службы, а психоаналитик настойчиво, хотя 
и безуспешно, пытался убедить его в том, что ему пора, нако-
нец, примириться в душе с отцом. Психоаналитик полагал, что 
пациент видит в своем начальнике олицетворение отца, поэто-
му его отвращение к службе следует расценивать как проявле-
ние сыновнего бунта. За все пять лет лечения психоаналитик 
ни разу не предположил, что у пациента могут быть реальные 
основания недолюбливать своего начальника и подумывать об 
увольнении со службы, а вместо этого рука об руку с пациентом 
сражался с ветряными мельницами, словно не допускал и мыс-
ли о том, что поступки человека продиктованы не только сим-
патией и антипатией к каким-то химерам, но и реалистичными 
соображениями. Вскоре аналитик и пациент так «сработались», 



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

92

что совсем позабыли о реальности и перестали понимать, что 
начальник — это живой человек, что дипломатическое ведом-
ство — это реальное учреждение, что кроме мира фантазий су-
ществует еще реальный мир, в котором перед пациентом стоят 
конкретные задачи. Анализ выродился в бесплодное самоко-
пание. Я бы даже сказал, что пациент впал в солипсизм, ведь 
на психоаналитических сеансах обсуждалась лишь тема сынов-
него бунта против воображаемого отца. Нетрудно догадаться, 
что на самом деле дипломатическая служба и бюрократическая 
карьера мешали пациенту утолить свое стремление к смыслу. 
Как только пациент уволился со службы, он нашел применение 
своим способностям.

Мы уже говорили о стремлении к смыслу и о смысле стра-
даний. Наш обзор представлений о человеке, лежащих в основе 
психотерапии, не будет полным, если мы не обсудим еще одну 
тему — тему свободы воли. Трактовка понятия свободы воли 
отражает суть метаклинической теории любой психотерапев-
тической методики, а ведь теория в переводе с греческого озна-
чает «воззрение», в данном случае — воззрение на человека. 
Речь идет не о том, что врачи привносят философский элемент 
в медицину, а о том, что пациенты обращаются к нам, врачам, с 
философскими вопросами.

Разумеется, человек — существо обусловленное. Жизнь че-
ловека обусловлена многими факторами: биологическими, пси-
хологическими и социальными. В этом смысле человека нель-
зя назвать свободным. Человек не свободен от обстоятельств, 
зато он свободен в другом — он волен по-своему воспринимать 
эти обстоятельства.

По моему мнению, даже при психозе человек сохраняет 
определенную свободу воли. Даже человек, страдающий эн-
догенной депрессией, порой способен перебороть депрессию. 
Я позволю себе привести в пример выдержку из одной истории 
болезни, которую я считаю настоящим памятником челове-
ческого духа. Интересующая нас пациентка была монахиней-
кармелиткой и описывала в своем дневнике все, что проис-
ходило с ней за время болезни и лечения, причем в ее случае 



Критика динамического психологизма

93

наряду с логотерапией проводилось медикаментозное лечение. 
Приведу одну выдержку из ее дневника: «Уныние не оставля-
ет меня ни на миг. Что бы я ни делала, оно тяготит мне душу, 
как свинцовая гиря. Куда подевались мои былые идеалы — где 
теперь все эти высокие, прекрасные и благие устремления? То-
мительная скука сковала мне сердце. Я словно погрузилась в 
пустоту. Временами я не чувствую даже боли». Судя по этой 
фразе, у пациентки развилась так называемая анестетическая 
меланхолия. Вот что она пишет дальше: «Измученная, я взы-
ваю к Господу, Творцу всего сущего. Но и Он молчит. Я молю 
Его лишь об одном — о смерти. Я хочу умереть прямо сейчас, 
сию секунду». Тут мысли ее принимают другой оборот: «Если 
бы я не верила в то, что человек не вправе отнимать у себя 
жизнь, я бы уже давно покончила с собой». И вот она уже вос-
пряла духом: «Моя несчастная жизнь преображается в свете 
этой веры. Ибо кто думает, что жизнь человека — это путь от 
успеха к успеху, тот уподобляется глупцу, который недоумен-
но наблюдает за строительными работами и не может взять в 
толк, зачем на месте будущего храма копают глубокую яму. Гос-
подь воздвигает храм в каждой человеческой душе. И в моей 
душе Он как раз готовит яму под фундамент. От меня требует-
ся лишь принять это как должное».

Духовник постоянно увещевал ее и твердил, что добрая 
христианка не должна впадать в уныние. Но от этого ее лишь 
сильнее мучили угрызения совести, которые обычно донима-
ют больных, страдающих эндогенной депрессией. Ошибается 
тот, кто полагает, что верующий человек застрахован от не-
вроза или психоза. Ошибается и тот, кто думает, что душевно 
здоровый человек непременно должен быть верующим. В дей-
ствительности, вера не является залогом душевного здоровья, 
равно как и душевное здоровье не является залогом истинной 
веры.

Конечно, врачу тоже не всегда удается разглядеть личность 
больного сквозь плотную пелену психоза. Тем не менее, вра-
чебный опыт неизменно убеждает меня в справедливости по-
стулата, который я считаю своим кредо: психиатр должен свя-



ВОЗРОЖДЕНИЕ ГУМАНИСТИЧЕСКОЙ ПСИХОТЕРАПИИ

94

то верить в то, что даже больные психозом сохраняют свою ду-
ховную индивидуальность.

Я проиллюстрирую свои слова следующим примером. Од-
нажды ко мне поступил на лечение шестидесятилетний муж-
чина, который страдал шизофренией на последней стадии и 
был уже совершенно невменяемым. Его преследовали слухо-
вые галлюцинации, он слышал голоса, страдал аутизмом, це-
лыми днями только и делал что рвал в клочки листы бумаги. 
В общем, жизнь его, с первого взгляда, казалась совершенно 
бессмысленным прозябанием. Если взять за основу классифи-
кацию целей в жизни, предложенную в свое время Альфредом 
Адлером, то стоит признать, что у нашего «шизофреника» не 
могло быть никакой цели в жизни: он не работал, жил в пол-
ной изоляции от общества и, разумеется, не был способен ни 
на любовь, ни на супружеские отношения. И все же этот че-
ловек излучал какое-то особое, удивительное обаяние, которое 
таилось в самой глубине его существа — там, куда не добрался 
психоз. А какой у него был благородный вид! Однажды в раз-
говоре с ним выяснилось, что иногда он может разозлиться и 
вспылить, но в последний момент ему всегда удается с собой 
совладать. Я невзначай спросил его: «О ком же вы думаете, ког-
да стараетесь с собой совладать?». И он ответил: «О Боге…». 
И в тот же миг мне припомнились слова Кьеркегора: «Пусть 
даже само безумие станет трясти у меня перед глазами шутов-
ским нарядом, я и тогда смогу спасти свою душу, если во мне 
возобладает моя любовь к Богу»1.

1 Неточная цитата из «Страха и трепета» С. Кьеркегора: «Пусть даже 
само безумие станет трясти у меня перед глазами шутовским нарядом, 
всем своим видом давая понять, что в него надлежит облачиться мне, я 
и тогда смогу спасти свою душу, если буду стремиться не столько к зем-
ному счастью, сколько к тому, чтобы во мне возобладала моя любовь к 
Богу». — Примеч. переводчика. 



9595

Приложение

СОВРЕМЕННАЯ ЛИТЕРАТУРА 
ГЛАЗАМИ ПСИХИАТРА

Доклад, прочитанный на собрании 
Международного Пен-клуба 18 ноября 1975 года.

Когда мне предложили прочесть доклад на тему современ-
ной литературы перед членами Международного Пен-клуба, я 
поначалу отказывался. Ведь на поприще психиатрии уже под-
визалось столько современных писателей, эксплуатирующих 
давно устаревшие психиатрические теории, что я могу лишь 
пополнить ряды дилетантов, если буду лезть в литературу на 
правах психиатра.

Да и кто сказал, что психиатр вправе судить о современ-
ной литературе? Что бы там ни говорили, психиатрия не может 
дать ответ на все вопросы. Уже одно то, что психиатры до сих 
пор не научились лечить больных шизофренией и даже не вы-
яснили причину развития этого расстройства, говорит о мно-
гом. Нет, нас, психиатров, никак не назовешь всезнающими и 
всемогущими. Если что-то и роднит нас с Господом Богом, то 
лишь одно — мы вездесущи. Без психиатра не обходится ни 
один симпозиум, ни одна дискуссия. Не обошлось без него и 
это собрание…

Кроме шуток, хватит переоценивать и обожествлять пси-
хиатрию, пора бы уже ее «очеловечить». Для начала надо хотя 
бы отказаться от привычки ставить естественные человече-
ские чувства в один ряд с симптомами психической болезни. 
При диагностике нужно проводить четкую грань между душев-
ной болезнью и духовным кризисом, скажем, отчаянием, воз-
никающим от ощущения бессмысленности жизни. А разве не 
это ощущение бессмысленности стало излюбленной темой со-
временной литературы?



96

ПРИЛОЖЕНИЕ

96

Помнится, Зигмунд Фрейд высказал в письме принцессе 
Марии Бонапарт такую мысль: «Как только человек начинает 
задумываться о смысле жизни и о своем предназначении, он, 
считай, уже болен, ведь ни то, ни другое не является объектив-
ной реальностью; все это лишь свидетельствует о том, что у 
человека скопилось много неизбытого либидо». По-моему, это 
свидетельствует о другом — о принадлежности к человеческо-
му роду. Животное не задумывается о смысле жизни. На это 
не способны даже серые гуси, воспетые Конрадом Лоренцом1. 
Такими размышлениями томится только человек. И я считаю, 
что способность ставить вопрос о смысле жизни, равно как и 
способность ставить под вопрос осмысленность жизни, свиде-
тельствует не о болезни, а о достоинстве человека.

Допустим, писатель страдает не просто неврозом, а настоя-
щим психозом. Разве душевная болезнь хоть на йоту умаляет 
значение его творчества и лишает истинности его произведе-
ния? Я так не думаю. Дважда два — всегда четыре, даже если так 
утверждает шизофреник. Поэтические откровения Гельдерлина 
и философские прозрения Ницше не теряют своего значения от 
того, что первый страдал шизофренией, а второй — параличом 
мозга. Книги Гельдерлина и Ницше будут читать всегда, а вот 
имена тех психиатров, которые написали целые тома об этих 
«безумцах», со временем забудутся.

Если автор страдает душевной болезнью, это еще не значит, 
что он — плохой писатель, но это и не значит, что он — хороший 
писатель. Все великие книги, вышедшие из под пера душевно-
больных авторов, написаны не благодаря, а вопреки болезни. 
Сама болезнь не порождает произведения искусства.

Если раньше было модно ставить психиатрические диагно-
зы авторам литературных произведений, то в последнее время 
появилась новая мода — теперь повсюду ищут скрытые бес-
сознательные мотивы литературного творчества. О том, к чему 
приводят попытки уложить поэзию на прокрустово ложе пси-

1 Намек на знаменитую научно-популярную книгу Конрада Лоренца 
«Год серого гуся» (Das Jahr des Graugans, 1979). — Примеч. переводчика. 



97

Современная литература глазами психиатра

97

хоанализа, вернее, на кушетку психоаналитика, можно судить 
по опубликованной в одном американском журнале рецензии 
на двухтомную книгу о Гете, которую написал именитый пси-
хоаналитик1: «На 1538-ми страницах гений предстает в обра-
зе эпилептика, параноика и импотента с явными признаками 
маниакально-депрессивного психоза, со склонностью к гомо-
сексуализму, инцесту, вуайеризму, эксгибиционизму, фетишиз-
му, нарциссизму, навязчивым идеям, истерии, мании величия 
и т. п. Складывается такое впечатление, что автора биографии 
интересует только роль бессознательных влечений в творче-
ском процессе. Он пытается убедить нас в том, что творчество 
Гете — это всего лишь следствие фиксации на детских пережи-
ваниях, относящихся к догенитальной стадии развития. Нам 
предлагают поверить в то, что на самом деле Гете вдохновлялся 
вовсе не идеалами, красотой и идеями, а желанием излечиться 
от синдрома преждевременного семяизвержения». Как видите, 
я ничуть не сгущаю краски. Как же был прав Фрейд, когда гово-
рил, что порой сигара — это просто сигара, а вовсе не символ 
пениса.

Я полагаю, что психолог-правдоискатель должен уметь во-
время остановиться, чтобы не раскапывать мнимую подногот-
ную там, где правда лежит на поверхности. Если же психолог и 
тут не унимается, он неизбежно раскрывает подноготную, но 
только свою подноготную — выдает свое бессознательное же-
лание опорочить все человеческое в человеке.

В чем же кроется притягательная сила всех этих разобла-
чений? Наверное, они тешат самолюбие обывателя, которому 
приятно сознавать, что Гете был таким же невротиком, как и 
все мы. Да, все мы. И кто без невроза, пусть первым бросит 
в меня камень. По всей видимости, кому-то ласкают слух раз-
говоры о том, что человек — это всего лишь обезьяна без шер-
сти, ристалище для Оно, Я и Сверх-я, игралище влечений, ре-

1 Эйслер К. Р. Психоаналитическое исследование жизни Гете в пери-
од с 1775 по 1786 гг. (Eissler K. R. Goethe. A Psychoanalytic Study 1775–1786. 
Detroit: Wayne State University Press, 1963). — Примеч. переводчика. 



98

ПРИЛОЖЕНИЕ

98

зультат процесса выработки условных рефлексов, заложник 
социально-экономического уклада и жертва так называемых 
комплексов. Вера в детерминизм и предопределенность рас-
пространяется все шире, но вот что пишет моя читательница 
из Алабамы: «Если я из-за чего-то и комплексую, то лишь из-за 
того, что у меня нет никаких комплексов, а ведь, казалось бы, 
они обязательно должны были у меня развиться. У меня было 
ужасное детство, но я убеждена в том, что даже плохой опыт 
идет на пользу».

Сдается мне, что редукционистская манера сводить слож-
ное к простому доставляет людям какое-то мазохистское на-
слаждение. Этому способствует и еще одно обстоятельство, на 
которое указывает лондонский психиатр Брайан Гудвин: «Люди 
принимают на веру простые объяснения с такой же готовно-
стью, с какой верят в то, что настоящее лекарство должно быть 
горьким на вкус».

По поводу стремления раскрыть подноготную литератур-
ного творчества нужно сказать следующее: в каких бы побуж-
дениях — здоровых или патологических, сознательных или 
бессознательных — редукционисты не усматривали мотив 
творчества того или иного писателя, они считают само лите-
ратурное творчество актом самовыражения. Я придерживаюсь 
иного мнения. На мой взгляд, письмо — это производное уст-
ной речи, а устная речь, в свой черед, — производное мышле-
ния. Мышление — это предметный, а не абстрактный процесс. 
Мыслить значит размышлять о чем-то. То же самое можно ска-
зать о письме и устной речи. Когда человек пишет или говорит, 
он пытается выразить какую-то мысль, вкладывает в свои сло-
ва какой-то смысл. Язык — это не просто форма без содержа-
ния. Сентенция «форма и есть содержание», вынесенная в за-
главие одной известной книги1, попросту ошибочна. Скорее уж 

1 Имеется в виду знаменитая книга канадского социолога Маршалла 
Маклюэна «Медиа есть сообщение: список эффектов. Бантам букс», 1967 
(Mc Luhan M. «Th e Medium is the Massage: An Inventory of Eff ects. Bantam 
books», 1967). — Примеч. переводчика.



99

Современная литература глазами психиатра

99

благодаря содержанию форма становится коммуникативным 
средством.

Во всяком случае, язык — это средство выражения мыслей, 
а не способ самовыражения. Лишь при шизофрении речь носит 
беспредметный характер и просто отражает эмоциональное 
состояние говорящего.

Речь здорового человека носит предметный характер и на-
правлена вовне. Иными словами, речь, как и все в жизни че-
ловека, характеризуется самотрансцендентностью. Человек 
всегда стремится выйти за пределы своей личности, тянется к 
чему-то большему, будь то предназначение, которое ему нужно 
исполнить, или любовь к другому человеку.

Сущность человеческой самотрансцендентности можно 
показать на примере зрительной способности. Обратите вни-
мание на такой парадокс: глаз воспринимает внешний мир бла-
годаря тому, что не воспринимает себя. Разве здоровый глаз 
видит сам себя? Нет, такое бывает лишь при глазных болезнях. 
Например, при катаракте у человека появляется перед глазами 
пелена, вызванная помутнением хрусталика, а при глаукоме он 
видит радужный ореол вокруг источника света. Чем явствен-
нее такие зрительные ощущения, тем хуже человек видит окру-
жающий мир. Сосредоточенность на себе мешает глазу видеть. 
То же самое можно сказать о человеке. Чем меньше он сосредо-
точен на себе, чем сильнее он отдается своему делу или любви 
к ближнему, тем больше в нем человечности, тем ближе он к 
самому себе. Восприимчивость немыслима без самозабвения, 
а творчество невозможно без самоотречения.

Самотрансцендентность и превращает человека в суще-
ство, ищущее смысл жизни. Стремление к смыслу движет 
человеком. Вот только в наши дни эта жажда смысла часто 
остается неутоленной. Фрейдовские времена подавления сек-
суальности уже миновали. Наступила эпоха экзистенциаль-
ной фрустрации, разочарования в жизни. Если современники 
Адлера страдали от комплекса неполноценности, то в наши 
дни людей томит чувство внутренней опустошенности, кото-
рое возникает из-за экзистенциального вакуума — ощущения 



100

ПРИЛОЖЕНИЕ

100

абсолютной бессмысленности жизни. Если бы меня спроси-
ли, почему у людей возникает чувство внутренней опусто-
шенности, я бы ответил так: животные инстинкты не подска-
зывают человеку, что ему нужно, и традиции предков уже не 
учат его тому, что он должен делать. И вот, не зная, что ему 
нужно и как ему следует жить, человек зачастую не может по-
нять, чего он, собственно, хочет. А значит, он либо хочет де-
лать только то, что делают другие, либо сам делает только то, 
чего хотят — причем хотят от него — другие. В первом слу-
чае человек становится конформистом, во втором — жертвой 
тоталита ризма.

Надеюсь, меня не упрекнут в цинизме, если я скажу, что 
ощущение бессмысленности возникает еще и из-за того, что за 
те тридцать лет мирной жизни, которые подарила нам судьба, 
мы смогли задуматься не только о выживании и борьбе за су-
ществование, но и о том, ради чего мы стараемся выжить и ка-
ков конечный смысл бытия. Теперь мы можем позволить себе 
такую роскошь. Как сказал Эрнст Блох, «людям перепала воз-
можность еще при жизни задуматься о том, о чем прежде они 
думали лишь в смертный час».

Во всяком случае, то обстоятельство, что по всему миру, 
прежде всего в среде студенчества, растет число преступников, 
наркоманов и самоубийц, связано с ощущением бессмыслен-
ности жизни.

Да и некоторые опусы современных писателей можно упо-
добить симптомам коллективного невроза. Когда писатель 
ограничивается или довольствуется одним лишь самовыраже-
нием, сама бессодержательность его произведения, сам этот 
акт литературного эксгибиционизма становится формой вы-
ражения чувства бессмысленности собственной жизни. Более 
того, атмосфера бессмыслицы и абсурда воссоздается и на теа-
тральной сцене. Все это вполне объяснимо. Истинный смысл 
можно раскрыть, но нельзя выдумать. Смысл не может быть 
надуманным. Выдумать можно лишь бессмыслицу, и этим вов-
сю пользуются некоторые писатели. Спасаясь от гнетущего 
ощущения бессмысленности жизни и экзистенциального ваку-



101

Современная литература глазами психиатра

101

ума, они пускаются во все тяжкие и пытаются заполнить пус-
тоту бессмыслицей и абсурдом.

Впрочем, у писателей есть право выбора. Современная ли-
тература не обязательно должна быть симптомом коллектив-
ного невроза. Литература может быть и лекарством от этого 
невроза. Именно тот, кто пытается выбраться из омута отчая-
ния и избавиться от иллюзорного ощущения бессмысленности 
жизни, призван ценой своих страданий помочь человечеству. 
Живописуя свое отчаяние, он может дать читателю силы, не-
обходимые для того, чтобы превозмочь страдания, вызванные 
ощущением бессмысленности жизни, или хотя бы показать чи-
тателю, что тот не одинок. И тогда ощущение бессмысленности 
в душе читателя уступит место чувству общности. В этом смыс-
ле литературное произведение является и симптомом болезни, 
и лекарством от болезни!

Правда, писателю, который стремится реализовать тера-
певтический потенциал литературы, не стоит поддаваться 
садомазохистской тяге к нигилизму и цинизму. Произведения, 
в которых автор делится с читателями чувством бессмыслен-
ности жизни, могут вызвать катарсис, однако циничная про-
поведь идеи бессмысленности жизни — это уже проявление 
безответственности. Если писатель не может поспособство-
вать тому, чтобы у читателя выработался иммунитет от от-
чаяния, то он хотя бы не должен заражать читателя своим 
отчая нием.

Меня удостоили чести выступить завтра с приветственной 
речью на открытии венской «Недели книги». Я решил озагла-
вить свой доклад «Книга как лекарство» и показать на примере 
случаев из практики, что иногда книга может спасти читателю 
жизнь, удержать его от самоубийства. По своему врачебному 
опыту я знаю, что книга может утешить умирающего и стать 
отдушиной для заключенного в тюрьме. Приведу в пример 
историю Эйрона Митчела. Однажды начальник печально из-
вестной тюрьмы Сан-Квентин, которая находится неподалеку 
от Сан-Франциско, предложил мне прочесть лекцию для за-
ключенных — самых отъявленных уголовников. После лек-



102

ПРИЛОЖЕНИЕ

102

ции один из слушателей, поднявшись с места, сказал, что за-
ключенных из отделения для смертников не пустили на мою 
лекцию, и попросил меня обратиться по тюремному радио 
к некоему Эйрону Митчелу, которого через несколько дней 
должны были казнить в газовой камере. Я, конечно, растерял-
ся. Но отказать я никак не мог. И тогда я сказал первое, что 
пришло мне на ум: «Поверьте, мистер Митчел, я вас понимаю. 
Как-никак, я и сам провел несколько лет в заключении, ожи-
дая смерти в газовой камере. Но смею вас уверить, что и в те 
годы я ни на минуту не усомнился в том, что жизнь, несмотря 
ни на что, имеет смысл. Понимаете, если жизнь вообще имеет 
смысл, то она не может его утратить, какой бы короткой она 
ни была. Если же жизнь бессмысленна, то она и останется бес-
смысленной, какой бы долгой она ни была. Даже если кому-то 
кажется, что он растратил свою жизнь попусту, он может стать 
выше себя, может осмыслить свою жизнь задним числом и та-
ким образом наполнить ее смыслом». И как вы думаете, что 
я рассказал Митчелу? — Я пересказал ему повесть Толстого 
«Смерть Ивана Ильича». Как вы знаете, в ней говорится о че-
ловеке, который перед смертью вдруг осознал, что у него была 
совершенно бездарная жизнь. И благодаря этому прозрению 
он так высоко поднялся над собой, что сумел в ретроспективе 
наполнить смыслом, казалось бы, абсолютно бессмысленную 
жизнь.

Эйрон Митчел — был последним заключенным, которого 
казнили в газовой камере тюрьмы Сан-Квентин. И судя по его 
интервью, которое он дал незадолго до казни журналисту газе-
ты «Сан-Франциско хроникл», он хорошо усвоил мораль тол-
стовской повести.

Вот наглядный пример того, что даже самого простого, 
самого заурядного человека книга может научить, как нужно 
жить и как нужно умирать. Так что, писатель все же не должен 
забывать о своей ответственности перед обществом.

И не говорите мне, что мы должны безоговорочно соблю-
дать и отстаивать принцип свободы слова. Я и сам выступаю 
за свободу слова, но с одной оговоркой. Одной свободы мало. 



Современная литература глазами психиатра

Свобода без ответственности может переродиться в произвол. 
Вот почему я часто говорил своим американским студентам, 
что рядом со Статуей Свободы надо бы воздвигнуть Статую 
Ответственности.



ОГЛАВЛЕНИЕ

Введение. Страдания от бессмысленности жизни ....................................7

Возрождение гуманистической психотерапии ........................................ 31

Фрейд, Адлер и Юнг ................................................................................. 31

Логотерапия ................................................................................................ 42

Парадоксальная интенция ...................................................................... 49

Дерефлексия ............................................................................................... 57

Стремление к смыслу ............................................................................... 63

Экзистенциальная фрустрация ............................................................. 67

В чем смысл страданий ............................................................................ 71

Душепопечительство во врачебной практике .................................. 76

Логотерапия и религия ............................................................................ 81

Критика динамического психологизма .............................................. 87

Приложение. Современная литература глазами психиатра ................ 95



Научное издание

Виктор Эмиль Франкль

СТРАДАНИЯ ОТ БЕССМЫСЛЕННОСТИ ЖИЗНИ
Актуальная психотерапия

Оформление серии В. В. Иткин
Менеджер проекта В. В. Иткин

Обложка В. Ю. Антонов
Корректоры М. А. Русанова, Г. Д. Головина
Компьютерная верстка С. А. Косолапова

Соответствует гигиеническим требованиям к книжным изданиям 
(сан.-эпид. закл. № 54.НС.05.953.П.013186.12.05 от 26.12.05)

Подписано в печать 01.11.10. Формат 60 × 90/16. Бумага газетная.
Печать офсетная. Усл. печ. л. 7. Уч.-изд. л. 4,5. Тираж 3000 экз. Заказ 1020.

Сибирское университетское издательство
630058, Новосибирск, ул. Плотинная, 7

Отпечатано в типографии
Сибирского университетского издательства

630058, Новосибирск, ул. Плотинная, 7



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments false
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue true
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /RUS ()
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 841.890]
>> setpagedevice




