


Российская Академия Наук 
Институт философии

И.И. Блауберг

ИСТОКИ БЕРГСОНИЗМА. 
ФИЛОСОФИЯ ФЕЛИКСА РАВЕССОНА 

 
 
 

 
 

Москва 
2014



УДК 14
ББК 87.3
Б 68

В авторской редакции

Рецензенты:
доктор филос. наук А.А. Кротов

доктор полит. наук М.М. Федорова

Б 68	 Блауберг, И.И. Истоки бергсонизма. Философия Феликса 
Равессона [Текст] / И.И. Блауберг ; Рос. акад. наук, Ин-т фи-
лософии. – М. : ИФРАН, 2014. – 187 с. ; 20 см. – Библиогр.:  
с. 174–181. – 500 экз. – ISBN 978-5-9540-0279-9.

В  данной работе впервые исследуется концепция Феликса 
Равессона – одного из главных представителей французского спи-
ритуализма XIX  в. В центре внимания автора  – метафизическое 
учение Равессона, разработанное им в первой половине столетия с 
опорой на идеи Аристотеля, Лейбница, Мен де Бирана, Шеллинга 
и др. В монографии также освещаются франко-германские фило-
софские контакты этого времени, налаживанию которых во многом 
способствовал В. Кузен – создатель «эклектического спиритуализ-
ма». Проведенное автором исследование позволяет более четко 
представить ту «философскую почву», из которой выросло учение 
А. Бергсона, проследить эволюцию идей спиритуализма и в целом 
несколько прояснить картину философской жизни Франции XIX 
столетия – периода, мало изученного в России.

                                                                                

ISBN 978-5-9540-0279-9 © Блауберг И.И., 2014 
© Институт философии РАН, 2014



3

Введение

Эхо «забытого столетия»

Французская философия XIX столетия – во многом еще terra 
incognita для российских исследователей. Историко-философское 
образование в советский период строилось так, что после изучения 
французского Просвещения, материализма и сенсуализма XVIII в. 
мы сразу «перескакивали» в конец XIX  столетия, к философии 
Бергсона, по пути получив определенные сведения о Конте и Сен-
Симоне. Да и в последние два десятилетия данная тема привлекала 
мало внимания1. Больше повезло в этом смысле политической фи-
лософии2, но многие значимые фигуры теоретической философии 
по-прежнему остаются в тени. Фактически мы обходили стороной 
почти целое столетие, философская жизнь которого была между 
тем разнообразной и интенсивной. Правда, некоторые современ-
ники характеризовали этот период как «кризис в философии», но 
разговоры о кризисе, наверно, почти столь же древни, сколь сама 
философия. В ������������������������������������������������XIX��������������������������������������������� в. происходили важные процессы в интеллекту-
альной жизни Франции, ее философская мысль, в чем-то продол-
жая прежние традиции, в чем-то пересматривая их, обретала но-
вые формы и новое содержание. И без изучения и понимания этих 
процессов мы, думается, рискуем упустить что-то существенное и 
во французской философии XX – начала XXI в., которая, при всей 
новизне происходивших в ней событий мысли, сохраняет преем-
ственную связь с идеями и темами предшествующего столетия.

Сходная ситуация до недавнего времени существовала и в 
самой Франции. Не случайно в 1960-е гг. французский философ-
марксист Л.Сэв назвал XIX в. «почти забытым столетием» в фило-
софской литературе своей страны. Это обстоятельство он охарак-
теризовал как «философскую загадку»: ведь такие деятели данно-
го периода, как П.Руайе-Коллар и В.Кузен, создали спиритуализм, 
составляющий «основу современной университетской филосо-
фии»; в их учениях берут истоки течения мысли, которые позднее 
«через Лашелье и Ренувье или Равессона и Бергсона привели к со-
временным спиритуалистам: феноменологам, персоналистам или 
экзистенциалистам»3. Хотя эта преемственность, добавляет автор, 
не является исчерпывающей, она все же не подлежит сомнению. 



4

Сэв, убежденный противник спиритуализма, решает эту загадку в 
идеологическом ключе: философы X���������������������������X�������������������������� в. с их новаторскими кон-
цепциями, часто радикальными по духу, старались «затушевать» 
свои истоки – ведь их предшественники нередко в политическом 
плане были консерваторами, придерживались охранительных по-
зиций. Эти суждения Сэва заставляют о многом задуматься, еще 
раз доказывая, что чрезмерная идеологизация была свойственна 
далеко не только советской философии. Тому есть и другие сви-
детельства. Так, в книге одного из ведущих французских бергсо-
новедов Фредерика Вормса «Французская философия XX в. Мо-
менты» хорошо показано, что негативное отношение к философии 
Бергсона, критические атаки на него часто бывали обусловлены 
именно трактовкой его как «буржуазного философа», наследника 
идей спиритуализма (показательный пример – известный памфлет 
Ж.Политцера «Конец философского парада»)4. Еще один пример: 
философия П.Рикёра порой толковалась как «обветшалый спири-
туализм»5 – именно потому, что он опирался в своем творчестве 
в том числе и на эту традицию. Таким образом, данный термин 
действительно имел отрицательные коннотации.

Но в высказываниях Сэва интересно в первую очередь не его 
объяснение, а само указание на идейную преемственность как на 
нечто несомненное. Это суждение подтверждается и другими, вы-
сказанными с совсем иных позиций. Особую роль здесь сыграла 
книга известного французского философа-хайдеггерианца Доми-
ника Жанико «Генеалогия французского спиритуализма. К истокам 
бергсонизма: Равессон» (1969), где подробно прослежены линии, 
связывающие философию Бергсона с учениями его предшествен-
ников. Жанико подчеркивал своеобразие ситуации французского 
спиритуализма как в истории идей, так и в современности: «Ха-
рактеризуемое скорее общностью вдохновения, чем объединением 
в некую систему, это течение мысли продолжает оказывать извест-
ное воздействие на выдающиеся умы, однако не является предме-
том подлинно всеобщего интереса»; оно держится «на краю интел-
лектуального горизонта нашего времени и обсуждается на “полях 
идеологических сражений” лишь как представитель традиции, не 
слишком преуспевшей в признании собственных возможностей. 
В  ситуации взлета марксизма, феноменологии, структурализ-
ма оно защищает позиции, которые многие считают безнадежно 



5

устаревшими»6. Сторонников этого течения, отстаивавших права 
метафизики на познание бытия и противостоявших сциентизму и 
позитивизму, часто обвиняли, замечает Жанико, в иррационализ-
ме, антинаучности, отказе от диалектики и пр. В этом, возможно, 
и кроется одна из причин того, что спиритуализм XIX в. остается 
еще мало исследованным и в самой Франции, хотя полностью за-
бытым его назвать, конечно, нельзя. Целое столетие развития спи-
ритуализма не могло не сказаться на последующих философских 
учениях. Отдельные мыслители, принадлежащие этой традиции, 
вызывали немалый интерес в XX и начале XXI в. Отметим, что в 
последние десятилетия французская философия XIX в. все чаще 
становится предметом внимания как во Франции, так и в дру-
гих странах (в том числе в Японии), причем к ней обращаются и 
молодые исследователи, посвящающие ей семинары, конферен-
ции, коллективные труды. Один из примеров тому – сборник «От 
природы к духу» (2001), авторы которого считали своей задачей 
«показать богатство философских интуиций данной эпохи и пер-
спективы, открываемые ею для современной философии»7. Здесь 
идет речь о необходимости «реабилитировать» это течение мысли, 
вновь ввести его в историю философии, откуда оно несправедливо 
было исключено.

Феликс Равессон (1813–1900) – одна из наиболее интересных 
фигур во французской философии XIX  столетия. В  то же время 
фигура это несколько загадочная. Из-под его пера вышло сравни-
тельно мало работ, но некоторые из них до сих пор приковыва-
ют внимание исследователей, продолжающих искать в них скры-
тые, потаенные смысловые пласты. Его «метафизическая поэма» 
«О  привычке» и сегодня служит своего рода полигоном для от-
тачивания интерпретаторского мастерства; для Поля Рикёра его 
учение стало одним из важных ориентиров при написании «Фило-
софии воли». Встречаются и совсем неожиданные свидетельства: 
так, по словам друга Хайдеггера, французского философа Жана 
Бофре, Хайдеггер питал особое уважение к Равессону8.

Равессон продолжил одну из линий спиритуализма, которые 
берут начало в творчестве Мен де Бирана  – мыслителя-автоди-
дакта, ставшего основоположником французского спиритуализма 
XIX в.; обогатил и развил это течение, придав ему новые, глубокие 
метафизические оттенки. Равессона, как впоследствии Бергсона, 



6

называли «революционером» в философии: предложенное им пре-
образование метафизики базировалось на объединении понятий 
действия и индивидуальности, на акцентировании роли индивиду-
ального духовного опыта9. Он не сделал собственно философской 
университетской карьеры, но по глубине идей, по авторитетности 
занимал очень важные позиции в философском мире. Его учение 
явилось значимой вехой на пути от Бирана к Лашелье и Бутру  – 
мыслителям, которые, каждый по-своему, разрабатывали спириту-
алистическую философию, ставшую альтернативой не только по-
зитивизму, но и иному варианту спиритуализма – эклектическому 
спиритуализму В.Кузена. Именно из этой «семьи идей» (термин 
С.Г.Семеновой) во многом выросла концепция Бергсона, что нико-
им образом не отменяет ее своеобразия. Но традиция – фактор очень 
существенный, это та связующая нить, без учета которой можно 
упустить важные особенности последующих учений, дальнейше-
го развития идей. Соответственно, исследование учения одного из 
главных предшественников Бергсона позволяет лучше понять и 
взгляды великого интуитивиста, соотнести их с тем, что было до-
стигнуто в философии до него, полнее выявить его оригинальность.

По словам Ж.Шевалье, Бергсон очень ценил в Равессоне «ху-
дожественную и философскую интуицию»10. Сам Бергсон писал 
о нем: «Столь же связанный с Паскалем, сколь с Мен де Бираном, 
так же влюбленный в греческое искусство, как в греческую фило-
софию, Равессон прекрасно объясняет нам, что оригинальность 
любого французского философа не препятствует его соотнесению 
с определенной традицией и что сама эта традиция связана с тра-
дицией классической. Сколько бы ни старался Декарт порвать с 
философией древних, его творчество сохраняет качества порядка 
и меры, характерные для греческой мысли. Равессон высветил эту 
художественную и классическую сторону французской философ-
ской мысли. Сам он очертил контуры философии, измеряющей ре-
альность вещей по степени красоты»11. Здесь Бергсон, как видим, 
говорит о традиции в широком смысле  – как принадлежности к 
французской философии, восходящей к Декарту, и в узком смысле, 
связанном прежде всего с именем Мен де Бирана.

Хотя по ходу изложения мы будем довольно часто вспоми-
нать о Бергсоне и отсылать к соответствующим понятиям и темам 
его учения, нам хотелось бы избежать той установки, которую 



7

Ж.Кангилем назвал «вирусом предшественника». В.П.Визгин так 
обобщает эту позицию: «В методологической концепции “предше-
ственников” предшественник – это мыслитель или ученый, кото-
рого историк извлекает из его социокультурного и интеллектуаль-
ного контекста и переносит в иной контекст. …При установке на 
поиск предшественников необратимое время истории делается об-
ратимым, а тем самым устраняется сама история»12. Речь идет об 
опасности анахронизма, в данном случае – перенесения в прошлое 
современных представлений и мыслительных установок. Кто, как 
не Бергсон, доказывавший в своих работах необратимость време-
ни, дал основание для протеста против такого подхода! И все же, 
как следует из приведенной выше цитаты из его работы, существо-
вание традиции он признавал. Учитывая все это, мы попытаемся 
описать контекст, в котором исторически формировалась концеп-
ция Равессона, чтобы выяснить, какие проблемы и почему оказа-
лись в то время в фокусе его внимания. И здесь нам поможет в том 
числе и сам герой нашего рассказа – ведь одним из направлений 
его творчества была история мысли.

Работы Равессона важны, кроме прочего, тем, что в них вполне 
четко описана философская ситуация, сложившаяся во Франции в 
первой трети XIX в., и ее дальнейшее развитие. Он сформулировал 
те проблемы, которые решала французская философия, выявил ло-
гику движения философской мысли, описал основные пройденные 
ею этапы. Он был также одним из крупнейших во Франции той 
эпохи исследователей учения Аристотеля, рефлексия над идеями 
которого пронизывает многие его сочинения. Помимо Аристотеля, 
Декарта и Мен де Бирана, он черпал вдохновение в философии 
Плотина, Лейбница, Паскаля, представителей анимизма и витализ-
ма XVI–XVIII вв.

Был и еще один мыслитель, сыгравший в формировании уче-
ния Равессона особую роль, – это Шеллинг. И здесь сфера нашего 
исследования существенно расширяется. В ту пору, как хорошо 
известно, именно Германия была центром западной философской 
мысли, а немецкие университеты, соответственно,  – центром 
притяжения интеллектуалов из разных стран. Влияние новейшей 
немецкой философии определенным образом сказалось и на раз-
витии философских идей во Франции. Мы вторгаемся здесь в 
особую и очень интересную область – исследование восприятия 



8

французскими философами первой половины XIX в. взглядов их 
немецких современников. Каковы были пути этой рецепции, как 
она происходила, к чему привела? Как, наконец, проявилось в 
данном процессе различие национальных способов мышления? 
По словам Д.Жанико, «исследовать сложную проблему прочте-
ния французскими современниками великих трудов немецких 
идеалистов – значит вносить вклад в историю рецепции шеллин-
говских и гегелевских идей во Франции, область, привлекавшую 
слишком мало внимания, лучшее знание которой, по контрасту, 
позволит оценить по достоинству подлинно оригинальные чер-
ты Равессона. Нельзя понять Равессона, не зная той культурной 
и философской основы, на которой он выткал собственные узо-
ры»13. Мы постараемся в ходе дальнейшего изложения осветить 
некоторые из этих вопросов.

Вероятно, первый подробный обзор учения Равессона сде-
лал Эмиль Бутру в статье, опубликованной вскоре после кончи-
ны философа. Он рассмотрел все главные направления творчества 
учителя – метафизику, исследования в области искусства, работы 
по проблемам образования и воспитания14. Вслед за Бутру сказал 
свое слово и Бергсон, выступивший в феврале 1904  г., как того 
требовала традиция, на заседании Академии моральных и поли-
тических наук с речью о своем предшественнике, Равессоне, чье 
место в Академии он «унаследовал» после его смерти. Данная 
речь не была для Бергсона сочинением «по случаю», а имела са-
мостоятельное значение: позже он включил ее в сборник «Мысль 
и движущееся» (1934)15  – последнее прижизненное издание, где 
были опубликованы столь важные, можно сказать, программные 
его произведения, как «Введение в метафизику» и «Философская 
интуиция». Обычно такой отбор Бергсон производил очень тща-
тельно, и случайная работа там просто не могла оказаться.

В  своем обстоятельном рассказе о Равессоне Бергсон осно-
вывался не только на его опубликованных сочинениях, но и на 
архивных материалах, собственных воспоминаниях, беседах с 
его родственниками и коллегами. Неудивительно, что именно эти 
сведения позже легли в основу биографических очерков и заметок 
о французском спиритуалисте, публиковавшихся в разных энци-
клопедических изданиях. Речь Бергсона – замечательный образец 
философской биографии, изложенной прекрасным языком. Но 



9

вместе с тем она поставила перед исследователями серьезную про-
блему. Тот философ, о котором столь проникновенно и ярко рас-
сказал Бергсон, – это действительно Равессон «в оригинале» или 
же «бергсонизированный» Равессон, чьи идеи несколько привяза-
ны рассказчиком к собственной философской позиции, а значит, 
интерпретированы чересчур вольно, искажены?

Исследователи, обращавшиеся к творчеству Равессона в 
XX в., нередко видели свою задачу в том, чтобы снять с него на-
лет «бергсонизации», увидеть, по словам известного французского 
историка философии Анри Гуйе, оригинал, а не отражение. Гуйе 
писал о бергсоновском докладе: «Глубина изложения и красота 
стиля таковы, что под именем Равессона мы склонны видеть от-
ныне прекрасный портрет, сделанный с него Бергсоном. Задача 
истории философии  – восстановить оригинал»16. Впрочем, сам 
Бергсон, знавший об этих сомнениях, полагал, что предложенная 
им интерпретация – единственный способ продолжить идеи мыс-
лителя, развивая их.

На протяжении XX в. взгляды Равессона нередко привлекали 
к себе внимание. Правда, монографий ему посвящалось мало, од-
нако начиная с 1980-х гг. было опубликовано много статей. Клас-
сическими стали несколько работ. Во-первых, это объемистый 
труд Жозефа Доппа «Феликс Равессон. Формирование его фило-
софии (по неизданным документам)» (1933). Здесь автор, назвав-
ший Равессона «одной из самых привлекательных фигур XIX в. во 
Франции», отмечал, что его концепция «пока еще мало известна. 
Не существует действительно детального исследования его твор-
чества»17. Сам автор продвинулся в этом направлении очень да-
леко. В его книге дан подробный анализ ранних работ философа, 
выявлены источники, на которые он опирался, прослежена эво-
люция его идей до 1843 г., описаны основные черты методологии. 
Учению Равессона посвящены также разделы в книге Габриэля 
Мадинье «Сознание и движение. Опыт об отношениях сознания и 
двигательного усилия во французской философии от Кондильяка 
до Бергсона» (1938) и работе Жана Бофре «Заметки о философии 
во Франции в XIX веке» (1984), куда вошли материалы лекций, 
прочитанных им в июле 1946  г. в Манчестерском университете. 
Серьезный вклад в изучение творчества Равессона внес Шарль 
Девивез, автор диссертации о его философии (1952) и публикатор 



10

ряда его архивных работ. В 1958 г. вышла также монография Жана 
Казенёва «Медицинская философия Равессона», где освещаются 
взгляды философствующих натуралистов ����������������������XVI�������������������–������������������XVIII������������� вв., витали-
стов и анимистов, на которые опирался французский мыслитель.

Следующим важным этапом в исследованиях стала упоми-
навшаяся выше книга Д.Жанико «Генеалогия французского спи-
ритуализма». Здесь довольно подробно описано состояние архив-
ных фондов, основного рукописного наследия философа; в при-
ложении помещен целый ряд архивных материалов. Концепция 
Равессона очень заинтересовала Жанико, ей посвящена не только 
данная работа, но и ряд статей. Жанико подготовил к изданию и 
сборник сочинений Равессона «Искусство и греческие мистерии» 
(1985). Именно он сыграл особую роль в «дебергсонизации» уче-
ния Равессона. Свою задачу исследователь сформулировал так: ис-
пользуя «генеалогический» метод, выявить как спиритуалистские 
истоки философии Бергсона, так и границы данного духовного 
родства. Главной фигурой для сопоставления он избрал Равессона, 
стремясь показать, что этот мыслитель, наиболее близкий Бергсо-
ну из его предшественников, был истолкован великим интуитиви-
стом слишком тенденциозно и субъективно, так что в итоге интер-
претация, предложенная Бергсоном, стала не чем иным, как его 
философским автопортретом, и нуждается в существенной коррек-
тировке. Этим Жанико и занялся в своей книге, предприняв де-
тальную реконструкцию воззрений Равессона как одного из важ-
нейших участников и свидетелей спиритуалистического движения 
XI���������������������������������������������������������X�������������������������������������������������������� в. Большая часть работы посвящена сопоставлению концеп-
ций Равессона и Бергсона, в процессе чего выявляются многочис-
ленные моменты сходства, «общие перспективы», но показаны и 
специфические черты бергсоновского учения, принципиально от-
личающие его от воззрений предшественников.

Интересно, что именно Равессону посвятил одну из своих 
ранних работ Франсуа Ларюэль, известный сегодня своей концеп-
цией «не-философии»18. К  идеям мыслителя обратился и другой 
современный французский философ, Пьер Монтебелло, который 
рассматривает его, наряду с Ницше, Бергсоном и Тардом, как пред-
ставителя «другой метафизики», предложившей особую трактовку 
природы, противостоявшую идеалистическим конструкциям пост-
кантианской метафизики19.



11

В �����������������������������������������������������XX��������������������������������������������������� в. выходили специальные выпуски философских журна-
лов, освещавшие разные темы творчества Равессона; в философ-
ской периодике публиковались важные архивные документы (см. 
библиографию в конце нашей книги). В 1980–1990-е гг. интерес к 
Равессону усилился, в посвященных ему работах появились новые 
акценты. Целый ряд исследователей, в том числе Кристиана Мов 
и Патрис Вермерен, занялись изучением проблем образования во 
Франции в ����������������������������������������������������XVII������������������������������������������������–�����������������������������������������������XIX�������������������������������������������� вв., в связи с чем в поле их внимания попа-
ли Виктор Кузен, философ-эклектик и крупный деятель в системе 
образования, и Феликс Равессон, интерес к которому постепенно 
стал уже вполне самостоятельным (эти проблемы обсуждались в 
конце 1980-х гг. в рамках специального семинара в Международ-
ном философском коллеже в Париже). Была продолжена активная 
работа в архивах, приведшая к важным результатам, хотя, как сле-
дует из публикаций, не все ценные материалы, о которых сообщали 
исследователи в 1930-е гг., удалось обнаружить – за годы немецкой 
оккупации архивы сильно пострадали. Сейчас переиздаются со-
чинения Равессона, а некоторые авторы, например Жан-Мишель 
Ле Ланну и Клэр Марен20, постоянно обращаются к его творчеству.

В  последние десятилетия особое внимание привлекла тема 
«Равессон и Шеллинг», изучение которой позволяет значительно 
расширить представления о развитии французской философии в 
XIX–�������������������������������������������������������       XX�����������������������������������������������������         вв. Эта проблематика подробно рассмотрена, в частно-
сти, в книге Г.Гибера «Феликс Равессон. От ранней философии к 
философии откровения Шеллинга», где автор, сосредоточившись 
на вопросе о религии в учении Равессона, выявляет нити, связы-
вающие его с учением Шеллинга21. Современные авторы погрузи-
лись в «медленное чтение» работ французского спиритуалиста, об-
наруживая в них все новые смыслы, важные и ценные в том числе 
и для сегодняшней философской рефлексии22. Как пишет К.Мов, 
след, оставленный Равессоном во Франции, «может оказаться бо-
лее глубоким и прочным, чем представлялось»23.

О понятии спиритуализма

Но что же означает сам термин «спиритуализм» и какова исто-
рия его употреблений?



12

В  не очень давние времена, изучая философию, мы твердо 
усваивали деление философских систем на материалистические 
и идеалистические, с соответствующими разновидностями и 
формами. Те, кто профессионально занимался историей фило-
софии или интересовался ею, встречали, в том числе в текстах 
русских философов, к которым и тогда можно было получить 
доступ, еще один термин  – «спиритуализм». Его значение рас-
крывается в статье П.П.Гайденко и Ю.Н.Попова, помещенной в 
5  томе «Философской энциклопедии»: «Спиритуализм (франц. 
spiritualisme, от. лат spiritualis – духовный, spiritus – душа, дух) – 
филос. воззрение, исходящее из противопоставления духовно-
го (психического) и телесного бытия и рассматривающее дух 
(душу) в качестве первоосновы действительности или в качестве 
особой бестелесной субстанции, существующей независимо от 
материи»24. В  статье содержится много полезных разъяснений. 
Здесь указано, что в качестве философского термина «спириту-
ализм» был введен в употребление Кузеном, который обозначил 
так собственные взгляды, сложившиеся под влиянием Мен де Би-
рана, Шеллинга и Гегеля. Впоследствии он применялся к разным 
философским учениям XIX–XX  вв., в том числе к концепциям 
французских мыслителей Равессона, Лашелье и Бутру, а также 
Ренувье, Бергсона и Лавеля, итальянских философов Розмини 
и Джоберти и  др. В  широком смысле спиритуализм обозначает 
позицию, утверждающую, в противоположность материализму, 
субстанциальность духовного начала, и «выступает как менее 
употребительный синоним идеализма» (там же). Однако в фило-
софии XX  в., особенно англо-американской, отмечают авторы 
статьи, принято различать термин «спиритуализм» – как онтоло-
гическую характеристику того или иного учения – и «идеализм» 
в качестве его гносеологической характеристики. В этих случаях 
возникают особые оппозиции: спиритуализм выступает как про-
тивоположность материализма, а идеализм, в рамках которого 
объект знания зависит от субъекта познания, оказывается проти-
воположным реализму, утверждающему независимость объекта 
от субъекта. «Такое употребление терминов отличается как от 
средневекового различения их (номинализм и реализм), так и от 
принятого в марксистской философии, восходящего к философ-
ской традиции середины XIX в.» (там же).



13

Данная статья дает хорошую методологическую основу для 
понимания некоторых историко-философских реалий, недостаточ-
но, как представляется, проясненных в нашей литературе, а также 
позволяет несколько скорректировать принятые у нас классифи-
кации философских учений. Так, концепция Бергсона справед-
ливо отнесена здесь именно к спиритуализму. Характеристика ее 
как одной из разновидностей философии жизни, думается, верна 
лишь отчасти и влечет за собой много вопросов, поскольку само 
понятие жизни у философов, традиционно относимых к этому на-
правлению, употребляется далеко не сходным образом. Кстати, 
отмеченное авторами статьи особое применение терминов «спи-
ритуализм», «реализм» и «идеализм» было характерно и для фран-
цузской философии XIX–XX  вв. У  того же Бергсона (например, 
в «Материи и памяти») неоднократно противопоставляются друг 
другу именно спиритуализм и материализм, идеализм и реализм. 
Термины «спиритуалистический позитивизм» и «спиритуалисти-
ческий реализм», которые, как отмечают авторы статьи, приме-
няются соответственно к концепциям Ф.Равессона и Д.Сантаяны, 
иногда употребляются во французской исследовательской лите-
ратуре и для характеристики учения Бергсона (как и термин «не-
оспиритуализм»).

Мы попробуем продвинуться немного дальше в анализе терми-
на «спиритуализм» и некоторых его исторических употреблений25.

Поль Жане, французский философ-спиритуалист ������������XIX��������� в., кра-
тко формулировал суть данных воззрений так: «Если вы призна-
ете Бога, душу, свободу, будущую жизнь, вы спиритуалист; если 
же вы их не признаете, то вы им не являетесь»26. Более развер-
нутое определение мы встречаем во французской энциклопедии 
Ларусса: «Спиритуализм  – философское учение, утверждающее 
существование духа как субстанциальной реальности». Здесь 
выделяются два основных значения этого понятия: 1)����������� ����������теологиче-
ское, подразумевающее стремление души жить духовной жизнью; 
2) философское, которое далее разъясняется следующим образом: 
«Слово спиритуализм означает всякую систему метафизики, ут-
верждающую следующие основные положения: 1.�������������    ������������   Бог есть чи-
стый дух, личностный, отделенный от мира и трансцендентный 
ему; 2. Сознательные личности суть души, т. е. индивидуальные и 
активные духовные реальности, отличные одновременно от Бога 



14

и от живых тел, с которыми они соединены; 3. Душа переживает 
тело; 4. Поскольку Бог является первопричиной и покровителем 
универсума, все существует в виду единой цели, все имеет и ко-
нечные, и действующие причины»27. Как поясняется в энциклопе-
дии, Платон – спиритуалист, поскольку утверждает личностность 
Бога, духовность и бессмертие души, а Аристотель – потому что 
говорит о радикальной разделенности Бога и мира, о духовной при-
роде человека, разумной души. В энциклопедии указывается целый 
ряд различий между системами, которые можно отнести к спириту-
алистическим. Так, спиритуализм дуалистичен у Декарта, постули-
рующего, наряду с существованием Бога и индивидуальной души, 
метафизическую реальность протяженной субстанции  – материи. 
Напротив, спиритуализм имматериалистичен, хотя и по-разному, в 
учениях Лейбница и Беркли. Различие можно провести и по друго-
му основанию: по Декарту, душа – это начало не жизни, а мышле-
ния, и картезианский спиритуализм характеризуется радикальным 
биологическим механицизмом; напротив, спиритуализм св. Фомы и 
Равессона можно назвать анимистическим, поскольку для них душа, 
руководящая телом, – начало и органической жизни, и мышления.

Кроме того, спиритуалистические учения по-разному тракту-
ют проблемы божественной и человеческой свободы, отношения 
души и тела и др. Как признают авторы энциклопедии, со всеми 
этими различиями связана некоторая неопределенность в фило-
софском употреблении слова spiritualiste; трудно отрицать, что 
данный термин довольно нечеткий, расплывчатый. Поэтому они 
предлагают применять его ко всякой теистической и персонали-
стической системе, т. е. безусловно отличной не только от матери-
ализма, но и от пантеизма.

В  «Специальном критическом словаре по философии», под-
готовленном в 1902–1923  гг. под редакцией А.Лаланда, находим 
следующие основные значения термина «спиритуализм»: ����������I���������. 1)����� ����пси-
хологическое, согласно которому представления, интеллектуаль-
ные операции и акты воли не могут быть полностью объяснены 
физиологическими явлениями; 2) этическое и социологическое, в 
соответствии с которым у человека и обществ имеются различные 
цели, отчасти пребывающие в конфликте: одна из них обусловле-
на интересами животной природы, другая  – потребностями соб-
ственно человеческой жизни. II. С точки зрения онтологической, 



15

спиритуализм – учение, предполагающее существование двух суб-
станций, радикально отличных по атрибутам. Одна из них – дух – 
характеризуется такими свойствами, как мышление и свобода; 
существенными свойствами другой – материи – являются протя-
женность и всецело механическая передача движения или энергии. 
III. Наконец, это учение, согласно которому всё есть дух (авторы 
словаря уточняют, что данное значение гораздо более употреби-
тельно в немецком языке, чем во французском).

Из словаря Лаланда мы можем почерпнуть и другие важные 
сведения. Дело в том, что словарь этот, как сказали бы сегодня, 
«интерактивный»: в нем, помимо основных словарных статей, со-
держится и их критический анализ, обсуждение. Важным пред-
метом обсуждения становятся здесь понятия природы и жизни, 
а также их место в разных концепциях спиритуализма. Согласно 
картезианской традиции, антитеза духа – это материя с характер-
ными для нее геометрическими, механическими явлениями, до-
ступными расчетам. Однако, если исходить из данной оппозиции, 
какое же место занимает в ней биологическая жизнь, «совокуп-
ность инстинктов и органических импульсов, коль скоро она отде-
ляется от духа и противопоставляется ему»?28 По Декарту, она от-
носится к области протяженной субстанции и механизма; у Лейб-
ница, который уже не толковал протяженность как субстанцию, 
концепция жизни противостоит сведению мира к механическим 
и геометрическим явлениям. У  Бергсона, в отличие от Декарта, 
жизнь по природе тождественна духу и противостоит ему лишь 
потому, что обретает характер жизненного порыва, обремененного 
взаимодействием с созданными им же самим механическими яв-
лениями; но тем самым для Бергсона, как и для Декарта, главная 
антитеза духу – геометрическая необходимость и пространствен-
ность. Автор критического рассмотрения делает поэтому следу-
ющий вывод: все эти учения бесспорно спиритуалистические, но 
можно признать, что в их основе лежит противоположность духа и 
биологической жизни.

Статья о понятии «спиритуализм» и критический анализ со-
провождались обсуждением. Среди высказанных мнений для нас 
важно прежде всего суждение Жюля Лашелье, ученика Равессона. 
Определяя спиритуализм как учение, «признающее независимость 
и первичность духа, т. е. сознательного мышления» (p. 1020), он 



разграничивает два уровня спиритуализма. Первый из них просто 
полагает дух выше природы, не устанавливая отношения между 
ними, но «более глубокий и полный» спиритуализм ищет в самом 
духе объяснения природы, считая, что действующая в ней бессоз-
нательная мысль тождественна той, что становится сознательной 
в нас, и ее действие нацелено на «создание организма, который 
позволит ей перейти (благодаря представлению о пространстве) от 
бессознательной формы к сознательной» (������������������������ibid��������������������.). Ко второму уров-
ню Лашелье относит и учение Равессона. С чисто умозрительной 
точки зрения, полагает автор, наиболее глубока противополож-
ность между механизмом и жизнью, а с точки зрения моральной 
и практической – между природой и духом; в конечном счете, до-
бавляет он, «ни одна из этих оппозиций не является абсолютно 
неустранимой: природа чревата духом; а механизм  – это то, что 
остается от природы, если абстрагироваться от всякой жизни и ре-
альности» (ibid.).

В особой трактовке отношения природы и духа видят специфи-
ку французского спиритуализма XIX в. и авторы упомянутой выше 
книги «От природы к духу». Они выделяют, в качестве главной, 
идею о необходимом переходе или опосредовании между приро-
дой и духом, которые не являются обособленными инстанциями, 
а напротив, сложным образом взаимодействуют. С одной стороны, 
дух ведет природу «к ее истине и действительности», а с другой – 
сама эта природа есть лишь осадок, отложение духа, «объяснение 
которого составляет задачу сознания»29.

Как видим, спиритуализм выступает в разных исторических 
формах, имеет много значений, изучение которых только и может, 
очевидно, внести большую ясность в вопрос терминологии. Те фор-
мы, в каких он предстал во французской философии XIX в., во мно-
гом обусловлены идеями его предшественников – Декарта, Паскаля, 
Мальбранша, Боссюэ, Фенелона и др. Нам предстоит познакомить-
ся ближе с теми значениями, которые приобрело это понятие в кон-
цепции Феликса Равессона, полнее определить своеобразие данной 
версии спиритуализма на фоне духовных исканий эпохи.



17

Глава 1. 
Развитие идей спиритуализма  

во Франции в первой трети XIX в. 
Мен де Биран, Виктор Кузен и возврат к метафизике

Равессон фактически был «ровесником века» – его жизнь ох-
ватывает большую часть XIX  столетия, которое, как, впрочем, и 
предыдущее, нельзя назвать спокойной эпохой в истории Фран-
ции: страну неоднократно сотрясали политические катаклизмы, 
империя сменялась монархией, монархия  – республикой, затем 
опять империей… Годы духовного формирования Равессона как 
мыслителя совпали с периодом Июльской монархии (1830–1848), 
пришедшей на смену пятнадцатилетнему периоду Реставрации 
(1815–1830), когда в стране после долгого правления Наполеона 
Бонапарта была восстановлена власть Бурбонов.

К этой поре во французской философии сложилась довольно 
сложная теоретическая ситуация. Со времени революционных со-
бытий конца XVIII  в. прошло более 40 лет, и интеллектуальный 
климат сильно изменился. Осмысление уроков Революции и по-
следовавшего за ней правления Бонапарта во многом обуслови-
ло облик политической философии, ее основные проблемы. Что 
касается философии теоретической, то здесь духовные интересы 
и запросы в большой мере определялись противостоянием мате-
риализму и атеизму прошедшего столетия, хотя многие нити по-
прежнему связывали философию с идеями предшествующих уче-
ний. Равессон так описывал впоследствии философию XVIII  в.: 
«Философские учения, доминировавшие в прошлом столетии, 
исходили из презрения к плохо определенным сверхчувственным 
принципам, коими довольствовалось Средневековье, и из почти 



18

исключительного интереса к материальным явлениям, регуляр-
ность и постоянство которых, казалось, достаточны для того, что-
бы все объяснить. Согласно этим учениям, все сводится к телам 
и их отношениям, а так называемая “философия природы”, с ее 
физическими и моральными следствиями, составляет философию 
в целом. К началу <XIX> века возобладало мнение, что эти учения 
не объясняли в достаточной мере ни саму природу, ни наличие у 
нас идей и верований, выходящих за ее пределы»1.

Французский историк философии конца XIX в., Марэн Ферра, 
усматривал истоки спиритуализма этой эпохи в учениях Монте-
скьё, Руссо и Тюрго, выступавших против материализма XVIII в., 
а вместе с тем – против злоупотреблений абсолютной власти. Но 
главным фактором в становлении спиритуализма он считал реак-
цию на «моральные и материальные бесчинства Революции и аб-
солютизм Империи»2. Именно осмысление этого опыта побудило 
интеллектуалов заново поставить вопросы о «правах духа, заглу-
шенного чувствами или подавленного силой» (ibid.), о свободе и 
ее социальных и индивидуальных условиях и предпосылках, о 
возможностях духовного развития человека, о нравственном фор-
мировании личности. Из переосмысления этих важнейших фило-
софских проблем и выросло в первой половине ������������������XIX��������������� в. интеллекту-
альное движение, занявшее, по мнению Ферра, достойное место в 
культуре Франции наряду с историей и литературой.

Предшественницей французского спиритуализма �����������XIX�������� в. яви-
лась мадам де Сталь (Анна-Луиза Жермена Неккер, в замужестве 
баронесса де Сталь, 1766–1817) – писательница, одна из выдаю-
щихся личностей эпохи, поклонница Руссо и оппонент Наполеона. 
Интеллектуальная элита Франции зачитывалась ее сочинениями, 
где ставились нравственно-психологические, философские про-
блемы, поднимались вопросы о роли литературы в обществе. Она 
сумела сказать свое слово в области политической философии, 
истории; в ее работах вызревали идеи французского романтизма. 
Именно мадам де Сталь в книге «О Германии» одной из первых 
познакомила французскую образованную публику с новейшими 
идеями немецкой философии (в силу разных, в том числе полити-
ческих, обстоятельств ей приходилось подолгу жить за границей, 
в частности в Германии). Она создала здесь многоплановую кар-
тину немецкой культурной жизни, в том числе представив краткие 



19

обзоры «новой германской философии» – учений Канта, Фихте и 
Шеллинга (на французском языке книга была издана в 1814  г.)3. 
«В морали она подчинила чувства разуму, страсть воле, т. е., в ко-
нечном счете, материю духу, отдаляясь таким образом от Гельве-
ция и сенсуалистов и подготавливая Мен де Бирана. …Она провоз-
гласила согласие опыта и рефлексии, разума и чувства, морального 
духа XVII в. и либерального духа XVIII в., – словом, открыла путь, 
который столь блистательно прошли рационализм и либерализм 
Реставрации»4.

В целом французскую философию начала XIX в. пронизывали 
разные «силовые линии». Среди важнейших из них – влияние идей 
Декарта, которые продолжали свою жизнь в культуре, переосмыс-
лялись, обсуждались. «Франция – картезианская страна», – пишет 
об этом польская исследовательница Барбара Скарга, подчеркивая, 
как одну из отличительных черт французской философии, то, что 
со времен Монтеня она занималась человеком или человечеством, 
а не абсолютным духом5. Наряду с тематикой c������������������ogito�������������, особое зна-
чение приобрели проведенное Декартом разграничение разума и 
воли, идея о беспредельности человеческой воли, о свободе как 
«высшем совершенстве» человека6. Для данной эпохи характерна 
тенденция к расширительной трактовке этого аспекта картезиан-
ства, унаследованная, кстати, и в �������������������������������XX����������������������������� столетии. Так, Бергсон усма-
тривал в философии Декарта стремление хотя бы частично свести 
мысль к воле, проявившееся вполне отчетливо в «волюнтарист-
ских» концепциях XIX в.7. Мы увидим, каким образом эта тенден-
ция выразилась в философии Равессона.

Вместе с тем, подвергался критике картезианский механицизм, 
разрыв двух субстанций – телесной и протяженной. С поисками 
решения этих проблем, активно обсуждавшихся еще во второй 
половине XVII в. последователями Декарта8, было связано обра-
щение к идеям органицизма, анимизма, витализма, позже  – эво-
люционизма. С начала XIX в. постепенно рос интерес и к учению 
Канта, которое получило известность во Франции благодаря рабо-
там Й.Кинкера, Ш.Виллера9, Ж.-М.Дежерандо10, И.Ф.Ансильона11, 
Й.Г.Бюле12 и мадам де Сталь.

По мнению Ж.Доппа, в начале века Франция находилась в сфе-
ре образования «в состоянии убожества, какое мы с трудом можем 
вообразить. Здесь существует всеобщая и полная неосведомлен-



20

ность в области философии»13. Автор имеет в виду прежде всего 
низкий уровень историко-философской культуры. По его словам, 
в X����������������������������������������������������������VII������������������������������������������������������� и ����������������������������������������������������XVIII����������������������������������������������� столетиях исключительный успех учений соответ-
ственно Декарта и Кондильяка оттеснил то, что выходило за рамки 
их систем, а политические события конца XVIII в. еще усложнили 
ситуацию: «…революция, перевернувшая образование на всех его 
уровнях и сразу упразднившая преподавание философии, повлек-
ла за собой новые утраты в этом столь уже урезанном интеллек-
туальном капитале»14. Возможно, автор несколько сгустил краски, 
но доля истины в его суждении, думается, есть. Во всяком случае, 
вышедший в 1804 г. трехтомный труд Дежерандо «Сравнительная 
история философских систем», где излагалась история философии 
от античности до современности, стал событием в интеллектуаль-
ном мире, несмотря на адресовавшиеся автору критические заме-
чания. Он сильно способствовал расширению философского кру-
гозора в те времена, когда еще не началась активная деятельность 
переводчиков и интерпретаторов, которая станет позднее важной 
приметой эпохи.

Еще в первой декаде столетия в университетах господствовала 
сенсуалистическая философия Кондильяка, на которую опирались 
представители школы «идеологии», исследовавшие происхожде-
ние идей в человеческом познании, – Дестют де Траси, Кабанис, 
Ларомигьер. Однако становилось все более очевидно, что конди-
льяковский сенсуализм, в котором субъект представал пассивным 
восприемником данных ощущений, исчерпал свои возможности. 
Сами представители идеологии уже осознавали эту ограничен-
ность; так, в учении Пьера Ларомигьера (1756–1837) делался ак-
цент на роли внимания в познании, учитывалась активность субъ-
екта. В курсе лекций, читавшихся в Сорбонне с 1811 г., он выделил 
внимание как способность, не выводимую из ощущения, т. е., во-
преки Кондильяку, подверг сенсуализм существенному пересмо-
тру. В то же время учение Канта, несмотря на признание многих 
его достоинств, в том числе как раз утверждения активной роли 
субъекта в познании, воспринималось как форма скептицизма, а 
потому подвергалось критике. Шел поиск новых возможностей 
обретения достоверного знания, иным путем, чем предложенный 
Кантом, – с опорой на собственные традиции французской фило-
софии, в том числе учение Декарта, на идеи шотландской школы 



21

здравого смысла с ее обращением к обыденному опыту субъекта, а 
также на концепции представителей идеализма, активно развивав-
шегося в Германии.

Особую роль в определении новых путей развития филосо-
фии сыграло учение Мен де Бирана (1766–1824), хотя судьба его 
идей оказалась очень непростой. Аристократ по происхождению, 
чудом уцелевший среди волнений и бурь Французской революции, 
он стал впоследствии видным политическим деятелем. Не полу-
чив специального философского образования, Биран был, однако, 
глубоким мыслителем, посвящавшим свой досуг и периоды вы-
нужденного отхода от дел философским исследованиям. Особен-
но плодотворным стало для него время, когда, пережидая в своем 
имении Гратлу близ Бержерака политические катаклизмы, он на-
чал систематически заниматься философией. Вначале он находил-
ся под влиянием физиологов, увлекался идеями Гартли и Бонне, 
одобряя выведение функций мышления из деятельности мозга, но 
затем понял, что движется неверным путем. Биран читал труды 
Академии моральных наук, где появились тогда первые работы Ка-
баниса и де Траси, изучал и труды Берлинской Академии. Он по-
знакомился с работами Ж.-М.Дежерандо и И.Ф.Ансильона, осве-
щавшими идеи тогдашней германской философии; именно по ним 
он позже цитировал Канта, Фихте и Шеллинга. Итогом углублен-
ных занятий стали сочинения, которые были награждены премия-
ми влиятельных научных организаций – Французского Института, 
Берлинской Академии и Королевского научного общества Копен-
гагена. При жизни Бирана были опубликованы лишь несколько 
его работ, в том числе «Мемуар о влиянии привычки на способ-
ность мыслить» (1802). В силу обстоятельств15 четырехтомник со-
чинений Бирана увидел свет лишь в 1834–1841 гг., а главный труд 
зрелого периода его творчества – «Опыт об основаниях психоло-
гии» – в 1858 г. Таким образом, путь бирановских идей к читате-
лю был довольно долгим, хотя среди друзей и единомышленников 
философа, посещавших его кружок, они обсуждались и приобрели 
большое влияние. Членами этого кружка были А.М.Ампер – в бу-
дущем выдающийся ученый, В.Кузен, П.Руайе-Коллар и др.

Биран сказал веское слово в обсуждении фундаментальных 
проблем, сформулированных родоначальниками философии Ново-
го времени – Бэконом и Декартом: это задачи философии и ее роль в 



22

отношениях с естественными науками; исследование истоков чело-
веческого мышления, способностей индивида и его предназначения 
в мире; проблемы философского метода и др. Развитие новоевро-
пейской философии он кратко представляет так: Бэкон, стремясь 
осуществить «великое восстановление наук», определил предмет 
естественных наук, методы познания и необходимые для этого 
способности, после чего встала задача проделать ту же работу при-
менительно к психологии, к «моральным наукам»; и здесь между 
философами долгое время не наблюдалось согласия. Именно к этой 
области относится одно из важнейших достижений Бирана  – но-
вая формулировка психо-физической, или психофизиологической, 
проблемы и ее решение, делавшее упор на значении внутреннего 
чувства. Биран, в первый период деятельности разделявший сенсу-
ализм Кондильяка, впоследствии внес важные коррективы в свою 
теорию, переосмыслив идеи предшественников  – Декарта, Локка, 
Лейбница и др. Все они, с его точки зрения, осознавали значение 
внутреннего чувства в психологии и философии, но не сделали из 
этого необходимых выводов, не довели свои посылки до логическо-
го конца. Так, именно внутреннее чувство, по Бирану, подсказало 
Декарту его идею cog���������������������������������������������ito������������������������������������������; оно выступило у Локка под названием реф-
лексии; Лейбниц называл его апперцепцией, т. е. осознанным вос-
приятием; к признанию его возможностей близко подошел Юм, ко-
торый, однако, усомнился в них. Но Декарт, по мнению Бирана, со-
вершил неверный логический ход, перейдя от чувства собственного 
существования к постулированию мыслящей субстанции, к тому же 
полностью оторванной от субстанции протяженной. Локк больше 
сосредоточился на внешних чувствах, считая их первичными. Для 
Бирана же первичным выступает именно внутреннее чувство, ко-
торое он называет также, вслед за Локком, рефлексией, или, следуя 
Лейбницу, внутренней апперцепцией; это чувство собственного су-
ществования, отождествляемого с активностью. Декартовскому ду-
ализму мыслящей и протяженной субстанций Биран противопоста-
вил исходную двойственность факта сознания, в котором одновре-
менно схватываются субъект – носитель волевого усилия, и объект, 
оказывающий сопротивление этому усилию. Важно, что под объек-
том здесь имеется в виду не вещь внешнего мира, а то внутреннее, 
мускульное сопротивление, которое испытывает субъект, осознаю-
щий себя источником воли, усилия.



23

Тем самым в учении Бирана создавались условия для пре-
одоления «философии представления», которая, сразу разделив 
субъекта и объект, затем принималась искать пути их соединения. 
В первичном факте внутреннего чувства Биран увидел ключ к ре-
шению проблем и загадок, приводивших к бесполезным дискусси-
ям и дававших повод для скептицизма, сомнения в возможностях 
философии. Он предложил особый, срединный путь между учени-
ями, авторы которых выводили знание из внешних чувств, и теми, 
где утверждалась врожденность, априорность знаний. В простом 
«факте сознания» заключен, по Бирану, огромный потенциал: ведь 
если продумать все следствия исходного тезиса, это позволит при-
мирить философов, положить конец нескончаемым спорам. Такой 
факт нельзя объяснить исходя из внешних чувств, он не нуждается 
и в априористских объяснениях. Акцент на роли факта, данности, 
воспринятый последователями Бирана (вспомним бергсоновские 
«непосредственные данные сознания») свидетельствовал, очевид-
но, и о духе эпохи, озабоченной научностью, «позитивностью» 
исследований. По словам Пьера Тиссерана, исследователя фило-
софии Бирана и издателя собрания его сочинений, «для Мен де 
Бирана психология – это наука, которую можно было бы назвать 
позитивной, признавая, однако, вопреки взглядам Конта, позитив-
ность фактов сознания, как и внешних фактов. Это позитивизм в 
том смысле, что он исходит из фактов и постоянно ссылается на 
них. Это даже единственный последовательный позитивизм, ибо 
первичный факт, предполагаемый всеми другими, есть факт пси-
хологический, факт сознания»16.

Исходно присущая данному факту двойственность является 
той «внутренней пружиной», которая служит стимулом развития 
личности, формирования его мышления. В этом процессе возни-
кают идеи силы, субстанции, причины, единства, тождественно-
сти и  пр. Стало быть, самоочевидный и самодостаточный факт 
внутреннего опыта позволяет, по Бирану, понять истоки челове-
ческого мышления, философии и науки. Вместе с тем, границы 
концепции Бирана задавались его феноменализмом: тот един-
ственно достоверный для субъекта факт, на котором держится 
все его знание, не дает возможности выносить обоснованные 
суждения о внешнем мире, как и не позволяет считать субстан-
цией сознание. Но, в отличие от Канта, для которого «я» субъекта 



24

само для себя является ноуменом, у Бирана открывается больший 
простор для знаний о «я» (мы вернемся к этому вопросу, излагая 
мнение Равессона).

Одна из главных особенностей спиритуализма Мен де Би-
рана, которая также сыграла свою роль в последующей филосо-
фии, – его связь с проблематикой телесности. Понятию собствен-
ного тела, введенному Бираном при анализе первичного факта 
сознания, суждена была долгая судьба в XX  в. Именно Бирана 
можно считать инициатором разработки проблем, которые за-
няли важное место в концепциях М.Мерло-Понти, П.Рикёра, 
М.Анри и других (а еще раньше  – у Бергсона, тоже во многом 
воспринявшего такой подход). Здесь, безусловно, сказалось зна-
комство Бирана с исследованиями физиологов его эпохи, как и с 
философскими идеями века Просвещения. Кроме того, ему, сыну 
врача, были, очевидно, хорошо известны проблемы, связанные 
с человеческим организмом, к тому же постоянно напоминал о 
себе его собственный организм: слабое здоровье, перепады на-
строения – все это нашло отражение и на страницах «Дневника», 
который он вел с молодых лет. Он уже не мог, как спиритуалисты 
прежних времен, отвлечься от соответствующих фактов; напро-
тив, его работы наполнены описаниями из этой сферы знания, 
наблюдениями за собственными реакциями. В «Опыте об осно-
ваниях психологии» Биран отмечал, что, проведя линию демарка-
ции между явлениями живой природы и мыслящей природы, он 
«попытался выявить и точки соприкосновения, которые эти раз-
ные науки могут иметь в изучении чувствующего и разумного су-
щества», установил влияние некоторых органических состояний 
на развитие интеллектуальных способностей и, напротив, неко-
торых идей или чисто моральных чувств – на функции организма. 
«Насколько мало обоснованно в теории объяснять физическими 
учениями или опытами явления духа или внутреннего чувства, 
настолько мало обоснованно на практике с презрением отбрасы-
вать психологические соображения в исследованиях тела»17. Би-
ран и в «Опыте» подчеркивает, что опирается на работы Биша 
по физиологии. Ведь в первичном факте важны оба компонента: 
как волевое усилие, так и сопротивление тела. Тело предстает не 
«темницей души» (Платон), не препятствием для мышления; на-
против, работа мысли не может начаться без такого сопротивле-



25

ния, а это значит, что тело должно быть способным его оказать. 
Как хорошо показывает, анализируя «Дневник» Бирана, Пьер 
Монтебелло, тело – это необходимый инструмент мысли, при том 
условии, что оно обладает достаточной «жизненной силой», кре-
постью, способностью противостоять игре аффектов, чувствен-
ности, спонтанности: «Для того чтобы оформиться, укорениться 
(prendre corps), мысль должна ввести тело в свои операции. …
Трагедией для философии было желание разделить человека на 
две части, тело и душу, животную природу и благодать, тогда как 
мышление, всегда поддерживающее отношение к телу через уси-
лие и волевое движение, могло возникнуть, лишь вовлекая тело. 
По сути, именно об этом твердит “Дневник”, вопреки всему и 
вся – субстанциализму, опасному в обеих своих формах, духов-
ной и материальной, вопреки идеологам, сторонникам Кондилья-
ка, христианскому спиритуализму, картезианству и его произво-
дным формам и  т.  п. …Заслугой бирановской философии было 
постижение мысли как причинности, воздействующей на тело, а 
не как субстанции…»18.

Действительно, по Бирану, субъект непосредственно схваты-
вает в себе чувство силы, усилия как действующей причинности. 
Каузальность открывается ему не как абстрактное понятие, некая 
сущность, а как факт внутреннего опыта, показывающий, что ис-
точником причинности является он сам, субъект. Это дано человеку 
столь же неоспоримо, непосредственно, как чувство собственного 
существования. Отсюда следуют чрезвычайно важные выводы, ка-
сающиеся трактовки человеческой свободы. «В факте сознания, – 
пишет Биран, – я нахожу образцовый тип идеи свободы, противо-
поставленной идее необходимости»19. А если так, то из свободы 
не стоит, как выражается философ, делать проблему, это только 
ведет к излишним сложностям. Ведь «всякий вопрос об этом пер-
вичном факте теряет смысл в силу одного того, что данный факт 
ставят под вопрос. Свобода или идея свободы, взятая в ее реаль-
ном источнике, есть не что иное как чувство нашей активности или 
способности действовать, совершать усилие, конституирующее я. 
Противоположная ей необходимость – это чувство нашей пассив-
ности; она не является первичным и непосредственным чувством, 
ибо, для того чтобы чувствовать или признавать себя пассивным, 
нужно вначале познакомиться с сознанием силы»20. Значит, не-



26

обходимость или пассивность есть не что иное, как лишенность 
свободы, чисто негативная идея, предполагающая ту позитивную 
идею, с которой она соотносится.

Эти суждения о свободе как внутренней, непосредственно 
данной причинности, как факте, не требующем дальнейших разъ-
яснений, явным образом перекликаются с определениями свобо-
ды, сформулированными гораздо позже, в конце 80-х гг. ��������XIX����� сто-
летия, двумя мыслителями  – французским и русским. «Свобода 
есть факт, и к тому же самый ясный среди всех установленных 
фактов», – писал в «Опыте о непосредственных данных сознания» 
Бергсон21. А практически одновременно с ним то же мнение вы-
сказал русский спиритуалист Л.М.Лопатин: «...свобода воли есть 
факт, с очевидностью вытекающий из всего содержания нашей 
душевной жизни, – если только мысль наша не затуманена пред-
взятыми механическими аналогиями, к явлениям духа совершенно 
неприложимыми»22. Сходство это отнюдь не случайно: оба фило-
софа опирались на идеи Мен де Бирана.

Итак, именно Биран стал создателем одной из наиболее ори-
гинальных концепций во французской философии XIX в. В спорах 
о трактовке его учения оттачивались, оформлялись философские 
идеи эпохи. А споры эти охватывали много вопросов: о роли пси-
хологии в развитии метафизики, о способах исследования «я», о 
соотношении психологического и онтологического и пр. (некото-
рые из этих тем мы рассмотрим дальше). Последующие поколения 
философов, видевших в нем своего предшественника, оценили его 
концепцию очень высоко. О Биране писали Г.Марсель, М.Мерло-
Понти, Г.Мадинье, П.Рикёр, М.Анри, П.Монтебелло и другие. Нам 
особенно интересно здесь суждение Бергсона, охотно признавав-
шего, что именно Биран указал философии верный путь, по кото-
рому пошли многие мыслители, в том числе и он сам. Бергсон даже 
сетовал на то, что путь этот избрали не все: «Мен де Биран – ме-
тафизик как таковой (le métaphysicien). Он долго был неизвестен; 
его идеи были слишком глубокими, а помимо того, не нашли адек-
ватного и полного способа выражения. Как жаль, что современная 
философская мысль последовала не за ним, а за Кантом, который 
завел ее в тупик…»23. В связи с этим Бергсон, кстати, оспаривал 
распространенное в литературе отнесение Бирана к французскому 
неокантианству24.



27

Если в учении Бирана ведущей была теория воли, то его друг 
Ампер, тесно сотрудничавший с ним в философских изысканиях, 
сделал шаг вперед в исследовании разума, подчеркнув значение 
способности сравнения, рассуждения. Другой последователь Би-
рана, Пьер Руайе-Коллар (1763–1845), продолжил эту тенденцию, 
подвергнув углубленному анализу и критике принципы разума. 
При этом он опирался на идеи шотландской школы и, заняв кафе-
дру философии в Сорбонне еще во время правления Наполеона 
Бонапарта, в 1811 г. посвятил им курс лекций. Как впоследствии 
отмечал Равессон, его учение, объединившее в себе три элемен-
та, унаследованных от предшественников, – ощущение, волю и 
разум – положило конец почти исключительному преобладанию 
идеологии, опиравшейся на ранние теории Кондильяка25. На лек-
циях Руайе-Коллар переводил и комментировал своим слушате-
лям работы шотландского философа, основателя школы «здраво-
го смысла» Томаса Рида, которому, как он полагал, удалось разре-
шить проблемы, поставленные эмпиризмом Локка, идеализмом 
Беркли и скептицизмом Юма. Руайе-Коллар подверг критике, с 
одной стороны, сенсуализм Кондильяка, а с другой – скептицизм, 
ведущий к деградации нравов. Именно он, по словам Ферра, стал 
бороться с кондильякианством подлинно философским оружи-
ем. Он разделил, вопреки Кондильяку, ощущение и восприятие; 
подчеркнул значение индукции, связывающей данные чувств с 
принципами разума; проанализировал принципы причинности, 
субстанции, пространства, длительности, полагая, что они, в со-
гласии с положениями Рида, должны быть приняты как очевид-
ные, без обсуждения.

Не получив специального философского образования, Руайе-
Коллар, однако, за два с лишним года преподавания, пока поли-
тика не увлекла его на иную стезю, сумел привлечь и заинтере-
совать философски настроенную молодежь, в том числе Виктора 
Кузена (1792–1867), которому суждено было сыграть важную 
роль как в интеллектуальной жизни того времени, так и в судьбе 
Феликса Равессона. Учитывая эти особые обстоятельства, рас-
скажем о нем подробнее.

Кузен родился в Париже, в семье рабочего-ювелира и гла-
дильщицы. В 1810 г., успешно окончив лицей Карла Великого, он 
поступил в Нормальную школу (эпитет «Высшая» она получила 



28

позднее), а два года спустя стал репетитором в той же школе, ведя 
занятия по греческому языку и философии. Вспоминая впослед-
ствии своих учителей, он отмечал, как крупные события своей 
жизни, лекции П.Ларомигьера и П.Руайе-Коллара. Лекция перво-
го из них в 1811 г., писал он, «определила всю мою жизнь… Я не 
Мальбранш; но, слушая г-на Ларомигьера, я испытал то же, что, 
как говорят, пережил Мальбранш, случайно открыв трактат Декар-
та. Г-н Ларомигьер преподавал философию Локка и Кондильяка, 
удачно измененную в некоторых пунктах… Нормальная школа 
принадлежала ему вся целиком»26. На следующий год лекции Ру-
айе-Коллара изменили его философские интересы: строгостью ло-
гики и весомостью суждений Руайе-Коллар постепенно, преодоле-
вая сопротивление ученика, показал ему иной путь в философии, 
чем путь сенсуализма. Наконец, еще одним учителем Кузена стал 
Мен де Биран – мыслитель, которому во Франции «не было равных 
по таланту внутреннего наблюдения, тонкости и глубине психоло-
гического чутья» (ibid.). Именно у Бирана Кузен почерпнул идею 
о значении психологического метода, научился «различать во всех 
наших знаниях, и даже в простейших фактах сознания, волевую 
активность… в которой проявляется и раскрывает себя наша лич-
ность» (���������������������������������������������������������ibid�����������������������������������������������������.) Добавим, что именно Кузен стал в 1834–1841 г. пер-
вым издателем сочинений Бирана.

Эти три школы мысли и явились той почвой, на которую упали 
вскоре семена совсем иных философских устремлений.

Уже с 1815 г. Кузен начал преподавать в Сорбонне, где его лек-
ции пользовались успехом (кстати, одним из его слушателей был 
в ту пору Оноре де Бальзак). Сменив Руайе-Коллара на кафедре 
истории современной философии, он осваивал учение шотланд-
ской школы, излагал слушателям идеи Рида и Дугалда Стюарта. 
Как он вспоминал позднее, преподавание в Нормальной школе и 
Сорбонне отнимало у него столько времени, что на отдых ничего 
не оставалось: весь мир сузился до границ Латинского квартала. 
Между тем Кузен начал осознавать, что внутренне перерос своих 
прежних учителей: его перестало удовлетворять то, что он вынес 
из их лекций и трудов. Стремясь хоть на время вырваться из при-
вычного круговорота занятий, он стал мечтать о путешествии за 
границу, которое можно было бы совместить с приобретением но-
вых знаний. «Мои взоры обратились к Германии, чья философия, 



29

долго остававшаяся на немецкой почве и отделенная от Франции 
войной, начала появляться на европейской сцене»27. Он углубил-
ся в латинский перевод сочинений Канта – «варварский» перевод 
Борна, единственный к тому времени во Франции, и параллельно 
начал изучать немецкий язык. Вскоре он уже смог сверять по не-
мецким оригиналам особенно интересовавшие его места из работ 
Канта, и в 1817 г. прочел курс лекций, посвященный обеим пер-
вым Критикам. Так Кузен прожил два года, «словно заживо по-
гребенный в подземельях Кантовой психологии и озабоченный 
единственно переходом от психологии к онтологии»28. Впослед-
ствии он опубликовал в «Обозрении двух миров» (Revue des Deux 
Mondes)29, одном из ведущих литературных и общественно-по-
литических журналов того времени, статью «Кант и его филосо-
фия», в которой, очевидно, использовал курс лекций, прочитанный 
в свое время в Нормальной школе, а также более поздние мате-
риалы. Здесь отмечается, что вначале учение Канта не произвело 
большого впечатления на французских читателей, возможно из-за 
сложности восприятия непривычной терминологии. По мнению 
Кузена, работы Канта «плохо написаны», а немецкий язык по сво-
ему синтетическому характеру не похож на аналитический фран-
цузский, что также затрудняет восприятие. Вместе с тем, Кузен 
подчеркивает роль Канта в преодолении догматизма всех видов, 
«великих гипотез» идеализма X��������������������������������VII����������������������������� в., а также произвольных по-
строений сенсуализма. «Кант  – отец немецкой философии: он 
автор или, скорее, орудие величайшей философской революции, 
произошедшей в современной Европе после Декарта. Ведь всякая 
революция, достойная этого названия, – дочь времени, а не одного 
человека»30. Самое важное в учении Канта Кузен видел в его мето-
де, принципы которого он подробно излагает в данной статье.

С помощью учителя немецкого языка он прочел некоторые со-
чинения Фихте, однако других современных немецких философов 
знал лишь по вторичной литературе, в том числе по обзорам Де-
жерандо и книге мадам де Сталь «О Германии». Уже тогда Кузена 
все больше интересовала философия природы, и он понимал, что 
найти ее сможет только в Германии. Он надеялся, что пребывание 
в этой стране, личное знакомство с ее мыслителями помогут ему 
подготовиться к последующему серьезному изучению «самой зна-
менитой философии» того времени.



30

Наконец, летом 1817  г. он отправился в Германию. Его путе-
шествие на другую сторону Рейна было очень насыщенным; оно 
принесло Кузену новые впечатления, встречи и беседы, во время ко-
торых он постепенно начал разбираться в сути проходивших в Гер-
мании философских дискуссий, оценил «поле битвы, силы и руко-
водителей разных партий»31. Неоднократно впоследствии, став уже 
известным философом, главой философской школы, он возвращал-
ся в мемуарах к этой поездке. При чтении его воспоминаний, опу-
бликованных в 1857 и 1860 г. в «Обозрении двух миров»32, приходят 
на ум «Письма русского путешественника» Н.М.Карамзина, кото-
рый посетил Германию за два с лишним десятилетия до Кузена, во 
времена Французской революции, и живо передал свои впечатления 
от встреч с немецкими философами и писателями. Как и Карамзин, 
Кузен отправился познавать мир совсем еще молодым человеком: 
ему исполнилось тогда 25 лет, и на его стороне было, помимо про-
чего, преимущество «философской невинности».

«По природе немцы экспансивны и доверчивы; их трогал вид 
профессора из Парижа, который преодолевал три и четыре сотни 
лье, чтобы осведомиться о системах, слывших экстравагантными 
в стране Кондильяка и де Траси. У меня было еще одно большое 
преимущество: я был молод и безвестен; я никому не внушал за-
висти; я привлекал людей самых различных взглядов, надеявших-
ся заманить под свои знамена пылкого и умного ученика, которо-
го им послала Франция»33. В первый свой приезд Кузен посетил 
Марбург, Гёттинген, Берлин, Дрезден, Йену, Лейпциг, Вюрцбург, 
Франкфурт, Гейдельберг и другие города. Программа его знаком-
ства с Германией была очень разнообразной: его интересовала 
немецкая история, философия, культура, искусство, литература, 
а также система образования, которую он стремился изучить как 
можно детальнее.

В мемуарах Кузен излагает историю городов, описывает обы-
чаи немецкого студенчества, рассказывает о правах и структуре 
университетов, об устройстве библиотек. Посещая университе-
ты, он встречался с философами и теологами; в Берлине познако-
мился со Шлейермахером, во Франкфурте – с теоретиком роман-
тизма Фридрихом Шлегелем, братом Августа Вильгельма Шлеге-
ля, известного ему еще по Парижу. Славу наиболее выдающихся 
философов делили в то время, как Кузен узнал от Шлегеля, Баа-



31

дер, Якоби и Шеллинг. Но с идеями первых двух Кузен был уже 
знаком по изложению их последователей, и они не произвели на 
него сильного впечатления. Шеллинга же, преподававшего в ту 
пору в Мюнхене, он смог посетить лишь через год. Добавим, что 
в разные свои приезды в Германию Кузен несколько раз побывал 
в Веймаре у Гёте, причем последний раз – незадолго до смерти 
великого мыслителя.

В  Марбурге Кузен встретился с историком философии, кан-
тианцем В.Г.Теннеманном, который подарил ему свой учебник – 
очень авторитетное в то время издание по истории философии. 
В  1829  г. оно стало доступно французским читателям благодаря 
переводу, подготовленному Кузеном, и сыграло важную роль в 
историко-философском образовании его соотечественников.

Кузен восхищался живописными пейзажами и уютными го-
родками Германии, но нередко испытывал и совсем другие чув-
ства. В его мемуарах читаем: «Можно ли провести несколько дней 
в Лейпциге, не вспомнив о гигантском сражении, где решилась 
судьба Франции? Тщетно я говорю себе, что эта катастрофа яви-
лась неизбежной карой за безрассудные амбиции Наполеона и 
что было бы нелепо корить в этом Германию, коль скоро она ре-
шительно потребовала независимости и сбросила тяготившее ее 
ярмо. Нет, беспристрастная история не может оправдать Наполео-
на ни в его проекте всемирной монархии, ни еще менее, возможно, 
в методах его осуществления. Известное европейское равновесие, 
с умеренными расширениями, смотря по обстоятельствам,  – вот 
единственный справедливый и разумный план в ���������������XIX������������ в. …Так ду-
мает, а в случае необходимости сказал бы философ; но француз 
во мне жестоко страдает при виде этих мест, напоминающих о не-
давних бедствиях»34. С высоты Лейпцигской обсерватории Кузен 
обозревал театр былых военных действий, во всех деталях пред-
ставляя себе ход сражения.

Постепенно представления Кузена о Германии, ее истории, 
культуре, духовной жизни обогащались; расширялся и философ-
ский кругозор. Он вел с немецкими коллегами беседы о политике, 
философии, культурных событиях. Характерен в этом смысле его 
разговор с йенским профессором Я.Ф.Фризом, рассказавшим ему 
о том, что рейнские провинции, столь страдавшие при Наполеоне, 
сожалеют теперь об утрате либеральных институтов, созданных в 



32

период Империи: «Все мы в Германии смотрим на Францию, ту 
Францию, которая первой провозгласила в 1789 г. свободу и пра-
ва человека, не только для себя, но для всего рода человеческого.  
…Вы счастливее нас; вы – это нация», – говорил Фриз (p. 606).

Встреч было много, однако главное, можно сказать провиден-
циальное, событие этого путешествия произошло, как нередко 
бывает, почти случайно. Откликаясь на предложение знакомого, 
Кузен без особой охоты заехал на несколько дней в Гейдельберг, 
где в ту пору преподавал Гегель. Он не пользовался тогда такой из-
вестностью, как Шеллинг; его «Энциклопедия философских наук» 
незадолго до того увидела свет. Но Кузен с первой беседы угадал 
в нем человека исключительного, оценил его значение. Двух фи-
лософов связала искренняя симпатия, и нет сомнений, что Кузен, 
вспоминая впоследствии о дружбе с немецкими мыслителями, 
которая с годами только крепла, а прервана была лишь смертью, 
имел в виду прежде всего Гегеля. Между тем общаться им было 
непросто: Гегель, по словам Кузена, говорил по-французски столь 
же плохо, как его собеседник по-немецки. В отличие от католика 
Шлегеля, сторонника абсолютной власти в государстве и религии, 
Гегель разделял приверженность Кузена «принципам 1789 года», 
восхищался Французской революцией, интересовался ее истори-
ей, что служило постоянной темой их бесед.

При первой встрече Гегель вручил Кузену экземпляр «Энци-
клопедии», и тот активно взялся за ее изучение, но вскоре стол-
кнулся с сильными затруднениями. Спустя много лет Кузен так 
вспоминал об этом периоде: «Он [Гегель] только что опубликовал 
свою Энциклопедию… Я жадно набросился на эту книгу, но она со-
противлялась всем моим усилиям, и я вначале видел в ней только 
компактную массу абстракций и формул… К счастью, я встретил 
у г-на Гегеля студента моего возраста, образованного и любезного 
молодого человека, г-на Карове… той осенью 1817 г. он оказал мне 
услугу, читая вместе со мной некоторые главы ужасной (terrible) 
Энциклопедии. Несколько раз в неделю мы собирались по утрам и 
гуляли по развалинам старого замка или по той чудесной дороге, 
которую все в Гейдельберге называют Тропой философов35, с учеб-
ником Гегеля в руках, я – задавая ему вопросы, он – отвечая мне 
с неизменной любезностью. Но на деле юный мэтр едва ли более 
преуспел, чем его ученик: мои вопросы нередко оставались без от-



33

вета. Вечерами мы ходили пить чай к г-ну Гегелю, на немецкий 
манер, и задавали вопросы оракулу, которого я не всегда хорошо 
понимал» (p. 612–613).

Кузена как-то настораживал размеренный ритм гегелевских 
триад. В  «Энциклопедии», свидетельствовавшей, по его словам, 
об «удивительной силе ума», его поразили и сразу вызвали смут-
ные подозрения симметрия, параллелизм, неуклонный порядок 
трехчастных делений. Так, выдвигая возражения против Логики, 
он писал: «Общая идея бытия самого по себе, чистого и неопреде-
ленного бытия, без какого-либо качества, das in sich Seyn, не дана 
нам первой; она приходит лишь после особенной идеи того или 
иного определенного бытия. …Такой [т.  е. гегелевский] порядок 
есть, на наш взгляд, инверсия истинного порядка» (��������������p�������������. 615). И ка-
ким образом – недоумевал Кузен – происходит развитие, если ка-
тегория причинности, без которой его невозможно понять, появ-
ляется в гегелевской системе лишь к концу второй части Логики; 
в неопределенном бытии, без качества и количества, причинности 
не существует. По его мнению, ложность первой триады (бытие, 
ничто, становление), поражающая гегелевскую систему в самой 
сердцевине, сказывается и на других ее частях. «Все эти столь еди-
нообразно упорядоченные классификации триад» (���������������p��������������. 616) показа-
лись Кузену искусственными и произвольными, а потому, сомне-
ваясь в исходных принципах учения Гегеля, он предпочитал об-
суждать с ним их «приложения», т. е. вопросы религии, искусства, 
истории, политики, истории философии. Далеко не все понимая в 
его философских идеях, Кузен чувствовал: «Между г-ном Гегелем 
и мною было по крайней мере нечто общее, – общая вера в фило-
софию, убеждение, что для человеческого духа существует или 
может существовать наука, поистине достойная этого названия, 
которая достигает не только видимости, но реальности вещей, вы-
ражает не только изменчивые грезы человеческого воображения, 
но подлинную природу сущностей» (p. 547)36.

В Гейдельберге Кузен встретился с Георгом-Фридрихом Крей-
цером, профессором классической филологии Гейдельбергского 
университета, специалистом по неоплатонизму, готовившим в то 
время новое издание сочинений Плотина. Эта встреча была чрез-
вычайно важна для Кузена – ведь еще в Париже он начал работать 
над переводами Платона и очень нуждался в рекомендациях и со-



34

ветах профессионала. Именно в Германии Кузен «пристрастился» 
к александрийской философии, что побудило его потом предпри-
нять публикацию неизданных работ Прокла.

Гегель поддержал его намерения заняться древней философи-
ей, хотя в этой сфере приоритеты у них были различны: как за-
мечает Кузен, Гегель предпочитал Аристотеля Платону, тогда как 
самого Кузена больше интересовал Платон. Гегель очень ценил 
Декарта, объявляя его отцом всей философии Нового времени, и 
позже, когда Кузен предпринял издание работ французского мыс-
лителя, приветствовал это начинание. Кузена удивляло, что Ге-
гель, высоко ставя Декарта, куда менее восторженно отзывался 
о Лейбнице; а также и то, что он не скрывал своих симпатий к 
французским философам XVIII в., энциклопедистам, которых их 
соотечественник оценивал очень критически. Впоследствии, по 
словам Кузена, между ними наметилось много расхождений, так 
что в конце концов политика осталась их последней и единствен-
ной связью. В этой сфере они вполне понимали друг друга. Гегель 
считал Французскую революцию величайшим событием в чело-
веческой истории со времен возникновения христианства и часто 
расспрашивал Кузена о делах и людях той эпохи. Вместе с тем он, 
как и Кузен, вовсе не был республиканцем, считая, что республика, 
возможно, необходима для разрушения старого общества, но не-
способна помочь в установлении нового.

С этих пор между философами завязалась дружба. Вернувшись 
в Париж, Кузен сообщил друзьям, что встретился с гениальным че-
ловеком. И все же его впечатление от Гегеля было «глубоким, но 
туманным»37. В  воспоминаниях Кузена, особенно в приведенных 
им выдержках из путевого дневника, отразились разные чувства: 
разочарование молодого философа, не нашедшего в прославленной 
философии той эпохи того, что он ожидал; недоумение по поводу 
теологических дискуссий, проходивших в Германии; а возможно, и 
растерянность неискушенного ума перед сложными философскими 
построениями, которые ему не удалось полностью постичь. В уче-
нии Канта он усматривал разновидность скептицизма, в философии 
природы Шеллинга, с которой тогда был знаком лишь понаслыш-
ке, – вариант спинозизма. В дневнике порой звучат ноты насмешки, 
иронии. Разочарование Кузена отчасти объяснялось тем, что многие 
немецкие философы недостаточно владели французским и не ри-



35

сковали вдаваться на нем в детали своих теоретических построений 
(характерный нюанс, хорошо демонстрирующий особенности тог-
дашних философских контактов: с Теннеманном Кузен объяснялся 
на латыни). Несмотря на обилие впечатлений, за несколько месяцев, 
проведенных в Германии, Кузен не обнаружил того, что искал, – той 
философии природы, которая дала бы ему возможность развить соб-
ственные взгляды. В его путевом дневнике звучит мысль о том, что 
не стоит пытаться перенести на французскую почву иные, чуждые 
ей идеи, что французская философия должна развиваться естествен-
но, силами психологического метода, презираемого в Германии, но 
представляющего собой, по его мнению, «единственный источник 
всякого истинного света»38.

И все же отныне Германия стала постоянным маршрутом его 
путешествий. Он побывал там через год, в 1818 г., причем на сей 
раз отправился на юг. Гегель дал ему советы относительно посе-
щения Мюнхена и тамошних философов, в том числе Шеллинга: 
«Вы, несомненно, – писал он, – найдете у него открытый прием и 
манеру мыслить политически без антифранцузских предубежде-
ний»39. Шеллинг читал тогда в Мюнхене лекции по философии от-
кровения. Разумеется, Кузен мечтал познакомиться с мыслителем, 
о котором уже много слышал как от его сторонников, так и про-
тивников. Он знал, что Шеллинг в начале XIX в. сделал «третий 
[после Канта и Фихте] и последний шаг в немецкой философии, 
сходный в сфере науки с тем, который сделали Франция и Европа 
в области политики»40. В те годы «великое имя Шеллинга» звучало 
во всех философских школах; одни его прославляли, другие про-
клинали, его учение повсюду возбуждало интерес. Кузен провел 
месяц в Мюнхене, общаясь с Шеллингом и Якоби, и наконец, по 
его собственному признанию, стал несколько лучше понимать, что 
такое философия природы. В свое время Ф.Шлегель предупреж-
дал его о том, сколь опасен путь, на который он хочет ступить: ведь 
от Канта он неминуемо придет к Фихте, а от него к «пантеизму» 
Шеллинга. Но, самостоятельно оценив ситуацию, Кузен сделал 
другой вывод: «…последним словом системы Фихте было я, поло-
жившее или скорее полагающее себя как единственный принцип. 
Германская философия, дойдя до этой крайности, должна была по-
гибнуть там или выйти [из этого состояния]: именно Шеллинг стал 
тем человеком, который извлек ее из лабиринта идеалистической 



36

и в то же время скептической психологии и вернул к реальности 
и жизни. Он особенно отстаивал права внешнего мира, природы; 
отсюда и проистекает название его философии»41. Кузен высоко 
оценил такой поворот философии к действительности, и даже в 
более поздние времена, когда его отношение к немецким коллегам 
стало куда более прохладным, писал о «великой системе», которой 
Европа обязана Германии, а Германия – Шеллингу: «Эта система – 
истинна, ибо является наиболее полным выражением всей реаль-
ности, универсального существования» (p. 21).

Впоследствии он сравнивал свои впечатления от общения 
с обоими мыслителями, подчеркивая, что Гегель в ту пору имел 
еще репутацию «видного ученика Шеллинга», но не более того: 
«Ученик и учитель очень мало походят друг на друга. Гегель мед-
ленно роняет слова, глубокомысленные, но несколько загадочные; 
его четкая, но скованная речь, неподвижное лицо, затуманенное 
чело, кажется, отображают мысль, обращенную к самой себе. 
Шеллинг – это мышление в саморазвитии; его язык, как и взгляд, 
полны блеска и жизни; он красноречив от природы» (p. 20). Кузен 
неоднократно встречался и беседовал с Шеллингом. В его замет-
ках, хранящихся в архиве, есть такая запись: «Шеллинг излагал 
мне фундаментальные идеи своей философии на таком уровне аб-
стракции и с такой тонкостью анализа, что я мало что понял, – раз-
ве то, что впервые вижу столь умного человека»42.

На самом деле Кузен довольно многое вынес из знакомства 
с воззрениями немецких мыслителей. Он активно опирался на их 
учения (не особенно афишируя свои источники) в курсах лекций, 
читавшихся в Сорбонне, в которых все четче проступали контуры 
«новейшей французской философии», устремлявшейся, в отличие 
от предшествующей традиции, к самым вершинам метафизики. 
В письме от 20 июля 1821 г., обращаясь к Шеллингу с просьбой 
принять посвящение перевода комментария Прокла к платонов-
скому «Пармениду», Кузен писал: «Надеюсь, Вы увидите в этом 
комментарии некоторые из своих идей. Я особенно желал бы, что-
бы Вы усмотрели в моей работе доказательство того, что Герма-
ния не была для меня совсем бесполезной и что во Франции тоже 
начинают интересоваться платоновской философией, углубленное 
изучение которой, равно как и изучение немецкой философии, мо-
жет возродить у нас вкус к высокому умозрению»43.



37

Кузен посетил Германию и в 1824 г., причем на сей раз его поезд-
ка оказалась довольно драматичной. С 1820 г. из-за сложной полити-
ческой ситуации (усиления ультрароялистов во Франции) он был от-
странен от преподавания: он придерживался либеральных взглядов, 
а в то время, возможно, был близок к карбонариям. На целых 8 лет 
Кузен отошел от публичной деятельности, избрав иное поприще: он 
стал воспитателем сыновей герцогини Монтебелло. Когда в 1824 г. 
ему пришлось сопровождать одного из своих воспитанников в Дрез-
ден, французская полиция предупредила прусское правительство о 
его приезде. В результате Кузен был арестован в Дрездене по подо-
зрению в связях с немецкими радикалами и отправлен в Берлин44. 
И здесь ему на помощь пришел Гегель, который уже несколько лет 
преподавал в Берлинском университете. Он обратился с письмом в 
Прусское министерство внутренних дел, где изложил обстоятель-
ства своего знакомства и общения с французским философом. Гегель 
охарактеризовал его как человека, который «проявлял глубокий ин-
терес к науке, и особенно к своей специальности; в частности, он 
выражал сильное стремление выработать точное представление о 
том, как преподается философия в университетах Германии. Такое 
стремление, особенно ценное у француза,  – продолжал Гегель,  – 
старание и основательность попыток понять наши трудные методы 
преподавания философии, а также то, что явствовало из ознаком-
ления с конспектами, на основе которых он читал свои лекции по 
философии в Парижском университете, равно как весь его характер, 
представлявшийся мне глубоко порядочным и сдержанным, – все это 
вызвало во мне, смею утверждать, живое, почтительное и искренне 
дружеское отношение к его научным устремлениям»45. Кузен был 
освобожден только в феврале 1825  г., проведя несколько месяцев 
под следствием (впрочем, это вынужденное пребывание в Берлине 
дало ему хорошую возможность для общения с Гегелем). Хотя на его 
освобождение повлияли, скорее всего, другие факторы, в том числе 
давление общественного мнения в Пруссии и во Франции, все же 
вмешательство Гегеля многое говорит о его дружеских отношениях с 
французским коллегой. С Шеллингом Кузена связывали скорее чисто 
деловые контакты, хотя и его Кузен иногда называл своим другом.

Оба немецких философа поддерживали переписку с Кузеном 
(они писали ему на французском языке). Гегель высоко оценил 
издательскую деятельность Кузена, которая действительно была 



38

интенсивной и плодотворной: начиная с 1822 г. он издавал собра-
ние сочинений Платона (в 13  томах); в 1824–1827  гг. выпустил 
в свет сочинения Декарта (11  томов), в 1820–1827  гг.  – Прокла 
(6 томов). В письме от 5 апреля 1826 г. Гегель писал Кузену: «…
хочу поздравить Вас с тем усердием, на которое способны толь-
ко Вы, а также поздравляю Францию с тем, что там могла быть 
предпринята такая грандиозная работа, связанная с изданием 
философских сочинений. …Меня радует прежде всего Ваше из-
ложение философии Декарта и Ваша критика этой философии – 
прекрасная тема сама по себе, к тому же весьма плодотворная 
для нашего времени с точки зрения метода рассмотрения фило-
софии»46. Кузен вспоминал, как Гегель неоднократно говорил 
ему, что Франция достаточно сделала для философии, дав миру 
Декарта. А  в июле 1827  г. Гегель сообщил Кузену о своем на-
мерении посетить Париж по пути в Нидерланды и повидаться с 
ним47. Эта поездка действительно состоялась в сентябре 1827 г., 
и Кузен сопровождал Гегеля в осмотре города и достопримеча-
тельностей48. В  последний раз Кузен, по его словам, виделся с 
Гегелем в Берлине за два месяца до его смерти, и тот с тревогой 
расспрашивал его о событиях Июльской революции во Франции.

Таким образом, именно Кузену Франция во многом была обя-
зана знакомством с новейшими идеями германской философии, 
что, как увидим, сыграет важную роль и в философском развитии 
Феликса Равессона. Сам Шеллинг позже отмечал, что именно 
Кузен первым, после Гизо и некоторых других лиц, «как толь-
ко закончилась революционная война, живо пробудил внимание 
своей страны к нашей литературе и науке»49. Вслед за Кузеном 
в Германию устремились и другие французские интеллектуалы. 
После кончины Гегеля центр притяжения переместился в Мюн-
хен, к Шеллингу.

Вместе с тем, сами эти философские интересы Кузена ста-
вили его в довольно сложную ситуацию. Во-первых, на родине в 
его адрес зазвучали упреки в «канто-платонизме» и пантеизме, в 
непатриотичном заимствовании идей из враждебной страны (как 
известно, Франция была тогда постоянным противником Герма-
нии). Во-вторых, отношения с Шеллингом осложнялись тем, что 
последний весьма ревниво следил за философской ситуацией во 
Франции, с большим неодобрением подмечая интерес Кузена к 



39

идеям Гегеля, которого он воспринимал как главного соперни-
ка. Шеллинг никак не мог одобрить позиции Кузена, который не 
скрывал своих дружеских контактов с Гегелем и пропагандиро-
вал идеи великого диалектика как у себя на родине, так и в Герма-
нии. В письмах Шеллинга Кузену нередко звучала мысль о том, 
что в самой Германии философские идеи еще не разработаны в 
достаточной степени, для того чтобы их можно было представить 
в другой стране, а потому естественно, что у Кузена нет возмож-
ности донести их до французов в адекватной форме. Шеллинг 
имел в виду прежде всего собственные воззрения, ведь как раз 
в то время он был занят разработкой философии мифологии, а 
затем философии откровения. Так, в письме от 27 ноября 1828 г. 
он писал, с явным неудовольствием отзываясь на изданные не-
задолго до того лекции Кузена по истории философии: «Поче-
му бы не избавить французов от лет учения, которые пришлось 
пережить нам, немцам? Зачем излагать им непроясненные идеи, 
с которых мы начинали, если можно было бы, набравшись терпе-
ния, сразу вывести их на путь ясного, достоверного знания, до-
стигшего цели?»50 Особое раздражение вызвало у Шеллинга то, 
что Кузен явно сблизил в своих лекциях его воззрения с идеями 
Гегеля. Правда, как замечают К.Мов и П.Вермерен, опирающиеся 
на архивные материалы по данной теме (в том числе неопублико-
ванную переписку Шеллинга и Кузена), сам Кузен едва ли осоз-
навал, какие «подводные камни» здесь скрываются. Причины и 
цели философской баталии, происходившей тогда в Германии, не 
были хорошо известны во Франции.

Кузен в самом деле не очень разделял учения Гегеля и Шеллин-
га, относя их к «философии природы». Он равным образом вдох-
новлялся «философией духа» Гегеля и «философией тождества» 
Шеллинга. Сравнивая обоих мыслителей, он писал: «…никто не 
может отрицать, что учитель [т. е. Шеллинг] наделен мощным во-
ображением (invention), а ученик [Гегель] – глубокой рефлексией. 
Гегель многое заимствовал у Шеллинга; а я, гораздо более слабый, 
чем тот и другой, заимствовал у обоих»51. Впрочем, разработан-
ный им вариант рационализма сильно отличался от учений Гегеля 
и Шеллинга. Укоренившись на иной философской почве, попав в 
другую интеллектуальную среду, их идеи давали порой совсем не-
ожиданные всходы, представали в особой, «превращенной» фор-



40

ме, весьма далекой от оригинала. По словам самого Кузена, многое 
отделяло его от его «знаменитых друзей», и прежде всего это ка-
салось проблемы метода: они с самого начала исходили из умозре-
ния, он же – из опыта. Стремясь избежать субъективных выводов 
несовершенной психологии, немецкие мыслители, писал он, «на-
чинают с онтологии, которая является не более чем гипотезой; я 
же начинаю с психологии, и именно она ведет меня к онтологии, 
уберегая одновременно от скептицизма и гипотетичности»52.

Психология, наука о человеческой душе, опирающаяся на вну-
треннее наблюдение и опыт, является, по Кузену, основанием фи-
лософии. Гарантию же достоверности получаемых в опыте знаний 
обеспечивает разум, безличный по своей природе. Если воля и ее 
акты, сама суть которых состоит в свободе, – собственная принад-
лежность человека, то разум ему не принадлежит. Он универсален 
и абсолютен, и именно в этом заключается его обязывающая сила, 
непреложная для всех индивидов. В ошибках же повинны чувства 
и воображение. Отвергая сенсуализм и развивая эту особую фор-
му рационализма, Кузен стремился противостоять скептицизму, к 
которому относил и философию Канта. Он полагал, что тезис о 
безличном характере разума спасет его от нападок, которым его 
подверг основатель критицизма, а значит, позволит обоснованно 
защищать абсолютные истины, достигаемые разумом, в противо-
вес тезисам об относительности и субъективности знания, которые 
отстаивали, хотя и в различных формах, сенсуалисты и Кант. «В 
этом-то антикантианском контексте и рождалась кузеновская тео-
рия безличностности разума: синтетическая формулировка идеа-
лизма, быть может претенциозная, выражавшая попытку дать по-
зитивный и твердый ответ на метафизический порыв, возникший 
на рубеже веков…»53.

С  начала самостоятельной деятельности Кузеном двигало 
честолюбивое стремление создать метафизическое учение, спо-
собное «вернуть французскому народу духовное единство»54. Он 
отвергал материализм и атеизм, полагая, что они подрывают мо-
ральные устои народа, и в противовес им считал необходимым 
воссоздать «вечную метафизику» и ее принципы: свободу и авто-
номию личности, бессмертие души, существование Бога. В своем 
философском учении он с 1816 г. отстаивал принцип эклектизма, 
стремясь соединить идеи разных систем, переосмысленных под 



41

углом зрения спиритуализма. Как и Биран, он осознавал опасность 
скептицизма, выводившего из факта существования множества 
философских учений, зачастую противоположных друг другу, не-
возможность достижения истинного знания, и видел выход в при-
мирении различных систем, доказательстве того, что противоре-
чия между ними не столь уж велики. Как отмечалось выше, учение 
Кузена развивалось во многом в противостоянии методу сенсу-
алистов. Его не устраивало сведение всего знания к ощущению, 
утверждение пассивности субъекта в познании. В картезианском 
методе он видел единственно правомерный метод философии. 
«Мы все дети Декарта в том смысле, что философский авторитет, 
который все мы признаем, – это разум и что исходный пункт вся-
кого философского исследования для нас – анализ сознания, того 
сознания, которое каждый из нас носит в себе»55. Обращение к 
Декарту говорило о намерении Кузена связать «порванную нить» 
французской метафизики, вновь опереться на рационалистические 
традиции философии XV����������������������������������������II�������������������������������������� в. Вместе с тем, Кузен психологизиру-
ет Декартов метод, усматривая в нем главным образом интроспек-
цию, представляющую собой «оправданное и необходимое рас-
пространение научного метода на сферу ментальных явлений»56.

Взгляды Кузена приобрели более-менее завершенную форму 
в «Философских фрагментах» (1826), затем уточнялись в лекциях 
1828 г., в предисловиях к позднейшим изданиям «Фрагментов», в 
работе «Об истинном, прекрасном и благом» (1837) и др. По сло-
вам Ж.Доппа, исследовавшего эволюцию идей Кузена начиная с 
1818 г., в его творчестве «любопытным образом противостоят друг 
другу два течения мысли. Первое соотносится с романтизмом и 
порождает прославление спонтанности, инстинкта, свободы, кото-
рая предшествует рефлексии, культа народных верований и перво-
бытных цивилизаций. Второе питается у Кузена его темперамен-
том вождя-теоретика и мечтой о национальном возрождении»57. 
И здесь он основные надежды возлагал на разум, на рациональную 
рефлексию, силу логики и абстрактной мысли, с помощью кото-
рых стремился отстаивать самостоятельность философии перед 
лицом, с одной стороны, официальной религии, а с другой – ми-
стицизма, опирающегося на индивидуальный опыт. Отмеченная 
Доппом двойственность учения Кузена проявилась в разделении 
двух типов разума – спонтанного и рефлективного. Спонтанный 



42

разум, предшествующий рефлексии, изначально открывает чело-
веку его самого, мир и Бога – в целостном, но неясном, нечетком 
виде. В лекциях 1828 г. Кузен говорил: «Я называю спонтанностью 
разума… его способность сразу схватить истину, понять ее и при-
нять, не спрашивая об этом и не отдавая себе в этом отчета». За-
тем приходит черед рефлексии, которая постепенно при помощи 
анализа проясняет это сложное явление: тогда «я» отделяется от 
«не-я», возникающая между ними оппозиция приводит к отчетли-
вой идее конечного, а оно, будучи несамодостаточным, отсылает 
к бесконечному: «…так возникают категории. Но их источник  – 
первичная апперцепция, их первая форма – не рефлексия, а спон-
танность»58. Именно спонтанность является, по Кузену, надежным 
свидетельством в пользу независимости истин, усмотренных раз-
умом, от самого разума. Эти истины, источником которых является 
Бог, выражаются во всеобщих и необходимых принципах разума, 
таких как субстанция, причина, время, пространство и др. Утверж-
дая спонтанность разума, служащую в его концепции «гарантией» 
достоверности знания о реальном, Кузен вместе с тем отрицал воз-
можность непосредственного познания абсолютного, считая, что 
признание подобной способности ведет к мистицизму (к учению 
Кузена мы вернемся в следующей главе).

Стремясь соединить в своем «эклектическом спиритуализ-
ме» идеи разных учений, Кузен отмечал как одну из важнейших 
черт современной ему философской ситуации сближение взглядов 
немецких и французских мыслителей. В лекциях 1828 г. он под-
черкивал, что во Франции происходит поворот от сенсуализма к 
рационализму, а в Германии – от субъективного идеализма Фихте 
к философии природы. Большую роль в этом процессе Кузен от-
вел Мен де Бирану, сопоставив его учение с воззрениями Фихте: 
«Человек… которого справедливо назвать величайшим метафи-
зиком, прославившим Францию со времен Мальбранша, почти не 
зная современных немецких работ, ведомый инстинктом высшей 
мудрости, постепенно… пришел к точке зрения, которой недоста-
ет только последовательности, широты и смелости, чтобы обрести 
сходство с точкой зрения Фихте» (p. 352). Если французская фи-
лософия, благодаря деятельности целого ряда мыслителей, стала 
более идеалистичной, то немецкая от системы абсолютной субъ-
ективности, с вершины пирамиды «я», «спустилась на землю», за-



43

явила о более реальных взглядах. А это значит, полагал Кузен, что 
«господство исключительных систем сенсуализма во Франции и 
субъективного идеализма в Германии миновало… что французская 
философия благодаря новому идеализму, германская – благодаря 
учению о природе стремятся встретиться и подать друг другу руку, 
и в этом непрочном еще соединении формируется в тиши под-
линный эклектизм в европейской философии» (p. 354). Будущее, 
утверждал он, принадлежит совсем иной философии, чем сенсу-
ализм и субъективный идеализм, борьбой которых был наполнен 
XVIII��������������������������������������������������������� в. Под этой «иной философией» Кузен подразумевал, конеч-
но, собственное учение.

При жизни Кузена и впоследствии его взгляды часто подверга-
лись критике; современные исследователи, его соотечественники, 
порой довольно скептически оценивают его философские дости-
жения. Так, по словам Д.Жанико, Гегель был Кузеном воспринят, 
но «опошлен», и причиной тому – сама личность Кузена, который 
был скорее оратором, чем философом59. Возможно, оценка эта 
слишком сурова, но трудно отрицать, что Кузен действительно 
не смог бы равняться с немецкими мыслителями по масштабу и 
силе философского дарования. Его философия претерпела много 
изменений, в ее развитии выделяют разные этапы, но часто и в 
работах одного периода можно встретить суждения, не очень со-
гласующиеся друг с другом. Идеи, почерпнутые из разных теоре-
тических источников, нередко сосуществовали в его учении без 
особой взаимной связи, не сочетаясь в единое целое. И все же его 
роль во французской культуре ���������������������������������XIX������������������������������ в. оказалась очень значитель-
ной, а его «эклектический спиритуализм» стал важным звеном 
в развитии философской мысли во Франции. Именно Кузен, как 
мы видели, сыграл существенную роль в философских контактах 
между Францией и Германией в ту пору, когда эти контакты были 
еще очень стихийными, спорадическими. Его лекции в Сорбон-
не имели оглушительный успех; уже к концу 1820-х  гг. он при-
обрел известность и за пределами Франции. Если в современных 
исследованиях чаще подчеркиваются негативные черты его лич-
ности, несамостоятельность мысли, то авторы, более близкие к 
нему по времени, отмечали и достоинства. Так, В.Брошар писал 
о нем: «Виктор Кузен был несравненным преподавателем. Никто 
не вносил в публичные лекции столь пылкое и убедительное крас-



44

норечие. Никто не возбуждал у многочисленной аудитории столь 
страстный энтузиазм. …Этот человек, которого позже упрекали в 
колебаниях или в банальности его учений, не раз устрашал своих 
современников смелостью мысли, в то же время не боясь приве-
сти их в замешательство неясностью своего языка. …Он казал-
ся тогда каким-то иерофантом, пришедшим из невидимого мира, 
чтобы возвестить об удивительных вещах»60. Кузен был «идолом 
университетской молодежи», которая настолько прочно усваивала 
его идеи, что позднее, даже изменив свое мнение и критикуя его 
учение, все же многому оставалась верна.

Впоследствии он стал одной из самых влиятельных фигур в 
сфере французской политики, философии, образования. После 
1828 г., когда политическая ситуация в стране изменилась и Кузен 
смог вернуться к преподаванию, он, «дитя Революции», как он сам 
себя называл (напомним, что он родился в 1792 г., в разгар рево-
люционных событий), превратился в одного из видных, респек-
табельных представителей французской политической элиты, а с 
1830-х гг. его философия приобрела статус официального учения 
в Университете. Он был человеком чрезвычайно деятельным; по-
мимо теоретических занятий, выполнял много административных 
функций. По натуре он был личностью авторитарной, властной; от 
его расположения или нерасположения нередко зависели челове-
ческие судьбы и карьеры. При Июльской монархии Кузен занимал 
целый ряд высоких постов: он был директором Нормальной шко-
лы  – одного из самых престижных высших учебных заведений, 
министром народного просвещения, пэром Франции; в 1830 г. воз-
главил Королевский совет народного просвещения, в том же году 
стал членом Французской Академии, а через два года – Академии 
моральных и политических наук. По словам Доппа, «с 1830 по 
1850 гг. преподавание философии во Франции находилось в руках 
Кузена»61. После революции 1848 г. и государственного переворо-
та 1851 г. он был вынужден отказаться от преподавания и заняться 
литературным трудом. Но период его руководства сферой просве-
щения оставил глубокий след в истории Франции.

В целом система образования во Франции в конце XVIII и в 
XIX вв. претерпевала различные метаморфозы, в соответствии с 
часто менявшейся политической ситуацией. До 1789 г. образова-
ние находилось в руках духовенства. Революция покончила с этим 



45

положением: постановлением Конституционного собрания были 
упразднены все религиозные конгрегации. Однако после Рестав-
рации духовенство предпринимало попытки восстановить преж-
нее положение. Кузен противостоял этим намерениям; стремясь 
создать систему светского образования, он запретил преподавание 
на латыни. Вместе с тем, в дискуссиях с представителями като-
лических кругов он старался доказать, что его идеи вдохновлены 
подлинным духом, а не буквой христианства.

В основе учения, преподававшегося при Кузене в Универси-
тете, лежала психология шотландской школы, которая «выражала 
тогда современный, новый дух. То был дух наблюдения, заместив-
ший дедуктивный метод средневековья»; к этому отчасти приме-
шивалась и кантовская критика62. А противоядием от скептицизма, 
по свидетельству Поля Жане, служила метафизика, объединявшая 
идеи Платона и Декарта, т. е. включавшая в себя сторону поэтич-
ную, идеальную, и более строгую, удовлетворяющую научный 
разум. На лекциях излагались «прекраснейшие мысли Платона, 
Декарта, Фенелона, Мальбранша и Лейбница, приспособленные к 
возрасту и пониманию юных слушателей»63. Публикация сочине-
ний Мен де Бирана со временем обеспечила этой школе, как под-
черкивает Жане, более прочную базу, чем несколько расплывчатые 
принципы эклектизма.

Одним из важнейших направлений деятельности Кузена в си-
стеме образования было развитие историко-философских исследо-
ваний. Известно, что �����������������������������������������XIX�������������������������������������� столетие было временем расцвета исто-
рического знания, роста внимания к историческим изысканиям в 
разных областях. Кузен заинтересовался историей философии еще 
до поездки в Германию (отчасти этот интерес определялся самой 
позицией эклектизма), а после знакомства с достижениями немец-
ких коллег – Теннеманна, Тидеманна, Вендта, с работами Гегеля 
по истории философии и философии истории его решимость раз-
вивать эту сферу знания упрочилась. Он восхищался тем уровнем, 
какого достигла история философии в Германии, и надеялся, что 
Франция, «вернувшись на поприще философии, которое она от-
крыла остальным народам»64, тоже завоюет здесь достойное ме-
сто. Историю философии он понимал очень широко, включая в нее 
историю религий, историю искусств, богатства, законодательства 
и даже отчасти физическую географию. Кузен приписывал исто-



46

рии философии исключительную роль, считая, что она превос-
ходит все иные формы исторического знания: «…как философия 
есть вершина человеческой природы, так история философии есть 
вершина истории» (p.  86–87)  – и даже единственная подлинная 
история, история истории. Кузен всячески поощрял историко-фи-
лософские исследования, в том числе популяризацию среди фран-
цузских интеллектуалов идей немецкой философии.

Постепенно вокруг него сложилось целое сообщество исследо-
вателей и переводчиков, среди которых были не только его ученики, 
но и сторонники иных философских взглядов, вполне независимые 
по духу. В 1839 г. Академия моральных и политических наук объя-
вила по предложению Кузена конкурс на критическое рассмотрение 
немецкой философии, и прежде всего учения Канта. Это способ-
ствовало исследованиям, которые, в свою очередь, привели к публи-
кации серьезных работ по данной тематике, а также переводов тру-
дов Канта, Фихте и Шеллинга. Сам Кузен стал автором целого ряда 
учебников по истории философии. Таким образом, именно Кузен, 
как отмечает М.Геру, «дал первый импульс движению, из которого 
много лет спустя вышла …современная французская школа исто-
рии философии»65. Стараниями Кузена и его коллег был существен-
но обогащен интеллектуальный багаж французской культуры, что, 
безусловно, способствовало развитию философских исследований.

Он побуждал студентов изучать прежде всего историко-фило-
софские проблемы, обращаться к прежним традициям мышления. 
Если вспомнить приведенное выше мнение Доппа, охарактеризо-
вавшего плачевное состояние дел в этой области в начале XIX в., 
станет ясно, насколько важна была эта работа. Вместе с тем, она 
нередко воспринималась и как «иссушение мозгов»: по словам од-
ного из современников, Кузен «обрек учеников Нормальной шко-
лы тратить силы на вопросы философской эрудиции»66. Углубля-
ясь в историко-философскую проблематику, расходуя всю энергию 
на овладение «ученостью» прежних эпох, студенты, как полагали 
многие, утрачивали интерес к живому творчеству. Здесь необхо-
димо добавить, что Кузен побуждал учащихся выявлять в пред-
шествующих концепциях и течениях мысли элементы эклектизма: 
так, требовалось доказать, что Аристотель был эклектиком, что 
Платон стремился к эклектизму, а все великие философы были 
предшественниками Кузена.



47

Хотя во Франции в XI������������������������������������X����������������������������������� столетии существовали разные тече-
ния мысли, своеобразие этой эпохи можно ретроспективно охарак-
теризовать как противостояние двух основных комплексов идей – 
спиритуализма и позитивизма (родоначальник последнего, Конт, 
начал самостоятельную деятельность в конце 1820-х гг.). Ставкой 
в соперничестве между сторонниками этих интеллектуальных 
движений было решение древней философской дилеммы: свобода 
или детерминизм. Эта дихотомия осталась одной из важнейших и 
в X�����������������������������������������������������������X���������������������������������������������������������� в., и нити к ней во многом вели из предшествующего столе-
тия. «Тому, кто создает… карту философского небосвода во Фран-
ции начала XX в., вопрос о детерминизме и свободе, в сопостав-
лении с поразительным развитием естественных наук, предстает 
как один из полюсов притяжения, в орбите которого находятся 
конкретные произведения. Многим мыслителям (таковы Равессон 
и Бутру, Лекье и Ренувье, Лашелье и Ланьо, не забудем и о Берг-
соне…), при всех разделяющих их различиях, даже казалось, что 
решение проблемы детерминизм/свобода влечет за собой решение 
других вопросов, а значит, она является центральной проблемой 
философии»67. Именно подходы к ней обозначили ту демаркаци-
онную линию, которая разделила спиритуалистов и позитивистов. 
Во многих вопросах они были антагонистами: ведь первые разра-
батывали как раз ту метафизику, которую отрицали вторые. Стрем-
ление обосновать свободу стало одним из важнейших стимулов 
деятельности спиритуалистов, но сам предлагавшийся ими способ 
обоснования, их опора на авторитет Бога (при всем различии его 
трактовок) совершенно не устраивали позитивистов. «Кузен был 
либералом очень умеренного типа, человеком 1789 г., превратив-
шимся при Реставрации в защитника “золотой середины”, кон-
ституционной монархии как компромисса между абсолютизмом и 
демократией. Индивидуальная свобода для него была неотделима 
от учения о свободе человеческого духа. Конт был сторонником 
технократического авторитаризма. Индивидуальная свобода для 
него была простой фразой, миражом, исключавшимся законами 
человеческой природы и социального развития – законами столь 
же неумолимыми, как те, что управляют движением светил»68.

Острие атак позитивистов было направлено на спиритуалист-
скую трактовку психологии как основы философии – для них пси-
хология была не чем иным, как ветвью физиологии (не случайно 



контовский «Курс позитивной философии», опубликованный в 
1830–1842 гг., оказал сильное влияние, в частности, на физиологов 
и медиков). Они упрекали своих оппонентов в невнимании к раз-
витию естественных наук, незнании их достижений, причем по от-
ношению, например, к Кузену это вполне справедливо: он был по 
складу личности типичным гуманитарием, литератором. Правда, 
при всех принципиальных несогласиях существовали и моменты, 
сближавшие этих философских противников. Так, Конт вовсе не 
был чужд духовных устремлений, отвергал редукционизм, в позд-
ний период творчества хотел создать особого типа религию – ре-
лигию Человечества.

Первоначально эклектический спиритуализм, как официаль-
ная идеология Июльской монархии, находился в гораздо более 
выгодной позиции. Кузен, будучи всего шестью годами старше 
Конта, занимал высшие посты в системе образования, тогда как 
Конт в этом плане оставался фигурой скорее маргинальной. Но по 
мере развития наук именно идеи позитивизма завоевывали все бо-
лее прочные позиции. И постепенно сам спиритуализм, который 
отнюдь не был однородным, выступал в разных формах, стал впи-
тывать в себя позитивистские идеи. Не случайно Равессон назовет 
свое учение «спиритуалистическим реализмом или позитивиз-
мом». И в неоспиритуализме Бергсона, чья концепция оформилась 
в середине 1880-х гг., сказалось осмысление идей, пришедших от 
позитивизма.

Таковы главные особенности той интеллектуальной ситуации, 
в которой складывалось учение Равессона. Он создал особую фор-
му спиритуализма, противостоявшую эклектическому спиритуа-
лизму Кузена. Его мысль искала иные пути, но нельзя отрицать, 
что сам ее контекст был во многом сформирован именно Кузеном. 
В  раннем учении Кузена (до 1830  г.) можно обнаружить немало 
элементов, послуживших позже питательной почвой для размыш-
лений Равессона.



49

Глава 2. 
Жизнь и творчество Феликса Равессона

Путь на «заброшенное поле метафизики». 
От Аристотеля к Шеллингу и обратно

Феликс Равессон (полное имя – Жан Гаспар Феликс) родил-
ся 23 октября 1813 г. в Намюре (теперь это территория Бельгии) 
в семье городского казначея1. Отец его, Франсуа Лаше-Равессон, 
был уроженцем юга, откуда и происходит имя «Равессон»  – это 
название небольшой территории близ Монтобана. Во время собы-
тий 1814 г., после падения наполеоновской империи, семья поки-
нула Намюр. В 1815 г. отец умер, после чего семья обосновалась 
в Дюнкерке. Образованием Феликса занялись мать, Полина Мо-
льен, и ее брат Гаспар-Теодор Мольен, известный путешествен-
ник и археолог (фамилию Мольен Равессон позже по его просьбе 
присоединил к своей). Уже в детские годы Феликс отличался осо-
быми дарованиями. Мать, талантливая художница, прививала ему 
любовь к искусству; под ее руководством он научился играть на 
скрипке, осваивал рисунок, живопись и скульптуру. Еще ребенком 
он брал уроки рисования у художников – учеников Давида. Про-
являл он интерес и к математике и гуманитарным дисциплинам. 
Гаспар-Теодор в одном из писем так охарактеризовал племянника: 
«Феликс – сложившийся математик, антиквар, наконец, историк».

Семья не отличалась особым достатком, поэтому Феликс на-
чал свое обучение в скромном пансионе, но затем поступил в кол-
леж Роллена в Париже, где получил среднее образование, зареко-
мендовав себя как блестящий ученик. Философию там преподавал 
один из друзей Полины Мольен, Эктор Поре – последователь шот-
ландских философов и переводчик ряда их трудов. По ее просьбе 



50

он взял шефство над мальчиком, и с этого времени между ними 
завязались контакты, позже перешедшие в дружбу, которая соеди-
няла их всю дальнейшую жизнь (в 1847 г. они породнились – Ра-
вессон женился на дочери Поре). Бергсон, имевший возможность 
прочесть несколько работ по философии, написанных юным Ра-
вессоном, сделал следующий вывод: «Это работы послушного и 
умного ученика, получившего хорошую подготовку. Те, кто стал 
бы искать в них отпечаток личности самого Равессона и первые 
проявления философского призвания, испытали бы известное ра-
зочарование. У нас есть все основания полагать, что юный Равес-
сон покинул коллеж без какой-либо явной склонности к филосо-
фии, еще не догадываясь о том, каков его путь»2. Феликс закончил 
коллеж в 1832 г., получив почетную премию за сочинение «Метод 
в философии».

Следующий период жизни Равессона по-разному освещается 
в литературе. Так, есть сведения о том, что он три года проработал 
помощником учителя в том же коллеже. Другие авторы сообщают, 
что он продолжил свое образование в Сорбонне, где слушал лек-
ции того же Эктора Поре, замещавшего там Кузена, который уже 
отошел в это время от преподавания. Примечательно, что темой 
первого выступления Поре в Сорбонне была «Александрийская 
школа»; это свидетельствует о его научных интересах, которые, как 
увидим, разделял и Равессон. Хотя Поре считают учеником Кузена, 
его нельзя назвать верным последователем создателя эклектизма: 
в его лекциях нашли отражение преимущественно идеи раннего 
учения Кузена, к которому в целом он относился довольно крити-
чески, что, как можно полагать, передалось и его воспитаннику. 
Зато Поре пробудил у Равессона интерес к учениям немецких мыс-
лителей, в которых он усматривал подлинно научную философию.

В этот период Равессон посещал в Нормальной школе лекции 
известного историка и публициста Жюля Мишле, который по сти-
лю преподавания сильно отличался от многих других историков 
этой эпохи. Так, рассказывая, например, о Древнем Риме, он не 
сосредоточивался на изложении фактов, на исторической хронике, 
не опирался исключительно на письменные тексты, но «застав-
лял говорить землю, камни, медали, надписи, чтобы постичь саму 
душу Рима»3. Его интересовало все, что относилось к изучаемой 
эпохе: не только события и институции, но и психология вождей 



51

и народов, искусство и религия. Во многих отношениях он стал 
предшественником французской исторической школы «Анналов»; 
таковым его признавали Ж. Ле Гофф и Л.Февр. История предста-
вала у него как жизнь души, развертывание духовных принципов, 
борьба витальных сил, что явным образом противоречило детер-
министским или механицистским представлениям. Лекции Миш-
ле сильно повлияли на юного Равессона, восхищавшегося тем, что 
«история может быть воскрешением души, истоки которой кроют-
ся в легенде, мифе или во мраке символики» (ibid.). Позже, в 1834–
1835 гг., он слушал лекции Мишле в Сорбонне, вместе с другими 
студентами навещал его дома, где шли разговоры о Шатобриане, 
Вико, Гердере и Гегеле. В этот же период он на некоторое время 
стал секретарем Мишле, что, очевидно, тоже способствовало науч-
ным контактам. И когда Мишле в 1838 г. начал преподавать в Кол-
леж де Франс, Равессон посещал его курсы, так же как и лекции 
историка Эдгара Кине, с которым у Феликса завязалась дружба. 
Знакомство с этими людьми, приобретенные благодаря им знания 
и методологические навыки впоследствии очень помогли Равессо-
ну в его философской и историко-культурной деятельности.

В свою очередь, Поре привлек его внимание и к работам не-
мецких историков философии  – Рикснера, Теннеманна, Вендта, 
откуда Равессон первоначально почерпнул сведения о шеллингов-
ской философии тождества. Он следил и за публикациями в жур-
нале «Rheinische Museum für Philologie». Эти работы, как и труды 
других немецких философов – Брандиса и Тренделенбурга – очень 
пригодились ему, когда он в 1833  г. принял участие в конкурсе, 
объявленном Академией моральных и политических наук, темой 
которого стало сочинение Аристотеля «Метафизика». По усло-
виям конкурса, требовалось проанализировать «Метафизику» и 
определить план этого труда; провести его исторический анализ, 
выявив его влияние на последующие системы античности и Ново-
го времени; выяснить, какую долю в нем составляют истинные и 
ложные суждения; показать его современное значение. Кузен сде-
лал «Метафизику» предметом своего курса в Нормальной школе и 
гордился тем, что со времен Рамуса и упадка схоластики он пер-
вым из современников читал лекции на эту тему. Выбирая тему 
для конкурса, он хотел инициировать научное изучение филосо-
фии великого греческого мыслителя, в ту пору почти забытого 



52

во Франции. Этим Франция сильно отличалась от Германии, где 
к тому времени вышел целый ряд историко-философских работ, 
посвященных Аристотелю; Гегель читал о нем курс лекций, на 
идеи Аристотеля опирался Шеллинг, хорошо знавший «Метафи-
зику». Франция в этом плане очень отстала, и инициатива Кузена 
была, разумеется, полезной. Благодаря ему исследования филосо-
фии Аристотеля получили сильный импульс: в выпускной экзамен 
(агрегацию) были включены испытания по философским учениям 
античности, среди которых, как правило, важное место занимала и 
«Метафизика». Забегая вперед, отметим, что это существенно ска-
залось на развитии французского спиритуализма, представители 
которого должным образом оценили и аристотелевский реализм, 
и телеологию – учение о конечных причинах, в котором увидели 
противовес механистическим трактовкам закона природы.

Правда, при этом идеи Аристотеля нередко истолковывались 
сквозь призму каких-то иных философских установок. Так, Ку-
зен, считавший Аристотеля одним из величайших умов, просве-
тивших мир, усматривал в его учении черты эклектизма. «Ари-
стотель обосновывает и организует, – писал он, – и, стало быть, 
ничего не исключает. Он всё классифицирует (��������������������classe��������������) – как систе-
мы, так и идеи и предметы. Вместо того чтобы презирать систе-
мы своих предшественников, он их исследует, изучает и, путем 
углубленного анализа, сводит к их элементарным принципам»4, 
отводя каждому из них место в новой науке о началах и причи-
нах, т. е. первой философии.

Равессон, исследовавший учение Аристотеля «с тщанием, эру-
дицией, методом, старанием и силой рефлексии, которых нельзя 
было ожидать от столь молодого человека»5, прочел Стагирита 
совсем в ином ключе. Поданный им на конкурс мемуар «О Мета-
физике Аристотеля» большей частью остался неопубликованным. 
Лишь недавно увидел свет небольшой, но очень важный его фраг-
мент, где автор подводит итоги своей работы6. Описание структу-
ры и подробное изложение мемуара содержится в некоторых вто-
ричных источниках, в том числе в написанном Кузеном докладе о 
конкурсе, в книге Ж.Доппа и в обзорной статье Э.Бутру. В докладе, 
прочитанном в Академии моральных и политических наук, Кузен 
отмечал: общий успех конкурса, на который было представлено 
9 мемуаров, говорит о том, что «во Франции произошла большая 



53

перемена в умах; что история философии наконец была включена 
в саму философию и что сам этот союз, оплодотворив ту и дру-
гую, вернул вкус к великим проблемам и породил интерес к иссле-
дованию великих эпох и памятников человеческого духа»7. Кузен 
подробно разбирает все работы, представленные на конкурс, но 
только две из них выделяет как полностью отвечающие програм-
ме, сформулированной Академией. По его словам, их авторы про-
демонстрировали хорошее знание греческого текста и эрудицию; 
обширные познания в истории философии и талант к умозрению 
позволили им держаться на уровне поставленных задач. Кузен осо-
бо отметил работу Равессона, в которой «по ясности и изяществу 
языка повсюду узнается французский ум», хотя ее автор хорошо 
знаком с немецкой философией (p. 89).

По словам Кузена, в первой части мемуара дан подробный 
анализ «Метафизики», нередко представляющий собой настоящий 
перевод. Автор стремится выделить основные идеи Аристотеля и 
выявить особенности учения Платона как исходного пункта си-
стемы Аристотеля, не приписывая при этом последнему полной 
правоты в споре с Платоном; он прекрасно объяснил теорию идей, 
опираясь на сочинение Тренделенбурга «��������� ��� ������� ����� Platonis� ��� ������� �����  ��� ������� ����� de� ������� �����  ������� ����� idees�� �����  ������ et����  ���nu-
meris doctrina ex Aristotele illustrata». Правда, замечал Кузен, было 
бы лучше, «если бы автор больше придерживался языка Аристоте-
ля и не примешивал к нему иногда язык новейшей немецкой фило-
софии; ибо для французского читателя это создает две сложности 
вместо одной» (p. 96). Лучшей во всей работе Кузен счел вторую 
часть, посвященную истории «Метафизики». По его словам, автор, 
проанализировав историческую роль учения Аристотеля в антич-
ности, в Средние века и Новое время, дал обзор немецкой филосо-
фии от Канта до современности, выявляя следы влияния Аристо-
теля; наконец, в последней части мемуара он исследовал истинные 
и ложные элементы «Метафизики».

Подытоживая, Кузен делает следующий вывод: хотя очевид-
но, что автор мемуара прошел школу немецкой философии, важно, 
что он сохранил при этом свободу мысли. Черпая вдохновение в 
Германии, он, по собственным словам, не принял полностью ни 
учения Шеллинга, ни – еще меньше – Гегеля. Идеи обоих пита-
ли его мысль, но не подчинили, не поработили ее. «Единственная 
система, которую он соглашается признать как основу собствен-



54

ной, – это система Лейбница, возрожденная и упорядоченная при 
помощи современной науки, – система, где аристотелизм претер-
пел свое высшее преобразование» (p. 111).

Ж.Допп в своем анализе работы Равессона несколько по-
иному расставляет акценты, подчеркивая как раз влияние Шел-
линга. Хотя Равессон опирался и на «Лекции по истории филосо-
фии» и «Философию религии» Гегеля, в его понимании значения 
и природы метода в философии обнаруживается, по словам Доп-
па, «тесная зависимость от философии тождества Шеллинга»8. 
Исследователь отмечает «скрыто антигегельянский» характер 
его позиции, где уже ощущается критический настрой по отно-
шению к гегелевской диалектике, которую Равессон фактически 
отождествляет с методом дискурсивной мысли, с логикой, имею-
щей дело лишь со всеобщим (������������������������������������g�����������������������������������é����������������������������������n���������������������������������é��������������������������������ral�����������������������������). «С его точки зрения, – пи-
шет Допп, – идеальный философский синтез должен опираться 
на интуицию абсолютного, превосходящего все противополож-
ности, в частности оппозицию субъекта и объекта и еще более 
важную противоположность конечного и бесконечного. Из этого 
он выводит, в системе живых идей, одушевленных самой жизнью 
абсолютного, два параллельных ряда проявлений – реальное, или 
природу, и идеальное, или мысль»9.

Как замечает Бутру, задачей Равессона уже тогда не было лишь 
историческое воссоздание развития идей. Он искал свой путь в фи-
лософии, вопрошая великие умы, чтобы продвинуться вперед в по-
знании истины, установить принципы теоретической философии. 
История предстала ему как «живая диалектика, которая отвергает 
ложные гипотезы, выявляя истинные и плодотворные идеи»10 (за-
метим, что термин «диалектика» понимается здесь не в гегелев-
ском смысле). Исследуя греческую философию, он обнаружил, что 
в конечном счете возможны две философские системы: материа-
лизм и спиритуализм. Идеализм бессилен в борьбе с материализ-
мом, поскольку не может противопоставить философии материи, 
имеющей дело с чем-то реальным, ничего кроме абстракций. И в 
этом смысле именно Аристотель, а не его учитель, Платон, пре-
одолел сенсуализм и материализм, став подлинным основателем 
спиритуалистической метафизики. Если Платон, в противополож-
ность первым греческим философам, показал, что материя может 
быть понята только через Идею, то Аристотель продемонстриро-



55

вал, что эта Идея, будучи по сути всеобщим, «оставляла без объ-
яснения существенный элемент реального бытия, а именно движе-
ние к определенной форме, жизнь с ее целесообразностью, инди-
видуальность. И он искал первый принцип в уме, источнике Идеи, 
активности подлинно сверхчувственной и реальной» (ibid.).

В  завершающей части своего мемуара Равессон сосредото-
чился на проблеме, которая, как мы увидим, находилась в цен-
тре его размышлений всю дальнейшую жизнь. Это проблема 
возможности и действительности, потенции и акта. С его точки 
зрения, Аристотель, при всех достоинствах его учения, все же 
не поднялся до понятия подлинной причины, энергии, потенции 
(puissance). Абсолютное для него – это чистая действительность, 
тождество без различий; но это значит, что в нем нет движения, 
что само это тождество уподобляется абстрактному. Философ с 
самого начала разделил потенцию и акт, чтобы затем определить 
их отношения. Но, будучи изначально разделены, они уже не мо-
гут объединиться. «Всякое подлинное бытие конкретно, – пишет 
Равессон, – т. е. под действительным содержит возможное… от-
нюдь не являясь чистой детерминацией, неподвижной формой, 
оно непрестанно определяет само себя; это движение жизни»11, в 
котором реальное – одновременно и конечно, и бесконечно. Та-
кое бытие есть дух, постигаемый как реальное, саморазвиваю-
щееся единство. Аристотелевское же бытие, по Равессону, – это 
непосредственное тождество, где недостает момента «личност-
ности», предполагающего различие, самоопределение. Отожде-
ствив бытие с простой формой, Аристотель не нашел должного 
посредника между бесконечным множеством индивидуальных 
форм и абсолютным единством νους, мышления. Эти недостатки 
его учения, полагает Равессон, начала преодолевать уже алексан-
дрийская философия, в которой ενεργεια, чистая форма, утратила 
абстрактную неподвижность, включив в себя движение. Равес-
сон особенно подчеркивает значение Лейбница, который, возро-
див аристотелевское учение, во многом его преобразовал. Бытие, 
субстанция предстала у него прежде всего активной: стремление, 
усилие стало посредником между потенцией и актом, сила сде-
лалась личным началом. И  признанием этого Лейбниц выгодно 
отличается как от Декарта, у которого субстанция является абсо-
лютно безличной, неопределенной, выступая как «я» вообще, и 



56

от Гегеля, понимающего бытие как чистый дух, а не верховный 
принцип силы, содержащий «в наивысшем единстве мышление, 
волю, любовь» (p. 213).

Мемуар Равессона заканчивается следующими словами: «Ка-
кой философии принадлежит будущее? Мы не думаем, что обяза-
ны давать формальный и полный ответ на подобный вопрос. Вели-
кое научное движение нашего времени вовсе не завершилось, и мы 
не рискнем указать его конец. Только… мы пришли к результатам, 
которые резюмируются так: 1. Подлинный метод состоит в обра-
щении духа к самому себе, где он схватывает себя одновременно 
в своей потенции и в своем развитии, как активную причину и 
абсолютную силу. 2. Высший принцип всякой реальности, как в 
существовании, так и в мышлении, – это сила, где бесконечное и 
конечное непрестанно различаются и отождествляются в движе-
нии жизни. – Система мышления и мира строится, путем гармо-
ничного развития, на основе принципа силы как универсальный 
динамизм. 3. Закон философского метода отображает закон мыш-
ления и существования; это развертывание и свертывание (анализ 
и синтез), сведение различий ко все более высокому единству, где 
они обретают свое значение и абсолютную истину. …Именно эти, 
отныне бессмертные, принципы направляли нас в работе и будут 
направлять впредь в наших философских занятиях» (p. 212–213).

Действительно, в этом раннем исследовании вполне четко 
сформулирована спиритуалистическая позиция Равессона: об-
ращение духа к самому себе, постижение душой, направленной 
вглубь, собственного бытия и активности, единство реального и 
идеального, потенции и акта – все эти положения философ будет 
разрабатывать и впредь. Многие конкретные характеристики фи-
лософских учений, данные в мемуаре, также постоянно встреча-
ются в последующих сочинениях. Что же касается Аристотеля, то 
интерес к нему Равессон пронес через всю жизнь. Впоследствии 
он смягчил свою критику в адрес Аристотеля, но возражения, вы-
сказанные им в мемуаре, хорошо характеризуют его собственные 
взгляды. В дальнейших работах он переосмысливал темы аристо-
телевского учения  – реализм, первенство проблематики бытия, 
приоритет конечных причин и др. – под углом зрения, намеченным 
еще в юности. Как бы сложно ни складывались впоследствии его 
отношения с Кузеном, это инициированное Кузеном исследование 



57

во многом задало ориентиры, определило линии его философской 
судьбы. Аристотель и – шире – античная философия и культура на 
всю жизнь остались одной из главных областей его интересов.

Равессон стал победителем конкурса, разделив награду с про-
фессором из Берлина, автором работ по этике Аристотеля, одним 
из ведущих представителей левого гегельянства Карлом-Людвигом 
Мишле. Кузен сообщил Шеллингу о результатах конкурса. В от-
ветном письме Шеллинг писал: «…философия вновь укоренилась 
во Франции! …И юные таланты уже готовы вступить в борьбу… 
молодой человек [имеется в виду Равессон] далеко пойдет. Он уже 
коснулся великой истины; его соперник силен лишь тогда, когда 
замыкается в тесном кругу идей своего учителя, сам он не сде-
лает ничего значительного»12. Очевидно, именно с этого времени 
Равессон привлек к себе благожелательное внимание Шеллинга, 
уловившего в его мемуаре отголосок собственных идей. И вскоре 
Равессону представилась возможность поближе познакомиться с 
творчеством Шеллинга и даже перевести одну из его работ. Свя-
зано это было не с кем иным, как с Кузеном. Расскажем вкратце о 
предыстории этих событий.

Хотя немецкая философия несомненно оказала сильное влия-
ние на взгляды Кузена, он стремился оградить себя от звучавших 
на родине упреков в чрезмерных заимствованиях из нее, а потому 
при всяком удобном случае подчеркивал самостоятельность свое-
го учения. Один из таких случаев представился ему в 1833 г., при 
подготовке очередного издания его работы «Философские фраг-
менты». Кузен написал для него специальное предисловие, где, из-
лагая основы собственной философской системы, воздал должное 
немецким мыслителям, но во многом и дистанцировался от них. 
Одним из главных пунктов размежевания стал вопрос о методе. 
Как отмечалось выше, для Кузена принципиальной методологи-
ческой установкой, в которой он, по собственному признанию, 
сближался с французской философией XVIII  в., был акцент на 
роли опыта и наблюдения. Именно во внутреннем опыте, в ана-
лизе сознания при помощи внимания и рефлексии он усматривал 
важный инструмент познания всех других вещей, окружающего 
мира. Если новая немецкая философия, «стремясь воспроизвести 
в своих концепциях сам порядок вещей, начинает с бытия сущих, 
чтобы спуститься затем по ступеням существования к человеку и 



58

различным способностям, которыми он наделен», если она «при-
ходит к психологии через онтологию, через метафизику вкупе с 
физикой»13, то Кузен считает оправданным лишь противополож-
ный метод, обратный путь следования – движение от психологии 
к онтологии. Он согласен с тем, что психология укоренена в онто-
логии, но задается вопросом: «откуда я это знаю? как я это узнал?» 
Иными словами, как я могу сразу полагать начало, общее для че-
ловека и природы, если еще не знаю ни человека, ни природы? 
Немецкая философия приходит к этому путем конструирования, 
но в глазах Кузена оно имеет лишь ценность гипотезы, не более 
того. Конечно, переоценка эмпирических методов, таких как на-
блюдение, ведет, отмечает он, к скептицизму, но их недооценка не 
менее опасна, поскольку чревата произвольностью, гипотетично-
стью заключений. А вот если двигаться тем путем, который пред-
лагает сам Кузен, т. е. начав с исследования сознания человека и 
выделив в нем при помощи анализа определенные элементы, то 
можно затем, опираясь на индукцию и рассуждение, постепенно 
обнаружить те же элементы во внешней природе и сделать вывод 
об этом общем для них начале.

Нам уже известно, чем обеспечивается в учении Кузена до-
стоверность такого вывода. Далее он поясняет, что выделяет в 
сознании три класса явлений: чувственность, активность, разум. 
Именно разум, имеющий не субъективный, личностный, но без-
личный характер, постигает с достоверностью как явления, так 
и сущности. Разум является источником принципа причинности, 
идеи субстанции, возводя нас к идее верховной причины и высше-
го Сущего; он «открывает нам мир и Бога с той же непреложно-
стью, что и наше существование и малейшую из его модификаций, 
и онтология столь же правомерна, как и психология, ибо именно 
психология, просвещая нас относительно природы разума, сама 
приводит нас к онтологии» (p. 15).

Кузен затронул здесь и проблему национальной специфики 
философствования, заметив, что французскую философию отли-
чают «дух метода и анализа, потребность в ясности, точности, со-
вершенной связности» (ibid.). Но, чтобы остаться верным самому 
себе, французский дух должен поддерживать контакт с иными фи-
лософскими школами, погружаться в «темные глубины» немецкой 
философии, этой сокровищницы мысли.



59

Кузеновские «Фрагменты» заинтересовали Гегеля, который 
вначале хотел написать о них статью14. Но из этого замысла ничего 
не вышло; 26 февраля 1830  г. он сообщил Кузену, что его наме-
рение опубликовать критический анализ двух вышедших к этому 
времени томов «Философских фрагментов» (1826 и 1828  гг.) не 
осуществилось. Объясняя причины, Гегель писал о своем несо-
гласии с изложением Кузеном хода развития тогдашней филосо-
фии во Франции и других странах, в том числе в Германии: «Если 
говорить коротко, то вот соображения, по которым я не имел ос-
нований быть недовольным тем, что я сделал в философии. Ибо 
если уж мне кажется излишним то, что Вы говорите о положении в 
философии у нас вообще, то мне вполне может показаться еще ме-
нее необходимым распространить Ваш взгляд на более развитые 
эпохи. Таким образом, я не мог обойти молчанием и не говорить 
публично о том, что я предпочел бы, чтобы Вы не толковали обо 
всем том, что Вы говорите по части истории, в той манере, в какой 
Вы это делаете. Я должен был сказать, что философия Шеллинга, 
которую Вы упоминаете, содержит в своих основоположениях го-
раздо больше того, что приписываете ей Вы, и Вы сами, должно 
быть, отлично это знаете. Я бы не посмел корить Вас за молчание, 
но все же я был несколько смущен и у меня создалось впечатление 
умалчивания…»15.

А вот Шеллинг откликнулся на «Фрагменты» 1826 г. – вернее 
на предисловие Кузена, которое он называет «трактатом», – прервав 
«время молчания», длившееся к тому моменту уже очень долго (он 
читал курсы лекций, но не публиковал крупных сочинений). Его 
рецензия в первом варианте, содержавшем в основном изложение 
идей Кузена, увидела свет в ноябре 1833 г. в издании «Баварские 
анналы» («Bayerische Annalen»)16. Весной 1834  г. Шеллинг рас-
ширил ее и опубликовал в качестве предисловия к немецкому из-
данию данной работы Кузена17. Тот, явно польщенный вниманием 
великого философа, пожелал, чтобы предисловие Шеллинга было 
переведено на французский и опубликовано в журнале «Новое не-
мецкое обозрение» («No������������������������������������������uvelle������������������������������������ �����������������������������������revue������������������������������ �����������������������������germanique�������������������»), регулярно осве-
щавшем события интеллектуальной жизни Германии. Поскольку 
сотрудник этого журнала Ж.Вильм, уже подготовивший такой пе-
ревод, несколько задержался с его публикацией, Кузен стал искать 
иные варианты. В итоге выбор пал на Феликса Равессона, который 



60

тем временем по собственной инициативе перевел предисловие 
Шеллинга. Тот, уже знавший о достоинствах Равессона, одобрил 
его кандидатуру. Таким образом в октябре 1835 г. в «Новом немец-
ком обозрении» был издан перевод, выполненный Равессоном и 
озаглавленный «Суждение Шеллинга о философии г-на Кузена и в 
целом о состоянии французской и немецкой философии»18.

Публикацию предваряла небольшая заметка Равессона, где 
он писал: «Суждение величайшего философа нашего века о тепе-
решнем состоянии философии во Франции заслуживает особого 
внимания с нашей стороны; что же касается связанных с этим его 
соображений о философии в целом, о ее будущем и о новом перио-
де, в который она вступит, дабы подвергнуться там, как он считает, 
решающему изменению, то они имеют значение более универсаль-
ное, но и более высокое. Новое учение Шеллинга или по крайней 
мере та новая форма, которую он придал своей системе, была из-
вестна лишь по отрывкам из его лекций по мифологии, по работам 
его виднейших учеников, таких как гг. Шталь, Зенглер etc.; теперь, 
в публикуемом далее предисловии, он приоткрывает некоторые 
особенности, сам знакомит нас со своей точкой зрения. Философ-
ская Германия, устав от тяжкого ярма гегелевской Логики, начала 
обращать свои взгляды к Мюнхену; она с нетерпением ждет испол-
нения обещаний этого мощного и неутомимого гения, на чьих лек-
циях она выучилась и который сможет вновь послужить ей учи-
телем»19. Итак, Равессон, не обинуясь, называет здесь Шеллинга 
«величайшим философом века», и эти слова говорят сами за себя.

Предисловие Шеллинга – действительно очень важный доку-
мент, особенно если учесть, что к тому времени «ничего или почти 
ничего» из его работ не было переведено на французский20. В не-
большом тексте в какой-то мере выразились собственные взгляды 
немецкого мыслителя, развивавшиеся им в этот период. За Кузе-
ном он распознал Гегеля, тем более что сам Кузен и не думал скры-
вать, что вдохновлялся идеями обоих философов. Шеллинг под-
вергает резкой критике как учение Гегеля, так и воззрения Кузена. 
Но вначале он подчеркивает роль Кузена в установлении философ-
ских контактов между Германией и Францией: «Представление о 
том, что от этого выиграла лишь Франция, доказывало бы узость 
и ограниченность точки зрения; общепризнано, что мы можем 
кое-чему научиться у наших соседей – простоте, ясности, умению 



61

упорядочивать материалы науки. …Немцы так долго философ-
ствовали меж собой, что в своих идеях и языке постепенно отда-
лились от общепонятных форм; дошло до того, что любое отдале-
ние расценивается как еще одна ступень в достижении господства 
в философии. Излишне приводить примеры. Семейства, которые 
отделяются от остального мира и ведут обособленное существова-
ние, в конце концов усваивают, наряду с другими особенностями, 
выражения, которые лишь они и могут понять; немцы поступили 
так в философии. Отказавшись, после ряда бесплодных усилий 
распространения вовне философии Канта, от [попыток] стать по-
нятными другим нациям, они увидели в философии нечто суще-
ствующее само по себе, абсолютным и независимым образом, не 
подумав о том, что изначальная цель всякой философии, о которой 
часто забывают, но которую никогда не следует упускать из виду, – 
это всеобщее (�����������������������������������������������universel��������������������������������������) объяснение. …Философия, не являющая-
ся понятной для всех просвещенных наций и доступной для всех 
языков, уже тем самым не может быть всеобщей и истинной»21.

Характеризуя учение Кузена и его роль во французской фило-
софии, Шеллинг подчеркивает, что хотя оно выросло из эмпириз-
ма, а точнее  – чистого сенсуализма, господствовавшего тогда во 
Франции, однако, к чести Кузена, он осознал необходимость свя-
зать эмпиризм с рациональной философией, основанной на всеоб-
щих принципах. Кратко изложив позицию Кузена, Шеллинг пере-
ходит к критике. Он выделяет в учении Кузена две существенно 
различные части, которые невозможно, по его мнению, связать в 
единую систему. Первая часть, составляющая основание его фило-
софии, – психология, остающаяся в сфере субъективного, посколь-
ку единственную способность, с помощью которой достигаются 
всеобщие принципы, автор находит в сознании; во второй, дог-
матической, части учения он доказывает  – исходя из этих прин-
ципов  – существование внешнего мира, человеческой личности 
и Бога. Таким образом, это не цельная, последовательная фило-
софия, выкроенная «из одного куска», и к тому же она осталась 
на уровне докантовской метафизики, поскольку «довольствуется 
что (например, тем, что Бог является высшей причиной мира), 
не утруждая себя [вопросом] как» (������������������������������p�����������������������������. 72). Разбирая проблему пси-
хологии и онтологии, Шеллинг возражает Кузену: если немцы 
не могут согласиться с ним относительно способа искать начало 



62

философии, это не значит, что они отказываются полагать всякий 
опыт, отрицают, что «всякая индивидуальная философия покоится 
на опыте» (p.  73). Напротив, Кант признавал, что любое знание 
основано на опыте; и в целом для философии важна «эмпириче-
ская сторона», свидетельствующая о ее связи с реальностью. И его 
собственная философия, замечает Шеллинг, вынуждена признать 
«эмпирическое определение», из-за того что в нее, «как бы при-
нудительно, вошла живая реальность и <…> из-за необходимости 
обеспечить себе способ развития» (p. 74).

Здесь Шеллинг, на время отвлекаясь от Кузена, обращает 
острие своей критики на Гегеля (того уже несколько лет не было в 
живых), ставя ему в вину невнимание к этой эмпирической сторо-
не. Гегелю, пишет Шеллинг, необходимо было сохранить принцип 
движения, признававшийся предшествующей философией, одна-
ко субъектом его стала в гегелевском учении логическая идея. Но 
диалектическое движение идеи сохраняется лишь до тех пор, пока 
система держится в сфере чистой логики; затем «нить диалектиче-
ского движения рвется; становится необходимой вторая гипотеза: 
идея, неизвестно почему, разве что для того чтобы прервать скуку 
чисто логического существования, постепенно спускается и раз-
вертывается в те моменты, которые образуют природу» (p.  75). 
Этот переход в природу, полагает Шеллинг, уже не является диа-
лектическим, и ему трудно подыскать название, для него нет ка-
тегории в чисто рациональной системе. В  итоге получается, что 
эмпирический элемент, вначале изгнанный Гегелем, возвращается 
через «заднюю дверь» Становления идеи; и это доказывает, что к 
реальности невозможно прийти путем чистого рационализма22.

Далее Шеллинг возвращается к Кузену, излагая свою идею о 
негативном и позитивном в познании. Все «априорные» формы 
содержат лишь негативный элемент знания, то, без чего оно не-
возможно; равным образом и в абсолютном первоначале (prius), 
которое в своей всеобщности и необходимости может быть только 
самим Сущим (l’Être, das Seyende)23, можно постичь лишь негатив-
ное всеобщее, а не то, благодаря чему нечто существует. Если же 
искать этот последний принцип, т. е. позитивную причину всего, 
а значит, позитивное знание, то к нему нельзя прийти ни путем 
одного эмпиризма, не достигающего понятия всеобщей Сущности 
(de l’Être, des Wesens), ни путем рационализма, который не может 



63

выйти за пределы необходимости-в-мысли. Именно здесь встает 
вопрос, сформулированный Кузеном: как я это знаю? Или как у 
меня возникает желание это узнать? Однако, признавая (хотя и в 
ином смысле, чем Кузен), что всякая здравая философия должна 
исходить из наблюдения и опыта, нельзя основывать ее на психо-
логических фактах. «Эти факты всегда предстанут очень бедными 
и стерильными в сравнении с великими принципами становления, 
какими их представляет Платон в Филебе, какими мы находим их 
при помощи простого анализа опыта вообще, но не психологиче-
ского опыта, – теми, что вытекают, как у пифагорейцев, из приро-
ды чисел или принципов геометрии, где, будучи данностью, они 
в конечном счете взяты из опыта». Психологии нельзя отказать в 
известной пропедевтической полезности, она представляет собой 
своего рода вступление к философии как таковой, но не может 
служить подготовкой к той философии, начальным утверждением 
которой является следующее: «Я не хочу чистого сущего (l’être, 
das Seyende), я хочу Сущего (l’Être, das Seyende), которое есть, ко-
торое существует» (p. 77). Эмпиризм, по Шеллингу, уже не будет 
означать тогда сенсуализм, систему, отрицающую всеобщность и 
необходимость человеческого знания, а приобретет более высокий 
смысл, в соответствии с которым истинный Бог может быть назван 
не просто всеобщей Сущностью (l’Être, das Wesen), но особенной, 
или эмпирической. Шеллинг усматривает в приверженности эм-
пиризму протест против частичного и исключительного (т. е. геге-
левского) рационализма, из которого немцы еще не вышли, и на-
деется, что в будущем это создаст основу для взаимопонимания.

Разбирая, далее, предложенный Кузеном переход от психоло-
гии к онтологии, Шеллинг обнаруживает в его рассуждениях по-
рочный круг. Ведь на пути психологического развития можно до-
стичь разума, впервые дающего всеобщие идеи и принципы, лишь 
с помощью подобных же идей и принципов (особенно это каса-
ется идеи субстанции, играющей важную роль в учении Кузена). 
В  целом, отмечает Шеллинг, хотя Кузен отходит от сенсуализма 
французской школы и усматривает источник онтологических идей 
не в чувственности, а в разуме, однако разум фактически остается 
у него чем-то эмпирическим, данностью столь же необъясненной, 
как и чувственность. Простая независимость разума от чувствен-
ности и личности еще не позволяет приписать ему ту объектив-



64

ность, к которой стремится Кузен. Разум не является для Кузена 
чем-то субъективным, однако находится лишь в субъекте, в нас. Но 
следует узнать, обладает ли он подлинной объективностью, а не 
только объективностью в кантовском смысле. А это, по Шеллин-
гу, предполагает «процесс, движение вещей… идея процесса есть 
именно тот шаг вперед, который сделала современная философия 
и который составляет… в самом методе, подлинную сущность не-
мецкой философии. Разумеется, речь здесь не идет о понятии раз-
вития в его неверном и неправомерном приложении (возможно, 
единственном, которое известно г-ну Кузену) к чистой логической 
идее; я говорю о реальном развитии этой философии, главной за-
слугой которой стало то, что она первой ввела идею развития» 
(p. 82). В целом, полагает Шеллинг, учению Кузена еще очень да-
леко до того, чтобы стать реальной философией, к которой стре-
мятся современные системы.

Как видим, в полемике Кузена и Шеллинга были затронуты 
фундаментальные вопросы: о начале философии, о методе, об «ис-
тинном эмпиризме»24. Здесь отмечены и действительно важные 
различия в способах философствования в Германии и Франции. 
Понятно, что небольшое предисловие Шеллинга стало событием, 
чему способствовал и сам его автор, попросивший издателя рабо-
ты Кузена вставить в рекламу ее немецкого перевода следующий 
текст: «Предисловие Шеллинга посвящено прежде всего тракта-
ту Кузена, но одновременно содержит и краткое изложение глав-
нейших его позиций в философии и может рассматриваться как 
достойная подготовка его больших философских произведений, 
которые появятся в ближайшем будущем. От Шеллинга, конечно, 
ждали, что он выскажется в своей работе по всему тому, что было 
выдвинуто против него. Ожидания не будут обмануты; можно 
только подивиться, как простыми средствами и немногими штри-
хами он показал ничтожество того, что почиталось некоторыми 
как важнейшее. Слов здесь немного, но это убийственные слова»25.

Кузен отреагировал на критику со стороны Шеллинга разны-
ми способами. Так, в предуведомлении к следующему изданию 
«Философских фрагментов» он отметил, что его предисловие 
1833 г. встретило как благожелательный отклик, так и резкую кри-
тику, вызвало полемику, которая более четко обрисовала «харак-
тер новой французской философии и ее место среди современных 



65

школ»26. Отвечая на возражения Шеллинга, он в основном по-
вторил прежние аргументы, но местами в довольно ироническом 
тоне. Реакция Кузена отразилась и в том, что в 1836 г. он предло-
жил для экзамена на степень агреже следующую тему сочинения: 
«О методе. В какой мере и в каком смысле верно сказать, что экс-
периментальный метод является единственно верным методом в 
философии? Провести различие между естественным познанием и 
познанием философским. Возможно ли сделать хоть один уверен-
ный шаг в метафизике, не исходя из психологии? Обеспечивает ли 
психология лишь совокупность личных и произвольных наблюде-
ний или открывает также необходимые и всеобщие законы мысли? 
Определить метод или методы, закономерно ведущие к великим 
результатам, которых достигает всякая здравая философия. В за-
ключение рассмотреть главные методы, рекомендуемые или ис-
пользуемые сегодня»27.

Здесь уже в постановке вопросов хорошо видно, какого от-
вета от кандидатов ожидал Кузен: конечно, защиты эксперимен-
тального метода, каким он его понимал. Равессон, кстати, в том 
году успешно сдал экзамен, заняв первое место на агрегационном 
конкурсе. Но в целом его отношения с Кузеном к этому времени 
претерпели существенные изменения. Исследователи нередко от-
мечают тот факт, что в своей преамбуле к переводу «Суждения» 
Шеллинга Равессон не сделал никакой попытки защитить Кузе-
на (зато этот перевод, как увидим, сыграл важную роль в укре-
плении его контактов с Шеллингом). Кузен поначалу отнесся к 
нему очень благожелательно, попытался приблизить его к себе, в 
1835 г. назначил своим секретарем. Он считал Равессона одним 
из лучших своих учеников, но удерживал вне сферы преподава-
ния; отказал ему в просьбе вести курс по философии Аристотеля 
на кафедре древней философии в Коллеж де Франс, посоветовав 
заняться публикацией документов по истории Франции, в част-
ности неизданных писем Абеляра.

Но юный философ стремился к другому. Именно в период с 
1835–1837  гг., по мнению Бергсона, Равессон «открыл самого 
себя», осознал свое философское призвание, чему способствовали, 
помимо рано открывшихся у него интеллектуальных склонностей 
и дарований, и другие обстоятельства. В 1830–1848 гг. во Франции 
«высшее образование предстало во всем своем блеске»28 (добавим, 



66

благодаря деятельности Кузена), и Равессон, посещавший светские 
салоны и знакомый со многими выдающимися людьми, не мог не 
проникнуться атмосферой напряженной интеллектуальной жизни. 
Здесь нужно, кстати, напомнить, что во Франции салоны играли 
чрезвычайно большую роль не только как место светского обще-
ния, но и как сфера духовного формирования. Существовали раз-
ные типы салонов, но некоторые из них, собиравшие в своих сте-
нах представителей образованного сословия, были подлинными 
центрами культуры, и постоянное посещение их давало обильную 
пищу для ума. В.Мильчина пишет об этом: «Париж не случайно с 
XVIII столетия считался не только столицей моды, но и столицей 
светской беседы. Хотя было принято рассуждать о закате салон-
ной культуры в XIX в., в Париже эпохи Реставрации и Июльской 
монархии сохранились салоны, где блистали умом и талантами са-
мые яркие политики и литераторы своего времени»29. Так, в салоне 
красавицы Жюльетты Рекамье собирался с начала 1820-х гг. цвет 
парижской интеллектуальной элиты. В 1830-е годы этот салон по-
стоянно посещал возлюбленный Рекамье, Шатобриан; там устраи-
вались чтения его мемуаров «Замогильные записки».

Равессон, надо полагать, в полной мере воспользовался теми 
возможностями духовного обогащения, которые предоставляла 
парижская салонная культура. «Именно в эту эпоху, – пишет Берг-
сон, – шел процесс сближения между политическими деятелями, 
художниками, писателями, учеными, наконец, всеми теми, кто мог 
бы создать в обществе, уже тяготевшем к демократии, аристокра-
тию интеллекта. Несколько избранных салонов служили местом 
собраний этой элиты. Равессон любил свет. Он был очень молод, 
еще малоизвестен, но благодаря его родству с бывшим министром 
Мольеном перед ним открылись многие двери. Мы знаем, что он 
посещал принцессу Бельджоёзо, где, вероятно, встречал Минье, 
Тьера, а главное – Альфреда де Мюссе; бывал у мадам Рекамье – 
она, несмотря на возраст, все еще не утратила былого очарования 
и объединяла вокруг себя таких людей, как Вильмен, Ампер, Баль-
зак, Ламартин: вероятно, именно в салоне мадам Рекамье Равессон 
познакомился с Шатобрианом»30. Можно себе представить, сколь 
важна была для человека, сызмальства тяготевшего к искусству, 
эта среда общения, беседы с людьми, достигшими, каждый в своей 
области, высот профессионального мастерства.



67

Значительную роль в процессе духовного «взросления» Ра-
вессона сыграли и углубленные занятия философией Аристоте-
ля. После публикации мемуара о «Метафизике» он посвящал все 
свободное время его переработке и дополнению. В итоге в 1837 г. 
он опубликовал первый том своего «Опыта о Метафизике Ари-
стотеля»  – фундаментального труда, высоко оцененного совре-
менниками. 24-летний философ выказал себя талантливым, глу-
боким исследователем. В предисловии автор писал: «Философия 
Аристотеля, около двух столетий тому назад попавшая в опалу и 
почти в забвение, начинает восстанавливать свое положение. Но 
она может вновь предстать в истинном виде лишь в свете метафи-
зики, освобожденной от плотных покровов, которыми ее окутала 
схоластика»31. В первой части работы Равессон детально анализи-
рует исторический контекст, опираясь на античных авторов и не-
мецких исследователей, в том числе Брандиса, Шнайдера, Коппа. 
Целью проведенного здесь историко-критического экскурса было 
выявление подлинного плана «Метафизики», причем автор при-
знает, что не нашел полного и окончательного решения, но наде-
ется, что достигнутые им результаты могут в будущем послужить 
анализу аристотелевского труда. «Опыт» насыщен переводами из 
«Метафизики» (Равессон пользовался изданиями сочинений Ари-
стотеля, осуществленными немецкими исследователями Беккером 
(1823) и Брандисом (1830–1831)); в нем подробно излагаются кни-
ги, составляющие этот труд. Содержательному анализу посвящена 
третья часть работы, где ставится задача реконструировать целост-
ность «Метафизики», выявить ее единство в свете всей системы 
Аристотеля, постичь ее дух, глубже проникнуть в ее смысл.

Равессон стремится показать отличие аристотелевского реализ-
ма от платоновского идеализма, отмечая, что если в учении Платона 
диалектика есть наивысшее и наиболее общее (générale) знание, то 
позиция его ученика уже иная. И дело здесь не только в терминоло-
гии: «Точка зрения диалектики – логическая, т. е. точка зрения общ-
ности (généralité). В  учении, где универсальным первопринципом 
является идея, диалектика должна была стать наукой, первой из наук. 
Ей пришлось спуститься с этой высоты к перипатетической школе, 
которая рассматривает обобщения как первую ступень философии 
и стремится продвинуться вперед в реальности. Диалектика возвы-
силась с идеализмом; она и спускается вместе с ним» (p. 249–250).



68

Излагая идеи «Метафизики», Равессон постоянно возвраща-
ется к этому противопоставлению Аристотеля и Платона. В пла-
тонизме, подчеркивает он, нет места движению и его причине, 
поскольку идеи – это принципы постоянства, а не изменения, по-
коя, а не движения. «Теория идей не объясняет природу, а разру-
шает ее, устраняя из нее движение, рождение и смерть, действие 
и причинность, и сводит ее к неподвижности абстрактных по-
нятий» (p. 309). В общих понятиях и формах невозможно найти 
принципы движения, времени и пространства; их нельзя выявить 
в глубине идеальной материи, составить из абстрактных противо-
положностей, лишенных реальности. Между логической формой 
и реальностью, между общим и индивидуальным, утверждает 
философ, пролегает пропасть, непреодолимая в рамках платониз-
ма. Попытки решить эти проблемы посредством диалектического 
метода, при помощи диалектики бытия и небытия тоже мало что 
дали, ведь «природу нельзя извлечь из логики» (p. 330). Платон 
стремится сразу понять бытие в его всеобщности, абстрактной 
идее, тогда как, по Аристотелю, нужно было бы рассмотреть его 
в многообразии его выражений, а затем отделить от того, что с 
ним соотносится, то, что им не является, выявив тем самым его 
сущность. «Упраздняя все различия, стирая все характерные чер-
ты, диалектика вынуждена была прийти к тому, чтобы охватить 
всякую множественность в негативном элементе (��������������terme���������), содер-
жащем лишь абсолютную неопределенность. От него нет уже 
возврата в область существования и реальности; не во власти 
диалектики вывести из него множество и разнообразие» (p. 336). 
Мировая душа, которую Платон называет причиной движения и 
жизни универсума, – это, по Равессону, всего лишь идея; в плато-
новской системе она – чужестранка, пришедшая неизвестно от-
куда, которой «нельзя найти места в этой системе форм без суб-
станции и абстракций без реальности» (p. 338). В такой системе 
логический порядок смешивается с порядком бытия, а реальные 
начала бытия – с формальными принципами знания. Метафизика 
же должна, как то и утверждал Аристотель, строиться на иных 
основаниях: в ней «всеобщность понятий должна соединяться 
с реальностью индивида, сущность  – с существованием, мыш-
ление – с бытием, абсолютная универсальность – с абсолютной 
индивидуальностью» (p. 346).



69

Данную задачу Равессон воспримет как центральную для соб-
ственной философии. Об этом свидетельствуют его нацеленность 
на проблемы бытия, интерес к глубинным основам природы и мно-
гообразию ее проявлений. В его поздних работах тоже встречают-
ся характеристики, сходные с теми, что были даны в «Опыте». Так, 
в статье о философии Паскаля (1887) он назовет нематериальный 
мир, описанный в учениях пифагорейцев и платоников, «миром 
абстракций, где отсутствует что-либо субстанциальное и жизнен-
ное». Как можно, спрашивает Равессон, найти в этом мире «нечто 
подобное тому богу, которого, однако, воображали пифагорейцы, 
чье дыхание, проникающее повсюду, поддерживает существова-
ние универсума?»32 На этот вопрос он даст, как увидим, свой ответ.

«Опыт» стал подлинным прорывом во французском аристоте-
леведении, хотя, как водится, прозвучали и критические замечания 
в адрес Равессона. Его упрекали в излишней унификации учения 
Аристотеля, придании ему того единства, которого в нем на деле 
не было. Оспаривалась точность некоторых переводов, подвергал-
ся сомнению ряд интерпретаций. Так, Бергсон, в целом высоко 
оценив этот труд, полагал, что Равессон порой трактует Аристоте-
ля с позиций неоплатонизма. Он отмечал и некоторые неточности, 
допускавшиеся Равессоном с историко-философской точки зре-
ния, в том числе излишнее, как ему казалось, противопоставление 
Аристотеля и Платона: «Но если бы Равессон полностью соответ-
ствовал в этих вопросах требованиям историков философии, мы 
бы, возможно, утратили то, что является самым оригинальным и 
глубоким в его учении. Ибо эта устанавливаемая Равессоном про-
тивоположность между Платоном и Аристотелем отображает раз-
граничение, постоянно проводившееся им, – разграничение между 
философским методом, который он считал истинным, и методом, 
являющимся, на его взгляд, только его подделкой»33.

По мнению известного французского аристотелеведа Пьера 
Обанка, в исследовании структуры «Метафизики» и обстоятельств 
ее публикации Равессон был на высоте современного ему знания, 
а также пришел к некоторым новым выводам, значимым до сих 
пор, – например, о том, что деление трудов Аристотеля на экзоте-
рические и эзотерические основано на различии не предметов, а 
методов. «Новое в то время соединение герменевтической глуби-
ны и рождавшейся филологической точности позволило Равессону 



70

осуществить примечательное – и привлекшее внимание – вторже-
ние в ту сферу, которая с конца XVIII в. была заповедной зоной 
немецкой учености»34. Обанк полагает, что Равессон практически 
до конца X��������������������������������������������������IX������������������������������������������������ столетия оставался единственным французским ав-
тором, вписавшим свое имя в историю аристотелизма. При этом 
исследователь отмечает и целый ряд излишне вольных интерпре-
таций Аристотеля, содержащихся в «Опыте». Действительно, Ра-
вессон подает учение Стагирита как философию природы, «реа-
билитировавшую» движение, изменение, разнообразие, жизнь. Он 
как-то отвлекается от того, что аристотелевская физика, относяща-
яся к подлунному миру, подчинена более высокой философии, в 
центре которой – неподвижный Перводвигатель. Некоторые суж-
дения Равессона наводят на мысль о сближении им учения Ари-
стотеля с философией континуальности (для которой характерно 
утверждение непрерывности, отсутствия скачков между уровня-
ми бытия), что несет угрозу трансцендентности Перводвигателя. 
(С подобной проблемой, кстати, столкнулся позже в «Творческой 
эволюции» Бергсон, которого подозревали или прямо обвиняли 
в «имманентизме».) Равессон порой отождествляет аристотелев-
скую «форму» с «душой», тогда как у Аристотеля душа является 
формой лишь живого тела. При таком понимании, замечает Обанк, 
аристотелевский гилеморфизм смешивается с гилозоизмом, пред-
ставляющим собой лишь его частный случай. Как и другие иссле-
дователи, Обанк подчеркивает влияние на Равессона Шеллинга, 
приводя следующий характерный пример. Равессон описывает 
учение Аристотеля в соответствии с триадической схемой: «Внача-
ле единство, смутная индивидуальность, материя и чувственность; 
затем противоположности и абстракции рассудка; наконец, инди-
видуальность и высшее единство разума в нематериальной форме 
чистой активности»35. Представленный Равессоном порядок от-
нюдь нельзя считать хронологическим, так как он не согласуется с 
порядком книг «Метафизики»; ясно, что он заимствован из иного 
контекста, а именно – из немецкого идеализма, точнее, философии 
Шеллинга. «Равессон проецирует на Аристотеля шеллинговскую 
одиссею сознания»36, – подытоживает Обанк.

Итак, в методологической части «Опыта», как и в предшество-
вавшем ему мемуаре, Равессон опирался на Шеллинга. Осенью 
1837 г. он послал немецкому мыслителю свой труд, на что тот 14 ян-



71

варя 1838 г. откликнулся благодарственным письмом, где, в частно-
сти, сообщал: «Еще только узнав о Вашей работе из превосходного 
доклада г-на Кузена, я с радостью увидел, что во Франции появи-
лись философские таланты, такие как Ваш»37. Оказалось, что это не 
просто формула вежливости: «Опыт» Шеллинг действительно про-
чел: отсылки к нему содержатся в 14 и 15 лекциях «Введения в фи-
лософию мифологии»38. А в работе «Об источнике вечных истин», 
помещенной в конце того же «Введения…», Шеллинг, упоминая о 
«французе, который… имеет немалые заслуги в изучении Аристоте-
ля», безусловно подразумевает именно Равессона39.

В том же январском письме Шеллинг поблагодарил Равессона 
за согласие перевести на французский его труд о мифологии (об 
этом Шеллингу сообщил Кузен). Но уже в октябре того же года вы-
яснилось, что Равессон не сможет взяться за перевод40. Француз-
ские исследователи гадают, что именно было тому причиной: то ли 
Равессон не хотел отвлекаться от собственной работы, то ли Кузен 
передумал, или что-то еще… Но контакты Равессона с Шеллингом 
на этом не прервались.

К данному моменту разногласия Равессона с Кузеном, очевид-
но, уже обострились. Об этом свидетельствует, например, письмо 
мадам Поре мужу от 8 сентября 1837 г.: «Твой г-н Кузен – шарла-
тан, каких мало. Бедный Равессон тоже стал его жертвой. К сча-
стью, он уже достаточно знает Кузена, чтобы не удивляться этим 
капризам»41. Такая ситуация понятна: Равессон был слишком са-
мостоятельным исследователем, чтобы подчиняться в своей рабо-
те установленным стереотипам, а авторитарный по природе Кузен 
не мог с этим смириться. Уже в первом томе «Опыта о Метафизике 
Аристотеля», отказавшись рассматривать Стагирита как эклектика 
и эмпирика, Равессон поставил себя вне принятых в то время в 
университетской философии правил. Если в мемуаре 1834 г. еще 
ощущалось влияние Кузена в подходе к античному мыслителю, то 
в «Опыте» оно было преодолено.



72

«О привычке»: от феноменологии к философии природы

В 1837 г. Равессон успешно сдал экзамен на степень агреже и 
занялся подготовкой докторской диссертации. Докторат ès lettres 
(по гуманитарным наукам, словесности) был введен декретом 
17 марта 1808 г. и предполагал защиту двух диссертаций – одной 
по риторике и логике, другой по древней литературе, причем пер-
вая должна была быть написана и защищена на латинском языке. 
Диссертации в ту эпоху были краткими (обе по 50 стр.) и давали 
доступ к преподаванию в высших учебных заведениях. Равессон, 
неоднократно побеждавший на конкурсах, завоевавший авторитет 
в философских кругах своим трудом об Аристотеле, явно выде-
лялся среди других соискателей. Его неординарные способности 
признавал и Кузен, отмечавший в отчете министру просвещения: 
«Я рад случаю обратить Ваше внимание на этого молодого челове-
ка как одного из самых выдающихся учеников, каких может при-
обрести Университет, и надеюсь, что он сможет остаться в Пари-
же, чтобы развивать и совершенствовать свой талант»42. А в прото-
коле заседания комиссии он написал рядом с фамилией Равессона: 
«Выдающийся» (hors de ligne).

В  качестве темы докторской диссертации Равессон избрал 
привычку. Возможно, мысль о ней возникла у него еще при под-
готовке «Опыта», когда он излагал аристотелевское учение о при-
вычке, – во всяком случае, в обеих работах можно заметить сход-
ные суждения по данному вопросу. У этой темы давняя история: 
Аристотель называл привычку «второй природой»; известно, ка-
кое значение придавал ей Юм при исследовании проблемы при-
чинности. Представители школы идеологов, например де Траси, 
тоже обращались к ней. Но непосредственным предшественником 
Равессона стал Мен де Биран, автор мемуара «О влиянии привыч-
ки на способность мыслить», написанного еще в ранний период 
творчества. Привычка выступает здесь как ключевой феномен, де-
монстрирующий связь между физическим и духовным, пассивным 
и активным в поведении человека.

В исследовании привычки между Бираном и Равессоном есть 
очевидная преемственность (Равессон неоднократно ссылается 
в диссертации на работу Бирана). Выбирая эту внешне «локаль-
ную», частную тему, Равессон, как и Биран, насыщает ее обсуж-



73

дение глубоким философским смыслом. Но заметно и отличие от 
его предтечи – в подходе, в акцентах, а главное – в самом масштабе 
рассмотрения проблемы, который у Равессона вырастает до разме-
ров мироздания, универсума. Это удивительное произведение – по 
сути, философский трактат, где лаконично представлены основы 
бытия и познания, основы Природы.

Данная работа свидетельствует об интересе Равессона к воз-
зрениям анимистов и виталистов �����������������������������XVI��������������������������–�������������������������XVIII�������������������� вв.: среди цитируе-
мых или упоминаемых им авторов – Ян Баптист Ван Гельмонт, 
Шталь, Рихтер, Биша, Бонне, Бюиссон и др. (их, кстати, цитирует 
в некоторых работах и Мен де Биран). Такой интерес был вызван 
тем, что именно эти авторы – философствующие ученые и вра-
чи – исследовали человека как целое, в единстве его телесных и 
душевных проявлений, и тем самым противостояли механицист-
ским трактовкам. Ван Гельмонт (1577–1644), голландский ятро-
химик (от греч. ιατρός, врач), последователь Парацельса, выделял 
в человеческой душе две части: бессмертную интеллектуальную 
душу, познающую посредством интуиции, и чувственную, об-
щую для человека и животных, для которой характерно рассужде-
ние (разум, полагал он, присущ не только человеку). Стало быть, 
Ван Гельмонт отличал интеллект43 от разума, наделяя последний 
преимущественно логическими функциями; тем самым разум 
предстает как косвенный, окольный способ понимания. В отли-
чие от чувственной души, интеллектуальная свободна от оши-
бок, ибо не смешивается с разумом44; интеллектуальное познание 
осуществляется без труда, это чистое озарение, дар Божий. Ван 
Гельмонт писал и о божественной интуиции, являющейся источ-
ником оккультных знаний. Вслед за Парацельсом он утверждал, 
что всяким существом и даже любым органом и функцией управ-
ляют особые жизненные силы – археи, полуматериальные-полу-
духовные начала спонтанности, движения, активности. Они под-
чиняются главному архею, который, в свою очередь, подчиняется 
идеям, составляющим более высокий уровень универсума. Такие 
«субстанциальные идеи», тоже сочетающие в себе духовные и 
материальные свойства, могут, по Ван Гельмонту, оказывать как 
благоприятное, так и вредное действие на организмы, например, 
вызывать болезни и пр. Как отмечает Ж.Казенёв, «значение ин-
туиции в познании жизни, представление о материи как осадке 



74

динамического духовного порыва – вот два элемента философии 
Ван Гельмонта, которые были возрождены благодаря работам Ра-
вессона и Бергсона»45.

Опорной фигурой для Равессона стал также немецкий ятро-
химик, создатель теории флогистона Георг Эрнст Шталь (1660–
1734). Он защищал концепцию анимизма, согласно которой нема-
териальная душа является началом жизни – «не в рефлективной 
форме, но в форме инстинктивной мудрости и интуиции»46, а со-
ответственно, животные, вопреки утверждениям Декарта, обла-
дают душой (правда, Шталь отрицал существование души у рас-
тений, хотя это противоречило позиции анимизма). Шталь раз-
личал два способа познания: λóγος, при помощи которого душа 
управляет телом, представляющий собой разумную интуицию, 
дающую неосознаваемое знание (например, во сне или предчув-
ствиях), и λογισμóς, который включает в себя рассуждение, со-
знание, память, интеллектуальное знание47. Шталь был теорети-
ческим противником Декарта, стремясь более убедительно, чем 
он, решить проблему связи души и тела, ментального и физиче-
ского. Он утверждал возможность прямого воздействия души на 
тело, считая посредником, проводником такого воздействия дви-
жение. Равессон цитирует и учеников Шталя – Ретиуса, Рихтера 
и др.; опирается и на идеи своих соотечественников-виталистов – 
Бартеза, Биша и Бюиссона. В целом, как подчеркивает Казенёв, 
детально изучивший эту тему, взгляды виталистов и анимистов 
данного периода, несмотря на их явную архаичность, в чем-то 
опережали свое время. Именно этот контекст работы «О привыч-
ке» во многом определил ее оригинальность.

По словам французского философа Клода Брюэра, диссерта-
ция Равессона – «гениальное сочинение, которое трудно коммен-
тировать, невозможно резюмировать. Ни одного лишнего сло-
ва!»48 Это действительно так: текст столь насыщен по содержанию 
и лаконичен по форме, что при кратком его пересказе рискуешь 
упустить много существенных моментов. Здесь очень важна ар-
гументация, сам ход рассуждений; без их передачи пропадет все 
своеобразие этой работы, которая завораживала не одно поколение 
читателей, предлагавших все новые ее интерпретации, терпеливо 
«расшифровывавших» тезисы автора.



75

Последуем же за автором в мир привычки, столь знакомый нам 
всем, но предстающий совершенно новым в описании Равессона.

В самом широком смысле привычка, по Равессону, – это об-
щий и постоянный способ бытия, состояние существования49. 
Как видим, философ сразу делает решительный шаг вперед по 
сравнению со своими непосредственными предшественниками: 
привычка обретает философский статус, выступая не как особый 
феномен или способность, а как способ бытия. Автор уточняет: 
поскольку привычка всегда является результатом какого-то изме-
нения, он будет рассматривать ее именно в этом аспекте. Ведь 
знак, по которому узнается привычка, – то, что она представля-
ет собой не только состояние, но предрасположенность (��������disposi-
tion): она продолжает существовать и тогда, когда изменение уже 
прекратилось или еще не наступило (p.  9). Отметим, что само 
понятие «предрасположенность» указывает на аристотелевские 
корни размышлений Равессона: Аристотель тоже определял при-
вычку как предрасположенность, hexis.

Далее, всякое изменение, кроме такого, которое переводит су-
щество от небытия к существованию или наоборот, совершается 
во времени; привычка тем сильнее, прочнее, чем дольше продол-
жается или повторяется вызвавшая ее модификация. Отсюда вы-
текает следующее определение: привычка – это предрасположен-
ность к изменению, порожденная в существе непрерывностью или 
повторением одного и того же изменения.

Привычка возможна лишь там, где есть изменение, но об-
ратное неверно. Так, физическое тело может изменить место, 
но сколько его ни бросай в определенном направлении, привыч-
ку оно не приобретет. Дело в том, что привычка предполагает 
«изменение в предрасположенности, в потенции (puissance), во 
внутреннем качестве того, в чем оно происходит» (p. 10). Здесь 
появляется, как видим, восходящий к Аристотелю термин «по-
тенция», и сама проблема привычки обретает соответствующий 
контекст: речь пойдет об условиях, смысле и последствиях дан-
ного перехода от потенции к акту.

Диссертация поделена на две части. В  первой предложен 
внешний, «объективный» анализ, во второй  – анализ «субъек-
тивный», с позиции сознания. Исследуя онтологические условия 
возникновения привычки, Равессон восходит в своем изложении 



76

по ступеням бытия, иерархического устройства мира. Всеоб-
щим законом, фундаментальной особенностью бытия он считает 
стремление продолжать существование (упорствовать, persister) 
в своем способе бытия. На всех уровнях существования, полага-
ет он, соединяются постоянство и изменение. Ведь условия, при 
которых «бытие (l’être) предстает нам на сцене мира» (ibid.), это 
Пространство и Время (здесь явно звучит кантовская тема). Если 
Пространство есть условие и наиболее видимая и элементарная 
форма устойчивости, перманентности, то время – всеобщее усло-
вие изменения. Уже на первом уровне существования, благодаря 
движению и присущей ему инерции как тенденции к постоянству 
создаются, по Равессону, предпосылки для появления привычки. 
Но их одних недостаточно: ведь то реальное существование, где 
она могла бы укорениться, предполагает определенное единство. 
А в первом царстве природы – в механических, физических или 
химических соединениях  – нет подлинного единства, поскольку 
там господствует однородность, происходит «гомогенный синтез». 
Однородное целое всегда неопределенно делимо на части, подоб-
ные и ему, и друг другу. «Однородность исключает индивидуаль-
ность; она исключает подлинное единство и, следовательно, под-
линное бытие. В гомогенном целом есть, конечно, что-то от бытия 
(de l’être), но нет сущего (un être)» (p. 12). В этом множественном 
существовании, поясняет философ, нет определенной субстанции 
и индивидуальной энергии, где может утвердиться и сохраниться 
привычка. В неорганической природе совершается непосредствен-
ный переход от потенции к акту, но нет длительного (������������durable�����) из-
менения, которое могло бы породить привычку, нет перманентной 
потенции, в которой она могла бы закрепиться. Здесь фактически 
отсутствует интервал между действием и реакцией.

Итак, делает вывод Равессон, в царстве непосредственности 
(������������������������������������������������������������imm���������������������������������������������������������é��������������������������������������������������������diation�������������������������������������������������) и однородности, образующем сферу неорганическо-
го, привычка невозможна. Подлинные условия для нее возникают 
только на следующей ступени бытия, с появлением органической 
природы, жизни. Изменение уже не является здесь непосредствен-
ным объединением или комбинацией, его начало и конец разделе-
ны временным интервалом, а сам синтез, происходящий в природе, 
утрачивает гомогенный характер. Если во времени для достижения 
синтеза нужна последовательность посредствующих звеньев (���in-



77

termédiaires), то в пространстве необходима совокупность средств, 
требуются определенные инструменты, органы. Итак, обобщает 
Равессон, гетерогенное единство в пространстве – это Организа-
ция, а последовательное единство во Времени – Жизнь; вместе с 
последовательностью и разнородностью начинается индивидуаль-
ность. Разнородное по своей природе целое уже не делится, как 
в неорганическом мире, на части, подобные друг другу и всему 
целому; здесь имеется сущее (������������������������������������un���������������������������������� ê��������������������������������tre�����������������������������), субъект, определенная суб-
станция, которая развивает – в различных формах и в разные эпо-
хи – внутренне присущую ей потенцию. Таким образом, именно 
в сфере жизни сразу соединяются все условия, необходимые для 
появления привычки.

Жизнь выше неорганического существования, но предполага-
ет его как свое условие: «В неорганическом мире у организации 
есть материя, которой она придает форму»,  – пишет Равессон 
(p. 14). Отнюдь не являясь обособленным и независимым царством 
во внешнем мире, жизнь подчиняется его общим законам, без кон-
ца подвергается влиянию извне, но преодолевает его и одерживает 
над ним победу. Если в неорганическом мире все предметы, тела 
непосредственно доступны внешним воздействиям, подвластны 
всеобщим законам необходимости, то у всякого живого существа, 
напротив, есть своя собственная судьба. Оно, и только оно, обла-
дает, по Равессону, постоянной природой, коль скоро является су-
щим. «Значит, именно в жизненном начале собственно и состоит 
природа как бытие» (p.  13). В  этом смысле неорганический мир 
может рассматриваться как царство Судьбы, органический  – как 
царство Природы. «Итак, привычка может начаться только там, где 
начинается сама природа» (ibid.).

В  целом для жизни характерна оппозиция восприимчивости 
и спонтанности, причем первый член этой оппозиции в процес-
се развития жизни все более уменьшается, а второй – возрастает. 
Эту особенность, подмеченную еще Бираном, Равессон называет 
всеобщим законом привычки (p. 14), которая развивается в том же 
направлении, в каком движется природа. Будучи очень мало вы-
раженной в растительной жизни, где сильна еще необходимость, 
привычка обретает гораздо лучшие условия в жизни животной, с 
присущим ей разнообразием форм, более сложной организацией 
и большей разнородностью. Главные условия привычки – посто-



78

янство и изменение  – находят здесь новые способы выражения, 
поскольку именно на этой стадии возникает движение в простран-
стве, представляющее собой, по Равессону, общее свойство и наи-
более явный признак данной формы жизни. Оно приходит на смену 
неопределенной подвижности, существующей в неорганическом 
мире, а также характерному для растительной жизни развитию, 
возрастанию в пространстве, определенному по направлению и 
величине. Подобное усложнение наблюдается и в области време-
ни. Если неорганическое тело «не имеет никакого определенного 
отношения со временем» (p. 16) и потому как бы пребывает вне 
времени, а растительной жизни требуется определенное время, ко-
торое она непрерывно заполняет, то животной жизни свойственно 
чередование покоя и движения; все ее функции имеют прерыви-
стый характер. Длительность ее прерывается пустыми интервала-
ми и разделена на периоды; это разделенное и дискретное время. 
В такой прерывистости функций Равессон усматривает наиболее 
ясное выражение спонтанности, инициативы, присущей жизни.

На более высоких уровнях жизни, по мере усложнения дви-
жения, с появлением новых органов, воспринимающих на все 
больших расстояниях впечатления от внешних объектов, «с новой 
силой проявляется контраст восприимчивости и спонтанности» 
(p.  18), характеризующий привычку. Двоякий закон привычки: 
постепенное ослабление восприимчивости и возрастание спон-
танности – выражается здесь все более заметным и неоспоримым 
образом. Если в неорганическом мире реакция в точности равна 
действию, то в сфере жизни внешнее воздействие и реакция все 
сильнее различаются, все менее зависят друг от друга. А это зна-
чит, по Равессону, что все более необходимым делается некий 
центр, который служил бы общей границей действия и реакции, 
все лучше регулировал бы их отношения, измерял и расходовал 
силу. «Чем было бы подобное измерение, если не судьей, который 
знает, оценивает, предвидит и решает? Что это за судья, если не то 
начало, которое зовется душой?» (���������������������������������P��������������������������������. 19.) (Заметим, что все сказан-
ное очень напоминает описание Бергсоном в «Материи и памяти» 
возникновения областей индетерминации по мере развития жиз-
ни, нервной системы: именно появление и все большее увеличение 
интервала между действием и реакцией создает условия для не-
произвольного действия, спонтанного движения.)



79

Так, продолжает Равессон, в царстве Природы возникает об-
ласть познания, предвидения, где пробивается первый луч Сво-
боды. Затем жизнь делает последний шаг, вознося двигательную 
активность вместе с органами движения на предельный уровень 
совершенства. «Существо, изначально вышедшее из фатально-
сти механического мира, предстает в нем в осуществленной фор-
ме наиболее свободной активности. А  это существо – мы сами» 
(ibid.). Так рождается сознание, разделяющееся на интеллект и 
волю. И  далее Равессон формулирует одно из важнейших поло-
жений спиритуализма: если до сей поры природа выступала для 
нас как спектакль, который мы видим только извне, то «в созна-
нии, напротив, одно и то же существо действует и видит действие, 
или скорее действие и видение действия совпадают. Автор, драма, 
актер, зритель составляют единое целое» (������������������������p�����������������������. 19–20). Значит, имен-
но исходя из сознания мы можем понять привычку: в нем можно 
схватить начало, первопринцип действия – не только констатиро-
вать видимый закон привычки, но и проникнуть в истоки самого 
сознания, понять его причину.

К такому исследованию Равессон и переходит во второй части 
диссертации. Рассматривая, каким образом привычка предстает в 
сфере сознания, мы можем – по аналогии – сделать вывод обо всем 
мире, о природе. Так начинается тема «аналогии привычки», вос-
ходящая к Аристотелю. Аналогия, или пропорция, у Аристотеля, 
как показал Равессон в «Опыте», – это отношение, связывающее 
между собой все категории бытия. Метод аналогии сыграет очень 
важную роль в его учении. В  его спиритуалистической трактов-
ке он означает, что в силу изначальной аналогии между явлениями 
мира, коренящейся в их духовной природе, обращение к собствен-
ному сознанию позволяет человеку выносить суждения и о внеш-
них явлениях. Сферу сознания Равессон исследует с очевидной 
опорой на Канта, привлекая также идеи Аристотеля, Дестюта де 
Траси, Мен де Бирана. Особенно важны для него кантовские сооб-
ражения о схематизме чистых рассудочных понятий из «Критики 
чистого разума»; порой его высказывания звучат как вариации на 
темы очень вольно интерпретированного Канта. Вот вкратце ход 
его рассуждений: сознание предполагает знание, а знание – интел-
лект; общее условие интеллекта, как и существования, – единство. 
Но в абсолютно неделимом единстве простой интуиции простого 



80

объекта знание, а стало быть и сознание, исчезает. Идея, объект 
знания, есть интеллигибельное единство некоего разнообразия. 
Синтез разнообразия в единстве идеи есть суждение. Способность 
суждения есть рассудок (entendement). Итак, знание заключено в 
рассудке. Сформулировав эти тезисы, Равессон исследует далее те 
условия, которым рассудок подчиняет знание. Проследим внима-
тельнее за ходом его мысли.

Разнообразие, пишет философ, есть материя количества, а един-
ство  – его форма. Однако рассудок схватывает количество только 
при условии разделения частей, т. е. в форме единства множествен-
ности, дискретного количества, числа. Идея разделения частей, в 
свою очередь, постигается рассудком лишь при том условии, что 
части отделены друг от друга интервалами; иными словами, рассу-
док представляет число только в форме множества границ (limites) 
непрерывного количества. «Непрерывность же схватывается рас-
судком только при условии сосуществования. Непрерывное сосу-
ществующее количество есть протяженность. Итак, количество есть 
логическая, научная (scientifique) форма протяженности; и рассудок 
представляет себе количество только в чувственной форме протя-
женности, в интуиции пространства» (p. 21)50.

В этом рассуждении Равессон явным образом выступает пред-
шественником Бергсона. Связь дискретного количества, числа 
с делимым пространством, связь операций рассудка с простран-
ством – именно эти идеи Бергсон развил в 1889 г. во второй главе 
диссертации «Опыт о непосредственных данных сознания». От-
мечая, что Равессон в работе «О привычке» проводит четкое раз-
личие между чисто интенсивным, динамическим, и экстенсивным, 
механическим, Д.Жанико подчеркивает: «Связь между качеством 
и интериорностью, с одной стороны, между количеством и про-
странственностью, с другой, кажется нам сегодня специфически 
бергсоновской; на деле она имеется уже у Равессона»51. Поэтому 
можно согласиться с Артуром Лавджоем, который напрямую со-
относит эти идеи Равессона с учением Бергсона «об отношении 
интуиции пространства к категории количества и о существенно-
сти обеих для всякого отчетливого представления»52. Здесь нуж-
но только сделать важное уточнение: Бергсон проводил различие 
между пространством и протяженностью, а Равессон, как можно 
понять, их отождествляет.



81

В  последующих рассуждениях Равессона о времени мож-
но найти как сходство с Бергсоном, так и существенное отличие. 
В  пространстве, пишет он, нет определенности, нет единства. На 
деле субъект черпает единство в себе, а затем переносит его вовне 
и противопоставляет себе. Если я представляю себе разнообразие 
только в множественности делений, которые устанавливаю в про-
тяженности, то для того чтобы представить целостность, единство 
некоей совокупности, требуется последовательное прибавление ча-
стей друг к другу, их сложение; а оно возможно только во времени.

«Но во времени все проходит, ничто не пребывает. Как изме-
рить этот непрерывный поток и это неограниченное следование, 
если не посредством того, что не проходит, но сохраняет свое су-
ществование и длится? И что это, если не я? Ведь все, что связано 
с пространством, – вне времени. В я, во времени и вместе с тем вне 
времени, находится субстанция, мера изменения и постоянства, 
тип самотождественности (identité)» (p. 21–22). Здесь, как полагает 
Лавджой, Равессон возвращается к кантовскому «синтетическому 
единству самосознания»: «…и он ведет нас к нему, хотя и странно 
ускоренным шагом, по привычному кантовскому пути»53. Действи-
тельно, Равессон строит свое изложение чересчур лаконично, не 
отвлекаясь на разъяснения, предоставляя читателю самому разби-
раться в деталях. Вслед за Кантом он связывает время с сознани-
ем, причем время, о котором он говорит, далеко от бергсоновской 
длительности. Из предыдущего изложения можно заключить, что 
Равессон представляет временную последовательность как коли-
чество или число, коль скоро применительно ко времени речь идет 
о сложении, прибавлении частей, как это было в случае простран-
ства. Но тогда, отмечает Лавджой, можно говорить о сосущество-
вании, об экстенсивном количестве в кантовском смысле. Однако 
«мыслить время внутреннего опыта как экстенсивное количество 
означает как раз представлять временное пространственным, по-
следовательное – сосуществующим»54. Бергсон же, напротив, под-
черкивая неделимость внутреннего времени, т.  е. длительности, 
говорил о взаимопроникновении состояний сознаний, а не об их 
сосуществовании.

Но вернемся к рассуждению Равессона. Стремясь показать, 
каким образом в сознании возникает представление о движении, 
он делает следующий логический шаг: необходимое для синтеза 



82

многообразия в пространстве прибавление, сложение частей, ко-
торое осуществляется в непрерывной протяженности, предпола-
гает непрерывный переход от границы (ex������������������������tremit������������������é) одной из ее ча-
стей к другой через все посредствующие деления. «Этот переход 
есть движение, которое я, неподвижный, совершаю из глубины 
своей самотождественности» (���������������������������������p��������������������������������. 22). А для того чтобы предста-
вить себе синтез многообразия в пространстве, я не только дол-
жен быть субстанциальным субъектом, осуществляющим движе-
ние, по крайней мере в воображении; нужно, чтобы я мысленно 
обозначил его конец, определил его направление. Из этой связи 
рассудка с движением следует, что во всяком отчетливом пред-
ставлении (conception) предполагается более или менее смутное 
сознание свободной активности.

У  всякого движения имеется не только скорость, но и ин-
тенсивность, измеряемая энергией причины, силой. В конечном 
счете, движение есть результат победы силы (������������������puissance���������) над со-
противлением. Отношение же силы и сопротивления выражает-
ся в сознании усилия  – сознании, в котором, как подчеркивает 
Равессон вслед за Мен де Бираном, «с необходимостью прояв-
ляется самой себе, в высшей форме свободной активности, лич-
ность» (p. 23). Усилие включает в себя два элемента – действие 
и претерпевание (passion), или, иными словами, активность и 
пассивность. В сочетании этих противоположностей заключены, 
по Равессону, все возможные формы существования. Действие, 
как непосредственное условие разделения субъекта и объекта по-
знания, является и условием отчетливого познания; с действием 
тесно связано ясное восприятие. В претерпевании же отсутству-
ет ясность: оно выражается в сознании лишь как смутное ощуще-
ние. Отсюда Равессон выводит «необходимый закон», состоящий 
в том, что в сознании восприятие и ощущение противоположны, 
как и выражаемые ими действие и претерпевание. Усилие же 
представляет собой общую границу данных противоположно-
стей, то место, где они уравновешиваются.

Усилие осуществляется в осязании  – отсюда ведущая роль 
именно этого чувства, которую, опять-таки вслед за Бираном, 
подчеркивает Равессон (кстати, именно осязание занимало важ-
нейшее место и в сенсуализме Кондильяка). Осязание выступает 
в формах и ощущения, и восприятия, причем по мере развития 



83

органов чувств восприятие, с которым связаны движение, актив-
ность, свобода, приобретает все большее значение, оттесняя ощу-
щение на второй план. В отношениях действия и претерпевания, 
или страсти, возможны, по Равессону, две крайности: в чистой 
страсти испытывающий ее субъект весь замкнут в себе, а потому 
не выделяет, еще не знает себя; в чистом действии он весь пре-
бывает вовне и уже не знает себя. Абсолютная активность, как 
и абсолютная пассивность, исключает сознание, во всяком случае 
отчетливое; личность равно исчезает, теряется и в крайней субъ-
ективности, связанной со страстью, и в крайней объективности, 
зависящей от действия. Самое ясное и достоверное сознание лич-
ности сосредоточено, вместе с рефлексией, в средней области ося-
зания, в среднем элементе – усилии.

Отсюда Равессон и переходит, наконец, к привычке, выявление 
истоков которой путем анализа сознания было, напомним, задачей 
всего предшествующего рассуждения. Поскольку движение, явля-
ющееся условием отчетливого сознания, происходит во времени, 
то «бытие сознания есть бытие во времени» (p. 27), выступающем 
как первый закон и необходимая форма сознания. Все существу-
ющее в сознании представляет собой изменение, имеющее свою 
длительность в субъекте. Как же влияет длительность изменения 
на саму область сознания? «Непрерывность или повторение стра-
сти ослабляет ее; непрерывность или повторение действия усили-
вает и подкрепляет его. Продолжаемое или повторяемое ощущение 
постепенно уменьшается и в конце концов угасает. Продолжаемое 
или повторяемое движение постепенно упрощается, становится 
более быстрым и уверенным. Восприятие, связанное с движени-
ем, равным образом становится более ясным, достоверным, бы-
стрым» (ibid.). Формирующаяся в результате привычка, облегчая и 
тем самым освобождая движение, постепенно замещает пассивное 
активным, чувство знанием; она способствует нарастанию актив-
ности, которое и является важнейшим признаком жизни.

Привычка, по Равессону, родственна инстинкту, представляю-
щему собой первичные стремления, конституирующие нашу при-
роду, но инстинкт более нерефлективен, непреодолим. «Привычка 
все больше приближается, никогда, возможно, ее не достигая, к на-
дежности, необходимости, совершенной спонтанности инстинкта. 
Между привычкой и инстинктом, между привычкой и природой 



84

различие только в степени, и оно может бесконечно уменьшаться» 
(p. 34). По мере того как мы учимся, путем упражнения, соразме-
рять свое усилие с целью, которой хотим достичь, привычка пре-
вращает произвольные движения в инстинктивные, и в этом про-
цессе постепенно исчезает, стирается то сознание сопротивления 
среды, которое представляет собой усилие. Но в этой отсылающей 
к Мен де Бирану теме усилия и сопротивления возникает, как и у 
Бирана, круг: «…если усилие предполагает сопротивление, то со-
противление в свою очередь проявляется только в усилии. Как же 
выйти из этого круга, где найти начало?» (P. 36.)

Биран искал выход в связи усилия с инстинктом. Решение, 
предложенное Равессоном, приводит его к центральной идее уче-
ния о привычке, идее, которая как раз и продвинула это учение 
в область более обширную, чем у Бирана. В описанной им исто-
рии двух противоположных сил – пассивности и активности – есть 
одна общая черта, которая, как он полагает, объясняет все осталь-
ное. Это – наличие некоей смутной, непроизвольной активности, 
которая развивается благодаря непрерывности или повторению 
как в сфере чувственности, так и в сфере активности; «усилие с не-
обходимостью требует предшествующего стремления без усилия» 
(ibid.). С примерами такого неволевого стремления (tendance), или 
склонности (��������������������������������������������������penchant������������������������������������������), мы, напоминает философ, нередко сталки-
ваемся в жизни. Так, монотонный шум, непрерывное движение, 
например раскачивание на качелях, навевают сон, но стоит им 
прекратиться, как человек просыпается. Это значит, что в органах 
чувств действовала, без его ведома, смутная активность, вслед-
ствие которой ощущение стало потребностью. Как только ощуще-
ние прекратилось, эта потребность заявила о себе.

Итак, Равессон постулирует наличие в организме особой не-
рефлективной спонтанности, существующей ниже области воли 
и сознания личности. При этом, если постепенное ослабление 
ощущений и возрастающую легкость движений еще можно было 
бы гипотетически объяснить каким-то изменением в физическом 
строении органов, то существование стремления, склонности, со-
впадающей в своем развитии с ослаблением ощущения и усилия, 
такому объяснению уже не поддается. И физические, и рационали-
стические теории здесь, по Равессону, равным образом неверны. 
Дело в том, что «закон привычки объясняется только развитием 



85

Спонтанности, одновременно пассивной и активной, и равно от-
личной и от механической Фатальности, и от рефлективной Сво-
боды (Liberté reflexion)» (p. 32). Клэр Марен так характеризует этот 
поворот мысли Равессона: «Вводя в работе о привычке понятие 
смутной активности, Равессон помещает метафизическую пробле-
матику в центр своего анализа, где до того преобладала феноме-
нологическая тенденция»55. На это указывает, добавим, использо-
вание философом прописных букв (Спонтанность, Фатальность, 
Свобода), свидетельствующих о переходе на более глубокий уро-
вень рассмотрения. Он уже не ограничивается наблюдением и опи-
санием, но хочет проникнуть в причину, открыть принцип.

Продолжая анализ, философ замечает: если в сфере рефлексии 
и воли цель предстает как более или менее отдаленное завершение 
движения, как нечто такое, чему противопоставляет себя интел-
лект, то в процессе развития привычки стремление, склонность 
все больше приближается к акту реализации; возможность (потен-
ция) постепенно превращается в стремление, а оно – в действие. 
Таким образом сокращается интервал между движением и его це-
лью, представляемый рассудком, стирается различие между ними 
и само стремление в итоге сливается с целью. На смену рефлексии, 
измеряющей расстояние между противоположностями, постепен-
но приходит «непосредственный интеллект, где ничто не разделяет 
субъекта и объект мысли» (p. 32).

Итак, если в области рефлексии и воли цель движения есть 
идея, идеал, возможность, которая должна осуществиться, то по 
мере развития привычки эта возможность реализуется. «Идея 
становится бытием... Привычка все больше становится субстан-
циальной идеей. Смутный интеллект, благодаря привычке заме-
няющий собой рефлексию, тот непосредственный интеллект, где 
сливаются объект и субъект, – это реальная интуиция, в которой 
смешиваются реальное и идеальное, бытие и мышление» (p. 33). 
Загадочную фразу о привычке как субстанциальной идее француз-
ский историк философии Э.Брейе поясняет так: «Через привычку 
раскрывается, что такое природа»56. Другие исследователи видели 
в ней влияние Шеллинга. По мнению Ж.Казенёва, здесь сказыва-
ется воздействие воззрений Ван Гельмонта, Шталя и других; влия-
ние Шталя заметно и в концепции непосредственного интеллекта: 
интеллект не всегда ясен и сознателен, а тем самым он сближается 



86

с инстинктом (у Бергсона, напротив, инстинкт и интеллект пред-
ставляли собой разные и во многом противоположные формы жиз-
ни). По Казенёву, именно в «субстанциальной идее» кроется весь 
секрет жизни, ибо эта идея «находится в точке соединения между 
природой и интеллектом»57. Так или иначе, для нас здесь важно то, 
что благодаря «субстанциальной идее», в которую превращается 
привычка, преодолевается противоположность идеального и ре-
ального, которую устанавливал рассудок, изначально нацеленный 
на их разрыв, чуждый движению и жизни.

По словам одного из исследователей, здесь происходит «от-
крытие по-новому понятой и используемой интуиции»58. Дей-
ствительно, тезис о непосредственном интеллекте как «реальной 
интуиции», об идее, которая, сливаясь с бытием, становится «суб-
станциальной», – один из центральных моментов работы «О при-
вычке». Равессон показывает, что именно дорефлективное выводит 
за пределы представления, предполагающего дистанцию между 
мышлением и бытием; этот разрыв преодолевается с помощью не-
посредственного интеллекта, в котором происходит синтез бытия 
и мышления. Привычка открывает доступ к этому непосредствен-
ному, дает ключ к такому синтезу. Хотя понятие интуиции посте-
пенно будет насыщаться в учении Равессона разными оттенками, в 
нем сохранится значение «дорефлективного интеллекта», связыва-
ющего мысль и бытие.

Отвлекаясь от нашего изложения, подчеркнем, что неред-
ко отмечавшаяся исследователями сложность понимания дан-
ной работы Равессона вызвана, в частности, тем, что он нередко 
употребляет некоторые понятия в непривычном для нас смысле. 
Так, Д.Жанико обратил внимание на то, что термин «интеллект» 
(intelligence) используется в двух значениях. Первое из них вполне 
традиционно и не играет большой роли: оно тождественно рассуд-
ку (entend������������������������������������������������������ement�������������������������������������������������), а точнее, «абстрактному рассудку». Второе зна-
чение – непосредственный, нерефлективный интеллект. Именно с 
его существованием связан, очевидно, следующий момент: сфера 
неволевого, в которую погружена смутная активность, находится, 
по Равессону, «вне и ниже области личности и сознания» (p. 31), но 
в то же время остается «в сфере интеллекта» (p. 32). Стало быть, 
интеллект у Равессона шире, чем сознание. А  между тем ранее 
философ писал, что сознание разделяется на интеллект и волю, из 



87

чего следует, что интеллект, напротив, является частью сознания. 
Это противоречие объясняется, вероятно, тем, что в первом случае 
имеется в виду непосредственный интеллект, а во втором – реф-
лективный, т. е. рассудок.

Процесс развития привычки сложен и многосторонен, в нем 
действует не внешняя сила, не принуждение, но необходимость 
иного рода  – необходимость влечения (attrait) и желания. Это 
именно закон, закон членов, следующий за свободой духа, пояс-
няет Равессон. «Но этот закон – закон благодати (grâce). Целевая 
причина все больше берет верх над действующей причиной и по-
глощает ее. И тогда, действительно, цель и начало, факт и закон 
смешиваются в необходимости» (p. 34). Это очень важный момент, 
привлекший пристальное внимание исследователей. Рассуждения 
Равессона, проясняющие его понимание духовной причинности, 
явным образом соотносятся здесь с евангельским контекстом. Они 
прямо отсылают к словам апостола Павла из Послания к Римля-
нам: «Доброе, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, 
делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, но жи-
вущий во мне грех. Итак я нахожу закон, что, когда хочу делать 
доброе, прилежит мне злое. Ибо по внутреннему человеку нахожу 
удовольствие в законе Божием; но в членах моих вижу иной закон, 
противоборствующий закону ума моего и делающий меня плен-
ником закона греховного, находящегося в членах моих. Бедный я 
человек! кто избавит меня от сего тела смерти? …Итак тот же са-
мый я умом (моим) служу закону Божию, а плотию закону греха» 
(Рим 7, 19–25). Мы видим, что св. Павел противопоставляет «закон 
членов», или «закон греха», – закону Божьему. Равессон рассужда-
ет по-иному, сближая и фактически отождествляя закон членов и 
закон благодати. Что же это означает? В каком смысле благодать 
может быть законом? Не является ли это парадоксальным выра-
жением, как пишет, например, Дениза Ледюк-Файет? Если благо-
дать – это закон, что же тогда свобода?

Как поясняет Ледюк-Файет, в привычке, по Равессону, откры-
вается та средняя область, где соединяются материя и дух, необ-
ходимость и свобода, а также закон и благодать. «Привлекая это 
понятие [«благодать»], чуждое философии, Равессон объясняет 
сущность свободного акта, так что привычка выступает здесь как 
ключ к “сверхнатуральной” метафизике – так ее называет автор, – 



88

онтологии, пронизанной теологией»59. Благодать, или дар Божий, 
оказывается «истиной» феномена привычки, поскольку телесность 
очищается и облагораживается духовным началом, выступающим 
как цель ее совершенствования. Тем самым Равессон уже на ран-
нем этапе творчества объединяет философию и христианство; и 
«коль скоро оспариваемое понятие христианской философии име-
ет смысл, он, во всяком случае, предлагает нам прекрасную ее ил-
люстрацию»60.

Клод Брюэр дает свой комментарий: привычка несет с со-
бой нечто большее, чем было до ее формирования, то, чего мы не 
ждали. Например, человек, играющий на фортепьяно, благодаря 
привычке способен подняться к высшему уровню совершенства, 
что можно рассматривать как своего рода подарок, дар. В этом раз-
мышлении Равессона, где Аристотель перетолковывается в духе 
христианства, – весь смысл, вся «ставка» данной работы: речь идет 
о духе, вносящем в природу нечто иное. Приобретение привычки – 
это усвоение нового способа существования, который, по Брюэру, 
соотносится с тем, что «Аристотель называл – и это самое гениаль-
ное, быть может единственное его открытие – бытием в потенции, 
т. е. духом в природе»61.

Аллюзией на евангельский сюжет, использованием слова «бла-
годать» Равессон готовит читателя к тому, о чем скажет на завер-
шающих страницах работы. Ведь уже на данном этапе изложения 
возникает вопрос: где источник благодати, откуда она появляется? 
Так философ переходит к главной для него теме – «аналогии при-
вычки». Установив, путем анализа сознания, как действует при-
вычка в нас самих, какова ее причина, мы можем при помощи ана-
логии сделать более общие выводы, перейдя уже в сферу природы, 
мира как такового. Проследим за ходом рассуждений Равессона.

Подобно тому как усилие является границей между действием 
и претерпеванием, пишет он, так привычка есть средний термин 
между волей и природой, граница между ними, которая в ходе раз-
вития постоянно перемещается от одного края к другому. А  по-
тому привычка есть как бы бесконечный дифференциал Воли в 
Природе, а Природа – предел убывания привычки. Это означает, по 
Равессону, что привычку можно рассматривать как единственный 
реальный метод, позволяющий пусть приблизительно, гипотети-
чески, но все же определить отношение, связывающее Природу и 



89

Волю, – отношение, которое не может познать рассудок, действу-
ющий в сфере абстрактного, логического. «Постепенно спускаясь 
из самых освещенных областей сознания, привычка несет его свет 
в глубину и темную ночь природы. Это природа приобретенная, 
вторая природа, коренящаяся в первой природе, но единственная, 
которая объясняет ее рассудку. Это, наконец, природа порожден-
ная, продукт и последовательное раскрытие (révélation62) природы 
порождающей» (�����������������������������������������������p����������������������������������������������. 35). Здесь, как видим, «встречаются» Аристо-
тель и Спиноза. Говоря о «второй природе», Равессон ссылается на 
работу Аристотеля «О памяти и припоминании»63. Действитель-
но, «привычка – вторая натура», все мы знаем это аристотелевское 
выражение. У Равессона эти слова приобрели общефилософское 
значение, встроившись в контекст спинозовского различения по-
рождающей и порожденной природы.

Постепенно возвращаясь от заключительного акта движения 
к его началу, мы спускаемся, утверждает философ, от единства на-
правления в нераздельную множественность, где движение рас-
сеивается во множестве стремлений и в разнообразии органов, а 
жизнь – во множестве независимых центров. На низшем уровне 
привычка соответствует уже самой природе – той области, где ме-
ханика сменяется «непредставимым и необъяснимым динамизмом 
жизни» (p. 38), где господствует спонтанность желания, лежащая 
в истоках произвольного движения. Желание – это, по Равессону, 
первичный инстинкт, в котором «цель акта сливается с актом, идея 
с реализацией, мысль с порывом (é������������������������������lan���������������������������) спонтанности; это состоя-
ние природы, сама природа» (p. 37). Возвращаясь к теме желания 
(стремления, склонности), т. е. непроизвольной активности, о ко-
торой речь шла выше, Равессон, как мы видим, включает ее в более 
широкий, метафизический контекст.

Таким образом, привычка показывает нам движение «от вер-
шин жизни, освещенных светом мысли, до низших и самых темных 
областей» (p. 38); она действует еще в сфере растительной жизни 
и лишь на низших уровнях, в самых элементарных формах орга-
низации сводится к нулю. «Но даже в этих, недоступных ей, про-
пастях последние угасающие лучи света, который она извлекает из 
сознания, освещают в самой глубине природы тайну отождествле-
ния идеального и реального, вещи и мысли и всех противополож-
ностей, которые разделяет рассудок, соединенных в необъяснимом 



90

акте постижения (intelligence) и желания… Не в этом ли состоит и 
божественный секрет трансмиссии жизни как некоей творческой 
идеи, которая выделяется и обособляется в порыве (���������������transport������) люб-
ви, чтобы жить собственной жизнью и создать себе свое тело, свой 
мир и судьбу?» (Р. 39.)64 Отметим, что здесь Равессон сравнивает 
жизнь с творческой идеей, подобно тому как раньше назвал при-
вычку субстанциальной идеей.

Аналогично тому как у человека усвоение привычки ведет со-
знание от воли к инстинкту и от единства личности к крайнему 
рассеянию ее, к безличностности, преобразуя волевое в неволевое, 
так и в природе движение вниз, от высших форм к наиболее эле-
ментарным, являет нам постепенное рассеивание мысли и актив-
ности «в смутных желаниях самых темных инстинктов» (p.  42). 
Поэтому можно сказать, по Равессону, что именно аналогия при-
вычки проникает в саму тайну существования, жизни, открывая 
нам ее смысл. «Низшая граница  – необходимость, если угодно, 
Судьба, но в спонтанности Природы; высшая граница – Свобода 
рассудка. Привычка спускается от одной к другой; она сближает 
эти противоположности, выявляя их глубинную суть и необходи-
мую связь» (ibid).

Так философ описывает движение вниз по лестнице существо-
вания, природы. А что же происходит на высших уровнях, можно 
ли сказать, что закон привычки действует и там? Равессон пола-
гает, что данный закон универсален: влияние привычки охватыва-
ет также волю и интеллект, «эти более высокие и более чистые 
области духа и сердца» (ibid.). В душе, достигшей самосознания, 
открывается мир, который все больше отделяется от жизни тела. 
Жизнь души (при описании ее Равессон ссылается на Плотина, 
Эннеады, ������������������������������������������������������I�����������������������������������������������������, 6) – это высшая ступень, недостижимый предел, к ко-
торому стремится, как к своему совершенству и благу, непрерыв-
ный прогресс природы. В мире души существует самая подлинная 
форма чувственности; это страсть – удовольствие и страдание, ко-
ренящиеся в благе и зле и являющиеся их чувственными знаками. 
В свою очередь, «чувству противостоит духовная и нравственная 
активность, которая преследует добро или зло, тогда как чувство 
получает впечатление от них» (p. 43). А коль скоро в мире души 
имеются, стало быть, и действие, и претерпевание, к ней вполне 
применимы предыдущие рассуждения о привычке. Непрерыв-



91

ность или повторение постепенно ослабляют пассивные чувства, 
одновременно облегчая моральную деятельность, развивая в душе 
стремление к действию. Мимолетное удовольствие от пассивной 
чувственности сменяется удовольствием от действия, на смену жа-
лости приходит активность и радость милосердия; а затем воля к 
действию превращается в непроизвольную склонность. Доброде-
тель, вначале требовавшая усилия, вызывавшая усталость, по мере 
практического усвоения привычки становится удовольствием, же-
ланием. В этом Равессон, ссылаясь, среди прочего, на аристотелев-
скую «Никомахову этику», усматривает весь секрет воспитания, 
призванного путем действия нацеливать человека на благо и созда-
вать у него соответствующую привычку. Именно так формируются 
нравы, моральность.

Выше шла речь о том, что в глубине самой души, как и в мире 
природы, Равессон обнаруживает  – в качестве предела развития 
привычки  – нерефлективную, естественную спонтанность жела-
ния, которая представляет собой исток и первопричину действия. 
Применительно к сфере нравственности это означает, что хотя она 
по преимуществу является царством свободы, но и в ней, как на 
низших уровнях существования, первичное побуждение к дей-
ствию исходит не от рефлективной воли или абстрактного рассуд-
ка, а от нерефлективной свободы Любви, направляющей к благу 
способности души. «Воля создает лишь форму действия; нереф-
лективная свобода Любви создает всю его субстанцию, и любовь 
больше не отделяет себя от созерцания того, что она любит; имен-
но здесь – основа и необходимое начало, то состояние природы, 
первичную спонтанность которого таит в себе (������������������enveloppe���������) и пред-
полагает всякая воля. Вся природа состоит в желании, а желание – 
во влекущем его благе. Так подтверждаются слова одного выда-
ющегося теолога: “Природа есть предваряющая благодать (grâce 
pr���������������������������������������������������������������é��������������������������������������������������������������venante�������������������������������������������������������)”. Это Бог в нас, скрытый [от нас] одним тем, что пре-
бывает чересчур глубоко внутри нас, в тех глубинах, куда мы не 
спускаемся» (p. 45)65. Таким образом, глубинные основания души, 
как и природы, составляет божественная любовь, и именно ее в ко-
нечном счете открывает нам аналогия привычки. Понятие «пред-
варяющая благодать», восходящее к Августину, станет одним из 
важнейших в словаре Равессона, обозначая в его концепции изна-
чальную одухотворенность природы.



92

Подобный же способ рассуждения философ применяет, нако-
нец, к сфере, на первый взгляд наиболее свободной от чувственно-
сти, – к чистому рассудку и абстрактному разуму. Закон привычки, 
полагает он, действует и в ней – ведь здесь тоже имеется пассив-
ность: если рассудок получает импульс к движению от какого-то 
объекта, то он полностью пассивен, а если от самого себя, то объе-
диняет в себе действие и претерпевание. Как и в предыдущих случа-
ях, влияние привычки сказывается здесь в том, что всякое в какой-то 
мере пассивное представление постепенно стирается при продолже-
нии или повторении; становясь все более смутным, расплывчатым, 
оно все больше отдаляется от памяти, рефлексии, сознания. И на-
против: «… чем больше рассудок или воображение упражняются в 
постепенном синтезе идей или образов, тем легче он становится для 
них, тем больше превращается в стремление, независимое от воли» 
(������������������������������������������������������������������p�����������������������������������������������������������������. 47). Обращаясь в связи с этим к проблеме ассоциации идей, полу-
чавшей в истории философии разные решения, Равессон делает вы-
вод о том, что ассоциация идей не объясняет привычку, как полагал 
Юм, а, напротив, находит в ней свое объяснение.

Первичная, нерефлективная спонтанность, к которой, как по-
казал Равессон применительно к другим областям, отсылает нас 
привычка, существует и в сфере разума: ведь всякая отчетливая 
мысль, рефлексия имеет своим условием и первоистоком нечто 
нерефлективное, какую-то смутную идею, которая является ее 
материей, тем, из чего мы исходим и на что опираемся. В самом 
деле, каким образом мы решаем «схватить в настоящем или вновь 
уловить в прошлом отсутствующую идею? Либо мы ищем то, 
что знаем, либо не знаем того, что ищем... Рефлективная мысль 
предполагает предшествующее опосредование некой смутной ин-
туиции, где идея не отделена от мыслящего ее субъекта, как и от 
мышления. Именно в непрерывном потоке непроизвольной спон-
танности, бесшумно текущем в глубине души, воля устанавливает 
границы и определяет формы» (��������������������������������p�������������������������������. 47). Только признав существо-
вание такой спонтанности в самой сфере мышления, мы можем, 
по Равессону, избежать регресса в бесконечность; она позволяет 
понять возможность самой рефлексии.

Таким образом, интеллект и воля предполагают соот-
ветственно непосредственный интеллект, или «конкретную 
мысль», – идею, слитую с бытием, и непосредственную волю – 



93

«желание, или скорее любовь, которая одновременно обладает 
и желает». Эти дорефлективные мышление и желание, «идея, 
ставшая субстанциальной в движении любви» (p.  48), и лежат, 
по Равессону, в основании Природы, которая создает конкретную 
непрерывность, полноту и динамику реальности, в отличие от 
рассудка и воли, связанных с дискретным и абстрактным. Следуя 
за направляющей нитью аналогии привычки, мы можем, полага-
ет философ, допустить наличие непрерывности в природе, хотя 
различение форм в пространстве говорит об обратном и ничто 
во внешнем мире не указывает на абсолютную непрерывность, 
основанную на единстве одного и того же начала. «Непрерыв-
ность природы есть только возможность, идеальность, недоказу-
емая самой природой. Но эта идеальность имеет свой тип в ре-
альности прогресса привычки; из нее она извлекает свое доказа-
тельство, при помощи сильнейшей из аналогий» (p. 40). Данная 
мысль Равессона, справедливо отмечает Жанико, имеет истоком 
лейбницевский принцип непрерывности: «…природа есть дух 
в состоянии бесконечно-малой потенции, внешними разрывами 
цепи маскируются незаметные переходы»66. Но такую непрерыв-
ность, по Равессону, нам не покажет внешнее наблюдение: ее 
можно постичь лишь исходя из сознания.

Для пояснения своей мысли философ использует следующий 
образ: можно представить, что два предела описанной им иерар-
хии форм существования  – первичный уровень природы и наи-
высшая точка рефлективной свободы, – между которыми имеется 
бесконечное число степеней, связаны друг с другом своего рода 
спиралью, коренящейся в глубине природы и завершающейся в со-
знании. По этой спирали и спускается привычка, которая, будучи 
замкнутой в сфере контрарности и движения, всегда остается ниже 
чистой активности, единства, «божественного тождества мышле-
ния и бытия» (p. 49), устремляясь, как к конечной цели, к спон-
танности природы, к «несовершенному тождеству» идеального 
и реального, бытия и мышления. Само ее движение, ее история 
«показывает возврат от Свободы к Природе, или скорее вторжение 
в область свободы естественной спонтанности… Во всякой вещи 
Необходимость природы есть основа, на которой создает свою 
ткань Свобода. Но это подвижная и живая основа, необходимость 
желания, любви и благодати» (p. 49, 47).



94

К.Брюэр истолковал этот фрагмент как резюме всей работы 
«О  привычке». Действительно, аналогия привычки постепенно 
приводит к философии природы, одухотворенной природы, в ос-
нове которой лежит божественное начало. Ж.Допп полагал, что 
«эта идентификация принципа органической жизни с принципом 
духовной жизни  – безусловно, одно из наиболее оригинальных 
учений Равессона»67. Постулируя примат природы, органической 
спонтанности, определяющей динамическую картину мира, над 
дискурсивным рассудком и рефлективной волей, философ в то же 
время трактует саму природу как стремление к духовности, ут-
верждая реальность начала, высшего чем природа,  – «акта, кон-
ституирующего бытие» (p.  49). В  понимании Равессоном этого 
начала соединяются христианские представления о Боге и аристо-
телевское учение о чистом Акте, которому посвящена его латин-
ская диссертация. Как показывает Допп, утверждение реальности 
такого начала основано не на логическом выводе, а на имплицит-
ном, несформулированном принципе: то, к чему устремлено ре-
альное существо, не может не быть более реальным, чем само это 
существо. Именно поэтому природа  – сфера действующих при-
чин – стремится к царству свободы, конечных причин. Но тогда 
и необходимость, присущая природе, обретает иной вид: это уже 
не фатальность, где царит механическая причинность, но «необхо-
димость желания, любви и благодати», т. е. подлинная необходи-
мость, законом которой является подчинение действующей при-
чины причине конечной. Здесь лежат истоки того учения о «вну-
тренней» причинности, опирающегося на идеи Аристотеля и Мен 
де Бирана, которое воспримут позже последователи философа (мы 
вернемся к этому вопросу в Заключении). Впоследствии Равессон 
более четко изложит проблему соотношения действующих и ко-
нечных причин, но и здесь она играет важнейшую роль.

Тем самым проясняется и приведенное выше суждение Ра-
вессона о «законе членов» и законе благодати. Между ними нет 
противоречия, поскольку природа не отделена непреодолимой 
границей от духовной жизни, а, напротив, стремится к ней. Ду-
ховная жизнь для христианина Равессона, конечно, соотносится 
с царством благодати. Но, как замечает Допп, обращение к идее 
благодати предполагает позитивное указание на творческую ак-
тивность, конституирующую природу. Это означает, что в работе 



95

«О привычке» в неявном виде уже присутствует проблема, сфор-
мулированная Шеллингом в «Суждении о философии Кузена»: 
вопрос о том, как происходит творение68. Но дать ответ на него 
Равессон попытается лишь впоследствии: привычка здесь уже ни-
чего не может прояснить.

Работа «О привычке», нечто среднее между трактатом и по-
эмой, считается главной в творчестве Равессона. Подчеркивая ори-
гинальность этого сочинения, Жанико пишет: даже «специалисты 
и наиболее проницательные умы признают, что подпали под оча-
рование текста, абсолютно своеобразного во французской фило-
софии»69. Исследователь предлагает два взаимодополняющих про-
чтения работы: феноменологическое и метафизическое. Первое, 
как он полагает, не только возможно, но необходимо, поскольку 
у Равессона представлены описание и анализ феномена, открыва-
емого в опыте; автор намерен не столько дедуцировать и доказы-
вать, сколько показывать и объяснять, «направляя философский 
взгляд в самую глубину жизни и духа» (p. 18). Но затем возникает 
необходимость перейти от наблюдения и анализа к более глубоко-
му уровню – к исследованию причин. Одна лишь феноменологи-
ческая трактовка не может объяснить онтологическое богатство и 
значение привычки; наступает черед метафизического прочтения. 
«Хотя бесспорно существует равессоновская онто-теология (пред-
посылки и требования которой более эксплицитно предстанут в 
сочинениях и фрагментах, последовавших за работой “О привыч-
ке”), ее структура обрисована лишь слегка и имя Бога появляется 
в самом конце труда, почти проскальзывает в движении любви и 
благодати…» (p. 19).

В  данном сочинении ясно выразилась трактовка отношения 
между телесным и духовным, свойственная той версии спиритуа-
лизма, которую, вслед за Бираном, развивал Равессон. Для обоих 
мыслителей привычка выступает не только как предмет, но и как 
метод исследования: она «становится инструментом, своего рода 
“горнилом”, необходимым для познания человеческого духа»70, 
предстает посредником между телесным и душевным, неволевым 
и волевым, помогая понять важные стороны человеческой природы, 
которые нередко относили к чистой физиологии, трактовали лишь 
как автоматизм. Духовное, вопреки Декарту, оказывается укоренен-
ным в телесности, неразрывно связанным с ней, а телесное, в свою 



96

очередь, возвышается и одухотворяется, облагораживается самой 
этой неразрывной связью. Усвоив уроки сенсуализма, развития фи-
зиологии и наук о жизни, спиритуализм обратился к бессознатель-
ному, к дорефлективному уровню опыта, стремясь «схватить» че-
ловеческое бытие в его «подпочве», глубинных истоках. Равессон, 
как и Кузен, проходит путь от психологии к онтологии, но путь этот 
иной: он пролегает через человеческое бытие, истоки которого усма-
триваются в доволевой, спонтанной активности.

26 декабря 1838 г. Равессон защитил докторскую диссертацию 
«О привычке»71. По словам Доппа, эта работа «очень удивила фи-
лософский мир. Интеллектуалы, сформированные в школе [Кузе-
на], чувствовали замешательство при чтении этой богатой идеями 
и туманной книги, где автор столь по-новому сочетал абстрактные 
формулировки с конкретными наблюдениями»72. Еще на защите 
Равессона упрекали за то, что он использовал в своей диссерта-
ции язык Аристотеля, далекий от ясного и совершенного стиля 
французской философской традиции. Действительно, при чтении 
«Опыта о Метафизике Аристотеля» становится совершенно оче-
видным, у кого Равессон черпал вдохновение: язык обеих работ 
очень сходен.

В��������������������������������������������������������� ��������������������������������������������������������1838 г. министр народного просвещения Сальванди, полити-
ческий противник Кузена, назначил Равессона секретарем истори-
ческой комиссии при министерстве. Это был примечательный по-
ворот судьбы философа. Он оказался вне университетской систе-
мы, предоставлявшей главные возможности для карьеры. Правда, 
отчасти это был его собственный выбор. Ведь тот же Сальванди 
вскоре поручил ему читать курс лекций в Реннском университете, 
но Равессон, формально приняв эту должность, так никогда ее не 
занял. Он был нужен Сальванди как руководитель секретариата и 
кабинета министра, а кроме того, его вовсе не привлекала жизнь в 
провинции. Скорее всего, его назначение в Реннский университет 
и некоторые другие открывшиеся возможности были связаны с его 
положением в высшей администрации, что позволяло ему в какой-
то мере противостоять Кузену.

В�������������������������������������������������������� �������������������������������������������������������начале марта 1839 г. правительство Моле, в которое вхо-
дило министерство народного просвещения, ушло в отставку, и 
Равессон временно остался не у дел. Но уже 15 апреля он был 



97

назначен генеральным инспектором библиотек королевства. Эта 
должность была учреждена незадолго до того, и философ зани-
мал ее в общей сложности 10 лет (в 1839–1845 и 1848–1852 гг.). 
За это время он провел научные изыскания в библиотеках раз-
ных городов Франции, результаты которых представлены в ра-
ботах «Отчет о библиотеках западных департаментов» (1841); 
«Каталог рукописей, хранящихся в Ланской библиотеке» (1846); 
«Отчет об архивах Империи и об организации Имперской би-
блиотеки» (1862).

В мае 1839 – июле 1840 гг. Равессон совершил инспекционные 
поездки в западные департаменты, побывал в Нанте, Ренне, Бре-
сте, Шербуре, Кане, Дьеппе, Гавре, Руане и других городах, где оз-
накомился с состоянием дел в публичных библиотеках. Занявшись 
составлением предварительной описи книгохранилищ, он в ходе 
этой работы обнаружил ряд старинных рукописей и опубликовал 
фрагменты из них в приложении к своим отчетам. Большинство 
фрагментов, изданных им в 1841 г., относятся к эпохе Средневе-
ковья, а значительную часть среди них составляют выдержки из 
схоластических трактатов, посвященные вопросу о преимуществе 
созерцательной жизни. В числе опубликованных Равессоном фраг-
ментов – две проповеди на Пасху, атрибутированные св. Августи-
ну, а также проповедь Иоанна Скота Эриугены на начало Еван-
гелия от Иоанна73. Философа интересует также символический 
смысл таинства евхаристии, эквиваленты которому он стремится 
найти в других религиях. Все это в какой-то мере говорит о пред-
мете его тогдашних размышлений, которые вскоре нашли вполне 
ясное выражение.

Но этому предшествовал недолгий, но очень важный период в 
жизни Равессона – его личные контакты с Шеллингом. Еще рань-
ше, защитив диссертации – «О привычке» и латинскую (о Спев-
сиппе), он отправил их немецкому философу. Из-за нерадивости 
персонала французской дипломатической миссии, через которую 
были посланы работы, они добирались до Шеллинга более полу-
года. Тот, еще не успев с ними как следует ознакомиться, сообщил 
Равессону, что темы их интересны во многих отношениях, но он 
заранее уверен в том, что его особенно порадует прогрессивный, 
или восходящий метод, использованный Равессоном в диссерта-
ции о привычке74. «Я предвижу, – писал он, – что однажды мы при-



98

дем к согласию по существенным вопросам философии, из чего 
Вы можете сделать вывод, что я с наивысшим интересом ознаком-
люсь со всем, что Вы пожелаете мне передать»75.

Кульминацией контактов Равессона с Шеллингом стала его по-
ездка в Мюнхен в ноябре 1839 г. Почти столетие спустя, в 1936 г., 
П.-М.Шуль, объединив материалы из разных архивных фондов, 
воссоздал серию писем, которыми обменивались в 1836–1840 гг. 
Равессон и Эдгар Кине (1803–1875)  – французский писатель, 
историк, впоследствии известный политический деятель. К  этой 
переписке он добавил письма Шеллинга Равессону, написанные в 
1838–1839 гг. Позже были опубликованы и другие ценные матери-
алы по этой теме. Таким образом вполне проясняются обстоятель-
ства, предшествовавшие поездке Равессона в Германию.

Этому путешествию благоприятствовали его дружеские кон-
такты с Кине, который в 1826 г. уехал в Германию, жил в разных 
городах, в том числе Страсбурге и Гейдельберге, и в письмах де-
лился с Равессоном своими впечатлениями о пребывании «по ту 
сторону Рейна», описывал тогдашнюю философскую ситуацию. 
Еще в 1836  г. он советовал Равессону посетить Гейдельберг, где 
была прекрасная библиотека. Но позже, весной 1839 г., когда Ра-
вессон нашел наконец возможность отправиться в Германию и на-
деялся «спрятаться в каком-нибудь тихом и ученом городе», имея 
в виду Гейдельберг, Кине рекомендовал ему обязательно побывать 
в Мюнхене. «Один Гейдельберг, – писал он, – мало чему научит 
Вас в философии. Вы знаете, что здесь не хватает людей… Нужно 
рассматривать Гейдельберг лишь как прелестный кабинет для за-
нятий» (p. 501).

Равессон, по его признанию Кине, испытывал большую потреб-
ность в уединенных занятиях философией. В одном из писем 1838 г. 
он жаловался, что масса мелочей, всяких дел, писем, визитов отни-
мают у него целые дни: «Поздравляю Вас с Вашим одиночеством; 
моя философия… очень нуждается в нем» (������������������������p�����������������������. 492). Перед самой по-
ездкой в Германию он писал Кине: «Я желаю этого путешествия не 
только ради необходимого мне специального изучения немецкого 
языка и философии, но для того чтобы порвать с административной 
жизнью, с которой я счастлив расстаться, и вернуться с помощью 
книг, природы и одиночества к моей прежней жизни, посвященной 
размышлению и умозрению, о коей я всегда сожалел. Я ухожу от 



99

привычек и занятий, быстро старящих ум и сердце…» (p. 498). А в 
другом письме есть примечательная фраза: «Я займусь обработкой 
заброшенного поля метафизики…» (p. 500).

Последовав совету Кине, Равессон отправился в Мюнхен. 
Бывший наставник, Эктор Поре, поручил ему собрать в Германии 
сведения, в том числе библиографические, касающиеся Аристоте-
ля и древнегреческих поэтов, и Равессон выполнил его просьбу, 
получив в Мюнхене соответствующие консультации. Но главное – 
он провел несколько недель, слушая лекции Шеллинга, общаясь 
с ним. В одном из писем Кине (оно было опубликовано в 1952 г. 
М.Дави) он описывал некоторые впечатления: «Я предпочел город 
побольше, а также и наиболее философский, и отнюдь не раскаи-
ваюсь в своем решении. Я нашел здесь Шеллинга, во всей силе и 
молодости его великого ума, и смог изучить вблизи этот новый и 
поистине важный этап немецкой философии, создателем которой 
он станет. Нет, с Гегелем здесь все не завершилось. Шеллинг вы-
ходит сегодня из этого схоластического тумана, он отвергает то, 
что называет сухим формализмом, и пустую напыщенность всей 
этой логики, и уже преподал в своих лекциях, которые я читаю, 
начала философии свободной и содержательной – по его словам, 
подлинно позитивной. Мы оба находим удивительное сходство 
между этим новым направлением и тем, которое я смутно, каза-
лось, предвидел и попытался в общих чертах набросать. Может 
быть, именно это побуждает меня видеть позитивную философию 
в свете надежды». И  хотя, как отмечал Равессон, борьба между 
Шеллингом и «неугомонными учениками» Гегеля носит «бурный 
и страстный» характер, именно Шеллинга он считал философом, 
способным высвободить немецкий дух из пелены абстракций, 
которой его опутали, из «логической тюрьмы»76. Хотя Равессон, 
очевидно, был знаком с некоторыми работами Гегеля, в том числе 
«Наукой логики», «Лекциями по истории философии» и «Фило-
софией религии», он неизменно толковал учение великого немец-
кого мыслителя как логицистский формализм и интеллектуализм. 
Такая узкая трактовка объясняется, вероятно, глубокой духовной 
симпатией к Шеллингу77.

27 ноября Равессон писал Эктору Поре: «Я часто видел Шел-
линга, и он сам, насколько мог, ввел меня в курс своих новых идей, 
которые, конечно, составят в его философии новую и, быть может, 



100

плодотворную эпоху. К сожалению, мое слишком несовершенное 
знание немецкого не позволило ему прочесть мне, как он наме-
ревался, первую часть книги, которую он решил наконец опубли-
ковать»78. Здесь скорее всего имеется в виду «Философия мифо-
логии», над которой работал тогда Шеллинг; замечание о «несо-
вершенном знании немецкого» вызвано, очевидно, трудностями 
с разговорной речью, ведь Равессон уже зарекомендовал себя как 
неплохой переводчик с немецкого языка.

Это «философское паломничество», как Равессон называл 
свое путешествие, много дало ему. Его встреча с Шеллингом была 
одушевлена, по словам современного исследователя, «подлинным 
стремлением к философскому диалогу»79. Именно в Мюнхене он 
«утвердился в своих духовных открытиях»80 и задумался о даль-
нейших действиях. А.Койре в «Исследованиях по истории фило-
софской мысли» замечал: «В отличие от ситуации в Германии, 
Англии и Италии, гегельянская школа так никогда и не сформи-
ровалась во Франции. У Гегеля никогда не было там подлинного 
ученика, каким для Шеллинга стал Равессон»81.

Влияние идей Шеллинга сказалось на всем дальнейшем твор-
честве французского мыслителя. Если Кузен все больше отходил 
от немецкого идеализма, то Равессон, напротив, всю жизнь про-
должал интересоваться деятельностью «величайшего философа 
века». Впрочем, Бергсон избегал в таких случаях слова «влияние»: 
«В работах Равессона, – писал он, – встречаются страницы, кото-
рые можно было бы сравнить  – по направленности мысли и по 
стилю, – с лучшим из того, что написано немецким философом. 
Правда, не стоило бы преувеличивать влияние Шеллинга. Воз-
можно, здесь мы видим не столько влияние, сколько естественное 
сродство, общность истоков и, скажем так, предустановленное со-
гласие между двумя умами, которые парили высоко и встречались 
на тех или иных вершинах»82.

«Современная философия»: о субстанциальности духа

Равессон не смог, как советовал ему Поре, задержаться по-
дольше в Мюнхене  – его звали назад служебные обязанности, а 
также незавершенный труд об Аристотеле, над которым он про-



101

должал работать. Его философские интересы, несколько потес-
ненные иными профессиональными занятиями, не угасли и только 
ждали момента, чтобы вновь заявить о себе. В ноябре 1840 г. он 
открыто высказался в «Обозрении двух миров» по ключевым во-
просам, обсуждавшимся тогда философами. Опубликованная им в 
этом журнале статья «Современная философия. Фрагменты фило-
софии г-на Гамильтона» – фактически программная работа, где по-
сле подробного разбора идей представителей шотландской фило-
софии и Кузена Равессон излагает принципы собственного учения. 
В центре его внимания сразу оказывается проблема метода. Суще-
ственный изъян учений шотландцев – Рида, Стюарта, Гамильтона 
(при всех различиях между их учениями), а также Руайе-Коллара 
и Кузена он видит в опоре на бэконовский метод наблюдения и ин-
дукции, в признании его одинаково плодотворным применительно 
как ко внешним, так и к внутренним, душевным явлениям. Тем 
самым естественные науки и философия объявлялись родственны-
ми по методу: в обоих случаях наблюдение, будь то внешнее или 
внутреннее, собирает факты, индукция открывает в них законы.

Хотя шотландцы признавали существование врожденных 
принципов – «первичных суждений», дающих возможность усмо-
треть за явлениями сущности, за следствиями – причины, подни-
маясь таким образом от видимого мира к невидимому, к Первона-
чалу, все же они, отмечает Равессон, не намеревались продвигать-
ся очень уж далеко за пределы опыта: индукция позволяет сделать 
заключение от следствия к причинам, от явлений к сущности, но 
о самих причинах и сущностях человеку знать не дано. «Следует 
признать, – замечает Равессон, – что это просто-напросто означа-
ет устранить из философии сам предмет всякой философии, до-
стойной этого имени. Французские ученики шотландской школы 
никогда не соглашались с этим приговором»83. Так, Кузен отказы-
вается признавать какие-либо ограничения в науке о причинах и 
субстанциях, о сущностях самих по себе, т. е. в метафизике. Ис-
токи такого решения, полагает Равессон, следует искать в Герма-
нии  – ведь Кузен сам рассказал о своем знакомстве с немецкой 
философией природы, восхищался ее величием. «…Г-н Кузен об-
ладает сильным воображением; он любит высокие вершины, ши-
рокие горизонты; он хотел охватить в своей системе всю протя-
женность немецких умозрений. Но, усвоив принципы философии 



102

наблюдения, он надеялся лишь при их помощи справиться с этим 
замыслом. Учение г-на Шеллинга показалось ему тонкой гипоте-
зой, которую следовало бы доказать; в конце концов оно предстало 
ему как сама истина, которой, однако, недоставало метода, чтобы 
стать наукой; и именно в сочетании умозрения с методом опыта 
должны заключаться отличительный характер и собственное до-
стоинство философии» (p.  403). Продолжая полагаться, подобно 
шотландцам, на опыт, наблюдение и индукцию, Кузен уповает на 
трансцендентную метафизику, онтологию, которая была бы уче-
нием об абсолютном, бесконечном. Но такое решение важнейшего 
философского вопроса не устраивает, как отмечает Равессон, обе 
школы – и немецкую, одобряющую выдвинутую Кузеном цель, но 
не средство, и шотландскую, которая считает саму цель призрач-
ной, а предложенный Кузеном способ ее достижения – всего лишь 
неверным применением истинного метода.

Если немецкие метафизики – Фихте, а за ним Шеллинг, видели 
возможность познать абсолютное при помощи высшего рода по-
знания – интеллектуальной интуиции, в которой субъект и объект 
познания «сливались бы в нераздельное единство», то Кузен, не 
признавая интеллектуальной интуиции, надеется найти абсолют-
ное, посредством наблюдения и индукции, в самом сознании. Но 
возможно ли, спрашивает Равессон, отказаться от интеллектуаль-
ной интуиции и сохранить абсолютное? Интересно, что он не вы-
сказывает согласия с Шеллингом в вопросе об интеллектуальной 
интуиции как способе познания абсолютного. Здесь его рассужде-
ния нельзя назвать достаточно ясными, но, как можно понять, его 
сомнения связаны с тем, что абсолютный род познания не может 
существовать «при условиях многообразия и разделения, от кото-
рых неотделимо обыденное познание» (��������������������������p�������������������������. 404). В этом с немецки-
ми метафизиками не согласен и Кузен, который, стремясь найти 
абсолютное в самом сознании, считает сознание «непременно под-
чиненным условию оппозиции познающего субъекта и познавае-
мого объекта, многообразия самого объекта и в целом закону огра-
ничения и относительности» (p. 404–405). Но ведь это означает, 
что человеку недоступно знание абсолютного? Равессон оставляет 
вопрос открытым, делая лишь следующее замечание: «Быть мо-
жет, умозрение не всегда будет бессильно прояснить, если не пол-
ностью объяснить это таинственное единство различий, которое в 



103

не меньшей мере является тайной знания, чем тайной жизни. Но 
мы не думаем, что ключ к этой тайне когда-либо может быть най-
ден в учении шотландцев» (p. 406), равно как и Кузена.

Правда, Кузен уповает на разум и его возможности, но разум 
в его учении, полагает Равессон, выполняет примерно ту же роль, 
что здравый смысл у шотландцев: он ведет к выводу о существо-
вании субстанций и причин, но ничего не сообщает о том, како-
вы они, не раскрывает внутреннюю природу явлений. В конечном 
счете все надежды возлагаются опять же на индукцию, которая, 
однако, приводит лишь к более или менее вероятным результатам. 
Таким образом, философия, опирающаяся на принципы шотланд-
ской школы, по сути ограничивается гипотезами. Даже ее утверж-
дение о возможности познать существование сущностей кажется 
Равессону очень сомнительным. И далее он формулирует целую 
серию вопросов. Как мы можем говорить о существовании того, 
что нам не известно? Как разум переходит от явления к утверж-
дению сущности? Каким образом индукция сразу восходит от 
следствия какого-то события к его причине? Шотландцы видели 
в этом факт, не требующий объяснения, или, на языке Рида, след-
ствие некоей способности внушения и указания; Кузен объяснял 
это «откровением разума». Но в обоих случаях философия может 
прийти лишь к предположениям, основанным на предрассудках, а 
не к подлинному знанию.

В целом, подытоживает Равессон, система Кузена «обширна 
по очертаниям и общим линиям, здесь изобилуют возвышенные 
взгляды; но догматические высказывания, в которых он резюми-
ровал свое учение о природе Бога, о душе и материи, о сущно-
сти существ и их внутренней связи, вовсе не выходят за границы 
шотландских умозрений. Мы не найдем ничего подобного в тео-
риях, составляющих основу современной немецкой метафизики» 
(p.  408). Возвращаясь к переведенному им «Суждению» Шел-
линга, Равессон цитирует следующее его высказывание о Кузе-
не: «Метафизика г-на Кузена вовсе не отличается от той, которая 
предшествовала Канту, поскольку опирается единственно на сил-
логизм, а главное, довольствуется что (например, тем, что Бог 
является высшей причиной мира), не утруждая себя [вопросом] 
как. Стало быть, ей очень далеко до того, чтобы стать наукой о 
вещах самих по себе (real-philosophie), как философия, к которой 



104

стремятся современные системы» (�������������������������������ibid���������������������������.). Очевидно, что это поло-
жение, высказанное Шеллингом, послужило важным ориентиром 
для самого Равессона.

Шотландцам и Кузену Равессон противопоставляет Канта, ко-
торый стремится объяснить сами принципы, представляющие со-
бой необходимое условие и в определенном смысле составной эле-
мент опыта. Именно об этом рассуждает Кант, задаваясь вопросом 
о возможности синтетических суждений a priori, т. е. вопросом о 
возможности метафизики, с которым связана судьба философии: 
«Там, где вовсе нет проблемы для шотландской философии, автор 
критической философии выявляет фундаментальную проблему 
всякого рационального знания» (p. 410).

В самом деле, как разум переходит от познания явлений к суж-
дению о сущностях? Ведь для этого он должен иметь какое-то зна-
ние о таких сущностях. «Откуда же он извлечет это знание, если не 
существует иного предмета непосредственного знания, кроме фе-
номенов, а с другой точки зрения – кроме видения фактов? В какой 
реальности почерпнет он, таким образом, идею, на которой осно-
вана его вера, и из какой интуиции к нему пришло бы это представ-
ление?» (Р. 411.) Обращаясь к кантовской теории времени, сформу-
лированной в «Критике чистого разума», Равессон подчеркивает, 
что время у Канта выступает как посредник, соединяющий объ-
ект наблюдения и объект представления, т. е. явление и сущность. 
Со временем связаны идеи причины и субстанции: причина есть 
не что иное как выражение отношения явлений между собой, во 
времени; субстанция – выражение их отношений со временем, с 
самой длительностью. Но время у Канта, в трактовке Равессона, – 
это лишь единственно возможный способ представлять факты, а 
значит, простая форма нашего интеллекта. Отсюда следует, что 
причина и субстанция – всего лишь символические реализации ус-
ловий человеческого интеллекта. В результате реальность сверх-
чувственного исчезает, рассеивается, становится иллюзией.

Это второе (после работы «О привычке») обращение Равес-
сона к проблеме времени у Канта тоже содержит в себе важные 
моменты, которые, очевидно, оказались значимыми для Бергсо-
на. Как замечает Допп, «трудно не вспомнить здесь учения об 
интуиции длительности и субстанциальности длительности, 
обосновывающие бергсоновский реализм. Возможно, не будет 



105

рискованно видеть в данном пассаже Равессона один из источ-
ников, откуда Бергсон впервые почерпнул идею этих учений»84. 
Ведь для Равессона, как и для Бергсона, внутренний опыт дает 
знание не только о явлениях, но о реальности, и в этом смысле 
оба они противостоят Канту.

В системе Канта, делает вывод Равессон, бытие есть «обман-
чивый образ пустой формы, которую называют Временем» (p. 412), 
но здесь по крайней мере дано рациональное обоснование связи 
суждений о явлениях и сущностях85. В шотландской же философии 
между миром явлений и миром умопостигаемых сущностей нет 
посредника, и разум высказывает суждение впустую.

Итак, заключает Равессон, шотландцы выразили принцип всей 
английской философии со времен Бэкона: Бэкон, Гоббс, Локк и Рид 
согласны в том, что предмет опыта – не причины и субстанции, а 
только лишь явления. Но что если поискать во Франции иной, про-
тивоположный принцип, плодотворный в той же мере, в какой этот 
оказался бесплодным? Может быть, здесь-то и найдется истинный 
метод, позволяющий выйти за рамки феноменализма? Англий-
ская философия, «казалось, приобрела гражданство во Франции; 
но, породив материализм, ее естественный плод, мысль Бэкона и 
Локка, попавшая в страну Декарта и Мальбранша, тайно преобра-
зилась, подобно растению, изменяющему свойства при перемене 
климата. От точки зрения материи французская философия под-
нялась, через ряд ступеней, которые мы попробуем обозначить, к 
точке зрения духа» (p. 412). Эти «ступени» – учения Кондильяка, 
Дестюта де Траси и Мен де Бирана. От учения Кондильяка, кото-
рый свел два источника знания, выделенных Локком, – ощущения 
и рефлексию – к одной способности, ощущению, понимая его как 
способ существования того, кто испытывает это ощущение, – всего 
лишь шаг до той крайности, к которой привел теорию Локка Юм. 
Однако во втором издании «Трактата об ощущениях», поясняет 
Равессон, Кондильяк несколько модифицировал свою концепцию, 
выделив среди ощущений то, которое дает сведения о реальности. 
Это осязание, наделяемое особым статусом: благодаря ему душа 
выходит за свои границы, оно позволяет сделать вывод о сопротив-
лении внешних тел, об их прочности, непроницаемости. А потому 
субъект уже не может считать себя запахом, цветом, вкусом, как 
первоначально полагал Кондильяк.



106

Кондильяковский анализ Равессон находит «грубым и несо-
вершенным», но отмечает, что ученик и последователь Кондильяка 
Дестют де Траси высказал в работе «Идеология» важную мысль. 
Откуда я знаю, спрашивает он, что движение моей руки останавли-
вается, натолкнувшись на сопротивление? Ведь я предварительно 
должен знать, что такое движение, что оно существует. Значит, не-
обходимо особое ощущение, которое учит меня этому. Таким обра-
зом де Траси переходит от ощущения внешнего сопротивления ко 
внутреннему чувству движения, а далее, сочтя это недостаточным, 
вводит еще один фактор: способность воления, желания. Я  хочу 
продолжать движение, но это оказывается невозможным, так как 
я испытываю сопротивление. Что же из этого вытекает? Равессон 
цитирует пассаж из «Идеологии»: «…если мое ощущение прекра-
щается, [тогда как] мое желание продолжает существовать, я не 
могу не признать, что это – не следствие одной моей чувствующей 
способности; это предполагало бы противоречие, поскольку моя 
чувствующая способность хочет, всей энергией своей силы, про-
должения ощущения, которое останавливается» (p. 415). Именно 
действие, желаемое и ощущаемое нами, с одной стороны, а с дру-
гой – сопротивление этому действию образуют, согласно де Траси, 
связь между нашим «я» и внешним миром.

Равессон называет эти рассуждения «наивными описаниями», 
замечая, однако, что интересно наблюдать за ходом психологиче-
ской рефлексии, которая, продвигаясь постепенно от внешней, по-
верхностной точки зрения наблюдения, сосредоточивается в глу-
бинах субъекта. А  главное, хотя де Траси вслед за Кондильяком 
еще называет воление «способом восприимчивости», отождест-
вляя действие с претерпеванием, все же «активность становится 
у него основой личного существования и даже принципом соци-
альной жизни» (p. 416): ведь работа де Траси «Трактат о воле и ее 
действиях» – это сочинение по политической экономии.

Следующий, важнейший шаг в данном направлении сделал, 
утверждает Равессон, ученик де Траси – Мен де Биран, которому 
суждено было стать реформатором философии во Франции. Имен-
но он вывел из сенсуализма совершенно новую теорию и возвел ее, 
«на руинах ложной философии, из которой она родилась» (ibid.), 
в ранг первопринципа. Кратко изложив идеи Бирана86, Равессон 
подчеркивает, что в его учении акт воли и вызванное им движе-



107

ние представляют собой нераздельные стороны единого факта, 
одного и того же «активного модуса». А это значит, что сознание 
двигательной активности оказывается непосредственным знанием 
причины, связанной воедино с ее следствием, знанием причины в 
ее реальной действенности. «Эта причина, – поясняет Равессон, – 
есть я сам, проявляющийся во внешнем знаке, в контрасте с не-я, в 
котором я его запечатлеваю. Действующая причина – это не только 
объект моего сознания, она есть субъект, который познает, и, соб-
ственно говоря, само сознание» (p. 417). И далее он делает очень 
важный вывод, позволяющий охарактеризовать его как одного из 
предшественников феноменологии XX в.: «…внутренние субъек-
тивные явления, изолированные от всякого объективного элемен-
та (по крайней мере воображаемого), суть чистые абстракции, где 
нет ничего реального, совершенно пустые и бесплодные» (p. 418). 
Стало быть, в учении Бирана преодолевается противоположность 
субъекта и объекта, они представлены в единстве, синтетическим 
образом. Добавим, что положение об изначальной связи субъекта 
и объекта в сознании двигательной активности, усилия особенно 
важно тем, что в нем заключено ядро реалистического учения, то 
зерно, из которого вырастает реализм самого Равессона, назван-
ный им позже спиритуалистическим позитивизмом.

На этом фоне теория шотландской школы предстает как аб-
страктная психология, или, уточняет Равессон, как абстрактная 
феноменология внутреннего чувства. Вместе с тем, он возражает 
Гамильтону, не видевшему особых различий между восприяти-
ем внешних объектов и сознанием «я». Локк, полагает Равессон, 
вполне правомерно разделил восприятия и рефлексию: хоть они и 
связаны в живое единство, все же рефлексия представляет собой 
особый, оригинальный элемент. Знание, свойственное человеку, – 
не простое восприятие, присущее и животному; оно есть то, что 
Лейбниц называл апперцепцией, или восприятие, соединенное с 
рефлексией. Рефлективный элемент в сознании есть «я», «я сам»; 
но в то же время «я»  – это действие, энергия. Значит, сознание 
предполагает не только восприятие внешнего объекта, но и чув-
ство активности, субъектом которой оно является. «…Внутренние 
явления, рассмотренные отдельно, сами по себе… не представля-
ют собой, что бы ни говорили об этом сенсуалистская и шотланд-
ская школы, субъективных явлений сознания я. Именно это пре-



108

восходно установил Мен де Биран» (p. 419). Иной подход, полагает 
Равессон (подразумевая здесь и Кузена), не может вывести из сфе-
ры абстракций и пустоты, из «царства теней», не может дать живо-
го знания о субъекте мысли, т. е. подлинно субъективного знания в 
глубоком смысле слова.

Если непосредственный объект знания о внешнем мире – это 
явления, то опыт сознания, апперцепция постигают причину. Фи-
лософ усматривает принцип своего знания внутренним взором: он 
сам и есть, по Равессону, этот принцип, причина того, что в нем 
происходит. Стало быть, следует вместе с Мен де Бираном отвер-
гнуть неосмотрительное применение метода Бэкона к исследова-
нию человеческой души, увидев в этом заблуждение, пагубное для 
философии.

Ошибки философии двух предшествующих веков Равессон 
усматривает в том, что она либо, как в X����������������������� VII��������������������  в., стремилась упо-
добиться математике, либо, как в X������������������������������VIII�������������������������� столетии в Англии, а осо-
бенно в Шотландии, уподобляла философию физике, подчиняя ее 
«игу натурального метода». Но философия – не «наука, основан-
ная на определениях, как математика, не поверхностная феномено-
логия, как экспериментальная физика. Она есть по преимуществу 
знание причин и духа всех вещей, ибо прежде всего это знание 
внутреннего Духа в его живой Причинности. У нее есть своя точка 
зрения – точка зрения субъективной рефлексии, указанная Декар-
том, но оставленная им … в плохо определенной сфере мышления 
как такового; она была лучше определена Лейбницем и теперь, 
благодаря оригинальному развитию французской философии, по-
мещена в центре духовной жизни, во внутреннем опыте волевой 
активности» (p. 420). Таким образом, утверждает Равессон, было 
найдено то, о чем мечтал Декарт, – непоколебимая основа, на ко-
торой можно возвести здание философии. Под всеми формами и 
абстрактными законами сознание обнаружило реальный принцип, 
связывающий мир явлений и мир сущностей. И  в установлении 
этого Биран сближается, по мнению Равессона, с поздним Фихте.

В целом Равессон, как и Кузен (чье суждение мы приводили 
выше), видит явные признаки сближения двух способов фило-
софствования  – немецкого и французского: «Сегодня,  – пишет 
он, – пройдя через новые периоды натурализма и абстрактного 
идеализма, немецкая философия укрепляется и возвышается в 



109

этом видении живой реальности и духовной энергии; г-н Шел-
линг полагает в действии, личности, свободе основание будущей 
метафизики. Франция и Германия, следовавшие столь различ-
ными путями, наконец встречаются, и родина Декарта, кажется, 
вскоре соединится мыслью, рискну сказать – сердцем и душой, с 
родиной Лейбница» (p. 421).

На последних страницах работы Равессон излагает и соб-
ственную концепцию. Поместив в центр своего рассуждения 
проблему субстанции, он уже стремится продвинуться дальше, 
чем Биран, сделать следующий шаг, позволяющий окончательно 
выйти за рамки феноменализма (хотя и у самого Бирана он на-
ходит высказывания, свидетельствующие о попытке преодоле-
ния феноменализма). По Бирану, во внутреннем опыте человек 
открывается себе как прочная сила, как постоянство, а это по-
зволяет предположить, что в нем в какой-то мере совпадают от-
носительное и абсолютное. Но в то же время Биран отрицал, что 
мы можем познать себя в качестве субстанций. Это прямо выте-
кало из его восходящего к Локку понимания субстанции как пас-
сивного субъекта модификаций: если мы познаем себя в качестве 
свободной активности, то, значит, пассивная, глубинная сторона 
нашего существа нам недоступна. В этом смысле наше познание 
самих себя завершается волей; за ее пределами, как образно за-
мечает Равессон, – «безмерная пропасть, непроницаемая ночь». 
В этом вопросе он не может согласиться с Бираном, усматривая 
в такой трактовке ту же опасность, с какой столкнулась шотланд-
ская школа: если отделить волю от субстанциальной реальности, 
она окажется всего лишь абстракцией. И Равессон ищет способ 
«пробиться» к этой реальности, к самой субстанции души. Ход 
его рассуждений следующий: воля проявляется самой себе в уси-
лии, а усилие, как признавал и Биран, коренится в стремлении, 
т.  е. некой изначальной активности. Всякая воля предполагает 
представление о возможности объекта как цели, которой нужно 
достичь, блага, которое нужно осуществить; а понятие цели, как 
и блага, предполагает в желающем их субъекте чувство, что они 
желательны. Таким образом, благо, до того как стать мотивом, 
уже существует в душе, словно вследствие «предваряющей бла-
годати»,  – Равессон вновь употребляет это понятие, с которым 
мы уже встречались в работе «О привычке».



110

Первичная активность действует вначале в бытии и через бы-
тие, лишь затем проявляя себя в сфере мышления. Но основу ак-
тивности, а значит и сознания, Равессон усматривает не в желании 
как таковом, а в любви, все степени которой охватывает желание. 
Если высшей формой сознания является идеальная противополож-
ность его объекта (не-я) и его субъекта (я) в воле, если непосред-
ственным условием сознания является их несовершенный, полу-
идеальный и полуреальный союз в желании, то в любви осущест-
вляется их реальный союз. В  отличие от воли, представляющей 
собой простой модус субстанции, Любовь  – это завершенность, 
осуществление Первоначала, сама субстанция души.

Но если так, если суть души  – в стремлении или желании, 
определяющем само себя как «живой закон, в упорядоченной че-
реде внешних манифестаций, из глубины вечной любви» (p. 426), 
то нет смысла говорить, как это делает Биран, о совершенно пас-
сивном субъекте. Ведь субъект вне всякого акта – это либо про-
стая способность быть, «потенция души», либо материя, где про-
является эта потенция. Оба эти варианта не стоит, по Равессону, и 
обсуждать. Активность, утверждает он, присуща субстанции изна-
чально, по самой сути. «Пассивный субстрат явлений – всего лишь 
абстракция, созданная воображением, а подлинная реальность су-
ществует только во внутренней активности Духа» (p. 427). Итак, 
субстанцию нужно понимать по-иному: это вовсе не пассивный 
субстрат, как полагали Юм, Кант, Биран и Кузен, а Дух, чья сущ-
ность состоит в самопонимании и владении самим собой. Именно 
Дух следует признать универсальным началом, сущностью, перво-
причиной всех вещей.

Таким образом, в финале этой пространной статьи Равессон 
возвращается к темам, обсуждавшимся в диссертации «О привыч-
ке». Он приходит к ним иным путем, но здесь, как и там, в са-
мой терминологии заметно влияние идей Аристотеля, Лейбница и 
Шеллинга. При этом Равессон делает и решительный шаг вперед в 
разработке своей позиции, обосновывая субстанциальность духов-
ного начала мира. Мы видим, что его мысль описала своего рода 
круг. Вначале он рассматривал мнения философов о возможности 
познания абсолютного; затем сузил тему, задавшись вопросом о 
возможности познания сущностей, а не только явлений; и нако-
нец, в результате проведенного анализа, вернулся к абсолютному, 



111

увидев возможность его познания в обращении к собственному 
сознанию как активной субстанции, любви. Путь к абсолютному 
Равессон обнаружил не в интеллектуальной интуиции, как ее по-
нимали немецкие мыслители, а в индивидуальном душевном опы-
те, который, как он полагал, открывает гораздо более глубокую и 
обширную реальность, чем представлялось Мен де Бирану (на-
помним, что в этот период он не был знаком с поздними работами 
Бирана, который по-своему пришел к этой проблематике). Как и в 
работе «О привычке», он подчеркивает, что абстрактное знание не 
может достичь реальности, и уповает на непосредственный опыт, 
опираясь в этом на бирановскую трактовку рефлексии как непо-
средственного схватывания «я» в качестве активной причины, не-
разрывно связанной со следствием.

Одной из центральных в «Современной философии» ста-
ла проблема метода, столь остро обсуждавшаяся в «Суждении» 
Шеллинга. Допп особенно выделяет здесь влияние Шеллинга: по-
зитивный метод, по Равессону, должен «привести к позитивной  
теологии, которая позволила бы постичь природу божества иначе, 
чем через его “негативные” атрибуты, коими довольствовалась до 
сих пор вся философская традиция. Нужна теология, которая не 
ограничивается утверждением, что Бог есть творец мира, но объ-
ясняет, как. Речь о том, чтобы прийти в конечном счете к метафи-
зике вполне определенного типа, к подлинной теософии. Метод же 
оценивается сообразно его способности обеспечить объяснение, 
соответствующее данному типу»87. Эту цель Равессон, как полага-
ет Допп, заимствовал у Шеллинга, причем если в прежних работах 
он опирался на шеллинговскую философию тождества, то теперь 
на первом плане для него оказалась философия откровения.

Именно «Современная философия» явно свидетельствует о 
разрыве Равессона с Кузеном и обретенной в результате этого сво-
боде суждений. Ведь Равессон выступил здесь с критикой одного 
из «сильных мира сего», влиятельнейшего философа, облеченного 
высокими полномочиями в сфере науки и образования. Он отчет-
ливо показал слабости, противоречия его концепции, продемон-
стрировав, что Кузен, на словах высоко ценивший Мен де Бирана, 
фактически внес в его учение такие ограничения, которые привели 
к значительным искажениям. Указав на существенное различие 
между методом шотландцев и Кузена, с одной стороны, и мето-



112

дом Бирана, Равессон опроверг эклектизм Кузена и его трактовку 
бирановского учения. Тем самым он открыл «путь к обновлению 
спиритуализма во Франции, наследником которого в �������������XX����������� в. являет-
ся Бергсон»88. В ту пору подобный поступок был настоящим вы-
зовом, демонстрацией самостоятельности философского поиска, и 
примириться с этим Кузен не смог. Статья, где автор «советовал 
французской философии искать вдохновителя и признать предше-
ственника в Мен де Биране, определила решение Виктора Кузена 
отлучить еретика… Было решено, что свободная метафизическая 
мысль, свободная религиозная мысль будет изгнана из официаль-
ного преподавания ради эклектического кредо, столь бедного и 
бесцветного»89, – так оценивалась данная ситуация в 1900 г., после 
смерти Равессона.

«Так мгновенно закончилась философская карьера самого 
блестящего интеллектуала его поколения, победителя всех конкур-
сов, дававших доступ к университетскому признанию…»90 – пи-
шет об этом П.Вермерен. Да, закончилась официальная карьера, 
но не прервалась философская мысль, хотя развивалась она теперь 
уже в других условиях, менее благоприятных. После публикации 
«Современной философии» Равессон лишился возможности печа-
таться в «Обозрении двух миров». В 1842 г. он дважды потерпел 
неудачу на выборах в Академию моральных и политических наук, 
куда представил мемуар, над которым начал работать в августе 
того же года. Очевидно, это сочинение было посвящено не Ари-
стотелю (с такой темой в Академии не возникло бы проблем), а 
иному сюжету, заинтересовавшему философа с начала 1840-х гг., – 
теологическим учениям позднего Средневековья.

Данное предположение подтверждается письмом Равессона 
Поре 13 ноября 1842 г., где, вспоминая о начатом мемуаре, фило-
соф писал: «Я знаю, что это неясная область; но сколько суще-
ствует знаний смутных и все же достоверных и необходимых для 
знаний ясных. Мальбранш находит смутным знание, каким мы об-
ладаем о своей душе, и однако не в этом ли – основа любой науки? 
И  разве все величайшее и глубочайшее в человеческой душе не 
скрывается наполовину при свете человеческой мысли? …Я����� ����счи-
таю возможным осветить эти глубины относительным светом, до-
статочным для опытных и внимательных глаз. Речь идет лишь о 
том, чтобы пройти по естественным ступеням от совершенно яс-



113

ной области к смутной; постепенный переход спасает различие. 
И тогда в этих идеях, достоверность коих столь же трудно устано-
вить, как не признать их реальность, и к которым решалась идти 
лишь поэзия, сможет наконец утвердиться философия. …Общая 
идея, которой я руководствуюсь, надеясь увидеть ее оправдание 
в ходе истории, это необходимость основать спекулятивное зна-
ние на практическом сознании, теорию – на активной потенции, 
каковой является сама наша сущность; великие мысли приходят 
от сердца – вот девиз этой философии. А глубины сердца – это 
(как понял и Мальбранш) любовь, вечный источник которой – Бог. 
Воля есть выражение человеческой личности; ее смысл – любовь. 
Теологи говорят, что нужно соединить рвение со светом; именно к 
этому сводится то, о чем я думаю, а сверх того, именно это рвение, 
душа, порождает в нас подлинный свет и знание»91.

В данном письме, представляющем собой, по словам Доппа, 
«ключ к мысли» философа, очерчена программа его дальнейших 
исследований. В 1840-е гг. круг интересов Равессона существен-
но расширяется, вовлекая в себя не только философские учения, 
в том числе еврейскую философию и неоплатонизм, но и религии, 
мифологию, искусство, поэзию. Он читает отцов Церкви; помимо 
Аристотеля, Лейбница, Паскаля, Фенелона – еще и Сведенборга, 
Эмерсона; изучает творения художников Возрождения, особенно 
Леонардо да Винчи, сам занимается искусством. Он неоднократ-
но выставлялся в парижском Салоне под фамилией «Лаше», и его 
работы привлекали к себе внимание. Разные сферы человеческой 
культуры Равессон воспринимает и толкует как выражение дея-
тельности души в ее союзе с божественным началом – источником 
любви; именно эта сторона прежде всего интересует его в твор-
ческих усилиях интеллекта, в художественных произведениях, в 
сфере религии.

В 1845 г. его бывший шеф, Сальванди, вновь вошел в кабинет 
министров, и Равессон занял свою прежнюю должность руководи-
теля секретариата Министерства народного просвещения. В 1846 г. 
наконец увидел свет второй том его «Опыта о Метафизике Аристо-
теля», где фактически изложена краткая история эллинистической 
философии. При его подготовке Равессон углубленно изучал рабо-
ты античных мыслителей, в том числе Прокла, Плотина, Ямвлиха. 
Так, среди архивных материалов, оставшихся после его смерти, 



114

была обнаружена пачка рукописных листков, объединенных под 
заглавием «Прокл», с рабочими записями, содержавшими много-
численные цитаты из разных трактатов философа92.

В  начале тома Равессон дает краткий общий обзор учения 
Аристотеля, подчеркивая, что великий мыслитель сумел, подняв-
шись над рассудком и над чувствами, занять высшую точку зре-
ния интеллектуальной интуиции, тождества бытия и мышления93. 
А дальше он формулирует ту проблему, которая определила, на его 
взгляд, дальнейшие пути развития послеаристотелевской филосо-
фии. В аристотелизме, полагает Равессон, осталось недостаточно 
ясно выраженным отношение между первоначалом и миром. Суть 
аристотелизма – идея о субстанциальном мышлении, самодоста-
точном, абсолютно активном и мыслящем самого себя, от которого 
все зависит. Но создается впечатление, что остальной мир, предо-
ставленный воле случая и фатальности частных причин, находится 
вне сферы его влияния. «Замкнутый в вечном созерцании самого 
себя, не оставляет ли Бог вселенную, или по крайней мере весь 
подлунный мир, вне своего мышления?» (P.  23.) И хотя высшая 
часть человеческой души находится в непосредственном общении 
с божественным интеллектом, не является ли это общение все же 
поверхностным и внешним? Равессон усматривает в этом главную 
трудность: если первоначало отделено от природы, то каким об-
разом оно могло бы быть во всем, а всё, соответственно, в нем? 
Если потенция и акт разделены, то кажется, что их нельзя понять 
ни сами по себе, ни в их союзе.

Такова, по Равессону, великая проблема, разные решения ко-
торой предлагались в системах, последовавших за аристотелев-
ской. Он подробно анализирует эти решения, отмечая, что сама 
перипатетическая школа постепенно отказывается от идеи чисто-
го акта абсолютного мышления. Эпикуреизм, по мнению Равес-
сона, сводит все к инертной материи, а стоицизм, в свою очередь, 
вновь вводит в материю мышление, в потенцию – акт, в физику – 
метафизику; неоплатонизм, «последнее и недостаточное усилие 
греческой мысли» (��������������������������������������������p�������������������������������������������. 26), ищет в абсолютном единстве исток по-
тенции и акта, природы и мышления. Так постепенно мышление 
проникает во внутренний мир (в нем, по Равессону, коренится и 
учение Аристотеля) и продвигается к принципу, составляющему 
суть христианства.



115

Все эти проблемы, в том числе изменившаяся ситуация в 
философии, связанная с переоценкой отношения между метафи-
зикой и физикой, как можно понять, живо волнуют самого Равес-
сона, который, погружаясь в историко-философский материал (так 
когда-то поступал и Кузен), проясняет темы, важные и для его 
времени. Вот характерное рассуждение. Стоики и киники, сойдя 
с пути, открытого перипатетической философией, и усматривая 
первопричину всякого существования, как и всего мира, не в чи-
стом нематериальном акте, но в напряжении, конкретном единстве 
потенции и акта, поставили на место высшего, трансцендентного 
начала начало, неотделимое от материи. Благодаря этому упрочил-
ся союз между первопричиной и конкретными сущностями, тогда 
как у Аристотеля первопричина казалась чересчур отделенной от 
мира; была выдвинута плодотворная идея конкретной силы, про-
низывающей мельчайшие части универсума. Но если первопричи-
на существует, лишь будучи смешана с материей, то мы, поясняет 
Равессон, можем ее понять лишь через ощущения. А значит, нет 
способов постичь ее в ней самой; стало быть, не существует аб-
солютных правил знания и поведения. Тем самым причины, суб-
станции, подлинные сущности становятся недоступными опыту, 
оказываясь лишь предметами рассуждения. «Но если причины 
ускользают от всякого прямого, непосредственного знания, то рас-
суждение, лишившись основы, уже не может их достичь: нет пере-
хода от феноменов к ноуменам, нет определения, нет возможного 
конципирования ноуменов» (p. 288). Очевидно, что этот ход мысли 
вполне созвучен тем, с которыми мы встретились в статье «Со-
временная философия», – здесь также исследуются возможности 
разных форм познания в постижении абсолютного, делается вывод 
о недостатках чувственного и рационального знания и о значимо-
сти непосредственного знания. Что же касается общей проблемы, 
сформулированной Равессоном, то здесь находят развитие идеи, 
высказанные им еще в раннем мемуаре о метафизике Аристотеля, 
где греческий философ был подвергнут критике за разрыв потен-
ции и акта, возможности и действительности.

Как отмечается во французской «Большой энциклопедии», 
двухтомное исследование Равессона об Аристотеле  – «один из 
важнейших памятников французской философии XIX в.»94. В ре-
цензии на очередное издание этой работы, вышедшее в 1914 г., 



116

читаем: «…для того, кто хочет понять развитие современной 
мысли, Опыт Равессона является главнейшим из свидетельств: 
разделяя предубеждения Аристотеля против платоновской диа-
лектики, развивая понятие потенции под двояким влиянием уси-
лия Мен де Бирана и интуиции Шеллинга, Равессон углубил про-
пасть между рациональным идеализмом и психологическим ди-
намизмом; таким образом он положил начало фундаментальному 
постулату, которым более или менее осознанно вдохновлялись 
антиинтеллектуалистские учения настоящего времени»95. Терми-
ном «антиинтеллектуализм», как известно, долгое время обозна-
чали и воззрения Бергсона.

После революции 1848 г., в связи с очередными политически-
ми осложнениями Равессону пришлось вернуться к функциям ге-
нерального инспектора библиотек. Его научные заслуги наконец 
были оценены по достоинству: в 1849 г., представив в Академию 
надписей и словесности работу «Основной принцип стоической 
философии», он был избран ее членом. В 1852 г. Равессон занял 
должность генерального инспектора высшего образования. В том 
же году Министерство просвещения выдвинуло на рассмотрение 
вопрос об обучении рисованию в лицеях, и комиссию, создан-
ную в июне 1853 г. для разработки соответствующего проекта, в 
которую вошли Делакруа, Энгр и Фландрен, возглавил Равессон. 
Подвергнув критике метод, применявшийся тогда в обучении ри-
сованию, он предложил его радикальную реформу, суть которой 
можно вкратце сформулировать так: ученик не должен начинать с 
вычерчивания геометрических линий и фигур, а потом постепенно 
переходить к изображению контуров живых тел, как то было при-
нято тогда в соответствии с идеями Песталоцци. Подобный метод, 
основанный на применении механических приемов к имитации 
живых форм, Равессон счел совершенно непригодным. Вначале, 
полагал он, ребенок должен научиться рисовать наиболее совер-
шенные из человеческих фигур – образцы, предоставленные древ-
негреческой скульптурой. А после того как он преуспеет в этом, 
вычерчивание линий и фигур не составит для него никакого труда. 
Очевидно, Равессон учел в своих рекомендациях и собственный 
опыт рисовальщика. Мы увидим, что этот путь  – от сложного к 
простому, от высшего к низшему – он сочтет необходимым и для 
подлинной философии.



117

В���������������������������������������������������������� ���������������������������������������������������������1863 г., когда во Франции был вновь введен отмененный ра-
нее экзамен на степень агреже, Равессон получил еще одно назна-
чение, став председателем жюри. В этом своем качестве он оказы-
вал сильное влияние на юные умы, причем по-иному, чем когда-то 
Кузен. Если тот, по словам Бергсона, «воспламенял, но господство-
вал», то воздействие Равессона было менее непосредственным и 
живым, зато не вырождалось в доминирование, в диктат. Его отно-
шение к экзаменуемым всегда отличалось непредвзятостью и до-
брожелательностью, заботой о том, чтобы выявить действительно 
талантливых кандидатов.

«Доклад о философии во Франции» – манифест 
«спиритуалистического реализма»

К�����������������������������������������������������        ����������������������������������������������������       открытию Всемирной выставки 1867  г. имперское прави-
тельство сочло необходимым издать ряд докладов, освещавших 
развитие наук, литературы и искусства во Франции в ����������XIX������� столе-
тии. И тогдашний министр просвещения Дюрюи, соученик Равес-
сона по коллежу Роллена, поручил именно ему подготовить доклад 
о развитии философии. Равессон в полной мере воспользовался 
этой возможностью, сумев изложить в этих довольно тесных рам-
ках конкретного жанра собственную оригинальную концепцию. 
Д.Ледюк-Файет называет эту работу «официальным актом о рож-
дении»96 течения французского спиритуализма, связанного с име-
нами Мен де Бирана и Равессона.

Краткий историко-философский обзор, открывающий доклад, 
вполне ясно говорит об интересах и предпочтениях мыслителя. 
Здесь мы встречаем все те же имена: Аристотель, Лейбниц, Де-
карт, Мен де Биран… У Декарта Равессона особенно интересует 
учение о воле и идея бесконечного. «…В мышлении, непосред-
ственное знание которого нам дает рефлексия, Декарт различает 
пассивный интеллект и волю, существенно активную; и тогда как 
интеллект всегда определен, конечен, воля, замечает он, не знает 
никаких препятствий и границ, обладает бесконечной свободой» 
(p. 58). Здесь отчетливо выражается отмеченная нами во Введении 
особенность французских волюнтаристически ориентированных 
течений XIX в.: расширительная трактовка декартовского учения 



118

о воле. Речь идет о том, чтобы, вопреки самому Декарту, «выве-
сти все следствия из картезианского утверждения различия между 
рассудком и волей. Воля не только отлична от рассудка, но превос-
ходит его… в этом состоит первое преодоление Декарта. Второе 
же – это переворачивание, заключающееся в том факте, что воля, 
которая имеется в виду, уже не является картезианской волей, ибо 
понимается как энергия, а не свобода воли (libre arbitre)»97. Равес-
сон выделяет также кантовское учение о свободе воли как особом 
начале, не подчиненном условиям чувственности и полностью не-
зависимом от связи явлений. Именно Кант, по его мнению, лучше 
всех своих предшественников понял превосходство воли, осознал, 
что «бесконечное, совершенное, абсолютное – это духовная свобо-
да, а последнее слово всего – нравственный принцип» (p. 60).

Что касается проблемы бесконечного, то она широко обсуж-
далась во французской философии XIX в., и нередко это обсужде-
ние принимало вид вопроса: как может конечное существо познать 
бесконечное и вообще судить о нем? Равессона давно интересо-
вала эта тема. В  «Докладе» он отмечает, что если в античности 
бесконечность рассматривалась как причина беспорядка и несо-
вершенства, то у Декарта она стала характеристикой души, а еще 
более – Бога. Эта идея была развита Паскалем, обнаружившим, что 
бесконечность, свидетельство божественного совершенства, про-
является во всех вещах, а также Лейбницем, увидевшим в принци-
пе бесконечности основание всей науки.

Кратко излагая идеи Локка, Юма, Беркли, Кондильяка, Де-
стюта де Траси, шотландцев, Мен де Бирана и Кузена, Равессон 
отчасти возвращается к тем сюжетам, которые ранее исследовал 
в работе «Современная философия», а далее переходит к учени-
ям своих современников, давая более подробный обзор их воз-
зрений. Вскоре становится очевидной та «конечная причина», 
которая им движет: анализируя развитие философской мысли, он 
стремится обосновать истинность собственной версии спириту-
ализма. Рассмотрев главные философские направления эпохи  – 
учения позитивистов и философствующих ученых, разделявших 
их взгляды, неокритицистов, спиритуалистов, в том числе после-
дователей Кузена, ряда теологов и др., он обнаруживает у многих 
из них идеи, свидетельствующие об известной близости к «под-
линному», т. е. не эклектическому, спиритуализму. В этой работе 



119

Равессон фактически подводит итог своим взаимоотношениям 
с Кузеном, давая его учению весьма негативную характеристи-
ку. При всех историко-философских достижениях Кузена и его 
коллег сам замысел эклектизма, утверждает он, потерпел провал, 
поскольку, предполагая выделить лучшее в каждой философской 
системе, Кузен на деле подчеркивал в них, напротив, заблужде-
ния и несовершенства. Его психологический метод, состоявший 
в наблюдении и анализе фактов сознания, не мог, несмотря на 
все оговорки, достичь – опираясь на индукцию – действительных 
причин, постичь не только феномены, но и субстанции. В этом и 
крылась, по Равессону, причина фиаско эклектизма: он не смог 
продвинуться дальше абстракций. Покорив поначалу духовную 
элиту общества своей моральной и эстетической направленно-
стью, он постепенно замкнулся в кругу спекуляций по поводу 
классификации интеллектуальных и моральных фактов и в ко-
нечном счете утратил кредит доверия и влияние.

Лишь подлинный спиритуализм, по Равессону, может успеш-
но противостоять материализму и идеализму. Оба эти философ-
ские течения он считает теоретически непродуктивными. Ведь 
современный «умеренный» идеализм, преодолев крайности аб-
солютного идеализма (очевидно, платоновского типа), сводящего 
всякую действительность к идеям, все же утверждает, что за пре-
делами чувственных явлений существуют лишь идеальные начала 
(idéalités), с которыми, правда, сообразуется природа, но которые 
лишены всякой реальности. «Перед лицом такой метафизики, на-
деляющей умопостигаемые начала чувственных явлений столь ма-
лой реальностью, не могла не возникнуть философия, сводящая 
всё к этим простым явлениям» (p. 288), т. е. материализм. «Новым 
материализмом» Равессон называет и позитивизм. Но порок всяко-
го материализма, полагает он, состоит в неспособности объяснить 
явления жизни. А ведь сами эти явления «учат спиритуализму», 
ибо по мере возвышения в органической иерархии приближают к 
душе; тем более это можно сказать о явлениях моральных или эсте-
тических, где форма доминирует над материей и, соответственно, 
целое, порядок, гармония – над частями.

Под воздействием наук о жизни, интеллектуальных и мо-
ральных исследований, эстетики современный материализм, 
утверждает философ, постепенно меняется, приобретая явный 



120

отпечаток спиритуализма. Редукционизм, сводящий всё к более 
или менее сложным сочетаниям геометрических и механических 
элементов, сменяется поиском причины движения в некоей орга-
нической и творческой идее, в регулятивном идеале. «Материа-
лизм, – пишет Равессон, – в наше время уже не тот, который объ-
яснял всё пассивными элементами тел, но тот, который избирает 
единым и универсальным принципом активную материю, обла-
дающую силой» (p. 230). Абсолютного материализма никогда не 
было и не могло бы существовать, ведь он неспособен объяснить 
наличие порядка, организации в мире, без которых сам мир пред-
ставлял бы собой лишь скопление разрозненных фактов. Эту 
идею о порядке и единстве Равессон проводит через весь «До-
клад», подчеркивая, что постичь и верно истолковать их может 
лишь спиритуализм. Не случайно сторонники материализма всег-
да присоединяют к идее материи идею чего-то иного, что при-
дает материи совершенство. Если материализму иногда удается, 
как кажется, объяснить высшее низшим, это означает, что он уже 
заранее вложил в низшее высшее, которое затем будто бы возни-
кает из него. Лишь в свете завершенного произведения можно по-
нять набросок; полное, совершенное объясняет собою неполное 
и несовершенное, высшее – низшее. «Следовательно, только дух 
объясняет всё» (p. 232).

А�������������������������������������������������������� �������������������������������������������������������потому Равессон при всяком удобном случае стремится по-
казать, что сторонники материализма и позитивизма при встрече с 
явлениями жизни, организации не могут удержаться на исходных 
позициях и вынуждены их как-то модифицировать. В «Докладе» 
мы встречаем много примеров тому. Так, излагая взгляды Огюста 
Конта, Равессон замечает, что тот постепенно, перейдя от изуче-
ния неорганической материи к исследованию жизни, обратился от 
исходного «геометрического материализма» (p. 122) к своего рода 
мистицизму, к теории возрастающего порядка и универсальной 
гармонии; от поверхностного физического позитивизма пришел к 
позитивизму нравственному, признав, что все должно соотносить-
ся именно с субъектом, объясняться через него. Подобную эволю-
цию Равессон замечает и у Ипполита Тэна и Клода Бернара, кото-
рые, первоначально разделяя воззрения позитивизма, в результате 
изучения организованной природы, жизни, все чаще высказывали 
идеи, близкие спиритуализму.



121

Равессон стремится обосновать спиритуализм и с методоло-
гической точки зрения. Он отмечает, что любой метод, как в есте-
ственных науках, так и в философии, включает в себя две части – 
анализ и синтез, поскольку всякий познаваемый объект можно 
рассматривать либо в его элементах, либо в единстве его формы. 
Так, в геометрии и механике, где части полностью объясняют це-
лое, где качества вещей таковы же, что и качества их элементов, 
применим анализ. Но в тех науках, объекты которых «наиболее 
сложны и возвышенны», а тем более «в науке, превосходящей 
всякий физический и чувственный опыт, – в философии» (p. 292), 
особенно велика роль синтеза, т. е. исследования с точки зрения 
формы. Так обстоит дело и в искусстве, в поэзии, а в самой на-
уке – там, где она «причастна природе искусства», где берет верх 
изобретение. Во всех этих случаях используются синтетические 
суждения, причем не только те, что связывают элементы вещей в 
единое целое и делают их доступными чувственному опыту, но 
и те, которые Кант назвал синтетическими суждениями a priori, 
выводящими нас за пределы чувственного опыта. Но Кант, сетует 
Равессон, не искал высшего принципа этих суждений, тогда как 
они не только помогают нам подчинить объекты чувств законам 
протяженности и длительности, но и показывают, что сами про-
тяженность и длительность суть производные высших законов. 
«Мы нуждаемся в совершенстве и носим в себе его тип, в согла-
сии с которым судим обо всем… Все должно проистекать из бес-
конечного и абсолютного существования» (p. 292). Поскольку все 
имеет свое основание, мы постепенно восходим к бесконечному 
и абсолютному самообосновывающему основанию, в котором, 
по Равессону, и коренятся синтетические суждения, позволяю-
щие нам найти причину любого факта.

Синтез постепенно восходит на все более высокие уровни, 
чтобы всё объяснить через абсолютное, ничем не ограниченное 
совершенство. Но хотя, на первый взгляд, именно синтез является 
методом идеализма, в действительности, утверждает Равессон, по-
следний чаще всего обращается к анализу. Ведь свойственное ему 
представление о чистом простом состоянии, к которому сводится 
существование, идея бытия вообще, как последней ступени, на ко-
торую может спуститься абстракция, лишена всякого определения 
и «почти смешивается, по замечанию Гегеля, с идеей чистого ни-



122

что» (p. 296). В таком подходе, полагает Равессон, материализм и 
идеализм, при всех их различиях, очень схожи. Оба они «стремят-
ся в одну и ту же пропасть пустоты и ничтожности» (p. 297). Если 
первый сводит все к самым общим и простым условиям физиче-
ского существования, т.  е. минимуму реальности, то второй  – к 
общему понятию, получаемому путем отсечения всех конкретных 
особенностей предмета, к простейшим логическим условиям. Где 
же выход? По Равессону, его предлагает спиритуализм, применя-
ющий подлинно синтетический метод исходя из осознания «того 
абсолюта внутренней активности, где совпадают реальность и со-
вершенство» (p. 298).

В  этом философ и видит истинный психологический метод, 
используемый в рациональной или метафизической психологии. 
С  его помощью мы усматриваем во всем том, что сознаем, соб-
ственное внутреннее действие, которое является «по сути сверх-
природным или метафизическим» (p.  78–79) и не подчиняется 
поэтому условиям протяженности и даже длительности. Главная 
операция такого метода  – рефлексия. Обратившись при помощи 
рефлексии к собственному сознанию, человек постигает в себе 
единство, причину, совершенство – пусть относительные, непол-
ные, но для него бесспорные. «Когда мы проникаем, как говорят, 
в самих себя, мы обнаруживаем себя в центре мира ощущений, 
чувств, фантазий, идей, желаний, волений, воспоминаний – под-
вижного, безграничного и бездонного океана, который, однако, 
всецело наш, который есть не что иное, как мы сами. Почему же 
он наш, почему он – мы сами? Потому что в любой момент и в 
любом месте этого сложного внутреннего круговорота мы созда-
ем из его ускользающего разнообразия совокупности, связь коих 
есть единство, являющееся не чем иным как самой операцией, 
посредством которой мы их создаем» (p. 298). Мы сами – причи-
на, посредством мысли определяющая порядок, в котором взаи-
модействуют, сочетаются неизвестные нам способности, силы, в 
скрытом виде содержащиеся в нашей индивидуальности. Если мы 
нацеливаемся на какой-то предмет или идею, то из глубин памяти 
тотчас всплывают все находящиеся в ней сокровища, могущие нам 
помочь. Если мы хотим сделать какое-то движение, то при посред-
стве «воображения, переводящего на язык чувственности указания 
интеллекта» (p. 298), из глубины нашего существа возникают эле-



123

ментарные движения, завершающиеся в том движении, какого мы 
желали. Это описание деятельности сознания, сохраняющего, при 
всей изменчивости и разнообразии, единство и целостность, – пря-
мой путь к трактовке сознания, выдвинутой впоследствии Бергсо-
ном, хотя тема длительности, субъективного времени, внесет сюда 
существенные коррективы.

Если исходить из опыта, полагает Равессон, то станет ясно, 
что всей нашей внутренней жизнью движет мысль или интеллек-
туальное действие, которое из виртуального состояния, из рассе-
яния и смешения, непрерывно возвращается к активному суще-
ствованию, восходит из состояния сна и мечты к бодрствованию; 
при этом сознание, оставаясь единым, постоянно перестраивается. 
Таким «двигателем» является сама наша мысль в наиболее высо-
кой точке активности, откуда она «призывает к себе, как с высо-
ты своего совершенства, наши низшие способности» (ibid.); так 
осуществляется в нашей душе переход от потенции к акту. Работу 
сознания Равессон образно описывает с помощью древнегреческо-
го мифа об Амфионе – царе Фив, искусном музыканте: когда он 
решил укрепить стены города, камни сами ложились на место под 
звуки его лиры.

Непосредственно постигая в сознания эту внутреннюю кон-
ституцию своего существа, мы далее путем аналогии можем об-
наружить ее повсюду, во всех организованных существах. Как и 
в «Современной философии», Равессон подчеркивает, что через 
обращение к собственному сознанию мы достигаем абсолютного. 
Принципом этой синтетической операции, представляющей собой, 
в отличие от анализа, философский метод (если, делает оговорку 
Равессон, столь простую, неделимую операцию можно назвать ме-
тодом), является «непосредственное осознание, в рефлексии над 
самими собой, а через самих себя над абсолютным, которому мы 
причастны, последней причины или основания» (�����������������p����������������. 300). Интерес-
но, что этот мыслительный ход почти полностью воспроизведет 
Бергсон в одной из главных своих «методологических» работ  – 
«Введении в метафизику» (1903), где он противопоставит анализу 
интуицию, способную познать абсолютное. Бергсоновская инту-
иция явным образом вырастает из рефлексии, которую Равессон, 
вслед за Мен де Бираном, наделил очень важными функциями: не-
посредственно проникая в сознание, она либо позволяет постичь, 



124

как у Бирана, «я» в качестве внутренней причины, либо, как у Ра-
вессона, ведет, сверх того, к самому абсолюту, Богу. Как мы ви-
дим, восходящее к Локку понятие рефлексии, претерпев целый ряд 
метаморфоз, подвело наконец к бергсоновскому интуитивизму, со-
хранившему в себе значимые черты предыдущих толкований98.

Схваченное в рефлексии абсолютное, или совершенная лич-
ность, являющая собой, по Равессону, бесконечную мудрость и 
любовь, становится для нас тем «перспективным центром», из 
которого мы постигаем собственную несовершенную личность, 
все свое существование. «Мальбранш говорил, что мы видим в 
Боге всё, кроме самих себя, ибо полагал, что мы обладаем лишь 
смутным чувством себя; однако, быть может, следует сказать, что 
мы видим всё в Боге, ибо в нем одном видим себя» (������������ibid��������.). Сле-
довательно, благодаря Богу, утверждает Равессон, мы понимаем 
душу; а это, в свою очередь, позволяет нам понять природу. Так, 
именно погружение в собственное сознание помогает осмыслить 
причинность. Постигая «изнутри», что есть усилие, мы перехо-
дим от простой идеи действующей причины, понятой как нача-
ло движения, «к более полной и близкой нашему внутреннему 
опыту идее причины, которая с самого начала своего действия 
предполагает конец как цель, – причины конечной и в то же вре-
мя действующей, более того, действующей именно в силу того, 
что она конечная, совершенство которой, пусть и относительное, 
есть разумное основание всех элементов, находящих в ней свое 
завершение» (��������������������������������������������      p�������������������������������������������      .  294). Тем самым понятие причинности суще-
ственно расширяется, а потому и соотношение необходимости и 
свободы предстает в совершенно ином свете.

Равессон соглашается с Лейбницем, утверждавшим, что все 
имеет основание: ведь без необходимости нет достоверности, а 
без достоверности нет науки. Вслед за немецким мыслителем он 
разделяет два рода необходимости. Первая из них, абсолютная, 
т. е. логическая, сводится к принципу тождества: вещь не может 
не быть той, какова она есть; такая необходимость исключает сво-
боду. Вторая же, относительная, представляет собой «моральную 
необходимость» и не только совместима со свободой, но и пред-
полагает ее, основываясь на принципе «нужно делать то, что счи-
таешь лучшим». Так, мудрец, выбирая благо, делает свой выбор 
безошибочно, а вместе с тем наиболее свободно. Поскольку Равес-



125

сон отождествляет благо, красоту и любовь, т. е. волю «во всей ее 
чистоте», из этого следует, что желать подлинного блага – значит 
желать самого себя.

Стало быть, природа, вопреки утверждениям материалистов, – 
отнюдь не абсолютная необходимость или фатальность, не сплош-
ная геометрия (да и сама геометрия, полагает Равессон, основыва-
ется прежде всего на принципах гармонии, которую можно пони-
мать как чувственное выражение абсолютной и бесконечной воли). 
В  ней сочетаются абсолютная и относительная необходимость, 
или, иными словами, действующая здесь необходимость анало-
гична отношению цели к средствам ее достижения: цель предпо-
лагает средства, но не вменяется непреложно. Ни одно событие 
никогда не влечет за собой последующее событие с абсолютной 
необходимостью. На деле оно представляет собой только один из 
элементов моральной необходимости, предполагающей различные 
мотивы, исходя из которых принимает решение свободная воля. 
Материализм, по Равессону, обманывается, поддается миражу, 
переворачивающему реальное положение дел, когда, «вместо того 
чтобы видеть в природе необходимость как таковую лишь в на-
правлении, обратном ее движению, считает, что видит ее в прямом 
направлении и в соответствии с ходом времени» (p. 308). Это очень 
важное замечание, которое, на наш взгляд, можно прямо соотнести 
с бергсоновской трактовкой свободного акта, изложенной в «Опы-
те о непосредственных данных сознания»: такому акту мы лишь 
ретроспективно (следуя «в обратном направлении») можем найти 
объяснение, тогда как на деле он спонтанен, непредопределен.

В целом, полагает Равессон, в этом мире и фатальность, и слу-
чайность сами по себе – лишь видимость, подлинны же спонтан-
ность и свобода. Именно спонтанность является первопричиной 
мира. «Все происходит не в силу грубого механицизма или чистого 
случая, но из-за стремления к совершенству, благу, красоте, пред-
ставляющего собой как бы внутренний двигатель вещей... Все под-
чиняется, и по доброй воле, не слепой судьбе, a божественному 
Провидению» (ibid.). И  даже в тех «темных областях» телесной 
жизни, которым мы принадлежим «низшими элементами» своего 
существа, физическая необходимость есть только необходимость 
моральная, нисколько не исключающая если не свободу, то по 
крайней мере спонтанность.



126

В  описании Равессона, как и в диссертации «О привычке», 
природа выступает иерархически организованным целым, где 
каждая последующая ступень представляет собой конечную при-
чину, цель для предыдущей. «…Природа повсюду являет постоян-
ный прогресс от простого к сложному, от несовершенства к совер-
шенству, от жизни слабой и смутной к жизни все более активной 
(énergique), умопостигаемой и наделенной интеллектом. Сверх 
того, каждый ее уровень – это ступень для предшествующего, ус-
ловие, или средство, или материя для последующего» (p. 307). Но 
даже низшие уровни универсума, по убеждению философа, нельзя 
свести к чистой материальности.

При всем разнообразии и изменчивости явлений собствен-
ного сознания мы воспринимаем его как единое; так и в природе, 
отмечает Равессон, господствует единство, хотя внешне мы ви-
дим в ней различия и множественность. В подлинном понимании 
природы нам не может помочь чисто логическое мышление, ведь 
«то, что логически несопоставимо, в природе часто соединяется, 
находится в гармонии» (�����������������������������������������p����������������������������������������. 234). Говоря об этом, Равессон употре-
бляет термин «имажинативный разум», подразумевая под ним, 
очевидно, разум, действующий на основе воображения. (В пред-
шествующих работах философ неоднократно отмечал, ссыла-
ясь на Канта и его учение о продуктивном воображении, что мы 
отчетливо познаем лишь то, что можем представить в поле во-
ображения. Возможно, «имажинативный разум»  – это синоним 
рассудка.) Именно такой разум создает язык, вставляя понятия 
в слова, как располагают в разных местах различные материаль-
ные объекты. Кстати, Равессон, в отличие от де Бональда и Кон-
дильяка, не считает, что слово предшествует мысли и является ее 
причиной; напротив, он полагает, что сам интеллект в ходе раз-
вития создает язык как орган для себя. При помощи языка има-
жинативный разум разделяет, обособляет то, что более высокий 
разум, действующий в согласии с природой, показывает нам как 
взаимосвязанное, непрерывное, слитое вместе. В зависимости от 
того, на каком конце иерархии природы мы расположимся, мы 
можем увидеть в природе либо только разделение, множествен-
ность, механизм, фатальность, либо, напротив, только гармонию, 
союз и спонтанность. На деле же в природе, как и в нас самих, 
действует одно и то же начало, и «низшая жизнь есть только по-



127

следняя ступень, на которую спускается, претерпевая метамор-
фозы, высшая жизнь» (p. 235). Здесь существует, убежден Равес-
сон, непрерывность в прогрессе, возрастании и убывании, гово-
рящая о единстве.

При таком толковании мира, природы, жизни, полагает фило-
соф, становится понятным суждение Аристотеля о том, что душа 
есть место всех форм, равно как и суждение Лейбница «тело есть 
моментальный дух» (p.  310). А  чистый дух  – это всецело дей-
ствие, следовательно, по Равессону, – единство, длительность, па-
мять. Всегда присутствуя во всем и в самом себе, он удерживает 
взглядом все, чем он есть, был и даже будет; чистый дух видит 
все вещи под формой вечности. В познании, как и в реальности, 
душа неопределенно долго переходит – при помощи ассоциации 
и памяти – от одного объекта к другому, от него к третьему и т. д., 
так что при каждом полученном впечатлении воскрешает почти 
бесконечное множество своих идей, хотя и не полностью все их 
сознает. Способность забывать Равессон связывает с чувственной 
природой человека: «Именно материальность, от которой отчасти 
зависят наши чувства, полагает в нас забвение…» (p. 220). Все это 
рассуждение, на наш взгляд, сыграло важную роль в бергсонов-
ской концепции сознания и памяти; последнюю фразу Бергсон ци-
тирует в «Материи и памяти»99.

Поскольку «сама душа в развитии своей жизни развертывает 
последовательно то, что содержит, как в неделимом настоящем, 
чистый дух, мы понимаем другое суждение тех же мыслителей 
[т.  е. Аристотеля и Лейбница], выражающее в краткой формули-
ровке весь смысл позднего учения платонизма: то, что развивается 
в разнообразии конечного, бесконечное сосредоточивает в един-
стве» (p. 310). Природа, заключает Равессон, есть поэтому как бы 
преломление или рассеяние духа, из чего следует, что в основе сво-
ей все интеллигибельно, а значит, сообразно с интеллектом. Хотя 
человек устроен так, что умопостигаемое воспринимает через чув-
ственное, дающее лишь его огрубленный образ, но в сущности, по 
Равессону, все обстоит наоборот: ключ к пониманию низшего дает 
высшее, чувственное можно понять только через интеллигибель-
ное, а природа, вопреки убеждениям материалистов, объясняется 
через душу. Значит, «высшая наука об интеллекте», т. е. филосо-
фия, в конечном счете способна судить о состоянии дел в есте-



128

ственных науках, хотя и не должна вторгаться в их область: науки, 
изучающие природные явления, в известной мере независимы от 
нее, хотя и могут многим ей послужить.

Рассуждая о первоначале универсума, Равессон, по сути, ото-
ждествляет дух, интеллект, волю, жизнь, красоту и любовь. В бес-
конечном, в Боге, утверждает он, воля тождественна любви, кото-
рая неотличима от абсолютных блага и красоты. Из этого вытекает 
особая роль эстетики, которую Равессон понимает не просто как 
часть, пусть и очень важную, философии: эстетика, рассмотренная 
в ее принципах, где она отождествляется с моралью, становится, 
по его убеждению, самой философией. Ведь именно красота есть 
двигатель души, то, что заставляет ее любить и желать, т. е. дей-
ствовать, а поскольку действие лежит в основании бытия, то это 
значит, что наиболее божественная и совершенная красота «заклю-
чает в себе тайну мира» (p. 287). Кстати, эстетика – та из немногих 
областей, в которых Равессон готов признать важность идей Кузе-
на, считая одной из «блистательных и наиболее прочных» частей 
его философии установление того, что именно красота является 
«более или менее полным выражением духовного и морального 
совершенства» (�������������������������������������������������p������������������������������������������������. 282); в ней через относительное и конечное вы-
ражается абсолютное и бесконечное.

На последних страницах «Доклада» Равессон формулирует 
проблему, которая станет, как увидим, центральной в его позднем 
творчестве: что является причиной низших форм существования, 
если божественное единство самодостаточно, ни в чем вне себя не 
нуждается? Что такое материя и почему она возникает? Обращаясь 
в поисках ответа к Аристотелю и Лейбницу, философ приходит к 
выводу о том, что материя есть результат произвольной детерми-
нации, в силу которой высшее бытие само изменило себя, отдав 
миру нечто от своей активности, своего всемогущества.

Стоики, напоминает Равессон, «на своем всецело физическом 
языке определяли первую причину, или Божество, как раскален-
ный эфир в высшей точке напряжения; материя есть тот же эфир 
в состоянии расслабления. Нельзя ли сказать, сходным образом, 
что то существование, которое первая причина сгущает в своей не-
движной вечности, она развертывает, скажем так, в ненапряжен-
ном и рассеянном состоянии в элементарных условиях материаль-
ности – пространстве и времени; тем самым она полагает основу 



129

природного существования, сообразно которой в ходе непрерыв-
ного прогресса, свойственного природе, от уровня к уровню, от 
царства к царству все возвращается из материального рассеяния к 
единству духа» (p. 317). В этих фразах, заметим, тоже в «сгущен-
ном», сконцентрированном виде содержатся темы, ставшие веду-
щими в «Материи и памяти» и «Творческой эволюции» Бергсона, 
где они также в большой мере были связаны с влиянием стоиков.

Бог, продолжает Равессон, творит всё из ничего. Фило-
соф уточняет: из относительного ничто, ничто как возможности  
(le possible); это значит, что Бог был создателем ничто, как и бытия. 
Обратим внимание на то, что данное суждение расходится с хри-
стианской доктриной, но близко к мнению Кузена, толковавшего 
«ничто» как чисто негативную идею. Конечно, рассуждал Кузен, 
разум способен создавать различные гипотезы; перед лицом ре-
альности он может полагать обратное ей, т.  е. ничто; но велика 
дистанция от гипотезы до теории. «Ничто есть отрицание всяко-
го существования; но кто производит это отрицание?  – Мысль, 
т.  е. тот, кто мыслит. Значит, вы, отрицая существование, отри-
цаете самого себя, свою мысль и само ваше отрицание. То, что 
Декарт доказал относительно сомнения, еще более применимо к 
ничто. Мыслить – значит существовать и знать, что существуешь, 
но создавать гипотезу о ничто – значит мыслить… В основе вся-
кого отрицания лежит утверждение; в основе гипотезы о ничто 
лежит, как абсолютное условие, предположение о существова-
нии – существовании того, кто делает это допущение о ничто»100. 
А из этого следует, по Кузену, что исходное определение: творить 
значит извлекать из ничего  – неверно. «Мы творим всякий раз, 
когда совершаем свободное действие… со всей своей творческой 
силой, свободой, волевой активностью, со своей личностью. …
Божественное творение – той же природы. Как абсолютная при-
чина, Бог не может не творить» (p. 133–134). Как видим, Равессон 
здесь солидарен с Кузеном, придерживаясь сходной трактовки 
творения; и Бергсон в «Творческой эволюции» и последующих 
работах разовьет эту критику понятия «ничто».

Итак, Бог творит все существующее, отдавая миру нечто 
от бесконечной полноты своего существа. И  вновь Равессон от-
правляется в воображаемое путешествие по истории философии, 
ища подтверждение этим взглядам. Так, у Гераклита материя есть 



130

огонь, который сам по себе убывает, затухает; у «платоников по-
следних времен» (т.  е. неоплатоников) причиной мира является 
«нисхождение» Божества (данный термин, напоминает Равессон, 
использует и христианская догматика). К  этим идеям, полагает 
мыслитель, и ныне тяготеют философские учения: «Укажем лишь 
на последние системы, к которым привел в Германии великий про-
цесс обновления, начатый Кантом: Шеллинг увенчал свою бли-
стательную карьеру системой, где свобода воли, в противополож-
ность логическому механицизму Гегеля, является и основанием, и 
вершиной» (p. 319; в связи с этим Равессон называет также Лотце 
и Шопенгауэра).

Отмечая, что родина Декарта и Паскаля тоже играет большую 
роль в преодолении материализма, Равессон выражает уверенность 
в приближении философской эпохи, общей чертой которой будет 
преобладание спиритуалистического реализма или позитивизма, 
опирающегося, как на исходный принцип, на тезис о том, что дух 
постигает в самом себе существование, являющееся не чем иным, 
как его действием, «от которого проистекает и зависит всякое иное 
существование» (p. 313).

Последняя фраза равессоновской работы, выражающая, по 
сути, весь ее смысл, звучит так: спиритуалистический реализм 
учит о том, что «материя есть только последняя ступень и как 
бы сумерки существования; что подлинное существование, лишь 
несовершенным наброском которого является всякое другое, 
это существование души; что в реальности быть значит жить, а 
жить значит мыслить и желать… что только благо и красота объ-
ясняют вселенную и ее творца; что бесконечное и абсолютное, 
лишь ограничение которых представляет нам природа, состоит 
в духовной свободе; что свобода есть, таким образом, последнее 
слово вещей и под беспорядком и враждой, возмущающими по-
верхность, где бытуют явления, в глубине, в сущностной и веч-
ной истине, все есть благодать, любовь и гармония» (p.  320).  
Разумеется, – верно замечает Д.Жанико, позитивизм как таковой 
не обнаружил бы ничего позитивного в спиритуалистическом по-
зитивизме или реализме, полагающем высшей реальностью Дух; 
и само это обозначение, очевидно, носит полемический характер: 
Равессон хотел заимствовать у противника его оружие, восполь-
зовавшись понятием, столь популярным в то время101. Опреде-



131

ленную роль сыграло, очевидно, и шеллинговское понятие по-
зитивной философии – связанные с ним смысловые оттенки тоже 
заметны в данном термине.

Многие поколения философов, в том числе студентов, зачи-
тывались равессоновским «Докладом», особенно последней ча-
стью, где в целостном виде изложено учение мыслителя. По сло-
вам Поля Жане, «этот оригинальный и блистательный труд вызвал 
живое восхищение университетской молодежи»102. В  «Большой 
энциклопедии» отмечается, что с влиянием произведений Равессо-
на, в частности «Доклада», «можно непосредственно связать воз-
рождение метафизических интересов в последней трети XIX в.» 
во Франции103. Равессон четко охарактеризовал то направление 
спиритуализма, которое восстанавливало метафизику в ее правах, 
опираясь на иную трактовку психологического метода, чем пред-
ложенная Кузеном. Создатель эклектического спиритуализма иг-
норировал «существенное различие между наблюдением, способ-
ным достичь лишь феноменов и абстракций, и подлинной силой 
внутреннего чувства. …Замкнутая в интеллектуалистской концеп-
ции внутреннего чувства, в которой властвовали абстрактные “эле-
менты” рассудка, эклектическая психология оставалась формализ-
мом: эта исходная ошибка всегда ограничивала и направляла по 
ложному пути ее движение к метафизике»104. Напротив, Равессон 
в своей программе возрождения метафизики выводил на первый 
план сознание внутренней активности духа, непостижимой, как он 
считал, при помощи интеллектуалистских методов.

В 1870 г. Наполеон �����������������������������������������III�������������������������������������� назначил Равессона хранителем древно-
стей и скульптуры в Лувре. Его жизнь вновь сделала поворот, и, как 
показало время, с большой пользой для философа. Он увлеченно 
занялся изучением памятников античного искусства, что, совпав с 
его исследованиями по мифологии и истории религий, привело к 
плодотворным результатам. Как и раньше, в том числе во время ра-
боты инспектором библиотек, ему пригодились уроки, извлеченные 
в молодости из лекций Ж.Мишле и Э.Кине: в своих изысканиях Ра-
вессон стремился выявить смысл изучаемой эпохи, ее «душу», от-
разившуюся в произведениях искусства. Его философские взгляды, 
историко-культурные исследования, художественные вкусы и уме-
ния сформировали единое целое, взаимно подкрепляя друг друга.



132

В  поздний период в творчестве Равессона явно выразилась 
тенденция, нараставшая с конца 1840-х гг.: изучая искусство, исто-
рию религий, углубляясь в историю философии, он все больше 
стремился осмыслить достижения человеческого духа в этих раз-
ных областях как выражение абсолютного, манифестацию боже-
ственного бытия. Осуществленный еще в «О привычке» и «Совре-
менной философии» выход в сферу онтологии, преодолевающий 
бирановский феноменализм, получает новое обоснование: как от-
мечает Ф.Ларюэль, сам философский акт становится теперь для 
Равессона «актом чтения и расшифровки памятников искусства, 
религии и философии»105.

Предметом целого ряда его работ начиная с 1870-х  гг. стало 
греческое искусство, которое рассматривается в тесной связи с 
философией и религией античности. Одна из самых известных – 
статья «Венера Милосская», где философ излагает и всесторонне 
обосновывает свое видение знаменитой скульптуры, одного из со-
кровищ Лувра. Как и другие работы данного цикла, это увлека-
тельное повествование, показывающее, как глубоко Равессон знал 
античное искусство, насколько свободно ориентировался в нем. 
Он попытался найти решение мучившей его загадки: почему ста-
туя Венеры Милосской являла в Лувре «вид не только высокоме-
рия, но и почти мужественной силы»106. Размышления философа 
сосредоточены на античном идеале красоты. Вслед за Цицероном, 
считавшим, что мужская красота заключается в чувстве собствен-
ного достоинства, а женская – в прелести, стройности, Равессон 
усматривает главные атрибуты Венеры в грациозности и изяще-
стве. Придя к выводу о том, что скульптура – вследствие ошибоч-
ной интерпретации – была неверно установлена в Лувре, он рас-
положил ее в профиль к зрителю, решив, что так она обретет те 
качества, которых ей недостает при рассмотрении анфас.

Кроме того, некоторые особенности статуи навели Равессона 
на мысль о том, что первоначально она составляла часть скуль-
птурной группы. Это послужило гипотезой, которую он затем 
подробно обосновывает, стараясь представить, какой была дан-
ная группа, кто мог быть спутником Венеры. Хотя данная гипоте-
за впоследствии была отвергнута искусствоведами, чрезвычайно 
интересен сам ход рассуждений Равессона, свидетельствующих 
о прекрасном знании античной культуры, философии, поэзии. Он 



133

опирается на Лукреция и Эмпедокла, анализирует сюжеты ми-
фологических историй, изображения которых украшали храмы, 
приводит примеры, когда Венера изображалась вместе с каким-то 
мужским персонажем, например Марсом, а далее детально дока-
зывает мнение о том, что спутником Венеры Милосской был, од-
нако, не Марс, а Тезей – не только сильный и мужественный герой, 
но и человек великодушный к униженным, давший Афинам демо-
кратическое устройство. Венера предстает у Равессона как боже-
ственная невеста, готовящаяся вступить в брак с Тезеем. Уточняя 
свою гипотезу и подкрепляя ее новыми деталями, философ трак-
тует представленную им скульптурную группу как символический 
образ «божественной милости, которая ищет человечество, чтобы 
соединиться с ним» (p. 94). Данная концепция, по его словам, не 
чужда иудаизму, где Иегова как бы идет навстречу избранному на-
роду, чтобы приблизить его к себе; христианство, вслед за языче-
ством и иудаизмом, вознесло эту концепцию на новую высоту.

На основании глубокого изучения греческой культуры Равес-
сон вообще нередко приходил к выводам, которые шли вразрез с 
мнениями, принятыми в его эпоху. Так, он полагал, что в поэмах 
Гомера часто искали объяснения тем произведениям искусства, 
где запечатлены более древние идеи и традиции, восходящие к 
иным мифологическим и поэтическим источникам. Предрассуд-
ком, сильно повлиявшим на изучение античности и ее памятников, 
Равессон считал мнение (сложившееся под влиянием известной 
работы Г.Лессинга «О том, как древние изображали смерть»), что 
в античности господствовала «глубоко меланхолическая» концеп-
ция человеческой судьбы; этому способствовала и интерпретация 
поэм Гомера. «Отсюда общая склонность толковать как выражения 
грусти не только почти все погребальные памятники, которые, од-
нако, имеют в действительности совершенно иной смысл, но еще 
и многие памятники совсем другого рода…» (��������������������p�������������������. 123). Так, в изо-
бражениях Ахилла на кубках или вазах усматривали печаль, тогда 
как, по Равессону, герой погружен в размышления о том, сможет 
ли он, вопреки искушениям, выполнить свою миссию. В древних 
догомеровских поэмах, где рассказывается вся история Ахилла, 
лишь часть которой представлена в «Илиаде», герой, напомина-
ет философ, нередко подвергался соблазну уклониться от своей 
трагической судьбы: так, мать пыталась спрятать его в безлюдном 



134

месте, где он вел жизнь пастуха. В этот период юный герой часто 
раздумывал о том, правильно ли такое поведение. «Изображение 
размышлений  – одна из особенностей народа, которому руково-
дивший им оракул советовал, дабы обрести мудрость, познать са-
мого себя» (p. 124); именно в античном искусстве прославляется 
герой, порывающий со страстью вследствие мужественного обра-
щения к самому себе, – тот, в ком высшее начало природы берет 
верх над низшим.

Верная интерпретация памятников античного искусства пред-
полагает, по Равессону, не только изучение греческих поэм и ос-
вобождение их от интерполяций, которые еще можно обнаружить, 
но и выявление более древних истоков, в том числе путем иссле-
дования религиозных обычаев и практик, особенно связанных с 
культом мертвых. Развивая эту тему, он толкует встречающиеся на 
древних вазах, кубках и пр. изображения погребальных пиров, ко-
торые раньше часто считали сценами прощания, как сцены встречи 
после смерти, в иной жизни. Приводя множество примеров, с под-
робным описанием и анализом поведения изображенных лиц, их 
одежды, движений, философ делает вывод о том, что в древности 
важнейшим из всех знаний было знание о божественной жизни, 
которая должна была последовать за земной жизнью, и способов 
ее достижения. Располагая на надгробьях изображения героев и 
богов, мастера неявно уподобляли им почивших, тем самым при-
писывая последним такое же блаженство. «Так формировались в 
глубокой древности общие идеи; вначале создавали выдающиеся 
типы, игравшие в сфере воображения такую же роль, какую для 
рассудка играют те, что схоластика назвала универсалиями. По 
словам Вико, это были имажинативные роды, generi fantastici, за 
которыми следовали логические роды, создаваемые рассудком. 
Так народное (volgare), или инстинктивное, знание превращалось 
в знание рефлективное (riposta107)» (p. 157). Эта концепция Вико 
произвела сильное впечатление на Равессона  – он неоднократно 
обращался к ней в позднем творчестве.

Идея о вере греков в загробное существование обсуждается 
Равессоном в работах «Греки и загробная жизнь», «Мистерии», 
«Погребальные памятники у греков». Рассуждая о тайных куль-
тах, мистериях, он подчеркивает, что их целью был союз с веч-
ной Красотой, божественной сущностью, возвращение в обитель 



135

блаженных, где пребывают боги и души. Как полагает философ, 
в древности господствовало убеждение в том, что все произо-
шло из «божественной глубины, неиссякаемого источника благ» 
(p.  165), из невидимого начала, откуда эманируют все видимые 
вещи (Равессон ссылается здесь на Платона). Высший предмет 
желаний человечества  – вернуться в это счастливое обиталище, 
к которому восходят его истоки; к этому же повсюду стремилась 
религия. Равессон доказывает свою мысль и на примере барелье-
фов, которыми греки украшали могилы. Здесь он вновь идет на-
перекор мнению, сложившемуся с начала XIX в. в археологии, где 
считалось, что эти барельефы не свидетельствуют о вере в загроб-
ное существование, что в них изображались только сцены земной 
жизни либо последнего прощания, почестей, воздаваемых памяти 
усопшего. Равессон же видит в самих барельефах образы или сим-
волы бессмертия: «…бессмертие, или божественная жизнь, было 
единственным предметом, который повсюду неустанно толковало 
античное искусство» (р. 199).

Размышляя о причинах своеобразия и выдающихся достиже-
ний греческого искусства, философ высказывал мысль о том, что 
ключ к разгадке дает преобладавшее у греков представление о 
порядке вещей, подобном человеческому, но превосходящем его. 
Греческое искусство, полагал он, исходит из идеи о существова-
нии образцов, более совершенных, чем все видимое нами, доступ 
к которым можно получить лишь через это видимое. Через приро-
ду духу открывается высший порядок вещей, который и стал для 
греков «постоянным и, скажем так, единственным предметом ис-
кусства» (p. 198).

Равессон, убежденный в том, что греческое искусство безус-
ловно превосходило искусство других народов, видит причину в 
том, что греки лучше других народов постигли, что божественный 
мир – это мир духовный, в основе которого лежит любовь. Идея 
любви, считает философ, открыла эллинскому гению ее естествен-
ное выражение – грацию, а через нее – красоту, в которой, как рано 
поняли греки, есть нечто превосходящее сам разум. Постепенно 
они осознали, что божество не только сообщается с человечеством, 
как небесный свет – с землей, но и любит его, а чтобы приблизить-
ся к нему, насылает на него очищающие муки, одновременно стра-
дая от того, что это приходится делать.



136

Таким образом, в данном цикле работ Равессона развивается – 
на ином материале – прозвучавшая уже в «Докладе» идея о боже-
стве, сочувствующем бедам здешнего мира, о божественной люб-
ви. Эти темы мыслитель рассматривал в поздний период и в сочи-
нениях по философии религии, ставших продолжением «Опыта о 
Метафизике Аристотеля».

Во втором томе «Опыта» автор сообщал, что весь труд дол-
жен включать четыре тома. Предполагалось, что в третий том 
войдет история восприятия «Метафизики» в иудаизме, христи-
анстве, исламе, на Востоке и Западе, вплоть до конца средних 
веков, а в четвертый  – история рецепции этого произведения в 
Новое время108. Данный план, однако, не был реализован, хотя 
Равессон продолжал работу над этими темами. В 1870–1890-е гг. 
он опубликовал в периодике ряд статей по философии религии, 
но большая их часть долгое время оставалась неизданной. Из 
фрагментов, обнаруженных в архиве философа после его смер-
ти, Шарль Девивез составил том, получивший название «Опыт о 
Метафизике Аристотеля. Фрагменты тома III. Эллинизм – Иуда-
изм – Христианство» (1953)109. Совместно с материалами, касаю-
щимися греческой культуры, эта книга показывает, что интересо-
вало Равессона в данный период.

Его исследования по истории и философии религии были явно 
навеяны работами Шеллинга, к которым он постоянно обращался. 
Первые наброски третьего тома хронологически предшествуют пу-
бликации «Философии мифологии» и «Философии Откровения» 
Шеллинга (1856–1858), но заметки Равессона в рабочей тетради, 
сделанные в 1835 г., показывают, что он был знаком с поздней кон-
цепцией немецкого мыслителя110; в его архиве обнаружены и чьи-то 
записи лекций Шеллинга, относящиеся к 1850-м гг. К тому же, как 
показывают приведенные выше цитаты из писем Равессона, в 1839 г. 
он имел возможность услышать изложение идей «позитивной фило-
софии» из уст самого Шеллинга. А впоследствии он пополнял эти 
сведения, читая конспекты лекций немецкого мыслителя, пока не 
смог ознакомиться с уже опубликованными его трудами111.

Как известно, философские исследования позднего Шеллинга 
строятся на историческом материале – истории мифологии, фило-
софии, религии, хотя его интересовали не сами факты, но выявле-
ние сущности мифологии, ее значения как процесса, пройденного 



137

человеческим сознанием в постижении Бога. В то время филосо-
фия мифологии была новой сферой исследования: Шеллинг в на-
чале первой лекции отмечал, что название его курса «до сей поры 
едва ли могло встретиться в лекционном списке какого-либо не-
мецкого университета»112. Как в постановке общей задачи  – ис-
следовании истории сознания, так и в ряде конкретных моментов 
Равессон во многом следует Шеллингу. Для него, как и для немец-
кого философа, язычество, с одной стороны, подготавливает и воз-
вещает христианство, а с другой – в какой-то мере сохраняется в 
нем. Влияние Шеллинга заметно и в выделении Равессоном этапов 
развития религиозного сознания человечества. Вместе с тем, в не-
которых аспектах его позиция отлична от шеллинговской: так, он 
больше подчеркивает преемственность между иудаизмом и хри-
стианством. В  его изложении, как замечает публикатор, меньше, 
чем у Шеллинга, доминирует «абстрактная и сложная диалектика 
“потенций”», а сама религиозная драма предстает более человеч-
ной и менее «космичной»113.

В своих исследованиях Равессон опирался также на филосо-
фию истории Вико и многие другие источники. Он интересовался 
каббалой, хотя знал ее лишь в поздней форме, по двухтомному тру-
ду Кнорра фон Розенрота «�������� ����������������������������   Kabbala� ����������������������������    ����������������������������   denudate��������������������   » (�����������������  XVII�������������    в.). Очевид-
но, что первоначальный замысел философа изменился: он редко 
упоминает Аристотеля. Дело в том, что «перипатетическая Мета-
физика оставалась, среди мира религии и учения о природе, как 
чаяние, которое не могло там осуществиться. Оно должно было 
найти свое завершение в ином мире и в ином учении – в мире Духа 
и учении о Духе»114. Разрабатывая в это время, по словам Девивеза, 
собственную «философию Откровения», Равессон стремится по-
нять, как зарождается в глубине язычества и иудаизма представ-
ление о Боге не карающем, жестоком, а милостивом, как челове-
чество постепенно подходит к идее любви. Его интересует, каким 
образом в ходе истории сближались два элемента, объединивши-
еся в христианстве: в то время как Филон и каббалисты ожидали 
Мессию  – «торжествующего победителя», который принесет из-
раильскому народу господство на земле, пророки предвещали при-
ход Спасителя, призванного искупить своими страданиями грехи 
человечества, принести избавление Израилю и миру. Равессон хо-
чет показать, что уже в языческой философии идея божественной 



138

доброты постепенно берет верх над идеей всемогущества и не-
преклонной справедливости Бога, становясь «сущностью и самим 
определением божественной природы», хотя идея необходимости 
еще «увлекает еврейскую теологию в пропасть языческого натура-
лизма» (p. 36).

По Равессону, даже в древнейших памятниках религии, где го-
сподствует идея зависти Бога, под ней уже можно различить идею 
справедливости, доброты и щедрости. Так, в иудаизме Бог пред-
почел Авеля Каину, Моисея Аарону, младшего старшему, слабого 
сильному, тем самым переворачивая своей милостью порядок при-
роды и «мнимой справедливости» (p. 108); от избранного народа 
он ждал не подчинения конкретным предписаниям своего закона, 
но прежде всего смирения и веры. Но лишь в христианстве идея 
доброты полностью находит свое объяснение в Любви. Древний 
мир, полагал Равессон, разделен между двумя крайними идеями: 
чистой необходимостью и чистой свободой. Первая господство-
вала в язычестве, вторая в иудейском монотеизме, хотя в обоих 
случаях каждая из них смешана с противоположным элементом. 
В христианстве эти элементы четко разделяются и примиряются. 
Между двумя крайностями – эманации и творения – христианство 
помещает «посредствующее таинство» союза Бога и человека, 
объединяющего природную необходимость и моральную свободу; 
и этот «божественный посредник» – любовь. По Равессону, «два 
великих догмата» оказывали друг на друга плодотворное воздей-
ствие, проясняя и дополняя друг друга: перипатетическая метафи-
зика, толковавшая Бога как абсолютное мышление и абсолютную 
активность, и христианство, сказавшее устами апостола Иоанна: 
Бог есть любовь. История религии и история философии, полагает 
Равессон, постепенно сближаются, вплоть до момента, когда они 
сольются воедино. Как движется этот процесс, он стремится по-
казать в своих исследованиях, напоминая о событиях Священной 
истории, изложенных в Ветхом и Новом Заветах. Христианство, 
считает он, «кладет конец пустой справедливости закона», ставя на 
ее место прощение и божественное милосердие (������������������p�����������������. 73). Оно возве-
щает апофеоз человека: Бог спускается в человека, дабы возвысить 
его до себя. «Природа, сокрушенная в своей эгоистической неза-
висимости, возрождается отныне бессмертной через благодать в 
жизни Духа» (p. 75), – заключает мыслитель.



139

В 1880-е гг. особое внимание Равессона привлекли идеи Па-
скаля. В статье «Философия Паскаля», опубликованной в 1887 г. в 
«Обозрении двух миров», Равессон излагает и интерпретирует его 
учение о геометрическом и тонком уме, «философию сердца», и 
это изложение ясно показывает, насколько близким себе по духу он 
считает Паскаля. Действительно, у философов много общего: оба 
они – христианские мыслители, оба проводят идею о приоритете 
усмотрения «сердцем» или интуиции над логическими операция-
ми рассудка, целого – над частью. Однако, стремясь показать, что 
в «Мыслях» представлена истинная философия, Равессон порой 
несколько искажает взгляды их автора, чересчур сближая лично-
го Бога Паскаля и безличного аристотелевского бога. Философы 
по-разному трактуют волю: если у Равессона она фактически ото-
ждествляется с любовью как даром, то для Паскаля «человеческая 
воля изначально искажена вожделением: она есть любовь к себе, а 
не самопожертвование»115. Равессон не согласен с суждением Па-
скаля о том, что Евангелие учит любить одного лишь Бога. Нет, 
возражает он, Евангелие объединяет в любви, которая должна  
прийти на смену эгоизму, людей и Бога, ибо те, кто нас окружает, – 
«словно видимые боги, в которых нам открывается невидимое»116. 
Именно это, полагает Равессон, хорошо поняли греки, видевшие в 
дружбе путь к совершенству. И все же, несмотря на эти различия, 
«философия сердца» стала для него одним из важных ориентиров 
при разработке поздней концепции.

В 1881 г. Равессон был избран членом Академии моральных и 
политических наук, обретя, наконец, достойный его официальный 
статус; он также стал членом-корреспондентом Академий Кана, 
Брюсселя и Берлина. Все эти годы, помимо обычных занятий, он 
интересовался и проблемами этики и педагогики, которым посвя-
щен ряд его работ, в том числе и прочитанных на заседаниях Ака-
демий, входивших во Французский Институт. Равессон пожизнен-
но оставался членом Высшего совета народного просвещения.

Бергсон общался с ним с конца 1870-х гг. О внешности Ра-
вессона в этот период позволяет судить его портрет, сделанный 
уже в пожилом возрасте: мы видим благородное лицо, обрам-
ленное длинными седыми волосами. Бергсон неоднократно рас-
сказывал о том, как сдавал экзамен на степень агреже комиссии, 
которую возглавлял Равессон: его ответ, содержавший критику 



140

тогдашней психологии, вызвал недовольство некоторых членов 
комиссии, зато обеспечил ему благосклонность председателя. 
С  тех пор Бергсон навещал его всякий раз, когда приезжал в 
Париж из тех городов, где преподавал в 1880-е годы. Равессон, 
вспоминал он, «принимал меня очень часто, в красном пиджаке, 
странном для этого метафизика… в своем кабинете на набереж-
ной Вольтера, откуда открывался прекрасный вид на Сену; он 
рассказывал мне обо всем – об искусстве, метафизике, истории, 
начиная всегда с греков, в манере… единственной слабостью 
которой была известная туманность»117. Можно предположить, 
что Равессон, кроме прочего, делился с ним идеями своей позд-
ней философии, многие из которых нашли впоследствии отклик 
в этико-религиозной концепции Бергсона, изложенной в «Двух 
источниках морали и религии». Известно, что Равессон читал и 
ценил работы Бергсона (при его жизни вышли в свет, из круп-
ных сочинений, «Опыт о непосредственных данных сознания» и 
«Материя и память»). В его архивных материалах нередко встре-
чаются одобрительные замечания, например: «…(Бергсон один): 
один оправдывает Метафизику как превосходящую всякое коли-
чество и материальность»118.

К  этому времени Равессон приобрел уже большой авто-
ритет в сфере философии и образования. Артур Лавджой ука-
зывает в связи с этим на три обстоятельства. Во-первых, хотя 
философ написал не так много работ, они были (или считались) 
образцовыми. Во-вторых, сыграло свою роль и то, что он был 
председателем комиссии агрегации. Наконец, в-третьих, кафе-
дру философии в Высшей нормальной школе в 1864–1875  гг. 
занимал Жюль Лашелье, который был «пламенным поклонни-
ком» философского метода Равессона и разделял некоторые его 
теоретические идеи. Лавджой цитирует высказывание Лионеля 
Дориака, относящееся к 1885 г.: «Около 16 лет назад Философия 
во Франции в 19  в. была чем-то гораздо большим, чем exem-
plaria graeca119 для любящей науку молодежи во времена Гора-
ция. Будучи нашим арбитром, он [Равессон] покорял нас своими 
“эстетическими качествами”, а магия стиля располагала нас к 
его идеям. Этот энтузиазм испытывали почти все, и было бы 
заблуждением полагать, что единственная причина тому состоя-
ла в желании кандидатов добиться успеха. Все жаждали похвал 



141

экзаменатора, но не из-за его должности, а из-за него самого. …
Влияние гг. Равессона и Лашелье разрушило, и разрушило на-
всегда, влияние Виктора Кузена»120.

Об авторитетности Равессона позволяет судить и тот факт, что 
именно к нему философы и организаторы науки Ксавье Леон и Эли 
Галеви обратились в 1893 г. с просьбой написать вступительную ста-
тью для основанного ими нового журнала «Обозрение метафизики 
и морали» (Revue de métaphysique et de morale)121. В названии жур-
нала звучит полемическая нота: ведь в то время уже очень сильны 
были позитивистские настроения, ставившие под сомнение статус 
и значимость метафизики. Леон и Галеви видели задачу журнала в 
противодействии этим настроениям, в определении подлинной роли 
метафизики в культуре. Таким образом, статья Равессона призвана 
была стать программной, задать направление будущих исследований.

Автор критикует позитивизм и кантианство с теоретической и 
этической точек зрения, формулируя при этом те положения фило-
софии действия, из которых исходит он сам. Отправным моментом 
стал аристотелевский тезис о полисемии понятия «бытие», содер-
жащийся в «Метафизике»122. Из многих значений, упоминаемых 
Аристотелем: бытие как качество, количество, субстанция и пр. – 
Равессон выдвигает на первый план потенцию и акт. На этой по-
сылке основано, по сути, все его учение, и в своей статье он вы-
страивает целую цепочку вытекающих из нее суждений. Они нам в 
общем уже известны, но, как и раньше, здесь важны нюансы, неко-
торые дополнительные разъяснения, а также ряд новых выводов. 
Итак, быть, по Аристотелю, – значит действовать, а действие – это 
душа, которая является поэтому единственной подлинной субстан-
цией. Актуальное предшествует потенциальному, ибо, как указы-
вал Лейбниц, «нет реальной потенции без какого-либо актуально-
го стремления, т.  е. без какого-либо начала действия»123. Значит, 
возможности обусловлены тем, что первоначало само ослабляет 
свою сущностную активность. Акт и потенцию, эти два состояния 
бытия, определяющие всё, мы познаем по аналогии, видя повсюду 
их примеры. С помощью рефлексии мы обнаруживаем акт и по-
тенцию в самих себе, в своем внутреннем опыте. Тем самым мы 
познаем первоначало, Бытие, совсем иное, чем абстрактное и все-
общее бытие логиков; первоначало – это чистое действие, а значит, 
мышление, которое, помимо ума, содержит еще и волю.



142

Предприняв экскурс в историю философии, напомнив о сто-
иках и неоплатониках, о Декарте и Паскале с его «философией 
сердца», Равессон постепенно переходит ко второй важнейшей 
идее статьи, – идее бесконечности. Хотя в целом, отмечает мыс-
литель, она была неведома античности, но уже у Аристотеля 
и неоплатоников очерчены подходы к ней; он выделяет также 
представления о Боге в иудаизме и христианстве, а затем – ис-
следования Николая Кузанского и новоевропейских философов. 
Мы видели, что к теме бесконечности Равессон обратился еще в 
«Докладе». Почему же она так для него важна? Дело в том, что 
в бесконечности, как он полагал (вслед за Шеллингом, опирав-
шимся, в свою очередь, на Кузанца), отождествляются противо-
положности, здесь нет того их разделения, которое естественно 
для рассудка. Так, единая «мыслящая вещь» раздваивается в са-
мосознании на мыслящий субъект и мыслимый объект, и можно 
предполагать, что сходным образом обстоит дело в более высо-
кой сфере, где господствуют чистый ум и воля. Такое представ-
ление о противоположностях может, по Равессону, обогатить 
аристотелевскую теорию акта и потенции: противоположности, 
представляющие собой два момента  – актуальности и простой 
виртуальности, в конце концов разрешаются в тождество. Недо-
ступный рассудку, факт совпадения противоположностей может 
быть постигнут интуицией.

Но это не значит, убежден Равессон, что подлинная метафи-
зика  – привилегия ученых. Ведь развитие человеческой мысли 
показывает, что «инстинктивные» представления древнейших вре-
мен постепенно получили подтверждение в учениях глубочайших 
философов. Вновь упоминая Вико, который, первым выделив эпо-
хи в развитии идей, сходные у всех наций, говорил о существова-
нии двух родов знания: народного, по природе спонтанного или 
инстинктивного, и рефлективного, характерного для философов, – 
Равессон отмечает, что эти знания не противоречат друг другу, 
представляя собой две ступени развития мысли. Первое, опираю-
щееся на воображение, предстает в поэтической форме; второе вы-
ражается в точных формулировках. С течением времени, по мере 
развития знания люди смогут прийти к согласию, осознав, что их 
разногласия обусловлены различием точек зрения, с которых они 
рассматривают реальность. Принципы такого знания дает под-



143

линная метафизика, опирающаяся на интуицию или «сердце», с 
ее идеей всеобщего первоначала, дарующего человечеству нечто 
от своей силы и полноты. Именно с такой метафизикой Равессон 
связывает надежду на подлинную мораль, в основе которой будет 
лежать не абстрактное представление о долге, как у Канта, а кон-
кретная идея великодушия: человек должен быть подобным Богу, 
своему создателю и образцу, в том числе и в способности к само-
пожертвованию.

Осознание этого морального идеала, к которому стремились 
люди во все времена, будет, по мысли Равессона, способствовать 
и разрешению проблем современности. Он выделяет две ступени 
морального совершенства, необходимые для реализации идеала, 
представляя их опять же в терминах потенции и акта: первый мо-
мент, потенция, – внутренняя чистота, честь, а второй, акт, – со-
страдание, доброта.

Поль Рикёр в статье «От метафизики к морали», опублико-
ванной в «Обозрении метафизики и морали» в связи со столети-
ем этого издания, отметив достоинства работы Равессона, в том 
числе обращение к аристотелевским идеям о бытии, высказал и 
серьезные возражения: предложенный его предшественником 
путь от метафизики к морали показался ему слишком корот-
ким124. И правда, создается впечатление, что принципы метафи-
зики, будучи осознанными людьми, должны, по Равессону, дей-
ствовать как бы «сами собой». Похоже, что трагизм человеческой 
жизни, проблема зла как-то выпадают из поля зрения Равессона, 
нарисованная им картина оказывается чересчур оптимистичной, 
особенно с позиции современного человека. А ведь философ жил 
в совсем не простое время, стал современником сложных собы-
тий – революций, войн; наконец, и в собственной жизни навер-
няка сталкивался с драматической ее стороной. Очевидно, опти-
мизм, присущий ему по природе, подкреплялся глубокой верой 
в силу добра и в лучшие качества человека, которые непремен-
но когда-нибудь одержат победу. Добавим, что в итоге Равессон 
тоже сформулировал свой вариант «эклектизма», иной, чем у 
Кузена, но также основанный на представлении о возможности 
совместить противоположности, сгладить противоречия между 
различными учениями и взглядами.



144

«Философское завещание»: спиритуализм 
как «героическая философия»

До конца жизни Равессон не утратил бодрости духа и рабо-
тоспособности. Философ скончался скоропостижно, от быстро-
течной болезни, 18 мая 1900 г. В последний период деятельности, 
в 1896–1900  гг., он работал над сочинением, где намеревался в 
целостном виде изложить свою философскую концепцию. За-
вершить его он не успел, и после его смерти были обнаружены 
разрозненные фрагменты, заметки, которые он ежедневно писал. 
Сыновья философа заботливо собрали их, а Ксавье Леон взял на 
себя труд составить из них связное целое, поскольку публиковать 
их в ином виде он счел «изменой мысли того, кто видел в синтезе 
саму форму, необходимую форму истины, как и красоты»125. Леон 
искал в этих фрагментах «живой дух», направляющую нить, ко-
торая помогла бы воссоздать мысль автора в соответствии с его 
собственным методом. Результатом этой кропотливой работы ста-
ла большая статья, опубликованная Леоном в «Обозрении мета-
физики и морали» в январе 1901 г. Публикатор назвал ее «Фило-
софское завещание», объяснив это тем, что слышал из уст самого 
автора именно такое обозначение того, чем он занимался в по-
следние годы. В 1933 г. она была переиздана Ш.Девивезом в виде 
книги, озаглавленной «Философское завещание и фрагменты» (в 
нее вошли также обнаруженные за это время другие материалы из 
архива философа). В качестве предисловия здесь помещен текст 
выступления Бергсона на заседании Академии моральных и по-
литических наук, посвященного жизни и творчеству Равессона, 
которое на тот момент оставалось главным источником по данной 
теме. В само «Завещание» Девивез внес лишь незначительные из-
менения, а четыре наиболее важных фрагмента поместил вслед 
за ним, как дополнение и пояснение. Он полагал, что в «Фило-
софском завещании» лучше, чем в каком-либо из прежних тру-
дов, объединены многочисленные аспекты мысли Равессона. По 
мнению Девивеза, позиция философа претерпела здесь некоторые 
изменения в сравнении с «Докладом» 1867 г., где автор выдвигал 
саморефлексию в качестве главной точки зрения. По существу, 
это то же учение, но теперь различные формы выражения духа 
«вопрошаются о тайне реальности»126. Мы отмечали выше, что 



145

такое движение «вширь», обращение Равессона к разным сферам 
человеческой культуры с целью подтверждения главных идей кон-
цепции началось еще в 1840-е годы.

В  «Философском завещании» изложена концепция, которую 
сам автор называет «героической». Еще в «Докладе» он писал о 
том, что героизм, свойственный «родине Декарта и Паскаля» и 
нашедший свое выражение в христианстве, основан на жертвен-
ности, любви, самоотверженности. Эта идея стала лейтмотивом 
его позднего учения, что отразилось и в статье «Метафизика и мо-
раль». Возвращаясь к прежним темам своей философии, Равессон 
теперь видит их в несколько ином свете, поворачивает другими 
гранями. Он выдвигает на первый план фигуру героя – такого как 
Геракл, Тезей или Ахилл. Сыновья богов, получавшие от них, в 
отличие от обычных людей, силу противостоять обстоятельствам, 
герои стали примерами избранных, исключительных личностей, 
которым свойственно великодушие, сострадание к ближним, чьи 
беды они воспринимали как свои. Отсюда, по Равессону, берут 
начало два типа философствования. Первый из них, который Ци-
церон называл плебейской философией, Беркли – мелкой (petite), 
а – Лейбниц – paupertina philosophia127, – это, например, материа-
листические учения Демокрита и Эпикура, которые подчеркивали 
значение чувств и рассудка и искали принципов в худших, низших 
вещах. Философию второго типа, царственную и аристократиче-
скую, – учения Сократа, Платона, Аристотеля – Равессон называет 
спиритуальной или спиритуалистической.

Продолжая свою критику Платона, возведшего в ранг начал 
абстракции, созданные рассудком, Равессон вновь, как и в «Ме-
тафизике и морали», подчеркивает мысль Аристотеля о разных 
значениях слова «быть», с различения которых должна начинать 
философия, имеющая своим предметом бытие. «Искать для все-
го одно основание (raison), тогда как некоторые вещи, а именно 
наивысшие, познаются непосредственно интуицией и по анало-
гии, – это слабость рассудка, который слаб, возможно, потому, что 
ему недостает интуитивной силы, чтобы идти к началу (principe)» 
(p. 59). Аристотель в своем учении о категориях разграничил эти 
значения, а тем самым, в противовес платоновской теории аб-
стракций, начал исследование скрывавшейся за этими абстракция-
ми глубинной реальности. По Равессону, вести такое исследование 



146

означало «продвигаться по пути, открытому античным героизмом, 
обращаясь к сознанию как источнику глубокой истины» (�����������ibid�������.). Да-
лее следует примечательная отсылка к Шеллингу: «Сильное серд-
це хочет Бытия (Шеллинг), не довольствуясь тенями, идолами и 
призраками. …Сердце, включающее в себя волю и чувственность, 
притязало на большее. Ему нужно было то, чего требует Шел-
линг, – бытие, которое существует, то есть то, к коему обращается 
опыт; бытие, мыслящее само себя, касающееся себя в сознании. 
Таково было тайное чаяние сильных душ, прежде всего героев, о 
чем и свидетельствуют их действия» (�������������������������� p������������������������� .  60). Аристотелем, кото-
рый хотел вернуться от логических абстракций к богатству опыта, 
двигало «живое чувство реальности», с чем Равессон и связыва-
ет появление позитивной философии, заменяющей абстрактное и 
смутное понятие понятием точным.

Именно Аристотель, подчеркивает Равессон, увидел объясне-
ние природы в действии, которое есть бытие как таковое, принад-
лежащее первой и наивысшей из категорий. Из этого отождествле-
ния действия с бытием вытекает новая философия, которую пред-
чувствовали и создали героические души (p. 123). Ведь действию 
свойственно стремление сообщить, передать себя; в этом Равес-
сон усматривает черту великих героев. Благодаря действию бытие 
движет само себя, разделяясь на два различных и противостоящих 
друг другу фактора  – субъект и объект; так возникает причин-
ность. Действие реализуется путем нисхождения, движения вниз, 
в котором выражается внутреннее стремление благородных душ.

По Аристотелю, природа – это движение, а движение – своего 
рода жизнь. Значит, делает вывод Равессон, именно с жизни все на-
чинается, к ней все восходит. И  как иначе объяснить, откуда воз-
никла жизнь, если она не была уже вначале? Кульминацией учения 
Аристотеля было положение о том, что суть жизни – это мышление, 
мыслящее самого себя. На осознании этого основана, по Равессону, 
героическая доктрина, в противоположность вульгарной, которая 
сводит мысль к необъяснимой случайности, считая ее некой роско-
шью, излишеством. «Полное бытие – это дух, природа которого та-
кова, что, действуя, он сознает то, что делает, то, кем он является» 
(p. 62). В одном лишь Боге субъект и объект всецело тождественны; 
это – вершина, предел, к которому стремится вся природа, проходя 
через различные уровни, представляющие собой большие или мень-



147

шие имитации, подражания этой вершине. Дух объемлет всё, от 
высших до низших уровней вселенной и жизни; вселенная образу-
ет единое целое, возникшее из божественной благодати вследствие 
нисхождения божественного начала. Именно эта теория, исток ко-
торой Равессон усматривает в учении Аристотеля, приходит, по его 
убеждению, на смену декартовскому дуализму двух субстанций.

«Стремясь к совершенству, к гармонической форме, охваты-
вающей всю систему, природа в целом движется в своем развитии 
от более совершенного к менее совершенному, причем наиболее 
совершенное отображает, если не является им само, источник все-
го» (p. 130). Итак, в начале пребывает лучшее. Об этом говорит, 
по Равессону, и «самое философское из Евангелий» – Евангелие 
от Иоанна, открывающееся изречением «В начале было Слово». 
Но почему же лучшее не самодостаточно? Почему Бог (или не-
кая иная первопричина мира) не довольствуется собственным су-
ществованием, а производит мир? Равессон вновь обращается к 
этому сакраментальному вопросу, которым с давних пор задава-
лись философы, стремясь, так сказать, «заглянуть» в начало мира, 
понять его истоки. Свои ответы на этот вопрос давали Платон 
и Плотин, Лейбниц и Шеллинг и многие другие мыслители. По 
Равессону, понять это по-настоящему могут те, кто «слушает на-
ставления сердца» (���������������������������������������������p��������������������������������������������. 65). Бог есть причина самого себя, но вре-
менами он дарует миру часть своей полноты; любовь создала все, 
отдавая саму себя. Порождающее начало, спонтанно продвигаясь 
вниз, разделяется в творениях, но несет в себе причину нового 
воссоединения: ведь разделенность, обособленность свойственна 
лишь телесным вещам. Все в природе направлено к единству, хотя 
путь к нему лежит через различие. По Равессону, природе, как и 
любому из ее существ, свойственна поляризация, благодаря кото-
рой в природе развивается первичная активность. Природа стре-
мится к раздвоению, словно для того, чтобы лучше понять себя, 
и один элемент в ней предстает как образ другого. Примеры тому 
Равессон видит в законе контрапункта в музыке, догмате Троицы 
в христианской теологии, согласно которому божество переходит 
от крайнего тождества к дуальности, из которой рождается новое 
единство. Но вместе с тем, вновь подчеркивает философ, в мире 
между различными обособленными вещами всегда существует не-
прерывная связь, тайная взаимозависимость.



148

Истоком жизни Равессон считает внутренне присущее ей 
высшее начало, которое непрерывно переходит, как творческая 
сила, от одного существа к другому: «…такова суть всей природы. 
Таково различие между глубинностью причин и поверхностно-
стью следствий, между философией мозга и философией сердца» 
(��������������������������������������������������������������p�������������������������������������������������������������. 120). Развивая мысль, высказанную в «Докладе», он подчерки-
вает, что природа повсюду являет собой «пластичную сущность», 
нечто аналогичное божественному огню у стоиков, – «первонача-
ло, которое ослабляется и вновь напрягается, рассеивается и со-
средоточивается, чтобы прийти к окончательному прославлению» 
(�����������������������������������������������������������     ibid�������������������������������������������������������     ). Материализм, позитивизм, трансформизм, которые пред-
ставляют историю мира как постоянное развитие, не имеющее ни 
в себе самом, ни вовне какого-либо принципа движения, не могут 
объяснить, почему все, возникая из хаоса, из ничто, тем не менее 
движется к порядку и красоте. Им неведомо «глубочайшее основа-
ние порядка и красоты», которое иная философия видит в любви, 
предваряющей благодати, представляющих собой сам «принцип 
жизни» (p. 121).

Жизнь, пишет Равессон,  – это тайна, но прояснить ее могут 
некоторые явления из сферы бессознательного, или подсознатель-
ного, нашедшие отражение, например, в учении Лейбница о ма-
лых восприятиях или в его собственном исследовании о привыч-
ке, формирование которой, как он показал, можно сопоставить со 
скрытой работой природы. «Вся наша жизнь наполнена мыслями 
если не абсолютно бессознательными, то по крайней мере нереф-
лективными, – темной массой, в которой выделяется относительно 
небольшое число ясных и отчетливых идей. В любой момент идея 
спускается во мрак или поднимается к свету; в одной и той же идее, 
в одной и той же воле сходятся элементы мысли или воображения, 
которые представляют бесконечно различные степени ясности и 
четкости, от ярчайшего света до глубочайшей тьмы» (������������p�����������. 128). Та-
кую картину жизни души Равессон противопоставляет обычным 
установкам психологии, которая, не учитывая степеней и оттен-
ков, сводит все к бесплодным абстракциям. Упоминая здесь об 
учении Шопенгауэра, автор недоумевает, почему тот, усматривая 
основу всех явлений природы в бессознательном, считал, что оно 
творит только зло. Это обращение к Шопенгауэру примечатель-
но: в самом деле, Равессон был создателем совершенно иного по 



149

духу и смыслу учения о воле и бессознательном. Бессознательное, 
или подсознательное, у него изначально одухотворено, нацелено 
«ввысь», к постоянному совершенствованию, в процессе которого 
мир все больше предстает как постепенное раскрытие творческой 
божественности и души – ее образа и толкователя. Это стремление 
к совершенству приводит наконец, по Равессону, к человеческому 
роду, образу души и божества, а в нем – совершенной красоты.

Излагая свои представления об эволюции природы, Равессон 
обращается к теме, которая позднее привлекла особое внимание 
исследователей. Это тема волнообразного движения, свойствен-
ного природе. На каждой ступени, полагает философ, развитие 
останавливается, вызывая определенные диспропорции, но потом 
продолжается; природу можно сравнить с музыкальной пьесой, 
где главный мотив то исчезает, то появляется вновь. Живых су-
ществ отличает черта, отображенная великими художниками, ко-
торая бросает свет на сам «метод природы». Это повторяющееся 
движение, своего рода пульсация (ondulat��������������������� ion������������������ ), выражающая вну-
треннее раздвоение всякой вещи; она напоминает волну, которая, 
поднявшись, затем снижается, как бы отдавая себя. Равессон видит 
в ней «зримое выражение жертвенности, в котором являет себя до-
брота» (p.  133), самоотверженности, присущей любви. Природа, 
утверждает он, стремится, в отличие от искусства, прежде всего 
не к красоте, а к любви, из которой уже проистекает красота, а из 
нее – грация (grâce).

Многозначное понятие  – grâce, с которым мы неоднократно 
встречались у Равессона, вновь оказывается здесь в центре внима-
ния философа, причем в обоих главных своих значениях – и «гра-
ция», и «благодать», «милость». В человечестве, представляющем 
собой наиболее совершенное творение природы, следует видеть, 
по Равессону, эстетическую меру всех вещей; человеку свойствен-
на наисовершеннейшая симметрия. Но красота предполагает еще 
и то, что греки называли эвритмией, – ритмичное движение, ко-
торое оценивается скорее чувством, чем суждением. Это и есть 
грация, в особой мере присущая движениям, которые Леонардо 
да Винчи называл божественными (�����������������������������moti������������������������� ������������������������divini������������������). Равессон приво-
дит в качестве примеров картины самого Леонардо – изображения 
апостола Иоанна, Иисуса Христа и Мадонны, – а также творения 
Перуджино, Фра Бартоломео, Корреджо, Рубенса, Рембрандта и 



150

Мурильо. Все эти великие мастера, полагает он, прекрасно переда-
вали движения, которые выражают сочувствие или жертвенность, 
присущую самому творческому началу. Проявления свойствен-
ной природе ритмичности, которую философ сравнивает с бие-
нием сердца, можно видеть в чередовании подъема и снижения, 
пробуждения и сна, жизни и смерти, а также в вибрациях света, 
колыхании волн, движении животных, особенно змеи, наконец, в 
походке человека. Эту особенность подметили, напоминает автор, 
Микеланджело и Леонардо, советовавшие наблюдать за изгибами 
любой формы, всякой вещи, которые передают присущую ей гра-
цию. «В грации сердце чувствует Бога», – подытоживает Равессон 
(p. 83). А это означает, что метод изучения природы не сводится к 
сбору фактов и установлению их порядка; он призван открыть в 
мире гармонию, непрерывность, которые дополняются красотой и 
грацией. И тогда история мира предстанет как поэма.

Тема грации в философии Равессона восходит, очевидно, 
к Плотину. Пьер Адо в работе «Плотин, или Простота взгляда» 
пишет о том, что именно Равессону лучше всех удалось понять 
значение плотиновского переживания жизни как грации, очаро-
вания. «С точки зрения Плотина, если бы вещи были просто та-
ковы, как они есть по своей природе, сути и структуре, они не 
были бы приятны. Иначе говоря, любовь всегда выше, чем ее 
объект, как бы он ни был высок. В  нем нет объяснения и обо-
снования любви. В любви всегда есть некий “плюс”, – в ней есть 
нечто неоправданное. И то, что соответствует этому плюсу, – это 
грация, это жизнь в одеянии самой глубокой ее тайны. Формы 
и структуры можно объяснить. Но жизнь и грация необъясни-
мы. Они  – “дополнение”, и в этом привнесенном дополнении 
заключено все. Плотин видит тут “печать Блага”. …Равэссон в 
точности повторяет этот ход плотиновской мысли. Если полное 
грации движение является моментом самозабвения, значит, оно 
выявляет природу творческого принципа. Жизнь есть очарование 
(grâce), ибо Бог – это благодать (grâce)»128.

Отсюда вытекает, по Равессону, и роль искусства, эстетики. 
Ведь еще Платон говорил: чтобы лучше узнать предмет, нужно 
рассматривать его там, где он прекраснее всего. Значит, «имен-
но эстетика – светоч науки» (p. 85), и это справедливо не только 
для высших наук, близких к моральным, но и для химии, физики, 



151

математики, в которых тоже есть своя красота. Развивая темы, 
изложенные в «Докладе о философии во Франции», Равессон ут-
верждает: искусство учит о том же, что наука, но с большей си-
лой. Предметом искусства является красота, а непосредственной 
целью – воспроизведение жизни, но не той, какая она есть, а той, 
какой должна быть: именно с этой оговоркой Аристотель называл 
поэзию подражанием природе. Используя выражение Спинозы, 
можно сказать, пишет Равессон, что поэзия подражает не столь-
ко природе порожденной, сколько порождающей129. Искусство 
устраняет препятствия, выявляя чистое стремление, волю при-
роды; вместо реальности, неизбежно несовершенной, оно пока-
зывает идеальную и абсолютную истину, высвечивая тем самым 
основной закон жизни и организации. Именно в искусстве, по 
Равессону, душа вступает в плодотворный союз с божественным 
духом, когда в состоянии экстаза, вызванного красотой и граци-
ей, чувствует, что возносится в высшие области. Как раз этого 
не поняли те, кто, подобно Песталоцци, хотели свести искусство 
рисунка к некоей науке, основанной на геометрии. Не умаляя 
роли геометрии, например в использовании перспективы, Равес-
сон подчеркивает, что в искусстве художник движется от целого 
к деталям, а не наоборот. Философ, кстати, возражает по этому 
поводу и Декарту, который в «Рассуждении о методе» утверждал, 
что в науке нужно начинать с деталей, а от них постепенно пере-
ходить к целому. Для Равессона, напротив, первичным является 
видение целого, позволяющее правильно выделить части  – не 
случайно, как придется, а обдуманно.

Данная мысль не менее верна, полагает философ, по отноше-
нию к искусству. Чтобы стать хорошим художником, нужно пре-
жде всего научиться постигать целое, затем выявлять в нем морфо-
логический принцип, а уж потом – постепенно схватывать каждую 
деталь, соотнося ее с целым. В искусстве сочетаются единство и 
множество, осуществляется «союз противоположностей, непости-
жимый или таинственный, который может произвести лишь боже-
ственная сила» (p. 135). Прекрасно то произведение, где целое и 
части словно бы связаны взаимной любовью. По Равессону, имен-
но это подразумевал Шеллинг, говоря, что «прекрасными являются 
те вещи, которые обладают наиболее совершенной организацией; 
в них все, кажется, проникнуто любовью» (p. 132).



152

Но есть, убежден Равессон, и нечто такое, что выше искусства: 
это мораль, которую стоики называли искусством жизни; ее пред-
метом является уже красота не тела, а души. Именно искусство 
жизни формирует душу, дает правила поведения, а значит, воли. 
Здесь также очень важно подражание образцу, причем воздействие 
образца, примера более сильно, чем во всякой иной области, по-
скольку оно коренится в любви. Если Кант «из-за антипатии ко 
всякой чувствительности» (p. 99) приписывал опыту низшую роль, 
считал невозможным основать мораль на идее блага и не искал 
секрет жизни в любви, то Декарт, по Равессону, гораздо лучше по-
нял роль чувства и любви как корня интеллекта и воли, полагая, 
что без больших страстей в душе нет ничего великого. Но в на-
шей ли власти любовь? Великие философы прошлого: Тертуллиан, 
Боссюэ, Августин, Паскаль – не сомневались в этом, усматривая в 
любви саму суть человека. Напоминая слова св. Августина «Лю-
бите, и делайте, что хотите», Равессон поясняет: здесь имеется в 
виду не страсть, незаконно присвоившая имя любви и стремяща-
яся лишь завоевывать и обладать, а подлинная любовь, желающая 
отдать себя без остатка. Такая любовь – это основа и одновременно 
вершина всякой добродетели.

«В целом мораль, искусство жизни, сводятся к обучению жиз-
ни, какой ее желала бы человеческая природа в своей изначальной 
истине» (p. 102). На это и нацелена, по Равессону, мораль героев-
спасителей, мораль великодушия, суть которой – дар и щедрость, 
а также стремление к простой жизни. Опрощение  – это возврат 
души к самой себе; такова была максима морали у Плотина: ведь 
простое, Единое – это Бог. Примеры подобной морали Равессон ус-
матривает у избранных личностей всех времен, в том числе антич-
ных героев и европейских рыцарей, в великих религиях, особенно 
в христианстве. Кстати, в христианстве ему близко отнюдь не всё, 
некоторые аспекты христианской доктрины он подвергает крити-
ке. Так, «узкая теология», делающая упор на наказании грешников 
в загробной жизни, противоречит, с его точки зрения, самому духу 
христианства – милосердию.

Равессон уповает на то, что героическая мораль когда-нибудь 
станет ведущей в человеческих обществах. Отметим, что пробле-
мы социальной философии никогда не находились в центре его 
внимания. Вот и в «Философском завещании» он лишь подчерки-



153

вает, что социальное существование людей нацелено на взаимо-
помощь, совместное наслаждение счастьем друг друга; в союзе 
двух личностей, полагает он, формируется как бы новая личность, 
поддержка и развитие которой становятся высшей целью жизни. 
Утверждая бессмертие души, Равессон проводит мысль о том, что 
за пределами физического мира не будет уже абсолютного разделе-
ния, души станут проницаемыми друг для друга, подобно идеям в 
умопостигаемом мире, как их представляли платоники.

«Отделение от Бога, возврат к Богу – замыкание великого кос-
мического круга, восстановление вселенского равновесия – тако-
ва история мира. Героическая философия не конструирует мир 
из математических и логических сущностей, из отделенных от 
реальности абстракций Рассудка; она постигает сердцем живую 
реальность, подвижную душу, дух огня и света» (����������������p���������������. 110). Так за-
канчивается «Философское завещание» Равессона, в котором из-
ложена его поздняя концепция, основанная на идее нисходящего 
в мир первоначала, которое дарует частицу себя миру, являя тем 
самым наивысший образец для героев, избранных личностей (это 
дало основание П.Рикёру назвать учение Равессона «метафизикой 
дара»130). Из «Фрагментов», помещенных публикатором в этом же 
томе, мы выделим здесь лишь тему, ставшую одной из ведущих 
у последователей философа, например у Бутру и Бергсона. Это 
тема отношения философии и науки, которая обсуждалась еще в 
«Докладе», а к концу XIX в., по мере упрочения позиций позити-
визма, приобрела еще большее значение. Философия, в трактовке 
Равессона, – единственно подлинная наука, нацеленная на позна-
ние первых причин всего наиболее постоянного и регулярного в 
науках. В принципе она могла бы давать знания о различных на-
уках, но пока мыслитель расценивает эту возможность как отда-
ленный и скорее всего недостижимый идеал. Однако он убежден 
в том, что у философии имеется собственный предмет – духовная 
природа, прогресс в познании которой, быть может, когда-нибудь 
покажет, как из нее вытекают более или менее скрытые принципы 
частных наук. Последние, опирающиеся на рассудок, не могут по-
стичь подлинное единство мира, отношения части и целого. «Точ-
ка зрения симпатии и вселенского союза  – позиция не частных 
наук, а той науки об универсальной природе, которая называется 
философией» (p. 153).



154

Рассудок, вновь отмечает Равессон, исключает противополож-
ности, не способен понять, каким образом простая мысль может 
содержать в себе множественность; ему чужд самый неопровер-
жимый факт союза противоположностей, на котором основана 
вся природа, – факт сознания, где то, что мыслит, распадается на 
мыслящую вещь и мыслимую вещь. «Если логике рассудка претит 
одновременность противоположностей, то опыт это удостоверяет» 
(��������������������������������������������������������������p�������������������������������������������������������������. 156). Внутренний опыт, свидетельствуя о совпадении противо-
положностей, указывает на существование в нас активности, воли, 
которая и является субстанцией. Это поняли, напоминает Равес-
сон, возвращаясь к темам «Современной философии», Аристотель 
и Лейбниц, в отличие от тех философов Нового времени, которые, 
начиная с Беркли и Юма, решили отбросить субстанцию как чи-
стую фикцию, поскольку ее отношение к атрибутам было для них 
подобно отношению тела к одежде, которую можно с него снять.

Рассудок, по Равессону, не может постичь чистую идею боже-
ства – беспредельное совершенство, представляющее собой интел-
лект и волю в их единстве. Это недоступно рассудку именно потому, 
что совершенство есть наиживейшая жизнь, предполагающая дви-
жение, стремление к цели, а значит – несовершенство. Перед такой 
идеей рассудок пасует, ему кажется смутным то, что является самой 
ясностью. На постижение этого и были нацелены мистерии, о ко-
торых вновь вспоминает философ. Явно следуя Шеллингу, он ут-
верждает, что «негативный элемент», выявляемый в Боге, не должен 
пониматься как непременно «враждебный» (в связи с этим он упо-
минает и Якоба Бёме). Если главная цель религии – союз с Богом, то 
к этому же в конце концов придет, по Равессону, и философия, все 
глубже познавая принципы, лежащие в основе универсума, все луч-
ше определяя их духовное и моральное значение. Воззрения фран-
цузского мыслителя и здесь оказываются близкими представлениям 
Шеллинга, который писал: «Лишь с переходом к позитивной фило-
софии мы приступаем к области религии и религий, и также лишь 
теперь можем ожидать возникновения у себя философической рели-
гии… имеющей реально вместить в себя действительные религии, 
мифологические и богооткровенные…»131.

Учение Равессона современные исследователи иногда называ-
ют, используя термин Хайдеггера, онтотеологией (а Ф.Ларюэль – 
онтотеофанией); Жозеф Допп писал о его «теологии». Сам Равес-



сон не относил себя к теологам. Еще в «Докладе», излагая взгляды 
некоторых тогдашних теологов – Гратри, Симона, Сэссе и Каро – и 
позитивно оценивая их онтологизм, непосредственно соотнося-
щий разум с универсальным и абсолютным бытием, Богом, он за-
мечал: «Но философия этих теологов не автономна. Философия 
нуждается в совершенной свободе»132. Когда в религии возьмет 
верх идея развития, когда утвердится более широкая доктрина 
интерпретации, теология, став более свободной, сможет, полагал 
он, в большей мере опереться на философию и, в свою очередь, 
помочь ей. Тем самым подтвердится мнение св. Августина, счи-
тавшего, что подлинная религия и подлинная философия, по сути, 
тождественны. А подлинность предполагает, по Равессону, свобо-
ду духа, свободу исследований, которые, развиваясь в разных обла-
стях, в пределе придут к одному и тому же. На этой ноте надежды 
завершается, как видим, творчество французского спиритуалиста.



156

Заключение. 
Равессон и его последователи

«Спиритуалистический реализм» Равессона содержал в себе 
множество идей, получивших развитие в творчестве его учеников 
и последователей, чья деятельность отчасти или полностью раз-
вернулась уже в X�������������������������������������������X������������������������������������������ в. Его учение, сформировавшееся на «пере-
крестке» разных интеллектуальных течений и влияний, стало 
важной вехой в той филиации идей, восходящей к Аристотелю 
и Плотину, которая привела в конце XIX в. к концепции Бергсо-
на. Тем самым оно явилось одной из основных предпосылок для 
«философии духа», составляющей, согласно периодизации, пред-
ложенной Ф.Вормсом, первый «момент» французской философии 
XX столетия (1890–1930)1. Отметим, что традиция французского 
спиритуализма, связанная с именем Равессона, отнюдь не предпо-
лагает полного единства во взглядах ее представителей. Напротив, 
все они были самостоятельными мыслителями и по своим идеям 
порой довольно сильно расходились с мэтром. За границами того 
сходства воззрений, которое определяется признанием основных 
принципов спиритуализма в его равессоновском варианте, у каж-
дого из них были свои приоритетные сферы исследования. Так, 
Жюль Лашелье особенно интересовался проблемами метода, 
Эмиль Бутру много писал об отношении философии и науки, ана-
лизировал понятие закона в науке; оба они в гораздо большей сте-
пени, чем Равессон, ориентировались на Канта. И все же именно 
Равессон был для них идейным вдохновителем, во многом опреде-
лившим их миропонимание и способ философствования.

Так, Лашелье в одном из писем отмечал, что концепция Бы-
тия, предстающего «в субъективной форме духовного действия …
возможно, единственная, которая является общей для всех нас и 
определяет единство философского движения в последние двад-
цать лет. …Г-н Равессон выразил ее, связав с философией Мен де 
Бирана. Именно здесь, как мне кажется, – исходный пункт»2.

Выше мы говорили о значении проблемы детерминизм/свобо-
да для философии ����������������������������������������������XX�������������������������������������������� столетия, о роли Равессона в разработке по-
нятия внутренней причинности. Здесь за ним следует прежде все-
го Эмиль Бутру, автор опубликованной в 1874 г. работы «О контин-
гентности законов природы» (ее положения были развиты 20 лет 



157

спустя в книге «Об идее естественного закона в современной науке 
и философии»). В русском переводе 1900 г. она называется «О слу-
чайности законов природы», но в оригинальном названии  – «De 
la�� ��������������� �������� ��������������������������������������� ���������������� �������� ���������������������������������������contingence����� �������� ��������������������������������������� ���� �������� ���������������������������������������des� �������� ��������������������������������������� �������� ���������������������������������������lois���� ��������������������������������������� ��� ���������������������������������������de� ��������������������������������������� ���������������������������������������la������������������������������������� ������������������������������������nature������������������������������» – использован термин �������contin-
gence, отсылающий к давней философской традиции. «Латинское 
“контингентный” (contingens) – строгий метафизический термин, 
который означает “не необходимый” и противополагается термину 
necessarius: “необходимый”. В  схоластическом contingens отсут-
ствует та коннотация самопроизвольности, спонтанности, кото-
рая имеется в русском слове “случайный”…»3. Хотя французский 
термин contingence часто переводится как «случайность», он по 
смыслу отличен от слова hasard, которое понимается либо как под-
чиненность вероятностным законам (например, в игре в «орла или 
решку»), либо как «слепой случай» (например, случайная встре-
ча и пр.). Та «контингентность», о которой идет речь у Бутру, не 
противоречит самопроизвольности и свободе, а, напротив, пред-
полагает их. Как отмечает Д.Ледюк-Файет, «“контингентность”, 
в том смысле, какой Бутру придает этому слову, означает, что за-
коны природы не являются определяющими и необходимыми, но 
выражают божественное совершенство в его свободном волении, 
характеризуемое постоянством. Бесконечная воля Бога, вполне 
картезианского, лежит в истоках контингентности, принципа ре-
гулярности, который выявляется в феноменальном поле…»4. Здесь 
приоритет приписывается конечным, а не действующим причи-
нам, необходимость выступает как тяга к идеалу. В таком понима-
нии причинности Бутру, безусловно, – ученик Равессона.

Дальнейшее развитие идеи Равессона нашли в концепции 
Бергсона, самого яркого представителя того умонастроения, кото-
рое связано с данной философской традицией. Учение Бергсона, 
при всем его своеобразии и новаторстве, конечно, не «висело в 
воздухе», а было укоренено в интеллектуальной почве ����������XIX������� столе-
тия, в тех проблемах, которые ставились и обсуждались тогда в 
философии. Хотя в основных работах Бергсона мало упоминаний 
о Равессоне (точнее, их всего три – в латинской диссертации «Идея 
места у Аристотеля», в «Материи и памяти» и «Творческой эво-
люции»), что-то дополнительно можно узнать из опубликованных 
воспоминаний его друзей и последователей. Так, Бергсон, всегда 
отстаивавший независимость собственной мысли, все же называл 



158

Равессона в числе своих учителей. Правда, при всем почтении к 
мэтру, он порой отзывался о нем и несколько критически: «…этот 
властелин философии, чьи руки были полны сокровищ, выронил 
некоторые из них»5. Возможно, такая оценка связана с известной 
расплывчатостью, недостаточной проясненностью учения Равес-
сона. Но в целом Бергсон признавал, что принимает – применитель-
но к своей концепции – термин «спиритуалистический реализм», 
предложенный Равессоном6. Он заимствует у своего предшествен-
ника саму программу создания «позитивной метафизики», науки о 
духе, открывающей путь к абсолютному через непосредственное 
постижение фактов сознания. В его работах обнаруживается много 
моментов, доказывающих сходство между идеями обоих филосо-
фов, – в трактовке универсума, материи, свободы, причинности; в 
связанных с учением Плотина представлениях о характерном для 
универсума «нисхождении», движении от единого духовного на-
чала к многообразию природы, а затем, с появлением человека, – 
новом восхождении к единству.

Оба мыслителя хотели занять среднюю позицию между идеа-
лизмом и материализмом (в терминологии Бергсона в «Материи и 
памяти» – «реализмом»), полагая, что общий порок данных учений 
состоит в попытке применить один и тот же метод к принципиаль-
но различным областям – материальной и духовной. Обращаясь к 
внутреннему опыту, оба философа развивают, вслед за Бираном, 
эмпиризм особого рода, который Бергсон назвал «истинным эмпи-
ризмом», тождественным, по его мнению, истинной метафизике. 
Но, как справедливо отмечает Жанико, этот новый эмпиризм по 
сути ведет к «метаэмпиризму», и трудно не признать, что такой 
«выход эмпиризма за собственные границы меняет природу самого 
эмпиризма»7. Вероятно, здесь мы сталкиваемся с одним из приме-
ров условности классификаций, принятых в истории философии. 
Перед нами – эмпиризм, признающий достоверность внутреннего 
опыта, «реабилитирующий» – на новых основаниях – понятия суб-
станции и причинности, отрицающий редукционизм.

Много сходного можно увидеть в связи с этим в гносеологии 
обоих философов, которые противопоставляли дискурсивный по 
характеру рассудок, подчиняющийся логическим законам, и инту-
ицию, непосредственно постигающую абсолютное. Правда, Берг-
сон по-иному толкует интеллект (������������������������������  intelligence������������������  ), фактически ото-



159

ждествляя его с рассудком; у Равессона это понятие гораздо бога-
че, приобретает разные значения. Но, так или иначе, в гносеологии 
и методологии оба мыслителя, опираясь на идеи Мен де Бирана, 
делают следующий шаг: от факта сознания, постигаемого в непо-
средственной апперцепции, или рефлексии, или интуиции  – как 
бы ни понимать этот метод – совершается переход к реальности, 
основу которой составляет духовное начало, Бог, абсолют. Вместе 
с тем, в концепции Равессона нет достаточной ясности в трактовке 
интуиции и ее роли: нередко философ выдвигает вперед скорее ме-
тод аналогии. Несколько прояснить эту проблему может, очевидно, 
обращение к истокам, к античности, в которой черпают вдохно-
вение оба мыслителя. Понятие интуиции восходит к античным 
представлениям о космической симпатии, связывающей воедино 
различные части универсума. Аналогия, как следует из трактовки 
Равессоном аристотелевской метафизики, играет в чем-то сходную 
роль, объединяя между собой различные категории бытия. Суще-
ственно то, что оба эти метода – интуиция и аналогия – связывают 
сознание с реальностью, хоть и «соприродной» ему, но существу-
ющей независимо от него, что и подразумевается самим термином 
«реализм». Здесь, в отличие от немецкого идеализма, нет речи о 
«Я» или абсолютной идее, полагающей мир; у обоих философов 
идея «не заменяет собой бытие… она довольствуется тем, что рас-
крывает его»8.

Бергсон, довольно резко критиковавший античную фило-
софию в четвертой главе «Творческой эволюции», все же многое 
взял у нее – вероятно, не в последнюю очередь благодаря Равес-
сону. Это неудивительно: «…кто, как не Равессон,  – пишет Жа-
нико, – является во Франции ����������������������������������XIX������������������������������� в. наследником греческой мета-
физики?»9 Интерес Бергсона к Аристотелю, которому посвящена 
его латинская диссертация, к идеям стоиков и Лейбница унаследо-
ван в том числе и у Равессона; не исключено, что именно работы 
французского спиритуалиста сыграли свою роль в его обращении 
к философии Плотина, имевшей особое значение для разработки 
концепции «творческой эволюции».

Вероятно, больше всего Бергсон сближается со своим пред-
шественником в позднем сочинении «Два источника морали и ре-
лигии», хотя стимул к исследованию этико-религиозной пробле-
матики он мог получить еще в молодости, во время встреч и бесед 



160

с Равессоном, при чтении его работ. Истоки изложенной Бергсо-
ном концепции духовной элиты, моральных героев, тоже можно 
усмотреть, среди прочего, в «героической» философии Равессона. 
Как для последнего носителями принципов самопожертвования, 
великодушия были античные герои, европейские рыцари, адепты 
христианской морали, так и Бергсон увидел в избранных лично-
стях разных эпох представителей «открытого общества», динами-
ческой религии. Тем самым всеобщие принципы добродетельной 
жизни, «искусства жизни» оказываются укорененными в индиви-
дуальном, в конкретных личностях, и усваиваются их последова-
телями как образцы, модели поведения. В  христианстве главное 
для обоих мыслителей – не буква, а дух, зарождение которого они 
прослеживают в более ранние эпохи, в том числе в античности, иу-
даизме и др. Вплоть до позднего периода творчества Бергсон раз-
делял столь свойственную Равессону оптимистическую трактовку 
человека, веру в возможность его неограниченного совершенство-
вания (правда, уроки Первой мировой войны и последующих исто-
рических событий сильно подорвали эту веру).

Однако, при всех несомненных сходствах, Бергсон был мыс-
лителем совсем иного масштаба. Его новаторство противостояло 
классической метафизике, как он ее понимал, а в этом смысле – во 
многом и Равессону. Здесь главную роль сыграло понятие длитель-
ности, определившее своеобразие бергсоновского учения. Хотя 
идея, или «интуиция», длительности тоже в чем-то восходит к Ра-
вессону, который наметил понимание сознания как динамической 
субстанции, совмещающей в себе постоянную изменчивость и 
вместе с тем – единство, но по богатству коренящихся в ней смыс-
лов и вытекающих из нее следствий она несопоставима с тем, чего 
достигли предшественники Бергсона. Становление, четко отличав-
шееся в античной философии от бытия, в его концепции было ото-
ждествлено с бытием. Тем самым Бергсон занял прочное место в 
«философии процесса», которая выразила одну из важнейших осо-
бенностей интеллектуальных устремлений XX столетия10.

Различия учителя и ученика связаны и с отношением к науке. 
Для Равессона, не лишенного интереса к научному знанию, этот 
интерес оставался все же привходящим, вторичным, тогда как для 
Бергсона он стал одним из исходных стимулов философской де-
ятельности. Еще в 80-е годы XIX в. он осознал: бурное развитие 



наук о жизни показало, что наука перестала быть единой, ориенти-
рованной только на математику и физику, а значит, методы науки и 
понимание ее задач должны меняться. Отсюда выросло его внима-
ние к проблемам биологии, эволюции, которые лишь мимоходом 
затрагивались в работах Равессона. А потому и понятие жизни у 
Бергсона более «биологизировано», сохраняя, однако, исходную 
связь со спиритуалистической трактовкой жизни у его предше-
ственника (напомним, что в истоках жизни, согласно концепции 
«Творческой эволюции», лежит сознание или сверхсознание).

Выявление спиритуалистской «родословной» философии 
Бергсона позволяет, на наш взгляд, конкретизировать принятые 
у нас представления о философии жизни. Так, «генеалогические 
линии» Шопенгауэр – Ницше и Равессон – Бергсон оказываются 
принципиально различными по своим характеристикам. «Воля», 
«жизнь» совершенно по-разному трактуются в рамках тех вариан-
тов волюнтаризма, какими являются учение пессимиста Шопен-
гауэра и равессоновская «метафизика дара», как назвал ее Поль 
Рикёр. Здесь мы не имеем возможности углубиться в эти темы; 
подробное исследование их, как и многих иных вопросов, затро-
нутых в данной работе, – дело будущего.



162

Примечания

Введение
1	 Из вышедших в последние десятилетия работ см.: Кротов А.А. Философия 

Мен де Бирана. М., 2000; его же. Трактовка сознания в «эклектическом 
спиритуализме» В.Кузена // Философия сознания: история и современность. 
М., 2003.

2	 См., например: Федорова М.М. Модернизм и антимодернизм во французской 
политической мысли XIX в. М., 1997.

3	 Сэв Л. Современная французская философия. Исторический очерк: от 1789 г. 
до наших дней. М., 1968. С. 132.

4	 Worms F. La philosophie en France au XX-e siècle. Moments. P., 2009. P. 60–61.
5	 См.: Вдовина И.С. Вехи творческой биографии // Поль Рикёр в Москве. М., 

2013. С. 19.
6	 Janicaud D. Une généalogie du spiritualisme français. Aux�� ������������������ �������������������sources������������ �����������du��������� ��������bergson-

isme: Ravaisson. La Haye, 1969. P. 1.
7	 Avant-propos // De la nature à l’esprit. Etudes sur la philosophie française du 

XIXе siècle. Lyon, 2001. P. 12.
8	 См.: Beaufret J. Notes sur la philosophie en France au XIXe siècle. P., 1984. P. 18.
9	 См. об этом: Bellanton A. Ravaisson: le «champ abandonné de la métaphysique» // 

Cahiers philosophiques. 2012. № 129. P. 20.
10	 Chevalier J. Entretiens avec Bergson. P., 1959. P. 142.
11	 Bergson H. La philosophie // Bergson H. Ecrits et paroles. V. II. P., 1959. P. 425.
12	 Визгин В.П. Философия науки Гастона Башляра. М., 2013. С. 227.
13	 Janicaud D. Victor Cousin et Ravaisson, lecteurs de Hegel et Schelling // Les 

études philosophiques. 1984. No. 4. P. 451.
14	 См.: Boutroux E. La philosophie de Félix Ravaisson // Revue de métaphysique et 

de morale. 1900. T. 8. № 6.
15	 Bergson H. La vie et l’oeuvre de Ravaisson // Bergson H. La pensée et le mou-

vant. P., 1934. P. 281–322. Русский перевод см.: Бергсон А. Жизнь и творчество 
Равессона // Бергсон А. Избранное: Сознание и жизнь. М., 2010.

16	 Gouhier H. Liminaire // Les études philosophiques. 1984. No. 4. P. 434.
17	 Dopp J. Félix Ravaisson. La formation de sa pensée d’après des documents inédits. 

Louvain, 1933. P. V.
18	 См.: Laruelle F. Phénomène et difference. Essai sur l’ontologie de Ravaisson. P., 

1971.
19	 См.: Montebello P. L’autre métaphysique. Essai sur la philosophie de la nature: 

Ravaisson, Tarde, Nietzsche et Bergson. P., 2003.
20	 См.: Le Lannou J.-M. Le vocabulaire de Ravaisson. P., 2002; Marin C. L’oeil et la 

main: la métaphysique du toucher dans la philosophie française. De Ravaisson à 
Derrida // Les études philosophiques. 2003. No. 1. P. 99–112.

21	 Guibert G. Félix Ravaisson. D’une philosophie première à la philosophie de la 
révélation de Schelling. P., 2006. Этой теме посвящено также большое число 
статей в философской периодике.



163

22	 См., например: Etudes sur F.Ravaisson. De l’habitude. P., 1999.
23	 Mauve Ch. Ravaisson, lecteur et interprète de Schelling // Romantisme. 1995. 

№  88. P.  74 (http^//www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/ro-
man_0048-8593_1995_num_25_88_2995).

24	 Гайденко П.П., Попов Ю.Н. Спиритуализм // Философская энциклопедия: В 
5 т. Т. 5. М., 1970. С. 116. Здесь и далее при последовательном цитировании 
одной и той же работы мы будем первый раз давать полную сноску в приме-
чаниях, а затем указывать цитируемые страницы в основном тексте.

25	 В «Новой философской энциклопедии» данный термин, к сожалению, от-
сутствует.

26	 Janet P. La philosophie française contemporaine. P., 1879. P. 38.
27	 Larousse du XX-e siècle. P., 1938. Т. VI. P. 450.
28	 Vocabulaire technique et critique de la philosophie. P., 1954. P. 1022.
29	 Avant-propos // De la nature à l’esprit. P. 13.

Глава 1
1	 Ravaisson F. Rapport sur la philosophie en France au XIXe siècle // Ravaisson F. 

De l’habitude. La philosophie en France au XIXe siècle. P., 1984. P. 287.
2	 Ferraz M. Histoire de la philosophie en France au XIX siècle. T. III. Spiritualisme 

et libéralisme. 2-e éd. P., 1887. P. II.
3	 См.: Staël G. de. De l’Allemagne. T. II. P., 1968. P. 127–154. См.: Визгин В.П. 

Франкофоб Франсуа Везен и германофилка Жермена де Сталь: к правдивой 
истории франко-германского философского диалога // Визгин  В.П. Очерки 
истории французской мысли. М., 2013.

4	 Ferraz M. Op. cit. P. 18–19.
5	 Skarga B. Filozofia francuska w XIX wieku // Skarga B. Przeszłość i interpretacje. 

Warszawa, 1987. S. 163.
6	 «…Все имеющиеся у нас модусы мышления сводятся к двум основным: один 

из них – восприятие, или действие разума, другой – воление, или действие 
воли. …И поскольку восприятие разума распространяется лишь на то 
немногое, что ему предлагается, оно весьма ограниченно. Воля же в каком-
то смысле может быть названа беспредельной… мы легко простираем нашу 
волю за пределы ясно воспринимаемых нами вещей» (Декарт Р. Первоначала 
философии // Декарт Р. Соч.: В 2 т. Т. 1. М., 1989. С. 327–328).

7	 Bergson H. La philosophie. P. 414–415.
8	 См. об этом подробнее: Кротов А.А. Мальбранш и картезианство. М., 2012.
9	 Имеются в виду следующие работы: Kinker J. Essai d’une exposition succinte de 

la Critique de la raison. Amsterdam, 1801 (пер. с голланд.); Villers Ch. Philosophie 
de Kant ou Principes fondamentaux de la philosophie transcendantale. Metz, 1801.

10	 Жозеф-Мари Дежерандо (1772–1842)  – французский философ, историк 
философии и общественный деятель. В  энциклопедическом словаре 
Брокгауза и Ефрона подчеркивалось, что оригинальность его идей шла 
вразрез с воззрениями Кондильяка; в области истории философии во Франции 
он был первым, кто дал «научный метод для классификации и объяснения 



164

философских доктрин» (Т. 10. СПб., 1893. С. 279). См.: Degérando J.-M. His-
toire comparée des systèmes de philosophie relativement aux principes des con-
naissances humaines. P., 1804.

11	 Иоганн Фридрих Ансильон (Ансийон, 1767–1837)  – прусский деятель, 
происходивший из семьи французских гугенотов; автор работы «Mélanges de 
litterature et de philosophie» (1801), а также статьи «О сущности и последних 
системах метафизики, появившихся в Германии» (1809).

12	 Bühle J.G. Histoire de la philosophie moderne. P., 1816.
13	 Dopp J. Op. cit. P. 11.
14	 Ibid.
15	 Они подробно изложены в монографии А.А.Кротова «Философия Мен де 

Бирана».
16	 Tisserand P. Introduction de l’éditeur / Maine de Biran. Essai sur les fondements 

de la psychologie et sur ses rapports avec l’étude de la nature // Oeuvres. T. VIII. P., 
1932. P. XXIX.

17	 Maine de Biran. Essai sur les fondements de la psychologie et sur ses rapports avec 
l’étude de la nature. P. 11–12.

18	 Montebello P. Le corps de la pensée // Les études philosophiques. 2000. No. 2. 
P. 217, 209.

19	 Maine de Biran. Op. cit. P. 249.
20	 Ibid. P. 250.
21	 Бергсон А. Опыт о непосредственных данных сознания // Бергсон  А. Собр. 

соч.: В 4 т. Т. 1. М., 1992. С. 146.
22	 Лопатин Л.М. Вопрос о свободе воли // Лопатин Л.М. Аксиомы философии. 

М., 1996. С. 71.
23	 Цит. по: Chevalier J. Entretiens avec Bergson. P. 80 (см. также p. 215).
24	 Такой точки зрения придерживалась, например, польская исследовательница, 

историк философии Барбара Скарга, автор обстоятельного труда о французской 
философии XIX в., которому сложно найти аналоги в самой Франции. См.: 
Skarga B. Kłopoty intellectu między Comte’em a Bergsonem. Warszawa, 1975.

25	 Ravaisson F. Rapport sur la philosophie en France au XIXe siècle. P. 69.
26	 Cousin V. Fragments philosophiques. Préface de la deuxième édition // Cousin V. 

Oeuvres. T. 2. Bruxelles, 1841. P. 19. (Далее – Préface.).
27	 Cousin V. Promenade philosophique en Allemagne // Revue des Deux Mondes. 

Sept.–oct. 1857. P. 535.
28	 Cousin V. Préface. P. 19.
29	 Первый номер этого журнала вышел в июле–августе 1829 г. В «Предуведомле-

нии» задачи издания были изложены так: «…нужно хорошо знать, что происхо-
дит или происходило у других народов, чтобы заимствовать из их учреждений 
лишь то, что могло бы быть применено к нашим нравам, нашему характеру, к 
развитию нашего просвещения, к географическому положению нашей террито-
рии» (Avertissement // Revue des Deux Mondes. Juil.–août 1829. P. I). Помимо во-
просов политики, государственного управления, дипломатии, предполагалось 
уделить внимание освещению нравов, характеров других народов, их религиоз-
ным верованиям. В журнале, активно работающем и теперь, регулярно публи-
куются, как и прежде, статьи по философской проблематике.

30	 Cousin V. Kant et sa philosophie // Revue des Deux Mondes. Janv. 1840. P. 382.



165

31	 Cousin V. Promenade philosophique en Allemagne. P. 536.
32	 Мемуары Кузена вышли также в составе сборника: Cousin V. Fragments et sou-

venirs. P., 1857 (3-e éd.).
33	 Cousin V. Promenade philosophique en Allemagne. P. 536.
34	 Cousin V. Souvenirs d’Allemagne // Revue des Deux Mondes. Mars-avril 1866. 

P. 594. Имеется в виду сражение 16–19 октября 1813 г. при Лейпциге («битва 
народов»), где была разгромлена армия Наполеона.

35	 Улицы с таким названием (Philosophenweg) имеются в разных городах 
Германии, страны философов.

36	 История знакомства и дальнейших контактов Кузена и Гегеля кратко изложена 
в книге А.В.Гулыги «Гегель» (М., 1995. С. 223–227).

37	 Cousin V. Préface. P. 20.
38	 Cousin V. Promenade philosophique en Allemagne. P. 548–549.
39	 Гегель Г.В.Ф. Работы разных лет: В 2 т. Т. 2. М., 1971. С. 373–374.
40	 Cousin V. Souvenirs d’Allemagne. P. 603.
41	 Cousin V. Préface. P. 20.
42	 Цит. по: Mauve Ch., Vermeren P. Le passage de la ligne. Politiques de la nationalité 

philosophiques sur les deux rives du Rhin // Le Cahier. 1988. № 6. P. 54.
43	 Цит. по: Ibid.
44	 О  деталях его пребывания в берлинской тюрьме см.: L’arrestation de Victor 

Cousin en Allemagne. Lettres et documents inédits // Revue d’histoire littéraire de 
la France, 18-e Année. 1911. No. 3. P. 674–684.

45	 Гегель – Прусскому министерству внутренних дел (черновик) // Гегель Г.В.Ф. 
Цит. соч. С. 469–470.

46	 Гегель – Кузену. Берлин, 5/4 1826 // Там же. С. 478.
47	 См.: Гегель – Кузену. Берлин, 1 июля 1827 г. // Там же. С. 491.
48	 Свое пребывание в Париже Гегель подробно описывает в письмах жене (см. 

там же.). «Что мы с Кузеном вместе и всегда в сердечном согласии – разумеется 
само собой» (С. 496).

49	 Jugement de Schelling sur la philosophie de M. Cousin et sur l’état de la philoso-
phie française et de la philosophie allemande en général // Le Cahier. 1988. No. 6. 
P. 68.

50	 Aus Schellings Leben. In Briefen. Bd. 3: 1821–1854. Leipzig, 1870. S. 42.
51	 Cousin V. Préface. P. 21.
52	 Ibid.
53	 Bellantone A. Ravaisson: le «champ abandonné de la métaphysique». P. 6–7.
54	 Dopp J. Op. cit. P. 14.
55	 Cousin V. Cours de philosophie. Introduction à l’histoire de la philosophie. P., 

1991. P. 309. (Далее – Cours de philosophie.)
56	 Simon W.M. The «Two Cultures» in Nineteenth-Century France: Victor Cousin and 

Auguste Comte // Journal of the History of Ideas. 1965. Vol. 26. No. 1. P. 48.
57	 Dopp J. Op. cit. P. 18.
58	 Cousin V. Cours de philosophie. P. 155.
59	 Janicaud D. Victor Cousin et Ravaisson, lecteurs de Hegel et Schelling // Les 

études philosophiques. 1984. No. 4. P. 456. См. также: Gueroult M. Dianoéma-
tique. Livre I. Histoire de l’histoire de la philosophie. T. III. En France. De Con-



166

dorcet à nos jours. P., 1988. P. 711–736. Марсиаль Геру, известный французский 
историк философии, считал, что Кузена можно сравнить скорее с Цицероном, 
чем с Гегелем или Шеллингом.

60	 Brochard V. Cousin (Victor) // La grande encyclopédie. V. XIII. P., 1886. P. 193.
61	 Dopp J. Op. cit. P. 15.
62	 Janet P. La philosophie française contemporaine. P. 45–46.
63	 Ibid. P. 44. Ферра описывает систему философского образования при 

Кузене немного по-иному: основу составляла психология, над которой 
надстраивалась логика и  – далее  – этика, выступавшая как продолжение 
психологии и набросок теодицеи. См.: Ferraz M. Op. cit. P. 272.

64	 Cousin V. Cours de philosophie. P. 89.
65	 Gueroult M. Op. cit. P. 736.
66	 Ferrari J. Les philosophes salariés. P., 1849; reéd. 1983. P. 158; цит. по: Verme-

ren P. Ravaisson en son temps et en sa thèse // Les études philosophiques. 1993. 
No. 1. P. 65.

67	 Leduc-Fayette D. Loi de grâce et liberté // Les études philosophiques. 1993. 
No. 1. P. 25.

68	 Simon W.M. Op. cit. P. 46. В этой работе кратко описаны основные моменты 
противостояния между двумя идейными течениями во Франции.

Глава 2

1	 При изложении биографии Равессона мы опираемся на работы Бергсона и 
Доппа. Ценные сведения содержатся также в других материалах, в том числе 
в статье: Léger  L. Notice sur la vie et les travaux de M.Ravaisson-Mollien // 
Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. P., 
1901. V. 45. No. 3. P. 347–372.

2	 Бергсон А. Жизнь и творчество Равессона. С. 197.
3	 Goyard-Fabre S. Ravaisson et les historiens du XIX siècle // Les études philos-

ophiques. 1984. No. 4. P. 483.
4	 Cousin V. De la Métaphysique d’Aristote. Rapport sur le concours ouvert par 

l’Académie des sciences morales et politiques. Bruxelles, 1840. 3-e éd. P.  2. 
В  приложении здесь помещен выполненный самим Кузеном перевод 1 и 
12 книг «Метафизики».

5	 Boutroux E. La philosophie de Félix Ravaisson // Revue de métaphysique et de 
morale. 1900. T. 8. No. 6. P. 700.

6	 Ravaisson F. De la métaphysique d’Aristote // De la nature à l’esprit. P. 201–213.
7	 Cousin V. De la Métaphysique d’ Aristote. P. 13–14.
8	 Dopp J. Op. cit. P. 82. Допп, правда, считал, что Равессону не были известны 

тогда работы Шеллинга в оригинале, но Д.Жанико оспаривает это суждение; 
см.: Janicaud D. Victor Cousin et Ravaisson, lecteurs de Hegel et Schelling. P. 461.

9	 Dopp J. Op. cit. P. 323.
10	 Boutroux E. La philosophie de Félix Ravaisson. P. 700.
11	 Ravaisson F. De la métaphysique d’Aristote. P. 210.



167

12	 Barthélemy Saint-Hilaire J.M. Victor Cousin. Sa vie et sa correspondance. T. III. P., 
1895. P. 94. Цит. по: Panis D. Ravaisson et Schelling // Les études philosophiques. 
1988. No. 3. P. 400.

13	 Cousin V. Préface. P. 12.
14	 См. письмо Кузену от 1 июля 1827 г. // Гегель Г.В.Ф. Работы разных лет. Т. 2. 

С. 490, 519.
15	 Там же. С. 520.
16	 На русском языке эта работа была напечатана под названием «Суждение 

Шеллинга о философии Кузена» в журнале «Телескоп» (1835. Ч. XXV. Т. 1. 
С. 89–114).

17	 Работа Кузена вышла под заглавием «Victor Cousin über französische und 
deutsche Philosophie» (Stuttgart; Tübingen, 1834); предисловие Шеллинга см. 
также в издании: Schelling F.W.J. Vorrede zu einer philosophischen Schrift des 
Herrn Victor Cousin (1834) // Schelling  F.W.J. Sämmtliche Werke. 1833–1850. 
1 Abt. Bd. 10. Stuttgaft; Augsburg, 1861. S. 203–224. Предисловие Шеллинга 
перевел его друг и ученик Хуберт Беккерс (Beckers), который позже отмечал, 
что Шеллинг сам приложил руку к переводу (см.: Гулыга А.В. Шеллинг. М., 
1994. С. 266).

18	 «�����������������������������������������������������������������������������������Jugement��������������������������������������������������������������������������� ��������������������������������������������������������������������������de������������������������������������������������������������������������ �����������������������������������������������������������������������Schelling�������������������������������������������������������������� �������������������������������������������������������������sur���������������������������������������������������������� ���������������������������������������������������������la������������������������������������������������������� ������������������������������������������������������philosophie������������������������������������������� ������������������������������������������de���������������������������������������� ���������������������������������������Mr�������������������������������������. �����������������������������������Cousin����������������������������� ����������������������������et�������������������������� �������������������������sur���������������������� ���������������������l��������������������’é������������������tat��������������� ��������������de������������ �����������la��������� ��������philoso-
phie����������������������������������������������������������������������������� ����������������������������������������������������������������������������fran������������������������������������������������������������������������ç�����������������������������������������������������������������������aise������������������������������������������������������������������� ������������������������������������������������������������������et���������������������������������������������������������������� ���������������������������������������������������������������de������������������������������������������������������������� ������������������������������������������������������������la���������������������������������������������������������� ���������������������������������������������������������philosophie���������������������������������������������� ���������������������������������������������allemande������������������������������������ �����������������������������������en��������������������������������� ��������������������������������g�������������������������������é������������������������������n�����������������������������é����������������������������ral������������������������� // ���������������������Nouvelle������������� ������������revue������� ������germa-
nique. 3-e série. Oct. 1835. P. 3–24.

19	 Jugement de Schelling sur la philosophie de M. Cousin et sur l’état de la philo-
sophie française et de la philosophie allemande en général // Le Cahier. 1988. 
№ 6. P. 67.

20	 См.: Mauve Ch., Vermeren P. Op. cit. P. 60.
21	 Jugement de Schelling… // Le Cahier. 1988. No.  6. P.  69. Мы цитируем 

предисловие Шеллинга в переводе Равессона, т.  е. в том виде, в каком оно 
вошло во французскую философскую культуру.

22	 Развивая эту критику в соответствующем разделе мюнхенских лекций по 
истории новой философии, Шеллинг отмечал, что «впервые об этом несколько 
слов было сказано в предисловии к Кузену» (Шеллинг Ф.В.Й. К истории новой 
философии (Мюнхенские лекции) // Шеллинг Ф.В.Й. Соч.: В 2 т. Т. 2. М., 1989. 
С. 520).

23	 Здесь и далее в скобках указаны соответствующие термины из перевода 
Равессона и оригинального текста Шеллинга. В  переводе не переданы 
характерные для терминологии Шеллинга различия между «бытием», 
«сущим» и «сущностью». См. о поздней философии Шеллинга: Резвых П.В. 
Бытие, сущность и существование в поздней онтологии Ф.В.Й.Шеллинга (к 
шеллинговской постановке проблемы творения) // Вопр. философии. 1996. 
№ 1. С. 110–123.

24	 В  «Философии откровения» Шеллинг выделял разные формы эмпиризма, 
среди которых сенсуалистская или эмпиристская философия в обычном 
понимании составляет лишь низший уровень. Но в принципе эмпиризм, 
полагал он, не исключает познания сверхчувственного. Так, разрабатываемая 
им «позитивная философия» не исходит из опыта, но приходит к опыту и 



168

апостериори доказывает, что «ее prius [первоначало] есть Бог, т. е. сверхсущее»; 
«позитивная философия сама входит в опыт и словно срастается с ним» 
(Шеллинг Ф.В.Й. Философия откровения. Т. 1 / Пер. А.Л.Пестова. СПб., 2000. 
С. 173, 174). Значит, заключает Шеллинг, именно в позитивной философии 
имеется подлинный эмпиризм. О «высшем эмпиризме» Шеллинга см. также: 
Визгин  В.П. Примечания // Марсель  Г. О  смелости в метафизике  /  Пер. 
В.П.Визгина. СПб., 2012. С. 89–90.

25	 Цит. по: Гулыга А.В. Шеллинг. С. 264.
26	 Cousin V. Avertissement // Cousin V. Oeuvres. T. 2. Bruxelles, 1841. P. 3.
27	 Цит. по: Vermeren P. Ravaisson en son temps et en sa thèse. P. 70.
27	 Бергсон А. Жизнь и творчество Равессона. С. 202.
28	 Мильчина В. Париж в 1814–1848 гг. Повседневная жизнь. М., 2013. С. 229.
30	 Бергсон А. Цит. соч. С. 202. Перевод немного изменен.
31	 Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. V. I. Hildesheim, 1963. P. V.
32	 Ravaisson F. La philosophie de Pascal // Revue des Deux Mondes. 1887. T. 80. P. 400.
33	 Бергсон А. Цит. соч. С. 200.
34	 Aubenque P. Ravaisson interprète d’Aristote // Les études philosophiques. 1984. 

No. 4. P. 437.
35	 Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. Vol. I. P. 482.
36	 Aubenque P. Op. cit. P. 444.
37	 Schul P.-M. (éd.). Lettres de Ravaisson, Quinet et Schelling // Revue de métaphy-

sique et de morale. 1936. T. 43. No. 4. P. 503.
38	 См.: Шеллинг Ф.В. Философия мифологии. В 2  т. Т.  I: Введение в 

философию мифологии /  Пер. с нем. В.М.Линейкина под ред. Т.Г.Сидаша, 
С.Д.Сапожниковой. СПб., 2013. С. 259, 269.

39	 Там же. С. 462.
40	 См. письмо Шеллинга Кузену 27  октября 1838  г.: Aus Schellings Leben. In 

Briefen. Bd. 3. S. 142. Кузен начиная с 1825 г. рекомендовал Шеллингу разных 
переводчиков для этой работы, которую тот предполагал вот-вот завершить. 
Но, как известно, в те годы большинство планов Шеллинга по изданию его 
работ не осуществлялись. А.В.Гулыга прослеживает в своей книге о Шеллинге 
долгую историю его переписки с издателем Коттой: оптимистичные замыслы, 
почти завершенные труды, которые философ так и не решался отправить в 
печать. Такова была ситуация и с предполагавшимся переводом лекций по 
мифологии.

41	 Цит. по: Vermeren P. Ravaisson en son temps et en sa thèse. P. 85.
42	 Цит. по: Ibid. P. 71.
43	 В латинском языке, на котором писал Ван Гельмонт, слово intellectus имеет 

значения: ощущение, восприятие; разумение, понимание; познание; понятие, 
рассудок; смысл, значение и  др. Многозначность данного термина была 
отчасти использована и воспроизведена, как увидим, в учении Равессона.

44	 См.: Cazeneuve J. La philosophie médicale de Ravaisson // Les études philos-
ophiques. 1984. No. 4. P. 497.

45	 Cazeneuve J. Ravaisson et les médecins animistes et vitalistes. Thèse. P., 1957. 
P. 13. См. также о Ван Гельмонте: Лункевич В.В. От Гераклита до Дарвина. 
Очерки по истории биологии. В 2 т. Т. 1. 2-е изд. М., 1960. С. 430–434.



169

46	 Devivaise C. Notes explicatives // Ravaisson F. Testament philosophique et frag-
ments. P., 1933. P. 190.

47	 Cazeneuve J. La philosophie médicale de Ravaisson. P. 498.
48	 Bruaire C. La médiation de l’habitude // Les études philosophiques. 1984. No. 4. 

P. 467.
49	 Ravaisson F. De l’habitude. P., 1984. P. 9.
50	 Это рассуждение Равессон подкрепляет особенно большим числом ссылок. Он 

ссылается на работы Аристотеля «О памяти и припоминании» и «О душе», на 
кантовскую «Критику чистого разума», на сочинения Шталя, Дестюта де Траси, 
на мемуар Мен де Бирана «Влияние привычки на способность мыслить».

51	 Janicaud D. Une généalogie du spiritualisme français. P. 144.
52	 Lovejoy A. Some antecedents of the philosophy of Bergson // Mind. 1913, No. 88. 

P.  469–470. Как пишет Лавджой, многие комментаторы отмечали тесную 
генеалогическую связь концепций Равессона и Бергсона, но «точную природу 
логических сходств и оппозиций между двумя системами», в том числе по 
проблеме времени, до него (т.  е. до 1913  г.) никто не анализировал (ibid. 
P. 467–468). В свою очередь, Допп подчеркивает, что исходным пунктом для 
бергсоновской рефлексии стало «подчинение деятельности рассудка условиям 
чувственности, а конкретно  – пространственному или геометрическому 
воображению» (Dopp J. Op. cit. P. 228).

53	 Lovejoy A. Op. cit. P. 470.
54	 Ibid.
55	 Marin C. L’activité obscure de l’habitude // Etudes sur F.Ravaisson. De l’habitude. 

P., 1999. P. 47.
56	 Bréhier E. Histoire de la philosophie. T. II. La philosophie moderne. Fasc. 4. P., 

1968. P. 871.
57	 Cazeneuve J. Ravaisson et les médecins animistes et vitalistes. P. 101.
58	 Bruyeron R. «Jusque dans le cristal meme». Remarques sur un passage du texte de 

Ravaisson «De l’habitude» // Etudes sur F.Ravaisson. P. 39.
59	 Leduc-Fayette D. Loi de grâce et liberté // Les études philosophiques. 1993. 

No. 1. P. 27.
60	 Ibid. Дискуссия о возможности христианской философии проходила во 

Франции с конца 1920-х  гг. и продолжалась около 20  лет. Начало ей было 
положено статьей: Bréhier  E. Y a-t-il une philosophie chrétienne? // Revue de 
métaphysique et de morale. 1931. T. 38. No. 2.

61	 Bruaire C. Op. cit. P. 469.
62	 Слово révélation имеет во французском языке также значения «открытие», 

«откровение».
63	 В  русском переводе это место передано по-иному: «…когда припоминают 

спустя долгое время, то движутся к тому, что привычнее, ибо привычка… уже 
стала природой» (Аристотель. О памяти и припоминании // Космос и душа. 
Учения о вселенной и человеке в Античности и в Средние века. М., 2005. 
С. 413. Пер. С.В.Месяц. Курсив наш).

64	 Равессон ссылается здесь на работу Ван Гельмонта «De Morbis archealibus» 
(1648). Именно он развивал учение о трансмиссии жизни как идеи.



170

65	 Равессон ссылается на работу французского квиетиста Фенелона «Трактат 
о существовании Бога»; в примечаниях здесь также упомянуты Августин 
и Аристотель. Августин выделял три вида благодати  – предваряющую, 
действующую и сотрудничающую. Предваряющая благодать существует еще 
до свободной воли человека, открывая ему его греховную природу и побуждая 
к добру. О Фенелоне см.: Кротов А.А. Фенелон и Мальбранш: две тенденции 
религиозной философии XVII в. // Историко-философский ежегодник’2009. 
М, 2010; его же. Картезианские мотивы в учении Фенелона // Филос. искания. 
2011. Т. 2.

66	 Janicaud D. L’habitude selon Ravaisson et Maine de Biran d’après «De l’habitude» 
et l’ «Influence de l’habitude sur la faculté de penser» // Revue philosophique de 
la France et de l’étranger. 1968. T. 158. P. 81. В этой работе, как и в книге о 
Равессоне, Жанико подробно рассматривает сходства и различия в трактовке 
привычки у Бирана и Равессона.

67	 Dopp J. Op. cit. P. 241.
68	 Жан Бофре тоже подчеркнул этот момент: см.: Beaufret J. Notes sur la philoso-

phie en France au XIXe siècle. P. 22.
69	 Janicaud D. Habiter l’habitude // Les études philosophiques. 1993. No. 1. P. 17.
70	 Janicaud D. L’habitude selon Ravaisson et Maine de Biran… P. 71.
71	 Первое издание работы: Paris, 1839.
72	 Dopp J. Op. cit. P. 225.
73	 См.: Rapports au Ministre de l’Instruction Publique sur les Bibliothèques des de-

partements de l’Ouest, suivis de pièces inédites. P., 1841.
74	 Такой метод, применявшийся самим Шеллингом, он определял так: это 

«метод продвижения снизу вверх, метод, который за исходную точку возьмет 
первое возможное воззрение, через его снятие придет ко второму и так, 
через снятие каждого предшествующего, будет полагать основание для 
последующего, покуда, наконец, не будет достигнуто то воззрение, наряду 
с которым не останется иных, в основание которых оно могло бы быть 
положено через снятие, и которое в силу этого предстанет не только как 
могущее быть истинным, но как необходимо истинное» (Шеллинг  Ф.В.Й. 
Философия мифологии. Т. 1: Введение в философию мифологии. С. 10–11). 
В переводе М.И.Левиной и А.В.Михайлова он назван «методом восхождения» 
(Шеллинг Ф.В.Й. Введение в философию мифологии // Шеллинг Ф.В.Й. Соч.: 
В 2 т. Т. 2. М., 1989. С. 162).

75	 Schul P.-M. (éd.). Lettres de Ravaisson, Quinet et Schelling. P. 506.
76	 David M. (éd.). Le séjour de F.Ravaisson à Munich d’après une lettre inédite // 

Revue philosophique. 1952. No. 7–9. P. 455–456.
77	 См.: Janicaud D. Victor Cousin et Ravaisson, lecteurs de Hegel et Schelling. 

P. 459.
78	 Schul P.-M. Op. cit. P. 501.
79	 Panis D. Ravaisson et Schelling // Les études philosophiques. 1988. No. 3. P. 404.
80	 См.: David М. (éd.). Op. cit. P. 454.
81	 Koyré A. Rapport sur l’état des études hégéliennes en France // Etudes d’histoire de 

la pensée philosophiques. P., 1971. P. 225.



171

82	 Бергсон А. Жизнь и творчество Равессона. С. 203.
83	 Ravaisson F. Philosophie contemporaine // Revue des Deux Mondes. 1840. T. 24. 

P. 401–402.
84	 Dopp J. Op. cit. P. 268.
85	 Отметим здесь двойственность отношения Равессона к Канту. Он порой 

опирался на идеи немецкого мыслителя, но в целом, как подчеркивает 
Ш.Девивез, был противником кантовского идеализма, считая его слишком 
интеллектуалистичным и далеким от понимания подлинной жизни духа. 
Равессону недоставало у Канта «философии духовной энергии», которую он 
нашел у Шеллинга (Devivaise Ch. Notes explicatives // Ravaisson F. Testament 
philosophique et fragments. P. 191).

86	 Напомним, что в то время «Опыт об основаниях психологии» еще не был 
опубликован; но в некоторых предшествовавших ему работах уже были 
высказаны идеи, определившие новаторство философии Бирана.

87	 Dopp J. Op. cit. P. 254.
88	 Vermeren P. Op. cit. P. 81.
89	 F.-G.Ravaisson-Mollien (1813–1900) // Revue de métaphysique et de morale. 1900. 

No. 4. P. 1. Это некролог о Равессоне, опубликованный в том самом журнале, 
первый выпуск которого открывала его статья.

90	 Vermeren P. Op. cit. P. 84–85.
91	 Цит. по: Dopp J. Op. cit. P. 298–299.
92	 См.: Trouillard J. Les notes de Ravaisson sur Proclus // Revue philosophique de la 

France et de l’étranger. 1962. T. 152. P. 73–75.
93	 Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. V. II. Hildesheim, 1963. P. 8.
94	 Puyssen T. Ravaisson // La grande Encyclopédie. T. 28. P. 181.
95	 Essai sur la Métaphysique d’Aristote par Félix Ravaisson // Revue de métaphysique 

et de morale. 1914. T. 22. No. 2. P. 9.
96	 Leduc-Fayette D. Loi de grâce et liberté. P. 26.
97	 Nicco C. Le Pascal de Ravaisson et Lachelier // De la nature à l’esprit. P. 23.
98	 См. об этом: Gouhier H. Maine de Biran et Bergson // Les études bergsoniennes. 

V. I. P., 1968.
99	 См.: Бергсон А. Материя и память // Бергсон А. Собр. соч.: В 4 т. Т. 1. М., 1992. 

С. 272.
100	 Cousin V. Cours de philosophie. Introduction à l’histoire de la philosophie.  

P. 131–132.
101	 См.: Janicaud D. Une généalogie du spiritualisme français. P. 128–129.
102	 Janet P. Op. cit. P. 52.
103	 Puyssen Th. Ravaisson // La grande Encyclopédie. T. 28. P. 181.
104	 Bellantone A. Ravaisson: le «champ abandonné de la métaphysique». P. 13.
105	 Laruelle F. Phenomene et difference. P., 1971. P. 16.
106	 Ravaisson F. L’art et les mystères grecs. P., 1985. P. 51.
107	 Слово riposto имеет в итальянском языке и значение «тайный, сокровенный».
108	 Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. Vol. II. P. VI.
109	 Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. Fragments du tome III (Hellé-

nisme – Judaïsme – Christianisme) // Texte établi par Ch.Devivaise. P., 1953.



172

110	 См.: Devivaise Ch. Introduction // Ibid. P. 12–17.
111	 См. об этом в кн.: Guibert G. �����������������������������������������������������F����������������������������������������������������é���������������������������������������������������lix������������������������������������������������ �����������������������������������������������Ravaisson��������������������������������������. ������������������������������������D’une philosophie première à la phi-

losophie de la révélation de Schelling. P., 2006. В приложении здесь помещены 
фрагменты составленных Равессоном конспектов «Философии Откровения».

112	 Шеллинг Ф.В.Й. Философия мифологии. Т.  I: Введение в философию 
мифологии. С. 9.

113	 Devivaise Ch. Introduction. P. 19.
114	 Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. Fragments du tome III. P. 54.
115	 Nicco C. Le Pascal de Ravaisson et Lachelier // De la nature à l’esprit. P. 24.
116	 Ravaisson F. La philosophie de Pascal // Revue des Deux Mondes. 1887. T. 80. P. 422.
117	 Chevalier J. Op. cit. P. 239.
118	 Цит. по: Janicaud D. Une généalogie du spiritualisme français. P. 124.
119	 Греческие образцы (лат.).
120	 Цит. по: Lovejoy A.O. Op. cit. P. 468–469.
121	 До этого во Франции существовало несколько специализированных 

философских изданий: неокантианцы Ш.Ренувье и Ф.Пиллон издавали 
журналы «Année philosophique» и «Critique philosophique», психолог и 
философ Т.Рибо – «Revue philosophique de la France et de l’étranger».

122	 См.: Аристотель. Метафизика, 1026 a-b.
123	 Ravaisson F. Métaphysique et morale // Revue de métaphysique et de morale. 1893. 

No. 1. P. 12.
124	 См.: Ricoeur P. De la métaphysique à la morale // Revue de métaphysique et de 

morale. 1993. No. 4.
125	 Léon K. [Introduction] // Revue de métaphysique et de morale. 1901. No. 1. P. 1.
126	 Devivaise Ch. Introduction // Ravaisson F. Testament philosophique et fragments. 

P. VII.
127	 Бедная, скудная философия (лат.).
128	 Адо П. Плотин, или Простота взгляда / Пер. Е.Штофф. М., 1991. С. 51–53.
129	 Ш.Девивез пояснял, что Равессон использует понятия Спинозы в смысле, 

заимствованном у Шеллинга: «…природа есть natura naturans в качестве 
субъекта, порождающей активности, скрытой от нас; она есть natura naturata, 
поскольку становится объектом в своих внешних продуктах» (Devivaise Ch. 
Notes explicatives // Ravaisson F. Testament philosophique et fragments. P. 190).

130	 См.: Ricoeur P. De la métaphysique à la morale. P. 457.
131	 Шеллинг Ф. Философия мифологии. Т. I: Введение в философию мифологии. 

С. 450.
132	 Ravaisson F. La philosophie en France au XIXe siècle. P. 198.

Заключение
1	 См.: Worms F. La philosophie en France au XX-e siècle. P. 9–64.
2	 Это цитата из письма П.Жане от 8 декабря1887 г. Цит. по: Leduc-Fayette D. Loi 

de grâce et liberté. P. 26.
3	 Вдовина Г.В. Примечание переводчика // Жильсон  Э. Дух средневековой 

философии. М., 2011. С. 84.



4	 Leduc-Fayette D. Loi de grâce et liberté. P. 25.
5	 Chevalier J. Entretiens avec Bergson. P. 149.
6	 См.: Benrubi I. Souvenirs sur Henri Bergson. Neuchâtel–Paris, 1942. P. 52–53. 

Этот термин «прижился» не только во Франции. Его использовали и некоторые 
отечественные философы, например, известный логик П.С.Попов, бывший 
в юности учеником русского спиритуалиста Л.М.Лопатина, Б.Н.Чичерин, 
А.Ф.Лосев.

7	 Janicaud D. Une généalogie du spiritualisme français. P. 142.
8	 Ibid. P. 135.
9	 Ibid. P. 184.
10	 См.: Гайденко П.П. Время. Длительность. Вечность. Гл. IX. М., 2006.



174

Библиография

Ravaisson F. L’art et les mystères grecs // Textes presentés et recueillis par 
Dominique Janicaud. P., 1985.

Ravaisson F. De l’habitude. La philosophie en France au XIXe siècle. P., 
1984.

Ravaisson F. De la métaphysique d’Aristote // De la nature à l’esprit. 
Lyon, 2001. P. 201–213.

Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. V. I–II. Hildesheim, 1963.
Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique d’Aristote. Fragments du tome 

III. P., 1953.
Ravaisson F. Métaphysique et morale // Revue de métaphysique et de 

morale. 1893. T. 1. P. 6–25.
Ravaisson F. Philosophie contemporaine // Revue des Deux Mondes. 

1840. T. 24. P. 396–427.
Ravaisson F. La philosophie de Pascal // Revue des Deux Mondes. 1887. 

T. 80. P. 399–428.
Ravaisson F. Rapport sur le Concours pour le Prix Victor Cousin // 

Ravaisson F. De l’habitude. La philosophie en France au XIXe siècle. P., 1984.
Ravaisson F. Testament philosophique et fragments. P., 1933.
Адо П. Плотин, или Простота взгляда. М., 1991.
Аристотель. Метафизика // Аристотель. Соч.: В 4 т. Т. 1. М., 1976. 

С. 65–367.
Аристотель. О памяти и припоминании // Космос и душа. Учения о 

вселенной и человеке в Античности и в Средние века. М., 2005. С. 407–419.
Бергсон А. Жизнь и творчество Равессона // Бергсон А. Избранное: 

Сознание и жизнь. М., 2010. С. 196–222.
Бергсон А. Опыт о непосредственных данных сознания. Материя и 

память // Бергсон А. Собр. соч.: В 4 т. Т. 1. М., 1992.
Блауберг И.И. Анри Бергсон. М., 2003.
Введенский  А. Современное состояние философии в Германии и 

Франции. М., 1894.
Вдовина И.С. Вехи творческой биографии // Поль Рикёр в Москве. 

М., 2013. С. 11–22.
Вдовина И.С. Феноменология во Франции. М., 2009.
Визгин В.П. Очерки истории французской мысли. М., 2013.
Визгин В.П. Философия науки Гастона Башляра. М., 2013.
Гайденко П.П. Время. Длительность. Вечность. Проблема времени в 

европейской философии и науке. М., 2006.
Гайденко П.П. Гностические мотивы в учениях Шеллинга и 

Вл. Соловьева // Знание. Понимание. Умение. 2005. № 2–3.



175

Гайденко П.П., Попов Ю.Н. Спиритуализм // Философская 
энциклопедия: В 5 т. Т. 5. М., 1970. С. 116.

Гегель Г.В.Ф. Работы разных лет. В 2 т. Т. 2. М., 1971.
Гулыга А.В. Гегель. 2-е изд. М., 1995.
Гулыга А.В. Шеллинг. М., 1994.
Декарт Р. Первоначала философии // Декарт Р. Соч.: В 2 т. Т. 1. М., 

1989. С. 297–422.
Дестют де Траси А. Элементы Идеологии. Ч.  1: Идеология в 

собственном смысле слова. Гл. 11: Размышления о предшествующем и 
о способе Кондильяка анализировать мысль // Вопр. философии. 2013. 
№ 8. С. 149–154.

Дроздова Д.Н. Преломления a priori во французской мысли: Эмиль 
Бутру и Элен Мецжер // Мысль: Журн. Петербург. филос. о-ва. 2013. 
№ 15. С. 42–57.

Иванова А.С. Начала «идеологии»: Антуан Дестют де Траси и его 
наука об идеях // Ворп. философии. 2013. № 8. С. 146–148.

Кондильяк Э.Б. де. Трактат об ощущениях // Кондильяк Э.Б. де. Соч.: 
В 3 т. Т. 2. М., 1982. С. 189–399.

Кротов А.А. Картезианские мотивы в учении Фенелона // Филос. 
искания. 2011. Т. 2. С. 288–302.

Кротов А.А. Мальбранш и картезианство. М., 2012.
Кротов А.А. Трактовка сознания в «эклектическом спиритуализме» 

В.Кузена // Философия сознания: история и современность. М., 2003. 
С. 121–127.

Кротов А.А. Фенелон и Мальбранш: две тенденции религиозной 
философии XVII в. // Историко-философский ежегодник’2009. М., 2010. 
С. 113–134.

Кротов А.А. Философия Мен де Бирана. М., 2000.
Лопатин  Л.М. Вопрос о свободе воли // Лопатин  Л.М. Аксиомы 

философии. М., 1996. С. 21–83.
Лункевич В.В. От Гераклита до Дарвина. Очерки по истории 

биологии: В 2 т. Т. 1. 2-е изд. М., 1960.
Марсель Г. Был ли Шеллинг предшественником философии 

существования? // Марсель  Г. О  смелости в метафизике. СПб., 2012. 
С. 68–94.

Мильчина В. Париж в 1830–1848 гг. Повседневная жизнь. М., 2013.
Мотрошилова Н.В. Путь Гегеля к «Науке логики». М., 1994.
Резвых П.В. Бытие, сущность и существование в поздней онтологии 

Ф.В.Й.Шеллинга (к шеллинговской постановке проблемы творения) // 
Вопр. философии. 1996. № 1. С. 110–123.

Рид Т. Философия здравого смысла. М., 2014.



176

Рикёр П. Конфликт интерпретаций. Очерки о герменевтике. М., 2002.
Рикёр П. Я-сам как другой. М., 2008.
Стрельцова Г.Я. Паскаль и европейская культура. М., 1994.
Суждение Шеллинга о философии Кузена // Телескоп. 1835. Ч. XXV. 

Т. 1. С. 89–114.
Сэв Л. Современная французская философия. Исторический очерк: 

от 1789 г. до наших дней. М., 1968.
Федорова М.М. Модернизм и антимодернизм во французской 

политической мысли XIX в. М., 1997.
Философы Франции. Словарь. М., 2008.
Шеллинг Ф.В.Й. К истории новой философии (Мюнхенские лекции) 

// Шеллинг Ф.В.Й. Соч.: В 2 т. Т. 2. М., 1989. С. 387–560.
Шеллинг Ф.В.Й. Философия мифологии. Т. I. Введение в философию 

мифологии. СПб., 2013.
Шеллинг Ф.В.Й. Философия откровения. Т. 1. СПб., 2000.
L’arrestation de Victor Cousin en Allemagne. Lettres et documents 

inédits  // Revue d’histoire littéraire de la France, 18-e Année. 1911. No.  3. 
P. 674–684.

Aubenque P. Ravaisson interprète d’Aristote // Les études philosophiques. 
1984. No. 4. P. 435–450.

Aus Schellings Leben. In Briefen. 3 Bd. 1821–1854. Leipzig, 1870.
Avertissement // Revue des Deux Mondes. 1829. No. 1.
Azouvi F. L’affection et l’intuition chez Maine de Biran // Les études 

philosophiques. 1982. No. 1. P. 79–90.
Baruzi J. Introduction // Ravaisson F. De l’habitude. P., 1933, 1957.
Beaufret J. Notes sur la philosophie en France au XIXe siècle. P., 1984.
Bellantone A. Ravaisson: le «champ abandonné de la métaphysique» // 

Cahiers philosophiques. 2012. No. 129. P. 5–21.
Benrubi I. Souvenirs sur Henri Bergson. Neuchâtel–Paris, 1942.
Bergson H. La philosophie // Bergson H. Ecrits et paroles. T. II. P., 1959. 

P. 413–436.
Berthelot R. Un romantisme utilitaire. P., 1913.
Boutroux E. La philosophie de Félix Ravaisson // Revue de métaphysique 

et de morale. 1900. T. 8. No 6. P. 699–716.
Boutroux E. La philosophie en France depuis 1867 // Revue de 

métaphysique et de morale. 1908. T. 16. No 6. P. 683–716.
Bréhier E. Histoire de la philosophie. T. II. La philosophie moderne. Fasc. 

4. P., 1968.
Brochard V. Cousin (Victor) // La grande encyclopédie. T. XIII. P., 1886.
Bruaire C. La médiation de l’habitude // Les études philosophiques. 1984. 

No. 4. P. 467–479.



177

Bruyeron R. «Jusque dans le cristal même». Remarques sur un passage du 
texte de Ravaisson De l’habitude // Etudes sur F.Ravaisson. De l’habitude. P., 
1999. P. 33–47.

Cadolle S., Douailler S., Mauve  Ch., Navet  G., Pompougnac  J.-C., 
Vermeren  P. Les politiques de l’enseignement philosophique en France: 
archives et méthodologies // Le Cahier (Collège international de philosophie). 
1986. No. 2. P. 64–65.

Cahiers philosophiques. 2012. No.  129 (номер посвящен учению 
Равессона).

Cazeneuve J. La philosophie médicale de Ravaisson // Les études 
philosophiques. 1984. No. 4. P. 497–500.

Cazeneuve J. Ravaisson et les médecins animistes et vitalistes. Thèse. 
P., 1957.

Chevalier J. Entretiens avec Bergson. P., 1959.
Cousin V. Avertissement // Cousin V. Oeuvres. T. 2. Bruxelles, 1841.
Cousin V. Cours de philosophie. Introduction à l’histoire de la philosophie. 

Texte revu par Patrice Vermeren. P., 1991. 
Cousin V. Du vrai, du beau et du bien. P., 1858.
Cousin V. Fragments philosophiques. Préface de la deuxième édition // 

Cousin V. Oeuvres. T. 2. Bruxelles, 1841.
Cousin V. Fragments et souvenirs. P., 1857.
Cousin V. Kant et sa philosophie // Revue des Deux Mondes. Janv. 1840. 

P. 382–414.
Cousin V. Promenade philosophique en Allemagne // Revue des Deux 

Mondes. Sept.–oct. 1857. P. 534–560.
Cousin V. Souvenirs d’Allemagne // Revue des Deux Mondes. 1866. 

T. 64. P. 595–619.
Cousin V. De la Métaphysique d’ Aristote. Rapport sur le concours ouvert 

par l᾿Académie des sciences morales et politiques. 3-e éd. Bruxelles, 1840.
David M., éd. Le séjour de F.Ravaisson à Munich d’après une lettre 

inédite // Revue philosophique. 1952. T. 142. P. 454–456.
Delamarre A.J.-L. L’Esthétique de Ravaisson // Les études philosophiques. 

1984. No. 4. P. 501–510.
De la nature à l’esprit. Etudes de la philosophie française du XXXe siecle. 

Lyon, 2001.
Devivaise Ch. Introduction // Ravaisson F. Essai sur la Métaphysique 

d’Aristote. Fragments du tome III. P., 1953. P. 9–24.
Devivaise Ch. Introduction; Notes explicatives // Ravaisson F. Testament 

philosophique et fragments. P., 1933.
Devivaise Ch. La philosophie de Félix Ravaisson. Thèse. 3  vol. 

dactylographiés. P., 1952.



178

Dopp J. Ravaisson. La formation de sa pensée d’après des documents 
inédits. Louvain, 1933.

Essai sur la Métaphysique d’Aristote par Félix Ravaisson // Revue de 
métaphysique et de morale. 1914. T. 22. No. 2.

Etudes sur F.Ravaisson. De l’habitude / Sous la direction de J.-M. Le 
Lannou. P., 1999.

Ferraz M. Histoire de la philosophie en France au XIX  siècle. T.  III. 
Spiritualisme et libéralisme. 2-e éd. P., 1887.

Hankey W.J. One hundred years of neoplatonism in France: a brief 
philosophical history // Studies in Philosophical Theology. Leuven–Paris–
Dudley, 2006.

Henry M. Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l’ontologie 
biranienne. P., 2011.

Gouhier H. Liminaire // Les études philosophiques. 1984. No. 4.
Gouhier H. Maine de Biran et Bergson // Les études bergsoniennes. Vol. I. 

P., 1968.
Goyard-Fabre S. Ravaisson et les historiens du XIX siècle // Les études 

philosophiques. 1984. No. 4. P. 481–491.
Gueroult M. Dianoématique. Livre I. Histoire de l’histoire de la 

philosophie. T. III. En France. De Condorcet à nos jours. P., 1988.
Guibert G. Félix Ravaisson. D’une philosophie première à la philosophie 

de la révélation de Schelling. P., 2006.
Janet P. La philosophie française contemporaine. P., 1879.
Janicaud D. Habiter l’habitude // Les études philosophiques. 1993. № 1. 

P. 17–23.
Janicaud D. L’habitude selon Ravaisson et Maine de Biran: d’après «De 

l’habitude» et l’ «Influence de l’habitude sur la faculté de penser» // Revue 
philosophique de la France et de l’étranger. 1968. T. 158. P. 65–87.

Janicaud D. Une généalogie du spiritualisme français. Aux sources du 
bergsonisme: Ravaisson. La Haye, 1969.

Janicaud D. Ravaisson et le langage du visible // Ravaisson F. L’Art et les 
mystères grecs. P., 1985. P. 11–23.

Janicaud D. Victor Cousin et Ravaisson, lecteurs de Hegel et Schelling // 
Les études philosophiques. 1984. № 4. P. 451–466.

Jugement de Schelling sur la philosophie de M. Cousin et sur l’état de la 
philosophie française et de la philosophie allemande en général // Le Cahier. 
1988. No. 6. P. 66–84.

Koyré A. Rapport sur l’état des études hégéliennes en France // Etudes 
d’histoire de la pensée philosophique. P., 1971.

Larousse du XX-e siècle. Т. VI. P., 1938.
Laruelle F. Phénomène et différence. Essai sur l’ontologie de 

Ravaisson. P., 1971.



179

La Valette Monbrun A. de. Maine de Biran, critique et disciple de Pascal. 
P., 1914.

Leduc-Fayette D. Loi de grâce et liberté // Les études philosophiques. 
1993. No. 1. P. 511–527.

Lefranc J. La philosophie en France au XIXe siècle. P., 1998.
Léger L. Notice sur la vie et les travaux de M. Ravaisson-Mollien // 

Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. 
P., 1901. V. 45. No. 3. P. 347–372.

Le Lannou J.-M. Des lectures de Ravaisson // Etudes sur F. Ravaisson. P., 
1999. P. 7–13.

Le Lannou J.-M. Le vocabulaire de Ravaisson. P., 2002.
Le Lannou J.-M. Ravaisson ou le refus de la vacuité // Les études 

philosophiques. 1993. No. 1. P. 35–46.
Lenoir R. La doctrine de Ravaisson et la pensée moderne // Revue de 

métaphysique et de morale. 1919. T. 26. No. 3. P. 353–374.
Lenoir R. Ravaisson et Boutroux // La tradition philosophique et la pensée 

française. P., 1922.
Léon K. [Introduction] // Revue de métaphysique et de morale. 1901. No. 1.
Les études philosophiques. 1984. No. 4. Félix Ravaisson (специальный 

выпуск, посвященный философии Равессона).
Les études philosophiques. 1993. No.  1. Ravaisson. L’intelligence de 

l’habitude (специальный выпуск, посвященный философии Равессона).
Lettres à Felix Ravaisson (1846–1892) // Revue de métaphysique et de 

morale. 1938. T. 45. No. 2. P. 173–202.
Lovejoy A. Some antecedents of the philosophy of Bergson // Mind. 1913. 

V. 22. No. 88. P. 465–483.
Maine de Biran. Oeuvres. T. I–XIV. P., 1920–1949.
Madinier G. Conscience et mouvement. Essai sur les rapports de la 

conscience et de l’effort moteur dans la philosophie française de Condillac à 
Bergson. P., 1938.

Marin C. L’activité obscure de l’habitude // Etudes sur F.Ravaisson. De 
l’habitude. P., 1999. P. 47–59.

Marin C. «Acte et puissance»: Ravaisson et Ricoeur, lecteurs d’Aristote // 
De la nature à l’esprit. Lyon, 2001. P. 37–62.

Marin C. L’oeil et la main: la métaphysique du toucher dans la philosophie 
française. De Ravaisson à Derrida // Les études philosophiques. 2003. No. 1. 
P. 99–112.

Marin C. La philosophie du rythme // Cahiers philosophiques. 2012. 
No. 129. P. 43–56 (http://www.rhuthmos.eu/spip.php?article1094).

Marquet J.-F. Ravaisson et les deux pôles de l’identité // Les études 
philosophiques. 1993. No 1. P. 1–15.



180

Mauve Ch. «De l’habitude» comme palimpseste (Herder, Quinet, 
Ravaisson) // Les études philosophiques. 1993. No. 1. P. 47–60.

Mauve Ch. Félix Ravaisson-Mollien: une greffe allemande sur l’institution 
philosophique française? // Le Cahier. 1986. No. 2. P. 61–63.

Mauve Ch. Ravaisson, lecteur et interprète de Schelling // Romantisme. 
1995. №  88. P.  65–74 (http^//www.persee.fr/web/revues/home/prescript/
article/roman_0048-8593_1995_num_25_88_2995).

Mauve Ch., Vermeren P. Le passage de la ligne. Politiques de la nationalité 
philosophiques sur les deux rives du Rhin // Le Cahier. 1988. No. 6. P. 53–65.

Mitzman A. Michelet and Social Romanticism: Religion, Revolution, 
Nature // Journal of the History of Ideas. 1996. V. 57. No. 4. P. 659–682.

Montebello P. L’autre métaphysique. Essai sur la philosophie de nature: 
Ravaisson, Tarde, Nietzshe et Bergson. P., 2003.

Montebello P. Le corps de la pensée // Les études philosophiques. 2000. 
No. 2. P. 203–220.

Nicco C. Le Pascal de Ravaisson et Lachelier // De la nature à l’esprit. 
Lyon, 2001. P. 21–35.

Panis D. Le mot «être» dans «De l’habitude» // Les études 
philosophiques.1993. No. 1. P. 61–64.

Panis D. Ravaisson et Schelling // Les études philosophiques. 1988. 
No. 3. P. 395–413.

Puyssen T. Ravaisson // La grande Encyclopédie. T. 28. P. 181.
F.-G. Ravaisson-Mollien (1813–1900) // Revue de métaphysique et de 

morale. 1900. No. 4. P. 1–2.
Ribot Th. Philosophy in France // Mind. 1877. V. 2. No. 7. P. 366–386.
Ricoeur P. De la métaphysique à la morale // Revue de métaphysique et 

de morale. 1993. No. 4.
Ricoeur P. Philosophie de la volonté. I. Le volontaire et l’involontaire. P., 1950.
Ricoeur P. Reflexion faite: autobiographie intellectuelle. P., 1995.
Schelling F.W.J. Vorrede zu einer philosophischen Schrift des Herrn 

Victor Cousin (1834) // Schelling  F.W.J. Sämmtliche Werke. 1833–1850. 
1 Abt. 10 Bd. Stuttgaft; Augsburg, 1861. S. 203–224.

Schul P.-M. (éd.). Lettres de Ravaisson, Quinet et Schelling // Revue de 
métaphysique et de morale. 1936. T. 43. No. 4. P. 487–506.

Séaille G. Philosophes contemporains: M.Ravaisson // Revue 
philosophiques de la France et de l’étranger. 1878. T. 6. P. 359–386.

Simon W.M. The «Two Cultures» in Nineteenth-Century France: Victor 
Cousin and Auguste Comte // Journal of the History of Ideas. 1965. V.  26. 
No 1. P. 45–58.

Skarga B. Kłopoty intellectu między Comte’em a Bergsonem. 
Warszawa, 1975.



Skarga B. Filozofia francuska w XIX wieku // Skarga B. Przeszłość i 
interpretacje. Warszawa, 1987.

Staël G. de. De l’Allemagne. T. II. P., 1968.
Thirion B. La lecture ricoeurienne de Ravaisson dans Le volontaire et 

l’involontaire // Les études philosophiques. 2002. No. 3. P. 371–390.
Tisserand P. Introduction de l’éditeur // Maine de Biran. Essai sur les 

fondements de la psychologie et sur ses rapports avec l’étude de la nature // 
Oeuvres. T. VIII. P., 1932.

Trouillard J. Les notes de Ravaisson sur Proclus // Revue philosophique 
de la France et de l’étranger. 1962. T. 152. P. 73–75.

Vermeren P. Les poisons de la Sprée et la sauce à l’eau de Seine: La 
philosophie française, la métaphysique allemande et la science politique // Le 
Cahier (Collège international de philosophie). 1987. No. 4. P. 214–219.

Vermeren P. Prolégomène pour une histoire politique de la philosophie. 
Les inquietudes de Victor Cousin // Le Cahier (Collège international de 
philosophie). 1986. No. 2. P. 54–60.

Vermeren P. Ravaisson en son temps et en sa thèse // Les études 
philosophiques. 1993. No. 1. P. 65–86.

Vinson A. Réflexions sur l’idée de Nature dans la philosophie de Ravaisson 
// Revue de métaphysique et de morale. 1987. No. 4. P. 527–531.

Vocabulaire technique et critique de la philosophie. P., 1954.
Worms F. La philosophie en France au XX-e siècle. Moments. P., 2009.



182

Абеляр П. 65
Августин Аврелий 91, 97, 152, 
155, 170
Адо П. 150, 172
Ампер A.-М. 21, 27, 66
Анри М. 24, 26
Ансильон И.Ф. 19, 21, 164
Аристотель 7, 14, 34, 46, 49, 51–57, 
65, 67–72, 75, 79, 88, 89, 94, 96, 99, 
100, 110, 112–117, 127, 128, 136, 
137, 141, 142, 145–147, 151, 154, 
156, 157, 159, 169, 170, 172

Баадер Ф. 30–31
Бальзак О. де 28, 66
Бартез П. 74
Башляр Г. 162
Беккер 67
Беккерс Х. 167
Бельджоёзо К. 66
Бергсон А. 3–10, 12, 13, 15, 19, 26, 
47, 48, 50, 65, 66, 69, 70, 74, 78, 
80, 81, 86, 100, 104, 105, 112, 116, 
117, 123, 129, 139, 140, 144, 153, 
156–162, 164, 166, 168, 169, 171
Беркли Д. 14, 27,118, 145, 154
Бернар К. 120
Бёме Я. 154
Биша М.Ф.К. 24, 73, 74
Бональд Л.Г.А де 126
Бонне Ш. 21, 73
Борн Ф.Г. 29
Боссюэ Ж.Б. 16, 152
Бофре Ж. 5, 9, 170
Брандис К.А. 51, 67
Брейе Э. 85
Брошар В. 43
Брюэр К. 74, 88, 94
Бутру Э. 6, 8, 12, 47, 52, 54, 153, 

156, 157
Бэкон Ф. 21, 22, 105, 108
Бюиссон М.-Ф.-Р. 73, 74
Бюле Й.Г. 19

Ван Гельмонт Я.Б. 73, 74, 85, 168, 
169
Вдовина Г.В. 172
Вдовина И.С. 162
Везен Ф. 163
Вендт 45, 51
Вермерен П. 11, 39, 112
Визгин В.П. 7, 162, 163, 168
Вико Д. 51, 134, 137, 142 
Виллер Ш. 19
Вильм Ж. 59
Вильмен Ф. 66
Вормс Ф. 4, 156

Гайденко П.П. 12, 163, 173
Галеви Э. 141
Гамильтон У. 101, 107
Гартли Д. 21
Гегель Г.В.Ф. 12, 32–39, 43, 45, 
51–54, 56, 59, 60, 62, 99, 100, 121, 
130, 165–167
Гельвеций К.А. 19
Гераклит 129, 168
Гердер И. 51
Геру М. 46, 166
Гёте И.В. фон 31
Гибер Г. 11
Гизо Ф. 38
Гоббс Т. 105
Гомер 133
Гораций 140
Гратри А.Ж.О. 155
Гуйе А. 9
Гулыга А.В. 165, 167, 168

Указатель имен



183

Дави М. 99
Давид Ж.-Л. 49
Дарвин Ч. 168
Девивез Ш. 9, 136, 137, 144, 171, 172
Дежерандо Ж.-М. 19–21, 29, 163
Декарт Р. 6, 7, 14–16, 19–22, 29, 34, 
38, 41, 45, 55, 74, 95, 105, 108, 109, 
117, 118, 129, 130, 142, 145, 151, 
152, 163
Делакруа Э. 116
Демокрит 145
Дестют де Траси А.Л.К. 20, 21, 30, 
72, 79, 105, 106, 118, 169
Джоберти В. 12
Допп Ж. 9, 19, 41, 44, 46, 52, 54, 
94, 96, 104, 111, 113, 154, 166, 169
Дориак Л. 140
Дюрюи В. 117

Жане П. 13, 45, 131, 172
Жанико Д. 4, 5, 8, 10, 43, 80, 86, 93, 
95, 130, 158, 159, 170
Жильсон Э. 172

Зенглер Й. 60

Иоанн, апостол 97, 138, 147, 149
Иоанн Скот Эриугена 97

Кабанис П.Ж.Ж. 20, 21
Казенёв Ж. 10, 73, 74, 85, 86
Кангилем Ж. 7
Кант И. 19–21, 23, 26, 29, 34, 35, 
40, 46, 53, 61, 62, 79, 81, 103, 104, 
110, 118, 121, 126, 130, 143, 152, 
156, 171
Карамзин Н.М. 30
Каро Э.-М. 155
Карове Ф.-В. 32
Кине Э. 51, 98, 99, 131
Кинкер Й. 19

Кнорр фон Розенрот Х. 137
Койре А. 100
Кондильяк Э.Б. 9, 20, 22, 25, 27, 
30, 82, 105, 106, 118, 126, 163
Конт О. 3, 47, 48, 120
Копп 67
Корреджо 149
Котта И.-Ф. 168
Крейцер Г.Ф. 33
Кротов А.А. 162–164, 170
Кузен В. 3, 6, 11, 12, 17, 27–48, 
50–53, 56–63, 65, 66, 71, 72, 95, 
96, 100–104, 108, 111, 112, 115, 
117–119, 128, 129, 131, 141, 143, 
162, 165–168

Лавджой А. 80, 81, 140, 169
Лавель Л. 12
Лаланд А. 14, 15
Ламартин А. де 66
Ланьо Ж. 47
Ларомигьер П. 20, 28
Ларюэль Ф. 10, 154
Лаше-Равессон Ф. 49
Лашелье Ж. 3, 6, 12, 15, 16, 47, 
140, 141, 156
Левина М.И. 170
Ле Гофф Ж. 51
Ледюк-Файет Д. 87, 117, 157
Лейбниц Г.В. 7, 14, 15, 22, 34, 45, 
54, 55, 107, –110, 113, 117, 118, 
124, 127, 128, 141, 145, 147, 148, 
154, 159
Лекье Ж. 47
Ле Ланну Ж.-М. 11
Леон К. 141, 144
Леонардо да Винчи 113, 149, 150
Лессинг Г. 133
Линейкин В.М. 168
Локк Дж. 22, 27, 28, 105, 107, 109, 
118, 124



184

Лопатин Л.М. 26, 164, 173
Лосев А.Ф. 173
Лотце Р.Г. 130
Лукреций 133
Лункевич В.В. 168

Мадинье Г. 9, 26
Мальбранш Н. 16, 28, 42, 45, 105, 
112, 113
Марен К. 11, 85
Марсель Г. 26, 168
Мен де Биран (Мари Франсуа 
Пьер Гонтье де Биран) 5–7, 12, 17, 
19, 21–28, 41, 42, 45, 72, 73, 77, 79, 
82, 84, 94, 95, 105–111, 116, 118, 
123, 124, 156, 158, 159, 162, 169, 
170, 171
Мерло-Понти М. 24, 26
Месяц С.В. 169
Микеланджело Буонарроти 150
Мильчина В.А. 66, 168
Минье Ф.-О. 66
Михайлов А.В. 170
Мишле Ж. 50, 51, 131
Мишле К.-Л. 57
Мов К. 11, 39
Моле Л.-М. 96
Мольен Г.-Т. 49
Мольен П. 49
Монтебелло П. 10, 25
Монтень М. 19
Монтескьё Ш.Л. 18
Мурильо Б.Э. 150
Мюссе А. де 66

Наполеон Бонапарт 17, 18, 27, 31, 165
Наполеон III 131
Николай Кузанский 142
Ницше Ф. 10, 161

Обанк П. 69, 70

Павел, апостол 87
Парацельс 73
Паскаль Б. 6, 7, 16, 69, 113, 118, 
130, 139, 142, 145, 152
Перуджино 149
Песталоцци И.Г. 116
Пестов А.Л. 168
Пиллон Ф. 172
Платон 14, 24, 33, 34, 38, 45, 46, 
53, 54, 63, 68, 69, 135, 145, 147, 150
Плотин 7, 33, 90, 113, 147, 150, 
152, 156, 158, 159
Политцер Ж. 4
Попов П.С. 173
Попов Ю.Н. 12, 163
Поре Э. 49, 50, 71, 99, 100, 112
Прокл 34, 36, 38, 113, 114

Рамус П. (Раме П. де ла) 51
Резвых П.В. 167
Рекамье Ж. 66
Рембрандт Х. ван Рейн 149
Ренувье Ш. 3, 12, 47, 172
Ретиус А.К. 74
Рибо Т. 172
Рид Т. 27, 28, 101, 103, 105
Рикёр П. 4, 5, 24, 26, 143, 153, 161, 
162
Рикснер 51
Рихтер Т.-А. 73, 74
Розмини А. 12
Руайе-Коллар П. 3, 21, 27, 28, 101
Рубенс П.П. 149
Руссо Ж.-Ж. 18

Сальванди Н.-А. 96, 113
Сантаяна Д. 13
Сапожникова С.Д. 168
Сведенборг Э. 113
Семенова С.Г. 6
Сен-Симон К.А. де 3



185

Сидаш Т.Г. 168
Симон Ж. 155
Скарга Б. 19, 164
Сократ 145
Спевсипп 97
Спиноза Б. 89, 151, 172
Сталь Ж. де 18, 19, 29
Стюарт Д. 28, 101
Сэв Л. 3, 4, 162
Сэссе Э. 155

Тард Г. 10
Теннеманн В.Г. 31, 35, 45, 51
Тертуллиан К.С.Ф. 152
Тидеманн Д. 45
Тиссеран П. 23
Тренделенбург Ф.А. 51, 53
Тьер А. 66
Тэн И. 120
Тюрго А.Р.Ж. 18

Февр Л. 51
Федорова М.М. 162
Фенелон Ф. де Салиньяк де ла 
Мот 16, 45, 113, 170
Ферра М. 18, 27, 166
Филон Александрийский 137
Фихте И.Г. 19, 21, 29, 35, 42, 46, 
102, 108
Фландрен Ж.И. 116
Фома Аквинский 14
Фра Бартоломео 149
Фриз Я.Ф. 31, 32

Хайдеггер М. 5, 154

Цицерон М.Т. 132, 145, 166
Чичерин Б.Н. 173

Шатобриан Ф.Р. де 51, 66
Шевалье Ж. 6

Шеллинг Ф. 7, 11, 12, 19, 21, 31, 
32, 34–39, 46, 52–54, 57–65, 70, 71, 
85, 95, 97–100, 102–104, 109–111, 
116, 130, 136, 137, 142, 146, 147, 
151, 154, 166–168, 171, 172 
Шлегель А.В. 30
Шлегель Ф. 30, 32, 35
Шлейермахер Ф. 30
Шнайдер 67
Шопенгауэр А. 130, 148, 161
Шталь Г.Э. 73, 74, 85, 169
Штофф Е. 172
Шуль П.-М. 98

Эмерсон Р.У. 113
Эмпедокл 133
Энгр Ж.О.Д. 116
Эпикур 145

Юм Д. 22, 27, 72, 92, 110, 118, 154

Якоби Ф.Г. 31, 35
Ямвлих 113

Aristote 166, 168, 171, 172
Aubenque P. 168

Barthélemy Saint-Hilaire J.M. 167
Beaufret J. 162, 170
Beckers H. 167
Bellantone A. 162, 165, 171
Benrubi I. 173
Bergson H. 162–164, 169, 173
Boutroux E. 162, 166
Bréhier E. 169
Brochard V. 166
Bruaire C. 169
Bruyeron R. 169
Bühle J.G. 164

Cazeneuve J. 168, 169



Chevalier J. 162, 164, 172, 173
Comte A. 165
Condorcet M.J.A.N. 165–166
Cousin V. 162, 164–168, 171

David M. 170
Degérando J.-M. 164
Derrida J. 162
Devivaise C. 169, 171, 172
Dopp J. 162, 164–166, 170, 171

Ferrari J. 166
Ferraz M. 163, 166

Gouhier H. 162, 171
Goyard-Fabre S. 166
Gueroult M. 165, 166
Guibert G. 162, 172

Hegel G.W.F. 162, 166, 170

Janet P. 163, 166, 171
Janicaud D. 162, 165, 166, 169–173

Kant I. 163, 164
Kinker J. 163
Koyré A. 170

Lachelier J. 171, `172
Laruelle F. 162, 171
Leduc-Fayette D. 166, 169, 171–173
Léger L. 166
Le Lannou J.-M. 162
Léon K. 172
Lovejoy A. 169, 172

Maine de Biran 164, 170, 171
Marin C. 162, 169
Mauve Ch. 163, 165, 167

Montebello P. 162, 164

Nicco C. 171, 172
Nietzsche F. 162

Panis D. 167, 170
Pascal B. 168, 171, 172
Proclus 171
Puyssen T. 171

Quinet E. 168, 170

Ravaisson F. 162–172
Ricoeur P. 172

Schelling F. 162, 163, 165–168, 170, 
172
Schul P.-M. 168, 170
Simon W.M. 165, 166
Skarga B. 163, 164
Staël G. de 163

Tarde G. 162
Tisserand P. 164
Trouillard J. 171

Vermeren P. 165–168, 171
Villers Ch. 163

Worms F. 162, 172



Оглавление

Введение........................................................................................................................3
Эхо «забытого столетия».......................................................................................3
О понятии спиритуализма....................................................................................11

Глава 1. Развитие идей спиритуализма во Франции в первой трети XIX в.
Мен де Биран, Виктор Кузен и возврат к метафизике.............................................17

Глава 2. Жизнь и творчество Феликса Равессона....................................................49
Путь на «заброшенное поле метафизики». От Аристотеля  
к Шеллингу и обратно..........................................................................................49
«О привычке»: от феноменологии к философии природы...............................72
«Современная философия»: о субстанциальности духа.................................100
«Доклад о философии во Франции» – манифест  
«спиритуалистического реализма»...................................................................117
«Философское завещание»: спиритуализм  
как «героическая философия»...........................................................................144

Заключение. Равессон и его последователи...........................................................156

Примечания...............................................................................................................162

Библиография............................................................................................................174

Указатель имен..........................................................................................................182



Научное издание

Блауберг Ирина Игоревна 
Истоки бергсонизма. Философия Феликса Равессона

Утверждено к печати Ученым советом 
Института философии РАН 
 

В авторской редакции

Художник Н.Е. Кожинова

Технический редактор Ю.А. Аношина

Корректура автора

Лицензия ЛР № 020831 от 12.10.98 г.

Подписано в печать с оригинал-макета 01.09.14. 
Формат 60х84 1/16. Печать офсетная. Гарнитура Таймс. 
Усл. печ. л.12,00. Уч.-изд. л. 10,22. Тираж 500 экз. Заказ № 21.

Оригинал-макет изготовлен в Институте философии РАН 
Компьютерный набор автора 
Компьютерная верстка: Ю.А. Аношина

Отпечатано в ЦОП Института философии РАН 
119991, Москва, Волхонка, 14, стр. 5

Информацию о наших изданиях см. на сайте Института философии: iph.ras.ru



Вышли в свет

1.	 Анашина, М.В. Философия эпохи Хань: Учебное пособие [Текст] / М.В. 
Анашина; Рос. акад. наук, Ин-т философии. – М. : ИФРАН, 2013. – 101 с. ; 
20 см. – 500 экз. – ISBN 978-5-9540-0249-2.

	 Учебное пособие «Философия эпохи Хань» посвящено завершающему пе-
риоду древнекитайской философии, когда произошел синтез учения школ, 
существовавших в предшествующую эпоху Чжоу. В это время официальной 
идеологией в Китае становится конфуцианство в интерпретации Дун Чжун-
шу, Конфуций обожествляется, формируется Пятиканоние. Конфуцианство 
включает в себя идеи легизма, натурфилософии, отчасти даосизма. В даосиз-
ме все более отчетливо проявляются религиозные идеи.

	 В учебном пособии рассматриваются общие аспекты философии указанного 
периода, а также идеи отдельных, наиболее значимых философов. Пособие 
предназначено для студентов востоковедческих специальностей и всех инте-
ресующихся китайской философией.

2.	 Биоэтика и гуманитарная экспертиза. Вып. 7 [Текст] / Рос. акад. наук, 
Ин-т философии ; Отв. ред. Ф.Г. Майленова. – М.: ИФРАН, 2013. – 245 с.; 
20 см. – Библиогр. в примеч. – 500 экз. – ISBN 978-5-9540-0246-1.

	 Седьмой  ежегодный выпуск сборника посвящен анализу актуальных аспек-
тов истории и методологии гуманитарной экспертизы, также большое вни-
мание уделяется проблемам биоэтики и виртуалистики. Этические вопросы, 
возникающие в пространстве применения био- и психотехнологий, традици-
онно  в центре внимания авторов сборника.

	 Статьи, из которых составлен сборник, объединены общей идеей – идеей про-
тиворечия, попытки одновременно осмыслить и даже соединить изначально 
несоединимые вещи и понятия. Именно амбивалентность нашего бытия, вос-
приятия и познания отразилась в большинстве теоретических статей, в кото-
рых авторы предлагают противоречивые, но отнюдь не взаимоисключающие, 
порой неожиданные, парадоксальные, но весьма жизнеспособные идеи.

3.	 Взаимосвязь фундаментальной науки и технологии как объект филосо-
фии науки [Текст] / Рос. акад. наук, Ин-т философии ; Редкол.: Е.А. Мам-
чур (отв. ред.). – М. : ИФРАН, 2014. – 227 с. ; 20 см. – 500 экз. – ISBN 978-
5-9540-0260-7.

	 Анализируется проблема взаимоотношения фундаментальной науки и тех-
нологии. Акцент делается на эпистемологических аспектах проблемы: роли 
фундаментальных теорий  в получении технологических инноваций; меха-
низмах включения теоретического знания в процесс получения новых техно-
логических достижений; различиях между фундаментальным и прикладным 
знанием; статусе понятия технонауки; соотношении истины и пользы.

	 Особое внимание уделяется социальным и этическим аспектам взаимоотно-
шения науки и технологии, а также вопросам, традиционно относящимся к 
сфере философии техники.



	 Книга адресована тем, кто интересуется вопросами философии науки и тех-
ники на современном этапе их развития.

4.	 Визгин, В.П. Очерки истории французской мысли [Текст] / В.П. Визгин ; 
Рос. акад. наук, Ин-т философии. – М. : ИФРАН, 2013. – 133 с. ; 20 см. – 500 
экз. – ISBN 978-5-9540-0239-3.

	 Книга содержит статьи и выступления последних лет. Всех ее героев объеди-
няет то, что они внесли свой особый вклад в экзистенциальное философство-
вание, которое во Франции зарождалось и развивалось в тесном единстве с 
литературой. В книге демонстрируется актуальность экзистенциального стиля 
мысли и слова. Урок Руссо, которым она открывается, преломившись и обога-
тившись в творчестве таких фигур, как Шатобриан, Жермена де Сталь, Мен де 
Биран и другие, продолжается в уроках, извлекаемых из опыта Марселя.

5.	 Динамика взаимодействия внутренних и внешних факторов и вектор 
развития российского общества [Текст] / Рос. акад. наук, Ин-т философии 
; Отв. ред. В.Н. Шевченко. – М.: ИФРАН, 2013. – 233 с.; 20 см. – Библиогр. 
в примеч. – 500 экз. – ISBN 978-5-9540-0237-9.

	 Монография посвящена философскому осмыслению влияния внешних факто-
ров на выбор современной Россией стратегического вектора развития. В работе 
дается анализ целей информационной политики Запада в отношении России, 
показываются возможные последствия для России, следующие из теории «кон-
ца пространства», предлагается оригинальная версия понимания такого спец-
ифического явления как «русское чудо» и его роли в российской истории.

	 Монография предназначена для научной общественности, для всех, кого ин-
тересуют новые глобальные вызовы и угрозы России в XXI веке, оценка адек-
ватности ответов на них со стороны российского общества и власти.

6.	 История философии. № 19 [Текст] / Рос. акад. наук, Ин-т философии ; 
Отв. ред. А.В. Черняев. – М. : ИФРАН, 2014. – 285 с. ; 20 см. – Библиогр. в 
примеч. – 1 000 экз. – ISSN 2074-5869.

	 Данный выпуск журнала содержит статьи и публикации по истории русской 
мысли. Публикуемые исследования посвящены, в частности, концептуаль-
ным вопросам истории русской философии в широком проблемно-хроноло-
гическом диапазоне; рецепции русскими мыслителями идейных традиций 
древности (египетской и греко-римской); социокультурным и инфраструктур-
ным аспектам истории русской философии; а также  творчеству таких рус-
ских мыслителей, как Максим Грек, И.И.Лапшин, Н.О.Лосский, Б.Н.Чичерин 
и др. Предлагается новый взгляд на историю и перспективы полемики запад-
ников и славянофилов. Освещена панорама истолкований русскими филосо-
фами начала XX в. феномена войны. Наряду с исследовательскими статьями, 
публикуются новые источники (фрагменты древнерусского перевода трактата 
Псевдо-Дионисия Ареопагита «О божественных именах» и фрагменты вос-
поминаний Г.Н.Трубецкого).

	 Издание адресовано специалистам, аспирантам, студентам и всем интересую-
щимся историей русской философии.



7.	 Корсаков, С.Н. Библиографический указатель некрологов философов, 
социологов, политологов [Текст] / С.Н. Корсаков ; Рос. акад. наук, Ин-т 
философии. – М. : ИФРАН, 2014. – 151 с. ; 20 см. – 500 экз. – ISBN 978-5-
9540-0264-5.

	 Библиографический указатель включает сведения о некрологах философов, 
социологов, политологов в отечественных и зарубежных изданиях за послед-
ние сто лет.

8.	 Куценко, Н.А. Философия, филология, теология в образовательной систе-
ме Российской империи XIX века [Текст] / Н.А. Куценко; Рос. акад. наук, 
Ин-т философии. – М. : ИФРАН, 2013. – 138 с. ; 20 см. – 500 экз. – ISBN 
978-5-9540-0254-6.

	 В монографии, которая является продолжением исследований автора по исто-
рии академического образовании в России, рассматриваются основные во-
просы по его становлению и развитию. Сделан обобщённый анализ данного 
процесса, который начинается со времён Древней Руси, продолжается в Сред-
ние века и Новое время. Также затрагиваются вопросы преемственности от-
ечественного гуманитарного и культурного наследия в новейшей российской 
истории. Представлены малоизвестные архивные материалы, содержащие 
ценные сведения о триединстве гуманитарного синтеза филологии, фило-
софии, теологии. Они приводятся  на примере произведений видных пред-
ставителей отечественной академической философии Нового времени в лице 
Георгия Щербацкого, Феофана Затворника и  анонимного автора.

9.	 Лингвистика, коммуникация и история: семантический анализ [Текст] / 
Рос. акад. наук, Ин-т философии; Отв. ред.: А.Ю. Антоновский, А.Л. Ни-
кифоров.  – М.: ИФ РАН, 2013.  – 183  с.; 20 см.  – Библиогр. в примеч.  – 
500 экз. – ISBN 978-5-9540-0248-5.

	 Сборник посвящен анализу понятий значение и смысл в логической семантике, 
лингвистике, в теории коммуникации и в социальных науках. В своем наибо-
лее узком и точном смысле эти понятия исследуются прежде всего в связи с 
языковыми выражениями, но авторам показалось уместным дополнить логи-
ко-лингвистическое понимание значения и смысла и рядом нелингвистических 
перспектив. Сборник дает достаточно полное представление о современных 
дискуссиях по поводу понятия значения и смысла, ведущихся как специальных 
областях, исследующих значение отдельных групп языковых выражений, так и 
вообще в социальной философии и в социальных науках.

10.	Малевич, Т.В. Теории мистического опыта: историография и перспекти-
вы [Текст] / Т.В. Малевич; Рос. акад. наук, Ин-т философии. – М. : ИФ-
РАН, 2014. – 175 с.; 20 см. – Библиогр.: с. 154–174. – 500 экз. – ISBN 978-5-
9540-0261-4.

	 Исследования мистического опыта занимают одно из основных мест в совре-
менном западном религиоведении, провоцируя острую дискуссию о сущно-
сти мистических переживаний, возможности их концептуализации и право-



мерности оперирования категорией «мистический опыт» в научном дискурсе. 
В монографии проводится обзор концепций мистического опыта, выявляется 
их эвристический потенциал и демонстрируется динамика развития в XX–
XXI вв.: от раннего эссенциализма (У.Стэйс и др.) и конструктивизма (С.Кац, 
Дж.Хик и др.) до психологического перенниализма (Р.Форман и др.) и альтер-
нативных когнитивных подходов (Р.Стадстилл, Э.Тэйвз).

11.	 Метавселенная, пространство, время [Текст] / Рос. акад. наук, Ин-т фило-
софии ; Отв. ред. В.В. Казютинский. – М. : ИФРАН, 2013. – 141 с. ; 20 см. – 
Библиогр. в примеч. – 500 экз. – ISBN 978-5-9540-0238-6.

	 В книге рассматриваются некоторые аспекты революционных изменений на-
учной картины мира, обусловленные развитием современной космологии. 
Проанализированы философские, эпистемологические и онтологические 
основания концепции Метавселенной (Мультиверса), возникшие в некласси-
ческой физике и квантовой космологии. Обсуждаются парадоксальные для 
науки проблемы реальности принципиально ненаблюдаемых объектов. Затро-
нуты споры вокруг понятия реальности в современной философии, физике и 
космологии. С разных позиций обосновывается статус математических струк-
тур, используемых современной космологией. Большое внимание уделено 
эпистемологическим проблемам самоорганизации пространства и времени 
в моделях Метавселенной, границам применимости современных смыслов 
этих понятий.

12.	Методология науки и дискурс-анализ [Текст] / Рос. акад. наук, Ин-т фило-
софии; Отв. ред. А.П. Огурцов. – М.: ИФ РАН, 2014. – 285 с.; 20 см. – 500 
экз. – ISBN 978-5-9540-0256-0.

	 Исследуются концепции и формы дискурса в истории мысли. Прослежива-
ется основная линия в дискурс-анализе  – дивергенция в трактовке дискур-
са. Альтернативной тенденцией является поиск единых эпистемологических 
оснований дискурс-анализа – текст, идеология, коммуникация, синергия. По-
казана неадекватность сужения поля исследований, его ограничения гумани-
тарным знанием и приложением методов лингвистического анализа текстов. 
С  привлечением отечественной и зарубежной литературы сопоставляются 
методы герменевтики и дискурс-анализа, рассматриваются жанровые особен-
ности философии, место логики в философии, важность предметного содер-
жания для исследований дискурса, ценностные ориентиры ряда речей в судах.

	 Для историков философии и науки, филологов и всех интересующихся мето-
дами анализа рассуждений.


	Введение
	Эхо «забытого столетия»
	О понятии спиритуализма

	Глава 1. Развитие идей спиритуализма во Франции в первой трети XIX в. Мен де Биран, Виктор Кузен и возврат к метафизике
	Глава 2. Жизнь и творчество Феликса Равессона
	Путь на «заброшенное поле метафизики». От Аристотеля к Шеллингу и обратно
	«О привычке»: от феноменологии к философии природы
	«Современная философия»: о субстанциальности духа
	«Доклад о философии во Франции» – манифест «спиритуалистического реализма»
	«Философское завещание»: спиритуализм как «героическая философия»

	Заключение. Равессон и его последователи
	Примечания
	Библиография
	Указатель имен

