[image: image1.jpg]Apxumanaput THXOH (Arpykos)

TANHA BOTOBOIJIOLLIEHWS




Оглавление

4От издательства


5ОГОНЬ И МЕЧ!


5КРЕЩЕНИЕ ГОСПОДНЕ


8ЖИВОЕ НЕБО


10ЖИВАЯ БЕЗДНА


12МАТЬ ЕВФИМИЯ


13КРЕСТ ЖИВОЙ


16КРЕСТ МЕРТВЫЙ


18ПОСТ И МОЛИТВА


20ЛИДИЯ


22ВЕЩИЙ СОН


24ВЛАДЫКА ЖИЗНИ


27НЕБЕСНАЯ ПОМОЩЬ


29ДЕРЗКИЙ ГРЕХ


32ПИР ВЕРЫ


34О ПРЕДАТЕЛЬСТВЕ


34ВЛАСТЬ ТЬМЫ


37МЕЧ ЦЕЛОМУДРИЯ


41ТАЙНОЕ ВЕСЕЛИЕ


44КАПЛЯ ВОДЫ


46КАПЛЯ КРОВИ


47САМОПРЕЗРЕНИЕ


49НА БЕРЕГУ ОЗЕРА


51ЛЮБОВЬ


54ОТЕЦ СЕРГИЙ О ВОЗНЕСЕНИИ


56БДИТЕЛЬНОСТЬ


59СОКРУШЕНИЕ ИДОЛОВ


62СЛАДОСТЬ ХВАЛЫ


64РАССЛАБЛЕННОСТЬ


67ОДЕРЖИМОСТЬ


69КАПЛЯ БЛАГОДАТИ ХРИСТОВОЙ


71АЛЬБИН И ХРИСТИАНКА


75«ПОДРУЖЕНЬКА»


79БЕСЕДА СТАРЦА СО СВОИМ ТЕЛОМ


80ВСЁ К ЛУЧШЕМУ


82КТО ЭТО?


84МЕРТВЕЦЫ ИЗ ГРОБОВ


87БЕЗОБРАЗНАЯ СМЕРТЬ...


90ЗВЕЗДНАЯ КРАСОТА


93ОБНИМИТЕСЬ, МИЛЛИОНЫ


95ТРИ СЕСТРЫ


97НАША РАДОСТЬ


99УТОПИЛИ ЧЕЛОВЕКА...


101«БЕСОВСКАЯ КРОВЬ»?


103КОВЕР И ХОЛСТ


105ОЛЬГИНЫ ЧЕРВИ


107МОЛОДАЯ ПЧЕЛКА


110ВЛАДЫКА АФАНАСИЙ СИДЯЩИЙ


111НА КРЫЛЬЯХ ВЕРЫ


113«КОСТЫЛИ» НЕВЕРИЯ


115НОВОМУЧЕНИК


118ПЫЛАЮЩИЙ КОРАБЛЬ


120ЧУДНОЕ СПОКОЙСТВИЕ




От издательства

Дорогие читатели!

Издавая серию книг архимандрита Тихона (Агрикова), нам хотелось шире ознакомить вас с творчеством автора, чья книга «У Тро​ицы окрыленные» переиздавалась уже мно​го раз и приобрела большую популярность у православного читателя.

Архимандрит Тихон — великий духовный писатель двадцатого столетия — столетия мучеников за веру в Русской Православной Церкви. И каждая часть его духовного пути: война, с ее суровой школой жизни; духовное образование, дававшееся трудом и потом, а впоследствии сформировавшее его глубо​кие богословские знания; монашеская жизнь в Лавре, а затем в гонении вне стен родной обители, — каждая веха этого пути была пол​на возрастающего по силе страдания. При​стальней вглядимся в них.

Пройдя все тяготы войны, будущий па​стырь постучался в ворота Лавры Препо​добного Сергия, прося духовных знаний. В 1950 году он оканчивает Духовную семи​нарию и академию и остается в них препода​вать. К этому времени он уже — монах Тихон. Вскоре следует рукоположение.

Много чад было у молодого батюшки, не​редко исповедовал он целыми ночами, об​ращая к Богу заблудшие души убедительным словом. Прислушиваясь к его советам, мы приобщаемся к духовному наследию батюш​ки и тоже становимся его чадами.

В темные годы хрущевских гонений на Церковь не нужны были власти такие яр​кие светочи веры. Потому отец Тихон был изгнан из Лавры и отправлен в скитания по дальним малочисленным приходам. Но и оттуда рассылал отец Тихон свои настав​ления, составлял пастырские заметки, вел духовные дневники. И какая милость Божия, что сегодня мы имеем возможность ознако​миться с этим духовным наследием!

«Приидите, трапеза уготована», — зовет евангельская проповедь. Придите, наслади​тесь духовной трапезой, уготованной до​брым пастырем Христовых овец, — взыва​ем и мы к вам, дорогие читатели. Здесь вы найдете и сладкие слова утешений, и горечь

обличения пороков человеческих, и соль истинной веры, и терпкое вино любви хри​стианской, — вкусите их, пусть на тернистом пути спасения подкрепится душа ваша пи​щей подлинной, духовной!

Редактируя авторский текст, мы решили бережно отнестись к приводимым святооте​ческим цитатам. Они оставлены в авторском варианте, хотя и не всегда дословно совпада​ют с современными переизданиями.

Последние годы жизни отец Тихон провел в подмосковном селе Тайнинском. Там при​нял он схиму с именем Пантелеймон. Там, 15 ноября 2000 года, на утреннем богослу​жении со словами возгласа «Слава Тебе, по​казавшему нам свет!» замкнулись навеки уста батюшки. Но сердце его по-прежнему зовет нас в Горняя. Откликнемся на пастырский призыв проповедника любви Христовой!

«Разве Вы не знаете, что святые отцы со​ветуют славить чаще Бога тем, кто стра​дает унынием, безрадостностью жизни? Вот говори чаще: «Слава Тебе, Боже! Слава Тебе, Боже, слава Тебе!», — и ты будешь жить как в раю. Среди скорбей и болезней будешь, а как в раю. Такое у тебя будет чувство радо​сти, что и сам не сумеешь понять, откуда оно. А оно оттого, что ты славишь Бога за все. Так вот что дает твари славословие Бога. Оно дает невыразимую радость. Веселье. Полноту жизни. А нехваление Бога дает твари тоску, муку, горесть, безрадостность, уныние...»

Архимандрит, Тихон (Агриков)

ОГОНЬ И МЕЧ!

Страшно браться за тему, которая выше всякого понимания человеческого. И только какая-то таинственная необходимость зовет нас хоть кратко (краешком) коснуться этого непостижимого вопроса.

Боговоплощение! Преподобный Макарий Великий говорит: «Бог Слово воплотился (вочеловечился), соединился с плотью Девы Марии так, как меч соединяется с огнем. Меч кладут в огонь, и он весь проникается си​лой огня, делается красным, пламенеющим, и тогда говорят: “Режь огнем и жги мечом”».

Никогда человек не постигнет этой тайны. Ангелы благоговеют пред ней, не решаясь проникнуть в ее глубину. Нам же, людям, по​лезно только слезно восхищаться дивным судьбам Божиим, веровать и трепетно, лю​бовно принимать благодатные дары Богово​площения.

Ни одна душа не могла быть спасена, если бы Сын Божий не воспринял плоть от Пречистой Девы Марии.

Великая есть благочестия тайна, — гово​рит святой апостол, — Бог явился во плоти (1 Тим. 3,16).

О, где ты, живая вера! Вера наших отцов и прадедов? Как они красиво, просто и свя​то верили Богу, Его животворящему слову. За что Бог сполна награждал их Своим бо​жественным миром, сердечным покоем, сча​стьем и радостью жизни! Мы — несчастные их потомки — веру утратили, любовь осквер​нили, надежду поругали; и слышатся теперь над нами громовые раскаты гневных таин​ственных слов: «Режь их огнем. Жги мечом!»

КРЕЩЕНИЕ ГОСПОДНЕ

Для чего крестился Господь? Иоанн Кре​ститель призывал людей к покаянию. Он кре​стил народ в водах Иордана. Люди омывались в воде, выходя из нее чистыми. А вода делалась от грехов нечистой, скверной; вся заражен​ная мерзостью греха, вода делалась мертвой. Христос пришел очистить эту воду, оживот​ворить ее, сделать ее снова живой водой.

Пречистый и безгрешный, Он погрузил​ся в эту мертвую от греха воду. Крестился в ней, взял на Себя грехи всего мира и вознес их на Крест!

Подобно тому как чистую, льняную, белую одежду погружают в красильню и вынима​ют ее окрашенную, проникнутую всю густой краской, так и Христос, погрузившись, вышел из воды греховной, освятив ее Духом Святым. Вся Святая Троица участвовала в этом освя​щении. Христос взял на себя грехи наши.

Воды Иордана и воды всего мира стали чистыми (снова живыми). Они омылись, освятились пречистым телом Христовым и си​лой Животворящего Духа Бога.

И не только воды очистились. Очистился весь воздух (весь космос). Дух Святой в виде голубя сошел с Неба на Иисуса, на воды, на землю, на всю тварь и освятил Собою всю Вселенную, ибо грехи человеческие осквер​нили не только воду, но и землю, и воздух, и все стихии (вода, земля, огонь, воздух). Потому и сказал Иоанн Креститель: Идет за мною Сильнейший меня... Он будет крестить вас Духом Святым и огнем (ср. Лук 3,16).

Такова духовная емкость Таинства Святого Крещения, его непостижимая значимость, глубина, высота, широта.

Святая Церковь в навечерие и в самый праздник Крещения Господня совершает Ве​ликое освящение воды. Из года в год она де​лает это с великим благоговением и верой.

Воды земные, подземные и воды небесные и все стихии вновь освящаются святым кре​стом Христовым и благодатью Святого Духа. Крест святой как бы таинственно заменяет Самого Христа Спасителя. Священник по​гружает его в воду трижды и вновь поднима​ет с пением тропаря праздника: «Во Иордане крещающуся Тебе, Господи...»

Таким образом, загаженные грехом воды и все стихии мира вновь очищаются и при​нимают свою изначальную девственную чи​стоту.

Следует уточнить, что вода, освященная в навечерие (в канун праздника), предна​значается, преимущественно, для освящения «внутрь», то есть освящения внутри самого храма, домов, зданий и т. д., а вода, освящен​ная в самый праздник на «Иордани», когда выходят на реки, водоемы, моря, предназна​чается для освящения «вовне», всей твари, в том числе людей, скотов, птиц и всего кос​мического пространства, всех стихий мира. Сила же и благодатность той и другой воды — одинакова, а назначение — различное.

Следует сказать и то, что Господь крестился для того, чтобы нам дать пример, дабы и мы все, христиане, принимали Святое Крещение во Имя Отца и Сына и Святого Духа. Без кре​щения нет спасения. И поэтому следует хри​стианам дорожить этим Святым Крещением! Как любовно благодарить тех, кто нас при​вел ко крещению, кто поручился за нас при крещении (крестный и крестная). С какой радостью и трепетом следует любить и бла​годарить Бога за то, что мы носим на себе имя Христово, называемся христианами. Как юная невеста несет имя человека, ко​торого она полюбила на жизнь и на смерть и который дал ей свое имя (свою фамилию), так и мы, христиане, должны любить Господа Христа, именем Которого мы называемся.

Мы живем в веке неверия и отступления, веке открытий и достижений, веке культуры и техники, веке атома и разрушений. На хри​стианах стоит весь мир. Но если вера пада​ет, то может ли устоять мир? Он разлагает​ся, загрязняется, саморазрушается... Никакая техника, культура, очистительные средства не в силах его обновить! Внешние техниче​ские строительства его не устроят, а еще бо​лее разорят. Экологическая проблема загряз​нения всех стихий мира и его катастрофа налицо. Кто виновен в этом? Техника, завод​ские трубы, ядовитые отходы? Нет! Виновен сам человек. Он пренебрег Богом — центром всей Вселенной, Всесильным Источником чистоты и правды, Воссоздателем и Очи​стителем всей твари. Его отвергли, охулили, оплевали, осмеяли, вновь распяли, погребли. Но Он жив и царствует над миром, и Царству Его не будет конца.

Великое освящение крещенской воды есть освящение и воссоздание всех стихий и всей твари.

Многие ли в этом году ходили на «Иордан» освящать воду? И как пойдешь, если закон за​прещает духовенству выходить за пределы храма. Вот потому и остается всё отравленным, заразным, неочищенным. Пейте, люди, радиоактивную воду Чернобыля! Кушайте хлеб, фрукты, овощи, отравленные радиаци​ей! Ешьте и здравствуйте!

Говорят, что Патриарх Московский доби​вался у властей разрешения, чтобы духовен​ству освятить пределы Чернобыля святой водой. Тогда бы радиация спала до миниму​ма. Но в этом ему было отказано. В резуль​тате и поныне там умирают люди и будут еще умирать десятилетиями.

Черное море в опасности. Оно заражено и загрязнено. В районе Одессы на поверх​ность воды поднимается вредный газ серо​водород. Вода делается мертвой, всё живое умирает. Суда, в особенности белого цвета, попавшие в места атмосферного окисления сероводорода, становятся черными. В то же время здесь очень быстро растет число спут​ниц загрязнения воды — медуз. По прибли​зительным подсчетам, их биомасса в море превышает четыреста миллионов тонн.

А другие водоемы мира разве можно назвать идеально чистыми? Как же бороться с этими экологическими проблемами? Ясно, что сами люди не могут справиться с этим, хотя и при​нимаются всевозможные меры. Надо сми​ренно призвать на помощь Того, Кто создал всё — море и сушу, небо и космос. Только Он, Бог наш, в силе воссоздать и очистить окру​жающую нас среду. Иначе все погибнем!

Но самая главная проблема — это загряз​ненный человек. Человек без веры, без мо​рали, без духовной культуры. Напыщенный гордостью, он считает себя сверхчеловеком, которому всё дозволено и всё доступно.

Ты говоришь: «Я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды»; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг (Откр. 3,17).

И конечно, если человек не смирится пред Богом — Своим Создателем, его ожидает скорая погибель, самоотравление, самоис​требление.

Церковь Христова прилагает все уси​лия к тому, чтобы спасти человека, спасти мир и всё живое. Особенно прилагала в ка​нун юбилея — тысячелетия Крещения Руси. Она настойчиво и любовно предлагала лю​дям вновь прибегнуть к Таинству Крещения. Вновь окрестить «раскрещенную» Русь, ушедшую от Бога — центра жизни. Выверен​ное столетиями христианство только усилит и облегчит процесс демократизации обще​ства. Оно облагородит и возвысит свободу каждой отдельной личности.

К своим духовным чадам Святейший Па​триарх Московский говорил: «Мы вступаем в юбилейный год празднования тысячелетия Крещения Руси. Верю, что мы готовы встре​тить и провести этот год в духе мира и люб​ви, с молитвой к Богу» (Рождественское по​слание. 1988 год).

Можно не сомневаться в том, что, если кто не отзовется на призыв Господа к покая​нию и крещению, тот будет в скором време​ни крещен своей кровью.

Итак, будем пить святую воду крещенскую, будем дорожить каждой ее капелькой. Будем мазаться ею и исцеляться от своих болезней. В духе веры и надежды святая вода может облегчить нашу многотрудную жизнь, она снимет боль души, очистит нас от грехов и освятит собою весь зараженный грехом мир. Троице Святая, слава Тебе!

...Больное дитя просит у матери святой во​дички: «Мама, мамочка, мне очень тяжело, болит и ломит моя головушка, дай мне, ма​мочка, святой водички, знаю, что мне будет легче...» Мать плачет, она замучалась с бед​ным малюткой. Взяв чистый стаканчик, она влила в него святой водицы и, поднося к пы​лающим устам ребенка, говорит: «Пей, мой милый страдалец, пей водичку, она исцелит тебя». Ребенок благоговейно перекрестил​ся и выпил святую водичку. В комнате стало тихо, не слышно стонов и воплей. Ребенок заснул тихим благодатным сном...

ЖИВОЕ НЕБО

Сколько людей поднимают свои взоры к Небу, прося себе помощи, защиты. Но Небо молчит! Оно не отвечает. Оно мертвое?! Так ли это? Конечно, не так. Небо мертвое и пустое для мертвого душой человека, пусто​го, или человека, набитого разной мирской суетой. Для живой души и Небо — живое. Оно полно жизни, оно заполнено святыми Ангелами, Святым Человеком — Богом. Там и Пре​чистая Богородица, Заступница всех скорбя​щих и гонимых. Там всё святое, справедливое, любовное, прекрасное, чистое, вечное!

Но там и совсем другие порядки — ду​ховные, Божественные. Господь спрашивал Иова Многострадального, знает ли он уста​вы неба?. «Нет, — отвечает Иов, — я прах и пепел» (ср. Иов. 38, 33; 30, 19). Просторы «Неба Небес» настолько велики и необъятны, что земля с ее обитателями перед ними — пылинка, ничто. Живых же святых существ в Небе так много, что земные обитатели, люди, представляют среди них всего один процент (ср.: Мф. 18,12).

Почему же для многих людей Небо явля​ется мертвым? Потому что в этих людях нет веры. Уж если в земной, материальной жизни везде нужна вера (крестьянину, мореплавате​лю, ученому, даже политику), то не тем ли бо​лее небесные тайны постигаются только ве​рою? Но вера слабеет в людях. Потому и Небо для них делается всё темнее и безжизненнее.

Жалкое положение! Безнадежное! Не пото​му ли люди мира сего до безумия и цепляются за земную жизнь? И не потому ли они так бояз​ливы, беспомощны и до зверства ожесточены, когда отнимают у них земные блага? Они за​ранее ложно уверены, что другой жизни (не​бесной) нет и туда им вообще нет никакой до​роги. Удел их — планета Земля, в ее недрах они и найдут себе награду—прах и гной. Жаль этих людей. Но вот какой странный парадокс. Эти люди (без веры) клеймят и гонят тех, кто верит в небесную жизнь. Они просто их ненавидят, готовы подчас разорвать на части.

Откуда всё это?

Уж если верующие люди действительно «отсталые», «непросвещенные», то (подходя логически) их надо бы жалеть от всей души, любовно помочь выбраться из суеверия, а не злопыхать на них.

Здесь, видимо, действует злая зависть к ве​рующим: что, вот, мол, они умрут — и вос​креснут и будут жить и радоваться с Богом вечно, а мы — наоборот — будем вечно стра​дать вместе с дьяволом.

История мученичества как нельзя лучше сви​детельствует о том, с какой легкостью и даже неописуемой радостью мученики за Христа расставались с этой земной жизнью. А богат​ства, славу, ученость и свое тело они счита​ли просто за сор. Мучители их (как и теперь) приходили в недоумение и злобу, видя, с какой радостью и ликованием мученики преклоня​ли головы свои под меч или когда выпускали на них голодных львов и леопардов. Реаль​ное предощущение вечной жизни заполня​ло их любящее сердце, и они, как доверчивые дети, безошибочно шли за Христом, Который звал их к блаженству. Для мучеников Небо было (как оно и есть) живым раем, небесным блаженством, жизнью с Богом без конца.

Таким оно было потом и для исповедни​ков за веру Христову, страдальцев, изгнан​ников, пустынников, юродивых, столпников и т. д. Презирая голод, холод, наготу и раз​ные вольные и невольные трудности жизни, они всё терпели с радостью, благодарением и любовью к своим гонителям, ожидая за это от Господа награду вечной жизни.

Счастливые эти люди!

Одно то, что мы их помним и доныне не за​бываем, тысячелетиями (5-6 тысяч лет) прославляем их на Божественных службах, свидетельствует о том, что они живы вечно и царствуют со Христом. А чудеса, которые они творят, исцеления, воскрешения мертвых, укрощение стихий, спасение в бедах сущих, явления во сне и наяву — разве не говорят о ду​ховной реальности их существования?!

Для особо упорных скептиков, сомневаю​щихся в реальности живого Неба, приведем данные из святой Библии.

..Над городом Иерусалимом в продолже​ние сорока дней видны были носившиеся в воздухе всадники в золотых одеждах... воо​руженные копьями, мечами; стройные ряды конницы; нападения и отступления с обеих сторон; обращения щитов; множество ко​пий и взмахи мечей, бросание стрел и блеск золотых доспехов и всякого рода вооруже​ния... Всемолились, чтобы это явление было ко благу (ср. 2 Мак. 5, 2-4).

Особенно же многочисленные небесные видения созерцал тайновидец святой апо​стол Иоанн Богослов. Вся его книга Апо​калипсис наполнена дивными небесными видениями и откровениями, которые испол​няются и поныне.

А другие святые, такие как апостол Павел, преподобная Феодора, преподобный Сера​фим Саровский и многие другие, были взяты на самое Небо, видели и слышали там неизре​ченные глаголы, которые невозможно пере​дать языком человеческим. А теперь разве нет таких молитвенников, праведников, пустын​ников, которых недостоин весь мир? В горах, вертепах и пропастях земных они возносят свои слезные молитвы к Богу за весь грехов​ный мир и нередко сами удостаиваются быть вознесенными на живое небо, созерцать там дивную красоту и сладость небесной жизни.

Но твердолобых скептиков может быть и эти факты достаточно не убеждают, тогда обратимся к внутренней области человека, его психологии.

Люди веры в своей душе инстинктивно чувствуют неискоренимую потребность веч​ной жизни. Многие из них — неграмотные, малограмотные, неосведомленные о тай​нах небесного бытия. Но вот чувство вечной жизни живет в их сердцах настолько крепко и неискоренимо, что они готовы умереть за него (и сколько их умерло в наших лагерях, тюрьмах? Миллионы!). Этот психологи​ческий фактор наиболее всего убеждает нас в бытии Бога и небесной жизни.

Итак, небо живое. Оно полно святыми Ан​гелами, святыми человеками. Бог царствует в небе, повсюду управляет Вселенной, и Цар​ству Его не будет конца. Воздадим же Ему славу, поклонение, честь, покаяние, любовь. И помолимся, чтобы нам избавиться от гу​бительного неверия, всякой нечистоты, лжи и лукавства и войти — по милости Божией — в самое живое небо, где занять хотя бы самое последнее место, но со Христом.

ЖИВАЯ БЕЗДНА

Есть и такое печальное «удовольствие», оно существует вполне реально, только в ду​ховном плане. Его видели — со всеми ужаса​ми — праведные люди и даже испытали его неописуемые мучения.

Там бездны адские пылают, страданья воп​ли не смолкают... Для кого существует эта мрачная область?

Прежде всего, для бесов. Ведь они пер​вые возмутились и несправедливо восстали на Бога, Своего Создателя.

Во-вторых, для человека уготована без​дна, того, кто, подобно бесам, противится Богу, издевается над Его любовью, сквернит и уничтожает на земле Его святыни.

Один древний мудрец сказал: «Совершенно справедливо Бог создал бездну для грешников, как и рай для праведников. Грешники своими мерзостями и богоборчеством заслужили ее, как и праведники за свое терпение, слезы, ли​шения, даже муки земные заслужили рай и веч​ные радости. Все это весьма справедливо».

Но Бог не хочет, чтобы люди-грешники, а также и бесы мучились в аду. Он исчерпы​вает все возможности, чтобы спасти людей от вечных мучений. «И бесам даже, — как го​ворил преподобный Серафим Саровский, — открыт путь к покаянию и спасению, но злые духи, как и злые люди, ненавидят Бога и по​тому делают зло с увлечением и ожесточени​ем, зная, что их за это ждет бездна».

Святой Иоанн Богослов о бездне говорит так: там псы, чародеи, любодеи, и убийцы, идолослужители, и всякий любящий и дела​ющий неправду (ср. Откр. 22,15).

Есть люди, которые сомневаются и даже высмеивают вечные мучения. Однако это крайне нерассудительно и даже безумно. Если уж на земле за нарушение земных зако​нов люди подвергаются наказанию, то за ос​меяние и злостное нарушение Божествен​ных законов разве не следует наказывать каждого по делам его? (см. Откр. 22,12).

Наилучшим карателем за зло и прокуро​ром правды является совесть. Бесы не знают совести. Она у них безвозвратно сожжена. Люди, живущие на земле, знают ее. Совесть клеймит, карает, наказывает, мучит за каждое худое дело. За доброе дело она награждает че​ловека. Поэтому бездна со своими мучениями начинается здесь, на земле. Она углубляется по мере увеличения зла, сделанного людьми. А по смерти эта мучительная живая бездна всосет нераскаянного грешника в свою нена​сытную мрачную утробу и запечатает его ад​ским заглотом вечных страданий.

Нет! Никому мы не желаем этих вечных мучений. Даже самым злейшим врагам Христовым предлагаем покаяние и спасение. Но обращающихся очень мало. «Широк че​ловек, слишком даже широк...», — говорил Ф. М. Достоевский устами своего героя. Слишком большая ему дана свобода. Вот, к примеру, взять знакомого моего Виталия Димитриевича. Себя он считает человеком верующим, живет за Москвой и даже посе​щает храм. Прекрасный он человек, но о веч​ных муках он мыслит крайне несерьезно.

— Может быть, их и нет, — говорит он, — выдумали, чтобы устрашить народ, сделать его более послушным.

— Но ведь вы читаете Священное Писа​ние, — возражают ему. — Сам Христос гово​рит о вечных муках (см. Л к. 12, 5).

— Да, — уклончиво отвечает Виталий Димитриевич, — но ведь Бог есть Любовь, а лю​бовь с наказанием несовместима.

Вот какие рассуждения у этого хороше​го образованного верующего человека. А что тогда сказать о современных про​стых людях или интеллигентах? Да они во​обще ни во что не верят. Им сказали, что нет ни Бога, ни дьявола. Они и подхватили это.

И живут, как скотинушка. Ведь так, кажется, легко жить, ни от кого не будучи зависимым. Хозяин сам себе. Однако это дутое хозяйничество быстро проходит: заболел человек — и нет ему опоры. Доктора беспомощны, близкие безнадежны, смерть — рядом. Вот она уже замахнулась на свою жертву, готова поразить. «Я хозяин, — лепечет больной, — я хочу жить». «Прах ты и пепел, — говорит ему смерть, — вот, получай по заслугам...» В ре​зультате независимый хозяин оказывается в бездне — полностью в зависимости от са​таны... Муки! Муки бесконечные!

Нечто подобное случилось и с упомянутым Виталием Димитриевичем. Ничем не сдержи​ваемый, он повел разгульный образ жизни, но вдруг заболел раком желудка и оказался на краю пропасти. Молодой, ученый, краси​вый, он оказался никому не нужным. Брошен​ный на произвол судьбы, этот человек впервые почувствовал страшные душевные страдания, да такие ужасные, невыразимые, что пришел от них в неописуемый страх и ужас! Ночные кошмары, дневные терзания вывели его из тер​пения. «Ух! — простонал несчастный. — Если уж здесь, на земле, есть такие муки, то как же им не быть там?!» Там, то есть за гробом, эти муки и терзания совести увеличиваются во сто, ты​сячу, десять тысяч раз...

Его спасло искреннее покаяние. Он при​звал своего друга священника и покаялся Богу в своем маловерии, недоверии и прочем.

Умер он тихо и спокойно, радость и при​миренность сияли на его челе.

Нет! Нет! Живая и ненасытная бездна не по​глотила Виталия Димитриевича. Он смирил​ся пред Богом, покаялся, причастился, и Бог взял его к Себе.

В последнее время бездна адова заполня​ется особенно успешно. В ее мрачную во​ронку гонят миллионы душ, добровольно отпадших от Бога. И все они никак не хо​тели верить в существование ада. Однако незваная смерть открыла им новые, неиз​веданные тайны Вселенной — существова​ние бездны, в которую они теперь невольно вселяются со страхом и ужасом. А уж если открылась вся реальность ада, то, несомнен​но, существует и рай, но туда им дороги нет! Тем более что они сами от рая небесного отказались. Ведь там царствует Бог, а они Его не любят... Они хотели создать земной рай, но и это не удалось. Два рая быть не может. Земля стала вторым временным адом. А это вот вечный ад, в который они теперь вселя​ются жить, — и не жить, а страдать, потому что они пожили всласть и вволю на земле. Хватит!., (ср. Лк. 16, 25).

О, какая страшная философия! Без содро​гания и трепета нельзя писать об этом. Но люди ведь знают, что есть рай и есть ад. По​чему же всерьез не думают об этом?! «Всё это сказки попов и монахов», — говорят они... В результате легкомыслия и неверия человек попадает в бездну! Да ведь навсегда, навечно! Безвозвратно!

Старец Афанасий Киевский весьма худо жил в монастыре. Вдруг он заболел и вскоре умер. Его собрались хоронить. В самый по​следний момент, когда уже хотели опустить гроб в могилу, он открыл глаза, сел и стал пла​кать. Его спрашивают, где он был? Что видел? Старец не отвечал, а только плакал. Целый год он пробыл так в покаянии, перед смертью сказал три слова: «Братия, спасайтесь! Спасай-

тесь!» — и тихо скончался. (См.: Киево-Печер​ский Патерик. О св. Афанасии Затворнике).

За каждым из нас стоит смерть. И об этом напоминает Евангелие. Но напоминает нам не для того, чтобы испугать смертью, а что​бы придать жизни новую глубину. Мы живем поверхностно, мелко, бездумно, несерьез​но. Господь постоянно нам напоминает, что смерть удивительно близка. А мы это забы​ваем. Нам кажется, что впереди еще много времени, чтобы исправить свои ошибки. Но неожиданно время обрывается, смерть на​ступает, всё, кажется, кончено. На могиле ста​вится крест (хорошо, если крест, а не звезда). Но крест не конец, а начало иной жизни — новых радостей или новых вечных страда​ний, судя по делам каждого...

МАТЬ ЕВФИМИЯ

Она живет совершенно одна. Пожилая, в чужом краю, при многих недугах. Каза​лось бы, можно впасть в уныние и даже от​чаяние.

«Конечно, — говорит мать Евфимия, — и уны​ние бывает. И еще хуже бывает». Но вот удиви​тельно, чего не бывает. Не бывает оставленности Богом этого человека. Да и всякого человека, призывающего Бога на помощь, Господь никог​да не оставляет на произвол судьбы.

Никогда! В этом мать Евфимия уверена ос​новательно. Уверена не только по вере, ка​кую дал ей Бог, но и по опыту самой жизни. А опыт великое дело! Вот что однажды слу​чилось с матерью Евфимией: «Я пошла соби​рать сушеные яблоки на крыше. Поставила хорошо табуретку, чтобы она не качалась, перекрестилась и встала на эту табуретку. Она была довольно устойчивая и не кача​лась. Но вот что случилось потом, описать и объяснить невозможно...»

Собирая сушеные яблоки на крыше, мать Евфимия потеряла равновесие. Она с ужа​сом почувствовала, что не может уже кон​тролировать себя и неумолимо падает спи​ной на землю. Здесь мать Евфимия заплакала и долго не могла дальше рассказывать.

Успокоившись, она продолжала: «Зная, что сейчас упаду спиной на землю и головой ударюсь о камни, я из глубины души воскликну​ла: «Господи, спаси и помилуй!». На мгнове​ние, кажется, я потеряла сознание. Однако я тут же почувствовала, что Кто-то меня взял за плечи и тихо, бережно положил на зем​лю. Я даже не почувствовала удара о камни, ни царапанья...» Мать Евфимия снова запла​кала. Она была полна благодарности Богу за Его нежную любовь и заботу о ней.

«Ну, кто я такая, — говорила она, плача, — всю свою жизнь оскорбляю Господа, грешу пред Ним каждый день, каждый час и минуту, а Он вот так хранит меня и спасает от верной гибели и всякого зла».

В другой раз ночью к ней забрались воры. Они проникли во двор. Собака бросилась на них, но они ударили ее поленом и уби​ли. Мать Евфимия молилась. Услышав шум, она посмотрела в окно и увидела двоих не​известных. Они выломали дверь и уже про​никли в коридор. Она стала звать соседей, но кто мог ее услышать в глухую осеннюю ночь — все спали. Но здесь случилось чудо: услышав крик, воры так были страшно на​пуганы, что бросились бежать, оставив свои инструменты. Это была явная помощь Божия. Господь и здесь защитил свою рабу от злых людей. Нагнал неведомый страх в сердца их, и, будучи уже близки к сво​ей цели, они были вынуждены всё бросить и скрыться.

Были и другие искушения у матери Евфимии. Враг диавол мстил ей за ее подвижниче​скую жизнь. Он так же поступал и со многими святыми. Однако теперь его злоба на рабов Божиих значительно усилилась. И тем не менее диавол не может сделать вреда людям столь​ко, сколько бы он захотел. Бог хранит рабов Своих и не дает насмеяться над ними, ибо они надеются на Него, призывают Его на помощь. «Хотя бы весь мир ополчился на человека, — говорит Иоанн Кронштадтский, — хотя бы все бесы напали на него, но если его хранит Бог, то никто не может сделать ему вреда».

Вот так счастливы рабы Божии. Так они за​щищены Богом, хотя и кажется, что они со​вершенно беззащитны и с ними можно де​лать что угодно.

Хранит Господь вся кости их, и ни едина от них сокрушится (Пс. 33, 21). Не убоишися от страха нощнаго, от стрелы ле​тящий... (Пс. 90, 5).

Дай, Господи, матери Евфимии и всем ра​бам Божиим твердую веру, пламенную лю​бовь, нерушимую надежду на Бога, чтобы козни бесовские и злых людей разбились в прах и пепел. «Живите, не бойтесь, — го​ворит Господь Всемогущий, — Я всегда с вами...»

КРЕСТ ЖИВОЙ

«Оружие на диавола Крест Твой дал еси нам» (стихира св. Кресту)

Господь определил жизнь христианина на постоянную борьбу — борьбу с диаволом, миром и грехом. Кажется, что устоять в этой борьбе невозможно. Но Бог для победы дал че​ловеку оружие — молитву, пост, святую воду и особенно Крест Христов. Креста боятся злые демоны, они не могут выносить его пламени. Крест их жжет нестерпимо. И как не привык​ли злые духи к геенне огненной, Крест палит

их во сто раз сильнее. Так палит их, что они мигом исчезают от крестной силы Христо​вой. Молния сжигает человека в пепел. Так сила Креста молниеносно пепелит диавола. Но будучи духом, диавол остается жить. Од​нако обожженный пламенем Креста, он тер​пит неописуемые страдания.

Некоторые думают, что Кресту дана сила потому, что на нем распялся Христос, а сам Крест — дерево, или железо, или серебро — остается таким же. Но так думать о Кресте нель​зя. Крест есть живое пренебесное существо! Оно не кусок дерева, не металл, как мы его ви​дим своими глазами, а пренебесное живое су​щество, исполненное могучей Божественной силы. Потому мы и кадим его фимиамом, воз​жигаем пред ним лампады, поклоняемся ему и, главное, называем его на «ты», ибо он имеет лицо, как существо разумное и духовное.

«Крест аще и древо видимо есть суще​ством, но Божественною одеяно есть си​лою» (Октоих).

Если мы хотим ближе подойти к богослу​жению, то надо его брать таким, какое оно есть, не спешить приводить всё к пошлому уровню речей вседневных. Богослужебные тексты следует принимать с полной серьез​ностью и буквально. Тут только конкретность может помочь нам, иначе наша обмирщен​ная мысль всё, как пес, будет возвращаться на свою блевотину.

В темную ночь Андрей Юродивый про​ходил мимо церкви Петра и Павла. Сата​на в виде эфиопа столкнул его в глубокий ров, полный грязи. Утопая в грязи по пояс, святой Андрей воззвал: «Святые апостолы, спасите мя силой Креста Христова». Тотчас явился Крест, висевший в воздухе. Он испу​скал повсюду сияние, и в ров к блаженному явились также два светлых мужа, которые извлекли Андрея из рва. А дивный тот Крест шел по воздуху впереди святого и освещал путь к обители, пока Андрей не вошел в во​рота монастыря. Обратившись, чтобы уви​деть, куда после этого пойдет Крест, Андрей видит: вот Крест, как бы златыми крыльями, был вознесен вглубь неба, испуская в воздух огненные лучи (отец Павел Флоренский).

Мученику Прокопию (в язычестве Неаний), назначенному преследовать и казнить

христиан, ночью, с землетрясением и гро​мом, послышался глас с неба: «Неаний, куда ты идешь?» Неаний сказал: «Царь дал мне должность дуки и власть истреблять христи​ан». И снова послышался голос: «О Неаний, и ты идешь на Меня?»

Неаний сказал: «Господи, кто Ты?» И тотчас явился Крест кристалловидный, и послышал​ся глас из Креста: «Я — Иисус распятый, Сын Божий» (Палестинский патерик). Следова​тельно: Крест есть образ распятого Христа.

Отсюда понятно, почему в первохристи​анской иконографии лицо Господа изобра​жалось обычно Крестом.

Крест живой. Он имеет лицо Господа. Сле​довательно, имеет всю Божественную силу в себе, потому Крест и страшен бесам, вели​кая есть помощь и защита христианам (отец Павел Флоренский).

«Непобедимая, и непостижимая, Божествен​ная Сило Честнаго и Животворящаго Креста, не остави нас грешных» (Великое Повечерие).

Особо важное значение имеет крест в ру​ках священника. Этот крест лежит на престо​ле, им священник благословляет народ, им освящает воду. Его полагает на аналое при исповеди. Верующие, например, видели, ког​да священник поднимает крест и благослов​ляет им народ, то от креста во все стороны исходили огненные лучи. А когда люди бла​гоговейно целовали крест — сердца их на​полнялись радостью и веселием.

Великую силу имеет крест, который мы но​сим на своей груди. Он дан нам при креще​нии, чтобы хранить нас везде и всюду, днем и ночью. Христиане полагают еще крест на себя во имя Отца, и Сына, и Святого Духа. Это непобедимое оружие отгоняет бесов и исцеляет болезни. Только крест на себе следует делать благоговейно и с верой, а если мы только машем рукой без веры, то крест делается мертвым и не имеет никакой силы.

При спокойной жизни, при благополучии, при полном здоровье невозможно познать силы Креста Христова. Но вот постигла че​ловека страшная скорбь: неизлечимая бо​лезнь, темная ночь в пути, лютые разбойники и прочее. Человек всем сердцем обращается за помощью к Богу, он знаменует себя кре​стом и вот тут-то ярко и реально проявляется сила креста — исчезают бесы, душа напол​няется радостью, проходит страх животный, снимается боль душевная и даже физическая.

Особенно же в час смерти крест утешает душу. Известно, что злые духи в час кончи​ны жестоко нападают на человека и мучают его. Они показывают грехи, злодеяния, кото​рые человек сотворил при жизни. Видя во​очию безобразные и злые лица демонов, бед​ная душа мечется, страдает, хочет избавиться от них, но тщетно. Бесы наглеют, ожесточают​ся, еще сильнее нападают на душу, и вот тут-то и хватается человек за Крест Христов. Он ис​тово и со слезами знаменует себя крестным знамением, читает псалом: «Да воскреснет Бог, и расточатся врази Его...» — и темная, злая рать немедленно отступает всё дальше и дальше.

Блажен человек, который при жизни своей возлюбит Крест Христов, возлюбит не толь​ко тот Крест, на котором страдал Христос, но и крест своей жизни — болезни, лишения, гонения, страдания, одинокую безутешную старость, — и за все это он благодарит Бога.

Исключительно важное значение Крест Христов будет иметь во дни антихриста. Это будет почти единственная защита для хри​стиан. Только Крестом всемогущим можно бу​дет избежать всех козней диавольских, а эти страшные козни будут на каждом шагу. Они будут ловить христиан сетями лжи, обмана, изумительных чудес, исцелений, воскрешения мертвых. И только стоит перекреститься с мо​литвой, верой и любовию к Господу, как мо​ментально козни антихриста все исчезнут.

«О Милосердный и Всемогущий Боже, — восклицает святитель Феофан, — какое силь​ное и непобедимое оружие Ты дал Своим людям. И как удобно носить и хранить это оружие! Оно скрыто от врага, оно незаметно. В минуты опасности стоит только воззвать к Богу и перекреститься, как враги мгновенно исчезают, яко дым от ветра, яко воск от огня».

Хочется вспомнить несколько случаев. Му​ченица Иустина была красива и нежна. Ее по​любил юноша — язычник Однако Иустина даже и смотреть не хотела на него. Юноша обратился за помощью к волхву. «Сегодня же она сама прибежит к тебе», — сказал волхв. Но такого не случилось. Волхв посылал к девице одного за другим опытных бесов, но Иустина отгоняла их от себя силой креста и молит​вы. Волхв сам, превратившись в прекрасного юношу, подступил к девице, распаляя ее серд​це сладострастием. Она же, вооружившись крестом и молитвой, обратила его в бегство. Целый полк бесов атаковал Иустину, но и они не могли победить невесту Христову... (Житие святых мучеников Киприана и Иустины).

В темную дождливую осеннюю ночь к мо​нахине Марине лезли воры. Они взломали окно и хотели уже прыгать в дом. Она же, не имея возможности защититься, перекре​стила окно крестом и сказала: «Во имя Отца и Сына и Святого Духа». Вор прыгнул в окно, но тут же отскочил, хватаясь за голову. Прыг​нул и другой — и также отскочил, ударив​шись головой, будто о каменную стену.

Марина, дрожа от страха и холода, ожида​ла новой атаки, но во дворе было тихо и спо​койно. Воров как и не бывало...

Утром она вышла во двор. У разбитого окна она увидела свежую кровь. Воры раз​били свои головы и убежали. Обо что же они ударялись головой, когда окно было совсем выбито? О Крест!

Крест был непоборимой силой и для во​ина Василия. В войне с гитлеровской Герма​нией он прошел «огонь и воду». Не раз был на волоске от смерти. Не раз — под расстре​лом, умирал от голода и холода, от паразитов. Крестная сила хранила его и днем, и ночью. И когда главнокомандующий Жуков награж​дал его орденами, воин Василий перекре​стился и сказал: «Слава принадлежит Кресту, Который хранил меня в самой пасти смерти».

Крест — живой. Он есть пренебесное суще​ство, обладающее могучей силой. Он — хра​нитель Вселенной, красота Церкви, радость Ангелов и смерть для демонов... Ему слава и держава во веки веков. Аминь.

И на могиле, среди праха,

Державно стой передо мной.

Душа моя не узрит страха,

Мой Крест могучий и живой!

КРЕСТ МЕРТВЫЙ

В столичном восточном городе в глухую ночь в пышных чертогах умирал один начальник. Он только что закончил день весе​лым пиром, вошел в свою шикарную спаль​ню, запер дверь на ключ и без молитвы лег в постель. Вдруг он почувствовал, что кто-то стоит у его изголовья. Подняв голову, он с ужасом увидел безобразное существо, оно издевательски улыбалось.

— Как вы смели войти в мою спальню, — воскликнул раздраженно вельможа. — Кто вы такой?

— Вы даже меня не узнаете, — зло проце​дил незнакомец.

— Так кто же вы такой?

— Я ваш двойник. Вы — это я, я — это вы, узнаете теперь?

— Никогда в жизни я не видел такое мерз​кое существо, — прокричал начальник и от​вернулся лицом к стене.

Чудовище рассмеялось.

— Вон отсюда, — властно приказал власть имущий и перекрестился. Но при​видение от креста даже не дрогнуло, а на​оборот. Оно настолько приблизилось к вельможе, что было ощутимо его смрад​ное дыхание.

— Ух! — застонал начальник, — это чудо​вище даже не боится креста.

— Неужели вы думаете, ваша милость, — ехидно сказало чудовище, — что крест, сде​ланный вашими нечистыми руками, может помочь вам?

— А имя Христово вас тоже не устрашает?..

— Да, тоже не устрашает, если вы произ​носите его вашими нечистыми устами.

Призрак махнул рукой и произнес: «Смо​трите!» И вельможа увидел все свои злые дела: подкупы, взятки, плотские мерзости, безумную роскошь, гордыню, кроме того для этого начальника ничего не стоило во время работы ударить в лицо рабочего, чтобы полилась кровь.

— Ух! — простонал он. — Довольно, до​вольно.

— Смотри! Смотри! — приказывало чудо​вище, и картины мерзких дел, сделанные не​достойным властелином, обличающе плыли пред его взором.

— Пришел конец вашей жизни, — проши​пел призрак. Он махнул рукой, и умирающий почувствовал жгучую адскую боль в сердце.

Еще и еще удар — отнялись руки и ноги. — А теперь вот выпейте это, — и к устам была поднесена горькая чаша...

Еще одно мгновение — и уже на пышной постели лежал бездыханный труп с ис​каженным лицом и широко раскрытыми от страха глазами.

Крест, сделанный нечестивым человеком, не имеет силы. Он — мертвый крест. Бесы его не боятся. Это крест разбойника, который хулил Христа. Крест богохульника, крест пьяницы, блудника, обидчика, крест сребро​любца, предателя. И для того, кто ложно кля​нется крестом или даже небрежно крестит​ся при молитве, такой крест не имеет силы. Он — мертвый. Он — потеха для бесов. Тако​му кресту бесы радуются, а не боятся его.

Какое страшное дело! Такое сильное ору​дие для праведников — крест — становится гибелью для нераскаянных грешников.

В последнее время можно видеть крест, в центре которого находится пятиконечная звезда. Это крест предателя и богохульни​ка, крест мертвый. Более того, он содержит в себе силу не Христову, а бесовскую. Этот крест бесконечно страшен для христиан. Он — вражий, сатанинский крест!

Спаситель предупреждал своих учеников, чтобы они опасались лжехристов; нам же те​перь следует всеми силами опасаться и лож​ных христов, и ложных крестов. Времена последние! Времена страшные!

Отступникам говорит Бог: «Понеже звах вас, и не послушаете Мене, и простирах словеса, и не внимаете, но отметаете Моя советы, и Моим обличением не внимаете, убо и Аз вашей погибели посмеюся и порадуюся же егда приидет вам пагуба... Будет бо, егда призовете Мя, Аз же не послу​шаю вас, взыщут Мене злые, и не обряшут» (Притч. 1, 24-26, 28).

Злые ищут себе защиты у Бога, полагают на себя крестное знамение, но делают это не в покаянии, а в притворстве, чувствуя свою пагубу, они хотят жить, чтобы продол​жать свои злодеяния, но таковым Бог не по​может, и крест их не защитит...

На днях хоронили большого начальника. При своей жизни он, кажется, никогда не об​ращался к Богу, но вот теперь...

Родные, особенно верующая мать, настоя​ли, чтобы похоронить его по-христиански. Отпели, зарыли и поставили на могиле до​рогой мраморный крест.

Кто знает, помогло ли всё это умерше​му? Ведь он при своей счастливой жизни никогда Богу не сказал: «Ты — мой Созда​тель, помилуй мя», а вот теперь, когда его постигла «пагуба», его кладут под защиту креста.

Для Бога, как учат святые отцы, важен до​бровольный акт обращения, то есть покая​ние и признание Бога по своей доброй воле и на свободе, а не в узах смерти и ада, при земной жизни, а не в сырой могиле. Поэтому крест, поставленный на могиле безбожника, не есть ли крест мертвый?

Страшно впасть в руки Бога живого (Евр. 10, 31).

В наш ядерный век гибель человечества усматривают в ракетах высшей, средней и меньшей дальности. Но так ли это?!

Не являются ли главными причинами ми​ровой трагедии отступление людей от Бога, поругание креста, уничтожение святынь?

Мир и безопасность, — скажут люди, если ликвидируют все ракеты. И тогда постиг​нет их пагуба (ср. 1 Фес. 5, 3).

ПОСТ И МОЛИТВА

Сей же род изгоняется только молитвою и постом (Мф. 17,21)

В наши дни полный разгул демонской силы. Бесовским полчищам дана, кажется, полная власть делать зло. И это потому, что сами люди возлюбили более зло, нежели до​бро. Они реабилитировали сатану, нашли его более привлекательным и даже полез​ным для устроения земного рая.

Отсюда борьба с диаволом ныне чрезвы​чайно затруднена. Но Церкви Христовой даны дополнительные силы, чтобы противиться темным легионам и даже побеждать их.

Святой Евангелист Иоанн Богослов видел в Небе жену — Церковь, которой противо​стоял красный дракон. Он хотел пожрать младенца, которого она родила, и погубить саму жену. Но Бог защитил Свою Церковь. Он взял плод ее (младенца) к Престолу Божию, а жене даны были два крыла большого орла, и она улетела в пустыню, где было приготов​лено для нее безопасное место (см. Откр. 12).

Два крыла, по учению святых отцов, есть две великие добродетели — пост и молитва; на этих крыльях христиане поднимаются выше всех скорбей, опасностей, гонений, злоключений, которые диавол расставит для них. И даже более того, верующие улетят (то есть укроются от людей) в пустыню, где Господь приготовит им безопасное место.

Мы вступили в Великий пост. Это трудное и опасное время, время подвига и молитвы, время плача и сетования, время борьбы со страстями и демонами.

С каждым годом подвиг поста и молитвы для верующих делается всё более трудным и ответственным. Отпадших от Церкви лю​дей становится всё более, а искушений и со​блазнов расплодилось такое множество, что невозможно их даже описать.

Один современный нам пастырь, плача, говорил: «Какой ужас! Какое ныне разложение общества! Подростки, юноши наши делают теперь такие страшные грехи, ка​кие не написаны ни в Ветхом, ни в Новом Завете».

Его спросили, где же выход из такого по​ложения?

Он ответил: «Сей род (то есть нечестие и бесовская злоба) изгоняется только мо​литвою и постом» (Мф. 17, 21).

Старца спросили: «В наши лукавые дни, когда злоба и хитрость бесовская усилились в несколько десятков раз, то как и чем бо​роться верующим с искушениями?» Он от​ветил: «Пост и молитва никогда не потеряют своей благодатной силы. Даже в дни царство​вания антихриста верующие будут поражать козни его и бесовские полчища именно по​стом и молитвой, присовокупляя к ним сми​ренномудрие и нерушимую веру в Господа нашего Иисуса Христа».

Вот что говорят о посте и молитве святые отцы: «Во время поста легче молиться, душа не отягощается пищей, не подавляется ги​бельным бременем удовольствий» (святи​тель Иоанн Златоуст).

«Постящемуся надлежит быть спокойным, тихим, кротким, смиренным, презирающим славу настоящей жизни» (он же).

«Молитва (пост) — страж целомудрия, исце​ление от раздражительности, обуздание кич​ливости, очищение от памятозлобия, зависти, нечестия» (святитель Григорий Нисский).

«Господь победил сатану в пустыне постом и молитвой, показав нам пример, чтобы и мы побеждали диавола и страсти тем же» (святи​тель Тихон Задонский).

«Пост служит могущественным средством к тому, чтобы побеждать страсти. Без по​ста же одолеть страсти невозможно» (святи​тель Феофан Затворник).

«Сколь вредно невоздержание, столь же вре​ден и неумеренный пост. Слабость тела от не​доедания не позволяет молиться с должной силой» (святитель Игнатий Брянчанинов).

«Пост приносит пользу тем, кто разумно к нему приступает, и вредит начинающим его неразумно. Следует беречься от тщес​лавия, чтобы, вкушая понемногу, мы могли смирить плоть и укрепить дух для молитвы» (преподобный Марк Подвижник).

Преподобный Елеазар умел побеждать свои пожелания. Случилось, что ему захо​телось вкусить рыбы. Он приготовил ее, по​ставил пред собой и, не дотрагиваясь, уко​рял себя в невоздержании. Нетронутая пища стояла в келье сутками и потом разлагалась. Тогда подвижник говорил себе: «Теперь ешь, если хочешь!» (Соловецкий патерик).

Преподобный Макарий дал себе правило: если будешь с братией и там выпьешь стакан вина, то целый день не пей воды. Поэтому, ког​да братия для успокоения давали ему вина, он с радостью принимал его, но потом целый день мучил себя, не давая себе воды. Ученик расска​зал об этом братии. Тогда они не стали больше предлагать ему вина, чтобы он потом не мучил себя целый день жаждой (Древний патерик).

«Желающим начать святой пост, — говорит святитель Димитрий Ростовский, — я пред​лагаю царскую трапезу пророка Давида. Смо​трите, какова она. В своем псалме он говорит: Зане пепел яко хлеб ядях, и питие мое с пла​чем растворях (Пс. 101,10). Вы скажете: “Не​вкусна эта пища”. А я вам отвечу: “Не вкусна, но полезна”» (святитель Димитрий Ростовский).

Что касается меры воздержания, то общее правило состоит в том, чтобы каждый, в со​ответствии со своими силами, состоянием здоровья, возрастом, вкушал столько пищи, сколько нужно для поддержания жизни. Кто не соблюдает одинаковой меры — то чрезмерно постится, то пресыщается, — тот вредит молитве и целомудрию. В молитве — потому что не может быть бодр, ибо от бес​силия склоняется ко сну, а от многоядения не может чисто молиться. Целомудрию же потому, что тот огонь плотской похоти, ко​торый возжигается от многоядения, не по​кидает его ни днем, ни ночью (авва Моисей).

«Постимся, братия, постом телесным, по​стимся и духовным» (из служб Постной Три​оди): храни зрение, храни язык, чувства, из​бегай злобы, гнева, многоспанья, осуждения, клеветы, славолюбия, гордости, маловерия, пристрастия к технике, удобствам, телеви​дению, мирской культуре, прессе, ко всему, что отвлекает от Бога, засоряет ум, сквернит сердце, расслабляет волю.

Моисей с постом провел израильский народ через Чермное море; Илия низвел с неба огонь и воду; Даниил заградил уста львов; три отрока угасили пламень пещный; все наши пустын​ники и постники (египетские, фиваидские, оптинские, глинские, Саровские и прочие) по​стом победили врага диавола и обратили его в бегство. Что же мы ныне делаем?

Поститься не умеем и не хотим, молиться ленимся, гонений за веру боимся, без конца суетимся, веру не защищаем, себя пресыща​ем, страдать за правду не любим, себя голу​бим и очень любим.

Что же мы ныне делаем?

Неужели будем пассивно погибать и идти стадом в геенну, куда гонит нас всех сатана? Нет! У нас есть Христос Спаситель, бросим​ся к Его стопам, скажем Ему: «Мы грешны, Го​споди, прости нас и спаси. Ты всё можешь...»

ЛИДИЯ

Раньше Россия могла похвалиться дев​ством. Прекрасно, что было так заведено! Господь любит девство. Он Сам был великим девственником, Его Пречистая Матерь была девственница. Святой Предтеча, почти все апостолы, мученики и многие святые были девственники.

Христианство — религия чистоты и свято​сти, оно ублажает девство, возвышается им и восхваляет его.

Новые времена — наоборот. В наши дни девство грубо осмеивается, и не только ос​меивается литературой, но, главное, жесто​ко попирается самим делом, например: дети школьного возраста и даже дошкольного (6-7 лет) уже нарушают свое девство. Они устраивают особые игры (мальчики и девоч​ки) в «папы и мамы» и пытаются воспроизво​дить то, что делают взрослые.

Учащиеся старших классов доходят до не​вообразимого и чудовищного. Они зверски насилуют свою плоть, не считаясь с ужасны​ми последствиями. Так, например, юноши (особенно в медучилищах) своим девуш​кам шприцом вводят шампанское и другие вина в груди, наполняют их и потом жадно и страстно высасывают (рассказ студен​та). Подобные изуверства неумолимо ведут к тому, что скоро у нас вообще не будет мате​рей, а будут жалкие «девы» с ампутированны​ми грудями...

Самовырождение человечества! Именно к этому ведет отвержение девства, его охуление и неудержимая половая распущенность.

Лидия со слезами оплакивает свои юные годы. «Зачем я выходила замуж? — пишет она в письме. — Бес подсунул мне парня из нашей деревни, и в то время никто не вразумил меня, не объяснил, что есть другая жизнь, лучшая, высшая, жизнь девственная, жизнь с Богом. В деревне у нас храма не было, и все люди жили и копались в земле, как червяки. Я люби​ла храм, но меня в него не пускали, смеялись надо мной. Но я всё равно тайком убегала».

Дальше Лидия описывает свою горькую жизнь: «Меня часто били до крови, выгоняли из дома. Бывало, свекровь держит меня, а муж бьет, чем попало: «Уходи от нас, богомолка, ты нам не нужна». Милость-то Божия какая. Од​нажды они бьют меня, и я уже была вся в крови. Вдруг кошка спрыгнула с печки и вцепилась когтями в ноги свекрови, да так сильно стала рвать ноги, что свекровь закричала от боли и бросила меня держать, я убежала во двор, а куда идти ночевать — не знаю, всю ночь дро​жала под стогом соседей. Потом четыре меся​ца совсем не ходила домой. Ходила по домам, стирала, полы мыла, дрова рубила, отработаю, а ночевать не знаю куда идти.

Потом узнала одну бедную старушку, стала ходить к ней. Бывало, что-нибудь куплю ей покушать, понесу ей, попрошу ее рассказать что-нибудь. Она была неграмотная. — Я ведь неграмотная, — скажет, — я ничего не знаю.

— А про Адама и Еву знаешь?

— Про Адама и Еву немного знаю.

— Ну вот и расскажи мне про Адама и Еву.

Я садилась на пол, и она мне рассказывала про Адама и Еву, а я плакала.

— Господь взял горсть земли, — говорила бабушка, — и сказал: «Адам, создайся». И Адам создался — красивый, молодой, послушный. А потом Господь создал Еву. Ева любила гу​лять. Она пошла одна по саду, а там ее обманул змий — бес. Она съела запрещенный плод. И вот, милые мои, — запричитала бабушка, — согрешила Ева и дала съесть плод Адаму. Адам не хотел есть, но Ева прямо к губам поднесла.

«Ешь, — говорит, — вместе будем умирать». Адам сильно любил Еву. Так нельзя любить. Ну и решил съесть и вместе умереть, пото​му что Бог сказал им, что если съедите этот плод, то и умрете. Они умерли душой, а тело открылось, стали они нагие. Вот, милые мои, как страшно это было. Господь выгнал Адама и Еву из Рая, они плакали сильно. Вот я боль​ше ничего не знаю, я малограмотная.

Бабушка заканчивала свой рассказ, кре​стилась, утирала слезы. Плакала и Лидия. Она вспоминала свое невинное девство, и ей было горько, что она его не сохранила. Жал​ко ей было Адама и Еву. Как ведь им было хо​рошо в раю, с Богом, с Ангелами. Но Ева была больше виновата. Она послушалась беса. Ей захотелось быть равной Богу, как обещал ей змий. Но он обманул ее, как и теперь обма​нывает женщин, призывая быть равными мужчинам. Оттого ведь семья и разрушается. Дети страдают. Сами женщины болеют раз​ными заразными болезнями, рождают уро​дов и умирают в муках.

Бог рассудил женщине быть в послушании у мужа. В этом вся гармония и радость жизни, счастье детей, здоровье и благосостояние се​мьи, общества, государства.

Лидия теперь всё это хорошо понимала и потому плакала еще больше. Она оставила все мирские удовольствия, жила в маленькой комнате, молилась Богу и была счастлива.

Сколько по всему свету теперь таких не​вольных подвижников обоего пола? Они были обмануты бесом — князем мира сего, он им обещал, как и Еве, божественное всез​нание и блаженство на земле. Но жестоко обманул их. Вместо этого дал слезы, страда​ния, болезни и смерть, ад.

О, если бы Бог наш не пожалел Свое соз​дание! Он — всемилостивый и человеколю​бивый — дал людям спасительное покаяние, слезы, очищение, спасение. Христос Своей Кровью очищает нас от всякого греха. Даже современная мирская так называемая пере​стройка зовет нас, церковных людей, пере​страивать свою духовную жизнь. Перестро​ить — значит пересоздать, переосмыслить свою прежнюю жизнь: всё худое выбросить, заменить лучшим, более совершенным, до​брокачественным, богоугодным. Особенная работа должна идти по линии освобождения от лжи. Ложь есть райская пропасть. Там по​ложено начало недоверия Богу и доверие к дьяволу — змию. Опыт рабского падения ныне повторяется снова. Ева выходит из по​слушания Богу, влечет за собой Адама — весь род человеческий. Страшная трагедия — из​гнание Адама и Евы из рая сладости — долж​на вновь повториться со всем человечеством, когда Бог сметет огнем и мечом всех людей с земли и очистит ее от мерзостей людских.

Инстинктивно чувствуя эту катастрофу, лучшие люди настойчиво зовут человече​ство к очищению, перестройке, покаянию, смирению пред Богом. Но поворот от диаво​ла к Богу труден. Сатана окутал весь мир сетя​ми электричества, телевидения, радиовеща​ния, всякой совершенной техникой. Трудно человеку вырваться из этих цепей бесовских. Но как только он начинает порывать старые цепи, враг готовит и вяжет его новыми, более крепкими узами.

«Восстани, Господи, помози нам и избави нас имени Твоего ради» (прокимен на вос​кресной утрени).

Церковь Христова стоит пред новыми страданиями, новыми и, может быть, послед​ними испытаниями.

Преображение всего мира приближает​ся. Правда Божия уже торжествует победу над злом и сатанинскою ложью.

«Чаю воскресения мертвых и жизни будущаго века» (из Символа веры).

Аминь.

Хвала девству во веки веков!

ВЕЩИЙ СОН

Читая ниже описываемое событие, мы даже не затрудняемся, чтобы сказать: всё это не что иное, как чудо, посланное от Бога для вразумления людей. Другие же, особенно ученые, интеллигенты всякого ранга, прихо​дят в большое затруднение, даже смущение, сталкиваясь с подобными необъяснимыми фактами. Они сознательно не хотят при​знать существование Бога и Его чудес, по​тому и вынуждены их отрицать, как нечто еще не изученное и не постигнутое наукой.

Суть рассказа в следующем.

Машина скорой помощи целый день «моталась» по улицам Киева. Доктор Ива​нов Н.И., медсестра и шофер выбились из сил. Наконец-то уже вечером, у них появилась воз​можность передохнуть. Медсестра и шофер пошли в дежурку, чтобы там немного отдо​хнуть; доктор же, закутавшись в свое пальто, натянув шапку, прилег прямо в машине. Он сразу же и уснул напряженным сном, потому что в любую минуту мог прийти срочный вы​зов — ехать к какому-либо больному. И вызов пришел, но на этот раз он был какой-то нео​быкновенный — во сне доктор услышал умо​ляющий женский голос: «Спасите мою девоч​ку, она умирает по улице Каштановская, 14,83».

Доктор очнулся, в ушах дрожал умоляю​щий голос. Он вскочил и побежал к медсе​стре и шоферу.

— Есть вызов? — спросил он их.

— Нет никакого вызова, доктор, всё тихо и спокойно. Идите, отдыхайте. Будет вызов, мы вам сообщим, — ответили они.

Смущенный доктор пошел обратно в ма​шину. И едва он улегся и задремал, как опять слышит тот же женский голос. «Умоляю вас, спасите моего ребенка по улице Капитанов​ской, 14, 83». При этом, удивительно, доктор увидел лицо говорившей. Это была молодая женщина лет тридцати пяти, с черными воло​сами и большими голубыми глазами. Доктор спохватился и снова побежал к дежурному.

— Вызов есть?

— Нет никакого вызова, — ответил дежур​ный, — будет — вам сообщим.

Но доктор не мог уже больше ждать, он по​звал медсестру и своего шофера и велел не​медленно ехать по указанному во сне адресу.

Минут через пятнадцать они нашли Каштановскую улицу, дом 14 и постучались в квар​тиру 83. Им открыла пожилая женщина и, всплеснув руками, воскликнула: «Боже мой! Как хорошо, что вы приехали, у нас умирает девочка, помогите нам, если можете!». Доктор подошел к больной. Она лежала в большом жару, раскинув руки, и в бреду что-то говорила.

— Всё свою маму звала, — сказала пожи​лая женщина. — Девочка — сиротка, мать ее умерла пять лет назад, умоляла меня сохра​нить ее дочку.

Доктор велел сделать больной укол и дать таблетки.

Сев на стул, он спросил хозяйку:

— Вы звонили и делали вызов?

— Нет, доктор, не делали вызова, у нас и телефона-то нет.

Доктор в недоумении что-то пробурчал про себя.

— А вы кто будете этой девочке?

— Я старшая сестра ее матери. Уже про​шло пять лет, как она умерла. Умирая, она плакала и умоляла меня, чтобы я хранила ее Людочку. Но вот, видимо, не сохрани​ла, заболела бедненькая. Спасибо вам, док​тор, что приехали. Да кто же это сказал вам про нас?

Доктор промолчал и в недоумении всё что-то обдумывал. Потом, вскинув глаза, он увидел большой портрет молодой женщины, висевший на стене. Доктор вздрогнул. Он уз​нал то лицо, которое видел во сне...

— Кто эта женщина на фотографии? — спросил он хозяйку.

— Это Людочкина мама, она умерла пять лет назад...

Хозяйка говорила еще что-то, но доктор уже ее не слушал.

Он схватился обеими руками за свою голо​ву, закрыл глаза и впал в какое-то странное состояние.

— Вам плохо, доктор? — заволновалась хозяйка. В это время больная девочка откры​ла глаза:

— Мама, я пить хочу.

— Слава Богу, — сказал доктор рассеян​но, — кризис миновал. Девочка спасена, едем. Они уехали, сделав свое благородное дело. Но тайна «вещего сна» осталась нерас​крытой...

Спасибо доктору Иванову Н.И., главному виновнику этого таинственного события. Он нашел в себе мужество написать обо всем в газету «Вечерний Киев», чтобы обществен​ность сама разобралась в том, в чем ученые и медики не могут разобраться...

Здесь вспоминаются слова епископа Анфима Анзерского, почившего на Соловках. «Мир невидимый, — говорит он, — более ре​ален, нежели мир видимый, хотя он и недо​ступен нашему наблюдению...»

А вот слова скептика: «Сколько же на свете есть еще неразгаданного, таинственного. Ведь существуют, как ныне доказала наука, биотоки, которыми можно лечить всякие болезни. Гип​ноз... Телепатия... Да и сны, исполненные таин​ства, когда мозг наш пребывает в какой-то дру​гой, непостижимой для нас сфере».

Мы же говорим так «Пока вы—ученые и про​свещенные — не признаете Бога как Высшую Реальность, вам никогда не разгадать Божии тайны! Вы скорее разобьетесь в прах о Камень веры, Который есть Христос. ..Кто упадет на этот камень — разобьется, а на кого он упадет, того раздавит» (Мф. 21,44).

ВЛАДЫКА ЖИЗНИ

(Молитва преподобного Ефрема Сирина)

Почему-то многим кажется, что наша жизнь совершенно ни от кого не зависит. Мы хозяева своей жизни. Мы будто сами ее устраиваем, как хотим, потому мы не жела​ем никого признавать, просить, кому-то мо​литься и прочее.

Это не что иное, как демоническая сво​бода, болезнь маньяка, муравьиное само​утверждение. Отсюда и заблудшее мировое стадо, повсюду рогатые леваки, злые раз​бойники. Утверждая свой культ независимо​сти от Бога, люди, однако, желанной свобо​ды не достигают; они всё также полностью остаются подчинены Богу, Его вечным зако​нам, установлениям.

Господь навечно является Владыкой жиз​ни всей Вселенной, всем народам, каждой личности в отдельности. Об этом ясно, с предельной точностью говорит препо​добный Ефрем Сирин в своей великопост​ной молитве: «Господи и Владыко живота моего». Какая дивная и радостная истина! Всё в мире определяется властью и силой Творца и Бога. Он — подлинный и неизмен​ный Хозяин всего сущего. Он создал мир из ничего. Он им управляет, Он дает и под​держивает жизнь всей твари, Он — наш Бог, и мы — люди Его навеки.

На земле есть другие «владыки», хотящие царствовать и господствовать над миром. Это цари, короли, вожди, президенты...

Но все они владыки на один час. Сегод​ня они владычествуют, завтра их уже нет в живых, и «память их погибнет с шумом» (ср. Пс. 9, 7).

Власть и господство Бога над миром без​условны и вечны. И даже те, кто не веруют в Бога, не признают Его и клянут Его, они еще убедительнее доказывают Его существо​вание и власть над собой.

Посмотрите, как безбожник всеми сила​ми цепляется за жизнь. Он готов всем по​жертвовать, только бы продлили ему жизнь на земле. Но нет! Долгота или краткость жизни и мера его страдания определена Бо​гом человеку со дня его рождения. Никто из смертных не в силах прибавить жизни себе хотя бы на один час.

Ныне много говорят о роли медицины. Что она может спасти и продлить жизнь челове​ка. По сути дела, всё это иллюзия. Вниматель​ные ученые и психологи утверждают совер​шенно обратное явление. Один духоносный старец сказал: «Кто познакомится с аптекой, тот не проживет и полвека» (отец Тарасий Лаврский).

Однако лечиться мы не гнушаемся. Ведь здо​ровье дороже всего на свете! Только это лече​ние у нас идет «вверх ногами», то есть мы усер​дно лечим тело и для него ничего не жалеем. А душа, главная часть человека, остается вся больная, и мы о ней не заботимся. Более того, некоторые совсем не признают своей души. Они говорят, что никакой души и нет, а есть только психологические элементы, состоящие из атомных частиц. Получается психология без души и гносеология без центра познания...

Для нас, верующих, Бог — Владыка жиз​ни всего существующего, Владыка жизни и моей личной. Он создал меня из ничего. Образовал меня во чреве матери моей, дал мне жизнь, хранит меня и заботится о моих нуждах. Это сознание не выдуманное кем-то, а подлинное, реальное, опытно подтвержда​ющееся каждый наш день, час и минуту.

Уж если действительно Господь Владыка и Хозяин моей жизни, то чего мне боять​ся, что унывать, что отчаиваться? Напротив, нужно только радоваться, веселиться, ка​яться в грехах своих и стараться жить так, как велит Святое Евангелие.
Бог — Начальник жизни нашей,

Что, душа, волнуешься?

Хоть ты грешная и падша,

Верь — и... возликуешься!

Бог — Владыка наш, Спаситель,

Правит всей Вселенною,

Попран будет Им губитель С гордостью надменною.

Еще мало, очень мало —

Зло испепелится,

Всюду будет Божья Правда,

Тварь вся обновится...

При современной и стремительной гонке времени, космической быстроте полетов, глубине познания вещей и всех стихий при​роды человеку кажется, что действитель​но всего этого он достигает сам, без Бога, без Ангелов и святых. Он теперь сам стал как Бог — всё может делать, всё может по​стичь. Отсюда начинается «обвал» (срыв) че​ловеческой личности. Она летит в пропасть безбожия, при этом воображая, что летит вверх на крыльях культуры и техники. Фак​тически же стремительно падает вниз с кам​нем гордыни на шее.

Ярким свидетельством этого является со​временное растление нравов, особенно мо​лодежи. Звериное и ненасытное желание телесных наслаждений, воспевание поро​ков и угашение духа. Словом, мы находимся на уровне допотопного человечества, ког​да люди настолько глубоко пали морально, что жить им дальше было невозможно. Бог сказал тогда: «Истреблю человека от земли, ибо смрад их беззаконный не дает им право жить» (ср. Быт. 6,7).

В книге «Тайна погибшей цивилизации» указывается, что главными грехами той поры были крайнее разложение нравов и яв​ное восстание на Бога.

Не трудно провести параллель такого со​стояния с нашим современным обществом. Оно страдает такими же грехами.

Господь — Владыка нашей жизни! Долго ли Он будет смотреть на наши душевные и теле​сные извращения? Накал богоборчества ныне дошел до безумия. Жажда телесных наслаж​дений — до скотоподобия. Если бы Господь не пожалел остаток, то давно все погибли бы, как Содом и Гоморра (см. Рим. 9, 27-29).

Пустыня во граде... Здесь незримо подви​заются рабы Божии. Они по виду, как и все прочие, работают и отдыхают. Но душа их предана одному Богу. Они Его любят. Они Ему молятся. Он — их Создатель, Кормитель и Спаситель. Пред ним они плачут и кают​ся во грехах своих. Они Им только и живут, дышат, сохраняются. Грады, в которых они живут и укрываются, полны нечисти, раз​врата и безбожия. Но рабы Божии, как соль, сохраняют людей от конечного разложения и гниения. Господь когда-то сказал Аврааму, что ради десяти праведников Он не погубит всего города.

Пустыня в горах... Напряжение веры и на​кал страданий здесь куда выше, чем в городах и селах. Ощущение владычества Бога здесь необыкновенно высоко. Каждый прожитый день, час, минута в пустыне является чудом Божиим. Если бы не могучая сила Божия и Его любовь, то как можно прожить в пусты​не в наши дни, когда каждый кустик, каждый камушек исходен и замечен. Но Бог хранит не десятки, а сотни, а то и тысячи пустын​ников в горах, вертепах и пропастях земных

(см. Евр. И, 38). Живут они, трудятся, молятся за весь мир и смиренно прославляют свое​го Создателя и Спасителя. Надо сказать, что в такой пустынной, совершенно беззащит​ной жизни сила и власть Божия проявляются наиболее ясно и конкретно. Люди в городах обеспеченные, устроенные, сытые. Кажется, что и не нуждаются в Боге. Здесь же, в пусты​не, голодные и холодные, под дождем и сне​гом, постоянно в опасности от зверей и злых людей — как они остро нуждаются в помощи Всевышнего! И Он их любовно покрывает, спасает, питает, делит и веселит.

«Четыре раза я был на месте, где под зем​лей живут пустынники (рассказ приятеля моего Николая), и ни разу не удостоился их видеть. Бог не открыл мне ход под землю. Недостоин я!»

Господь — Владыка жизни нашей и смер​ти! Не так ли Он будет укрывать верующих и при антихристе, когда их будут вылавли​вать и убивать, как вредных насекомых.

Жив Господь и не даст в ловитву праведни​ка, на его же место поймается грешный (см. Не. 34,8-9).

Преподобный Ефрем Сирин в молитве «Господи и Владыко живота моего» просит у Бога, чтобы Он отнял от него дух праздно​сти, уныния, любоначалия и празднословия, а дал бы дух целомудрия, смиренномудрия, терпения и любви, дар видеть свои грехи и не осуждать других. Ко всему этому нам те​перь надо просить у Бога умножения веры, любви, надежды и сил оставаться верными Ему до самой смерти.

В храме идет постовая служба. В вечер​нем полумраке молится много людей. Здесь и мужчины, и женщины, старики и дети. Все они благоговейно кладут поклоны, лица со​средоточены, несколько печальны. Ведь сколько горя, бед и скорбей принесли они в этот родной храм. Здесь они хотят покаять​ся, услышать всю правду о жизни и смерти... О Боге, об Ангелах, святых... Выходит священ​ник на амвон. Помолившись пред Царскими вратами, он поворачивается к народу и го​ворит: «Во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Дорогие мои братья и сестры, сейчас время Великого поста. Мы пришли сюда оплаки​вать свои грехи. Мы согрешили пред Господом неба и земли, мы Его оскорбили. Он — Владыка нашей жизни, Он видит наши слезы и покаяние. Он, и только Он может помило​вать нас и спасти. Ибо любит нас и не даст нам погибнуть в пасти красного дракона...»

Люди плачут, стоят на коленях, лица их просветляются от радости и любви Божией. Они теперь еще более убеждены, что Го​сподь Всемогущий, Вселюбящий. Он их за​щитит от врагов видимых и невидимых, не даст погибнуть навеки.

НЕБЕСНАЯ ПОМОЩЬ

В минуту жизни трудную, 
Теснится ль в сердце грусть:
 Одну молитву чудную Твержу я наизусть.

М. Ю. Лермонтов
Ведь вот бывают такие трудности у челове​ка, в которых решительно никто из людей его окружающих помочь ему не может. Хорошо, если этот человек одарен верой в Бога, от Него он и получит себе поддержку, а если он совсем неверующий, не знает, как и кому помолиться, тогда участь его решена — он погибает...

Такие огромные трудности возникли у вдового священника отца Петра. Рассказы​вая о себе, он плакал, как малый ребенок, уж очень глубоко тронула его нежная забота Божия о его судьбе.

«Живу вот уже десять лет без своей матуш​ки, — начал он свой рассказ. — Служу в Церк​ви, исполняю требы, исповедую, причащаю. После матушки (она умерла 30 лет от роду) осталась дочка. Я хотел отдать ее в мона​стырь на полное служение Богу, но она вы​шла замуж, и я остался совершенно один.

Трудно одному жить, и особенно священ​нику на приходе (отец Петр платочком утер слезы). Но что делать — воля Божия да будет. Но главные трудности пришли оттуда, откуда я их совершенно не ожидал. И такие они ока​зались острые, что серьезно угрожали всему делу священства. Не один раз возникал страш​ный вопрос — служить мне или уходить в мир и жениться. Я весь испостился, измолился, ис​сушил свое тело до костей (отец Петр обнажил свои руки: они были, как плети, тонкие и сухие). Но облегчения от плотской страсти не было, даже, как мне казалось, жар похоти стал еще сильнее и ожесточеннее.

Я перебрал всех святых, которые помогают в этой борьбе, со слезами просил Матерь Божию, чтобы Она сняла с меня буйство похо​ти, — помощи, однако, не было. Видимо, пло​хо молился и был недостоин. Или Господь любовно испытывал мою душу, насколько она верна призванию и стремится к чистой жизни. Измучился я совсем. Сил не стало — ни духовных, ни физических. Службу испол​нял машинально, жил только номинально, как живет мертвец, без всякого духовного просвета и творческого подъема.

Между тем, страсти бушевали, как пламя в жаровне. Нет, представляете, какое отчаян​ное положение? Главное было то, что Небо мне не отвечало. Оно было как бы совершен​но безразличным к моему горю. И это страш​но удручало мою измученную душу; ведь вот какие неисповедимые пути Божии! Я весь исплакался, истомился, и что меня особен​но устрашило — это угасание духа. Я остро почувствовал, что душой я умираю. Мертвею, коченею — смерть!»

— Вам надо было поисповедаться, — ска​зал кто-то.

— Было и это, — ответил отец Петр. — В исповедь я глубоко верю как в великое Та​инство. Но вот чудо какое — на этот раз даже исповедь мне не помогла. Мрак тягучий, бес​просветный напал на мою душу, а тело изну​три пожирала страсть...

— Вы как Иоанн Многострадальный, — за​метил сосед, сидевший рядом со мной...

Отец Петр как-то скорчился при этих сло​вах. Его ли сравнивать с великим угодником Божиим — преподобным Иоанном Много​страдальным?

Потом он выпрямился, поднял свой из​мученный взор к небу и сказал: «Знаете что, мои дорогие, в последние дни мне чаще все​го представлялась Гефсиманская ночь, где Спаситель, в полной оставленности, молил​ся и страшно страдал... И вот там, в минуты крайнего оскудения сил, крайнего изнемо​жения, к Нему спустился светлый Ангел... и безмолвно нежно утешал Его.

Нечто подобное произошло и со мною, грешным. Когда я был в страшном отчаянии и бездна гибельная разверзлась предо мной, ко мне пришла моя умершая матушка. Она, как тихий и светлый Ангел, была полна бла​годати. Сияющая одежда ее и кроткий взор были так светлы и нежны, что я пал на зем​лю и как бы онемел от страха. Она же, при​близившись ко мне, положила свою руку мне на голову, тихо и кротко сказала: «Вот ты, му​ченик мой, вставай, я пришла помочь тебе».

Услышав ее знакомый голос и задушев​ную искренность, я убедился, что это имен​но она — моя добрая матушка, а не бесов​ское привидение. Душа моя раскрылась, и я разрыдался, как малое дитя. Глазами я видел ее длинное белое платье, расстилавшееся по полу. Подняться на ноги и взглянуть в ее лицо было страшно. Она же нежно взяла меня за одежду, подняла на ноги. “Вот теперь тебе будет легче, — произнесла она с волне​нием в голосе, — видимо, мое печальное со​стояние сильно ее беспокоило. — Молись и терпи. Бог всегда с тобой”, — добавила она тихо, и я почувствовал, как ее образ заколебался, будто от ветра. Свет стал медленно уга​сать, и через две-три секунды в комнате ста​ло темно...

Это был не сон, а таинственное явление давно умершего человека. Я так был всем этим потрясен, что не мог стоять на ногах, снова упал на пол и молился: «Господи, по​милуй!»

Когда стало светать, я встал новым чело​веком. Ум был светел и ясен. Тело — легко, как перышко. На сердце неописуемый рай...

С той чудной минуты небесного явления страсть моя телесная оставила меня, я пре​бывал в покое. Когда же по моему невнима​нию или по зависти бесовской, похоть снова начинает жечь меня как огнем, я вспоминаю дивное явление и слова матушки: «Молись и терпи». Похоть быстро отступает, по мило​сти Божией». Так закончил свой необычный рассказ отец Петр.

Несколько подробностей о матушке отца Петра, Ольге Курбатовой.

Это была дивная женщина, глубоко веру​ющая и простая, как ребенок. Ее целомудрие и воздержание было необыкновенным.

Святая простота и непосредственность души творили чудеса.

Однажды ее батюшку отца Петра едва не рас​стреляли. Было сфабриковано серьезное дело, в котором он не был виновен. Тем не менее смертный приговор был назначен к исполне​нию. Матушка помолилась святителю Нико​лаю и пошла сама выручать своего батюшку. Казалось, что дело было совершенно безна​дежное. Но она пошла. Каким-то чудом про​шла в Чека, куда почти никого не пропускали. Там сидели трое. Увидев ее, они переглянулись.

«Я пришла за своим батюшкой, — сказала она просто. — Тридцать первого его хотят расстрелять, а он невиновен. Бог вас за это накажет». И она перекрестилась.

Один сказал: «Ваш муж — предатель». Она сказала: «Нет!» Второй сказал: «Он — кон​трреволюционер». Она сказала: «Нет!» «Он — враг народа», — сказал третий. Она ответи​ла: «Нет!» — и встала на колени. Подняв руки к небу, она воскликнула: «Боже, они хотят по​губить невинного человека. Не наказывай их!»

Они помолчали, и один сказал другому: «Отведи ее к главному». Если кто к главному заходил, то оттуда живой не возвращался. Здесь получилось обратное. Матушка Ольга не только вышла живая от главного, но и спас​ла своего батюшку. Главный велел отпустить на свободу священника Петра Курбатова.

Как это получилось? Никто не знает. Знает только Бог и святитель Николай.

Теперь матушка Ольга пришла спасать отца Петра не от расстрела, но от вечной смерти, и, как видим, тоже спасла.

Дивен Бог во святых Своих. Слава силе Тво​ей, Господи!

ДЕРЗКИЙ ГРЕХ

Грех сам по себе страшен. Но так как он ря​дится в светлые одежды, то и привлекает к себе людей, которые делают его даже в сладость.

Сатана тоже мерзок и гнусен, как сказал про него преподобный Серафим Саровский, но он предпочитает казаться «светлым анге​лом», чтобы погубить человека. Грех от диа​вола, потому что прежде диавол согрешил.

Почему грех страшен?

Потому что он ведет человека против Бога. И на Кресте пригвожден в рай дерзновенный Адамов грех... (ср. великопостный тропарь 6-го часа). Грешить может только дерзкая душа. Она и Бога не боится, и людей не стыдится Смиренный человек боится греха. Он бо​ится оскорбить Бога, нарушить Его святые заповеди.

Дерзкие люди сами по себе страшны; они способны кого угодно оскорбить, что угодно сделать: украсть, убить и прочее.

Если проводить параллель с людьми на​шего XX века, то можно с уверенностью и страхом сказать, что мы ныне все дерзкие до безумия, гордые до глупости, немощные и боязливые до последнего предела. И всё это потому, что не боимся грешить, свыклись с грехом, как с другом, а ведь он — убийца!

Христос Спаситель на Кресте пригвоздил дерзновенный Адамов грех, и пригвождает то, чем мы грешим самопроизвольно, дерзновен​но ныне. Пригвождает, прощает, исцеляет...

Всё это прекрасно понимал пустынник отец Герман. Он не раз читал на амвоне вели​копостный тропарь 6-го часа. И вот только ныне он с ужасом почувствовал, что человек он крайне дерзкий, гордый, бесстрашный. Теперь перед ним открылась как бы завеса — он с горечью осознал, что корень всему это​му преступному — его дерзкое сердце. Пу​стыннику стало страшно за свою дерзость. Причем дерзость здесь была не простая, че​ловеческая, а демоническая, бесовская.

Дерзко вторгающиеся в непостижимое (например, откуда появился Бог? как Он мо​жет быть в Трех Лицах и т. д.) являются ис​кусителями Бога, они извергаются от лица Божия во тьму кромешную, как сатана с неба (святитель Игнатий (Брянчанинов). См. На​стольная книга священнослужителя. Т. 7. С. 568). Прочитав эти слова, отец Герман при​шел в ужас. Они написаны прямо про него. Особенно же эти богоборческие мысли не давали ему покоя в последнее время. От​куда берутся такие мысли против Бога?

От сатаны и нашего гордого сердца.

Поскольку на подобные крамольные во​просы нет ответа, то люди сбиваются с толку и впадают в сомнение, а потом и полное не​верие.

Против дерзкого помысла — всё знать, всё попытать — следует ставить разумную преграду: кто я такой, как не прах и пепел. Мне ли, ничтожному муравью, знать тайны Всемогущего Бога?!

Поставив перед собой подобные вопросы, человеческий разум успокаивается, неволь​но смиряется и становится благоразумно на свое место.

Псалмопевец царь Давид говорит о себе: «Я никогда не позволял себе касаться вопро​сов непостижимых... И это вполне благораз​умно и богоугодно».

Почему ныне мы так много страдаем от бо​лезней головы и умираем? Потому что лезем не в свое дело. Хотим познать недозволенное, дерзаем безо всякой меры объяснить и из​учить необъяснимое. А когда говорят нам: «Эй ты, куда лезешь выше своей головы? Ведь это Божии тайны!» —отвечаем дерзко: «Ну и что — тайны, вот я и хочу постичь все эти тайны!»

Подобным крамольным настроением за​ражен теперь весь мир. Особенно же так называемые ученые, интеллигенты. Выйдя из спасительного церковного повиновения, они попали под влияние гордого Люцифера, которого Бог низверг с неба именно за по​добные крамольные дела.

Результат дерзкого восстания на Бога ско​ро будет очевиден — как с неба низвержены дерзкие возмутители, так и с земли они бу​дут низвержены еще глубже — в самый ад, а с ними и их последователи — нераскаян​ные грешные люди.

Дерзновенным грехом является не только недоверие к Богу, сомнение в Его существо​вании, но и чрезмерная надежда на Его ми​лосердие, излишнее упование на Его всепро​щение.

Проводя на земле распутную жизнь, не бо​рясь с грехом, не принося покаяния, человек, однако, говорит себе: «Ну ладно, Бог всё про​стит, Он ведь милостивый, чего там пугать нас адом да геенной... поживем хоть здесь всласть и вволю».

Святитель Димитрий Ростовский говорит, что этот грех против Духа Святого. Это дерз​кое надеяние на милость Божию не что иное, как хула на Бога, издевательство над Его пра​восудием и справедливостью.

Отец Герман вспомнил, как однажды он разрешил причаститься человеку, который совсем не готовился к Причастию, хотя бы и мог приготовиться.

Другой раз он сам себе разрешил ослабить пост, поев рыбу в первую седмицу Великого по​ста, хотя мог бы и не есть, так как здоровью его ничего не угрожало. Было и такое, когда он ел пишу втайне от других, мотивируя это тем, что, мол, увидят — соблазнятся, как малодушные.

Все это теперь ясно проявилось в сознании отца Германа как дерзость, недопустимое сво​еволие, самость, восстание на Божий закон и пренебрежение Церковным Уставом и свя​тыми отцами. Конечно, времена теперь стали не те, что были раньше, когда святые отцы со​ставляли свои запреты, однако сила послуша​ния в том и состоит, чтобы исполнять то, что кажется нам неисполнимо или даже написа​но будто бы совсем неразумно.

Один старец сказал: «Когда мы хотим вы​полнить и не выполняем Устав по болезни или другим причинам, сердце наше про​бодается сокрушением, как острым мечом, и этим мы приносим Богу немалую жертву...»

Дерзновенный Адамов грех совершает ныне особенно духовенство, когда оно лег​комысленно исполняет служение у престола Божия, совсем худо и безответственно пасет словесное стадо Христово, открывает тайны исповеди начальникам. Страшное прокля​тие надвигается на их головы.

Монашествующие совершают дерзновен​ный Адамов грех, когда не выполняют свои данные Богу монашеские обеты: послушание, целомудрие, нестяжание. Многие из монахов теперь живут в миру (тайные). Выполнение обетов для них усложняется тем, что многие из них не знают своих духовных отцов, цело​мудрию их угрожает повальный разврат мир​ских людей, а обет нестяжания нарушается чрезмерной заботой о своем существовании.

О горе, горе нам! Все мы так дерзки, горды, завистливы, малодушны, нечисты! Кто изба​вит нас от гибели вечной смерти?

«Согрешений наших рукописание разде​ри, Христе Боже, и спаси нас...» (великопост​ный тропарь 6-го часа).

Однажды Господь сказал такие слова: «Как верблюду невозможно пройти сквозь игольные уши, так богатому невозможно во​йти в Царство Небесное...»

Святые апостолы изумились и воскликну​ли: «Господи, кто же может спастись?». Спаси​тель ответил: «Невозможное людям возмож​но Богу» (ср. Лук 18, 25-27).

Так что же нам остается делать?

— Надеяться на Бога — Ему всё возможно.

— Да! Но не будет ли и это надеяние дер​зостное с нашей стороны? Господь, мол, всё равно меня спасет — Он всё может! Буду есть и веселиться.

— Нет! Не пресыщаться и веселиться, а молиться и каяться, терпеть и надеяться на милость Божию, и тогда увидим торже​ство Божественной любви. Он сотворит невозможное: Он сделает из нас, бессиль​ных, — сильных, из погибающих — спа​сенных.

Но Господь тогда властно вмешается в нашу жизнь, когда мы смиримся до зела, когда мы с ужасом поймем, что нам так просто не спа​стись, что цепи греха нам самим ни за что не сорвать (старец Силуан Афонский).

«Господи, спаси мя, погибаю!»

Дерзкие наши времена, дерзкие наши дела, дерзкие и мысли. «Дерзай, дщерь, — сказал Господь кровоточивой жене, — вера твоя спасла тебя» (см. Мф. 9, 22).

Без веры дерзать невозможно. А с ве​рой надо дерзать. Мы как пылинка в поле, а буря-то какая! А тьма-то, а зло-то вражье?..

Ныне память Алексия, человека Божия (17/30 марта). Какая дивная любовь к Богу была у этого святого: оставил богатый дом, родителей, невесту и пошел скитаться. Сем​надцать лет, как нищий на паперти церков​ной, семнадцать лет в дому родителей — не​узнанный родной сын. Насмешки, побои слуг, козни диавола, плач матери и невесты по нем, Алексие, а он рядом в лачуге, неузнанный, больной, холодный, голодный. О, какой укор нам — любителям обеспеченной жизни со всеми удобствами, веселием и пресыщением!

Святой Алексий, человек Божий, моли Бога о нас! Научи нас хоть сколько-нибудь жертво​вать для Бога и ближних. Научи нас удаляться от мирской жизни, суеты и привязанности, ибо мир, как красивое болото, привлечет, за​сосет и... погубит. Боже, спаси нас!
ПИР ВЕРЫ

Никогда Церковь Христова нас так не при​глашает на духовную трапезу, как на Свет​лую Пасху. Очень уж обильна духовная пища в этот день! Какие сладкие кушанья, какие изысканные блюда, какие напитки!

«Телец упитанный, трапеза исполнена, на​ел адитеся вси...» (см. Огласительное слово на Пасху святителя Иоанна Златоуста). Поистине пасхальный обед духовный насыщает, услаждает, дает полезную и многоценную пищу всякой душе христианской.

Стоит только войти в храм или, стоя вне его, послушать пасхальное богослужение, пронзающие и веселящие душу возгласы «Христос Воскресе!» — как человек наполня​ется волнами неведомых ранее чувств, вол​нующих ощущений. И нередко слезы... Не​прошенные слезы льются по щекам.

Что всё это значит? Откуда такая благо​дать?

Когда колеблющийся Лев Толстой услышал в храме многотысячный голос народа «Во​истину Воскресе», он задумчиво сказал: «Да, действительно Христос воскрес!»

Простой верующий народ даже и не заду​мывается над тем, воскрес Христос или не вос​крес. Народ чувствует своим сердцем истину Воскресения. Он знает всем своим существом, что Христос Спаситель подлинно победил смерть. Он воскрес из мертвых и нам всем даровал жизнь вечную. Потому люди и пла​чут от радости, потому они вкушают от пира веры, они насыщают свой внутренний голод и делаются счастливыми.

Недавно в одном из районов нашей стра​ны был открыт храм для богослужения. Почти сорок лет люди не имели своего хра​ма. Сколько они хлопотали, сколько бились с местными бюрократами, и только когда вмешалась центральная власть, храм от​крыли. Это было перед Пасхой. Так что вы думаете? Когда запели «Христос Воскресе» люди, переполнявшие храм, встали на коле​ни с зажженными свечами и все плакали. Ба​тюшка говорит им: «Православные, вставай​те, дайте мне дорогу, чтобы покадить храм». А они ему: «Батюшка, мы не можем». А сами плачут от радости, и батюшка заплакал... Как они, бедные, истомились, как изголода​лись! И вот тут пир веры. Трапеза исполнена духовной сладости, блаженства души и не​выразимого ликования.

А святитель Иоанн Златоуст всё зовет и зо​вет: «Приидите, насладитеся пира веры, вси восприимите богатство благости... Воскресе Христос, и радуются Ангелы, воскресе Хри​стос, и жизнь жительствует, и никтоже да ры​дает убожества: явися бо общее Царство» (см. Огласительное слово...).

Люди мира сего ищут себе радости в слад- коядении, винопитии, веселых игралищах, музыке, пьяных застольях. Находят они в этом себе удовлетворение и покой? На​ходят! Но какое это удовлетворение? Какой покой? Минутный, обманчивый: чрево на​сытилось — удовлетворение, разум затмился вином — покой! Но потом быстро всё улету​чивается, туман проходит, и реальность сно​ва открывается горькой действительностью. Надо снова заливать опиум, снова заглушать сознание, искусственно уходить от горькой действительности. И так без конца, пока человек весь изведется, истратится, во всем из- уверится и наконец выпадет из жизни.

Духовные радости совсем иные. Пир веры не оставляет места разочарованию, духов​ное насыщение всегда светло и радостно. Оно сопровождается тихим веянием благо​дати Святого Духа, насыщением невырази​мых, сладостных чувств блаженства и покоя. Мир духовный — полнота, удовлетворенное блаженство, когда ум, сердце, воля проник​нуты тихой радостью жизни, любви к Госпо​ду, благодарения и счастья бытия.

Не все могут ощутимо вкушать сладость от пира веры, и сама степень насыщения ду​ховного разнообразна. Но внутренне все без исключения причащаются радости Святой Пасхи. И пустынник, сидящий в подземелье, не имеющий ни удобств жизни, ни телесного утешения, ни здоровья, внутренне, таинствен​но исполняется благодатью Святого Духа, и Пасха для него делается днем великого тор​жества и подлинной победы над смертью.

Говорят, что Пасха 1988 года была особен​ной. За все семьдесят лет Советской власти впервые пасхальная служба во главе со Святейшим Патриархом Пименом транслиро​валась по всей стране. Люди, находясь в отда​ленных уголках страны, в тюрьмах, лагерях, больницах, тайге, трущобах могли с радо​стью слышать из Елоховского патриаршего собора победный гимн о Воскресшем Хри​сте. Сколько слез радости и благодарения вознесено к Престолу Божию! Сколько изму​ченных, истощенных душ озарилось радо​стью Символа веры и любви к Богу?!

Слава Тебе, Господи, Слава Тебе!

На данных высях тысячелетья

Победный гимн звучит столетья.

Он вторит правду Воскресенья

Христа и вечного спасенья.

Нам не страшны ни смерть, ни атом,

Христова власть над всеми штатами,

У нас один святой прогресс —

Христос воистину воскрес!

О ПРЕДАТЕЛЬСТВЕ

Кажется, что никакой другой поступок не вызывает такого осуждения и даже отвращения, как предательство. Раньше будто не было и в помине такого греха. Теперь он принял характер эпидемии.

Предаст брат брата на смерть (Мф. 10, 21; Мк. 13, 12). Особенно же чудовищный размах имеет гнусный поступок там, где ему вообще не должно и быть, — среди ду​ховенства.

Бывает так, что это дело деликатно оправ​дывают пользой для Церкви, что, мол, если этого батюшку не «убрать», то из-за него за​кроют храм. Бывает и хуже!.. Но как бы то ни было, а дело это чрезвычайно гнусное, от​вратительное. Оно не смывается ничем — ни слезами, ни даже кровью...

Откуда явилось такое уродство среди лю​дей? От потери Бога и потери любви к ближ​ним. Это знамение последнего времени. Яс​ный признак скорого пришествия Христова.

Главное, и это удивительно, что предатель​ство совершенно не наказывается законом, а более того — поощряется. Одно это уже ре​шительно говорит о крайнем падении нрав​ственности среди общества и потере досто​инства личности человека как такового.

ВЛАСТЬ ТЬМЫ

Победная Пасха связана с ужасным злом. Иуда предал Христа и сам удавился. И всякий, кто предает кого-либо, должен быть удавлен или удавиться. Эта закономерность соверша​ется с изумительной точностью.

Слава безмерной любви Христовой, к ко​торой многие предатели своевременно об​ращаются с истинным покаянием. Они по​лучают прощение. Но большинство из них приносят покаяние позднее, как Иуда, пото​му гибнут безвозвратно.

Была одна пасхальна ночь,

За бурей звездное сиянье

Мрак ночи отгоняло прочь.

И чудилось при звезд мерцаньи —

Гора несется ледяная,

Сидит там страшный человек.

Власы, кудрями ниспадая,

Имеют рыжий цвет, а с влажных щек

Вода струится, мрачен взгляд.

Предатель то, гляди, гляди!

Гляжу — и ужасом обьят, —

Идет Иуда впереди...
Господь не боялся предателя. Он знал, что на всё воля Небесного Отца. А предатель — только исполнитель этой святой воли. Более того, Господь избрал этого Иуду, сделал его Своим как бы доверенным учеником, пору​чил ему носить ящик, куда благодетели клали деньги на нужды всех учеников и нищих. Иуда был казначеем. И Господь знал, что он предаст Его. Однако Он ни разу не укорил Иуду, что он предатель, а наоборот — тщательно укрывал от других учеников, чтобы они не узнали, что Иуда — предатель. Вот тайна Божественной любви. Три с половиной года они были вме​сте, и Господь терпел Иуду, Своего предателя, и даже укрывал его, чтобы не узнали другие ученики (см. Ин. 13,26-28).

Итак, власть тьмы действовала (почти сво​бодно) даже среди общества ближайших учеников Христовых. Сам Христос как бы скрывал Иуду и не обличал его, давая свобод​но развиваться злу среди царства света.

Спаситель во всем полагался на волю Отца Небесного, а воля эта вела к тому, чтобы Сын Человеческий (Сын Божий) был предан на поругание и распятие за род человеческий.

Что сказать о наших временах, когда власть тьмы открыто господствует во всех сферах человеческой жизни. Когда даже в Церкви Божией, у самого престола Божия, властвует сатана. И это совсем не потому, что Бог будто бессилен защитить народ Свой, но для того, чтобы дать исполниться Писанию. А Писание ясно говорит, что в последние времена сатана будет развязан и будет везде господствовать, даже в самой Церкви Божией он воссядет (см. 2 Фес. 2,4). Но кандидатов в священники такое множество, что духовные школы не мо​гут всех вместить. Вот чудо какое!

Это явно указывает на то, что Господь Сам посылает людей в священники, и они идут, не боясь ничего — ни предателей, ни тюрь​мы, ни смерти.

Как же вести себя добрым пастырям среди своих предателей, лжебратий?

Этот вопрос весьма сложный и трудный. Но он делается понятным, когда мы взглянем на Христа, Господа нашего. Ведь Он для нас во всем является примером подражания.

Господь терпел Иуду, не обличал его, даже давал ему некоторое предпочтение пред другими апостолами. Господь, хотя Сам и обе​регался опасностей, например, когда иудеи хотели убить Его, Он уходил в Галилею и там проповедовал, однако от Иуды Он никогда не старался избавиться, но изливал на него такие же милости, как и на других апостолов.

В нашей же церковной среде имеется не​что другое — мы стараемся всеми силами из​бавиться от предателя. Любой ценой хотим прогнать его от себя, освободиться от со​всем чужого человека и послужить свободно у престола Божия.

О Боже мой! Действительно, как всё это трудно и даже невыносимо. Кажется, без по​мощи Божией это совершенно невозможно! И если наши добрые батюшки или архие​реи живут и служат вместе с предателями, то они являются просто мучениками и святыми людьми.

В дни Святой Пасхи эта неприятная тема особенно ярко встает пред нами. И надо иметь святую душу и великую снисходитель​ность ко всем, чтобы не омрачить сердце по​дозрительностью или раздражением друг ко другу. Христос воскрес для всех без исключения. И радость Святой Пасхи должна коснуться всех — и верных и неверных, и лю​бящих Христа и ненавидящих Его. Такова все​объемлющая любовь Христова, всем хотящая спастись и в разум истинный прийти.

В светлый день Воскресения Христова власть тьмы слабеет до того, что враги дела​ются друзьями и предатели становятся бла​годетелями, и если не навсегда, то хотя бы на святые дни Светлой Пасхи.

Когда спросили святого старца, что он думает о тех, кто подобно Иуде предает на смерть своих братьев, отцов, он убежден​но ответил:

— Дорогие мои, знаете что, ведь предате​ли, в большинстве случаев, являются благо​детелями для тех, кого они предают. Но я бы хотел сказать о других предателях, которые предают тело братьев на страдание, но душу их на вечные мучения...

— Кто же это такие — предатели? — спро​сили старца.

— О, это страшные враги наши, мы даже их и не замечаем. Мы им благотворим и без​мерно любим их.

— Так кто же это такие?

— Это наша грешная плоть! — сказал ста​рец. — Она — наш предатель и первый не​примиримый наш враг и мучитель. Плоть предает бесам душу на страшные муки, обре​кает ее на вечные терзания и смерть.

— Как это может быть? — спросили старца.

— Спросите святых отцов, и они в один голос вам скажут, как это бывает. Я же из сво​его опыта вам скажу только немного, что знаю. Вот вы стремитесь к чистоте и цело​мудрию — это очень хорошо. Но вы хотите, например, в честь праздника, хорошо по​кушать, напитать плоть свою, вкусить вина и прочее. И если вы сделаете это на ночь, ког​да ложитесь спать, то знайте, что вас ожидает бедствие. Ночью, во сне, или даже в мечтани​ях наяву, вы подвергнитесь постыдному ис​кушению. Плоть, которую вы так ублажили, сладко напитали, предаст вашу душу мерзким бесам, и они надругаются над вами, осквер​нят вас, оплюют, изнасилуют и зло бросят вас в бездну на вечное поругание.

Если вы священник, монах или просто до​брый христианин, то у вас будет много доброжелателей. Они будут просить вас помолиться о них, будут давать вам деньги за труды, и со временем их накопится у вас какое-то коли​чество. Враг диавол через вашу плоть внушит вам, что надо бы подумать о «черном дне», о старости, о болезни. «Кому ты будешь нужен тогда? Поэтому прибереги деньжонки, отдай их в рост, а когда будет нужно — возьмешь...» — так плоть настойчиво советует душе, предает ее интересы, подчиняет ее страсти сребро​любия, которая влечет душу прямо на дно ада, туда, где сам сатана и Иуда-предатель... При​меров можно привести много. Вот, мои доро​гие, — заключил старец, — самый злой преда​тель наш не человек, который подсматривает за нами и всё передает начальству, а хитрая и изворотливая плоть наша, которая предает душу на вечные мучения.

— Что же нам делать? — спросили старца.

Он подумал и тихо ответил:

— Милые мои, надо умолять святых, кото​рые прошли великий подвиг борьбы с пло​тью, страстями и диаволом. Область тьмы имеет и над ними свою власть, но они обес​силили, подавили ее в своем сердце постом, молитвой, воздержанием, смирением, тер​пением, незлобием. Ближе, ближе встанем к святым отцам нашим, ибо слишком дале​ко мы удалились от них, рванулись к цветам вперед, как малые дети, и тут-то попали в ло​вушку... в самое логово бесовское...

Вода струится, мрачен взгляд,

Предатель-то, гляди! гляди!

Гляжу — и ужасом объят

Идет Иуда впереди...

Обложенные, как железными цепями, ве​ликой скорбью, мы ныне плачем и стенаем, молимся и взываем.

Господи! Господи! Спаси малое Твое стадо (см. Лк 12, 32). Спаси и наше православное духовенство, и наше многострадальное мона​шество, и весь православный народ — унижен​ный, поруганный, осмеянный, оболганный. Спаси, Господи, от ненасытной злобы и власти тьмы. Ты, Господи, победил смерть, разрушил ад, справедливо обрек зло на уничтожение. Но это зло еще так живуче и так могуче, что нам кажется, захватило всё человечество.

Но нет, мы верим Тебе, Господи. Ты один — Всемогущ. Ты один — Победитель смерти и ада. Спаси Православие, ибо оно ныне в опасности. Спаси всех христиан по всему миру, ибо все ослабели. Ты — Христос, На​чальник жизни. Тебе слава навеки! Святые Божии, молите Бога о нас!

...Схимница видит сон: власть тьмы поро​дила идола. Он был так велик и прекрасен, что сиянием своим закрывал солнце. Наро​ды и языки кланялись ему. Культ плоти по​жирал новые жертвы... Но загремел гром, ударила молния и разбила этого идола — он рассыпался!.. Образовалось болото, да такое вонючее, такое смрадное! Из болота поднял​ся новый зверь с семью головами, десятью рогами... Это был он (его боятся все христи​ане)! «Не бойтесь, — был голос, — и этот по​гибнет, как и все...» (см. Откр. 13,1; 19, 20).

МЕЧ ЦЕЛОМУДРИЯ

О целомудрии говорить несовременно, но очень своевременно.

Одна молодая девица, рассуждая о мо​ральных устоях, говорила: «Целомудрие, целомудрие, что оно дает нам — целомудрие? Оно только лишает нас удовольствия и при​ятности».

Вот так рассуждают о чистоте и целому​дрии наши современники. Не потому ли и го​ворить о целомудрии своевременно и необ​ходимо?

Если смотреть на целомудрие с истори​ческой точки зрения, то мы придем в ужас и смятение.

1. Первый допотопный мир погиб именно от нецеломудрия. И воззрел Бог на землю, — и вот, она растленна... И сказал Господь: «Не вечно Духу Моему быть пренебрегае​мым человеками; потому что они плоть» (Быт. 6, 12, 3). А плоть есть не что иное, как грубый материализм, исключающий вся​кую духовную жизнь. И потому первый мир погиб от всемирного потопа.

2. Содом и Гоморра. Когда два Ангела под вечер вошли в дом праведного Лота, то их ви​дели содомляне. Ангелы были юны и пре​красны.

Библия говорит, что еще не легли спать, как жители городские, от мала до стара, окружили дом и требовали от Лота, чтобы он вывел к ним этих прекрасных юношей. «Мы познаем их», — говорили из толпы (би​блейское выражение «познать» значит иметь половое сношение). Лот предлагал содомля​нам своих двух дочерей, которые не познали мужа: делайте с ними, что вам угодно, гово​рил он. Но развращенные жители требовали юношей. Видя это, юноши Ангелы поразили слепотой всю похотливую толпу содомлян и велели Лоту скорее покинуть город. За​тем пролил Господь на Содом и Гоморру до​ждем серу и огонь от Господа с неба и ни​спроверг города сии и всю окрестность сию (см. Быт. 19,1-25). На этом месте ныне стоит Мертвое море, где нет никакой жизни.

Как видим, содомские города погибли именно потому, что жители их были неис​тово развратными, блуд и мерзость дела​ли открыто, прямо на улице, целой толпой. Причем они более предпочитали юношей, нежели девиц. О ужасное развращение на​рода! Допустимо ли после этого им жить?!

Все они погибли от огня и серы, пламя ис​пепелило их, а души на дне ада...

3. Остров Мартиника в XVIII веке погиб также от гнусной нечисти и поголовно​го безбожия, огонь ниспал с неба и попа​лил семьдесят тысяч, сам остров погрузил​ся в глубину океана... И ныне на этом месте бушуют яростные волны, и корабельщики в страхе ведут свои корабли, многие гибнут...

4. Начало XX столетия ознаменовалось страшными потрясениями во всех сферах жизни. Разгул народных масс вплоть до анар​хии потряс вековые устои жизни в России и в других странах. Раскрепощенное зло вышло из самых глубин преисподней. Тер​рор и насилие не имели предела. Особен​ные изуверства направлены были против государственности и Церкви. Духовенство претерпело неслыханные издевательства от черни. Толпы пьяных экстремистов вва​ливались в церкви и дома священников, со​вершая ужасные насилия над их семьями. Во Владивостоке в 1919 году к отцу Андрею в дом ворвалось двенадцать человек. Отца Андрея, матушку Лидию, трех дочерей (от 13 до 17 лет) и прислугу мучили, требовали де​нег. Изнасиловали детей и матушку и тут же пристрелили. Бабушка Домна умерла от раз​рыва сердца; отца Андрея повалили на пол, били, пинали, топтали, таскали за волосы, потом положили на живот тяжелую дверь и раздавили.

В 1920 году отец Владимир был привязан за волосы к дикой лошади... Лошадь была пу​щена в поле. Остались одни кости.

На Полтавщине отца Иоанна ночью выве​ли в одной рубашке, издевались, потом пове​сили на дикой груше.

Под Хабаровском местного священника зимой вывели на большую дорогу, раздели донага и посадили на пень. Потом стали по​ливать водой. Лили до тех пор, пока не обра​зовалась ледяная фигура, которая была зре​лищем для всех проезжих.

Томск. Отец Андрей служил в храме. Вошло несколько вооруженных и велели ему разо​блачиться. Он сказал: «Если вы пришли убить меня, то убивайте здесь». Раздались три вы​стрела в голову — батюшка упал на пол, об​ливаясь кровью.

На Урале девушка Валентина помогала верующим. За ней всюду следили. Поймав, повели ее на пароход. Идя по сходням, она споткнулась и упала в воду. Течение занес​ло ее под пароход. Она зацепилась платьем за колеса. Через полчаса ее нашли и вытащи​ли, но она уже была мертвая.

Ночью к отцу Николаю ворвались трое во​оруженных. Батюшка, услышав шум, побежал в храм. Матушка его не пускала, плакала. Он вырвался и убежал. За ним побежал четырех​летний сынишка Сережа: «Папа, я с тобой».

В одной белой рубашке он вбежал в ал​тарь. Там отец Николай боролся с бандита​ми, не давая им церковные сосуды. Сережа ухватил Святую Чашу обеими ручонками: «Не дам». Его ударили ножом, и кровь невин​ного ребенка полилась в Святую Чашу. Поз​же, когда прибежали прихожане, отец и сын лежали убитыми пред святым престолом.

Это малая доля погибших. Всех зверски уби​енных — тысячи, десятки тысяч. Это невин​ные жертвы за Бога, святость и целомудрие. И вот теперь скажите — что же стало с убий​цами? Неужели они благоденствуют и доны​не? Если да, то, значит, нет никакого высшего правосудия, нет Бога, нет возмездия?!

Но, к нашей великой радости, всё это есть. И высшая правда есть, и Всемогущий Бог, и справедливое возмездие — всё это есть и будет вечно. А тех, кто убивал, на​силовал, резал, зарывал живьем неповин​ных, — их уже нет в живых. Давно нет. Поги​бе память их с шумом (ср. Не. 9, 7). Но и это еще не конец — души их мучаются в аду кро​мешном во веки веков, а души замученных ими — в раю сладости. Так, и только так су​дит высшая справедливость. Так судит Бог! Ему слава во веки!

Однако мир и поныне дерзко восстает про​тив целомудрия и чистоты. В конце XX века уровень нецеломудренной жизни общества настолько повысился, что, кажется, даль​ше людям не выжить. Как Содом и Гоморра, человечество уже обречено на погибель. Поруганные, невинные жертвы чистоты и святости вопиют к Богу о возмездии раз​вратителей. И это возмездие приближается.

Обоюдоострый меч целомудрия в руках Божиих ждет себе скорого удовлетворения. Дальше ждать нельзя! Иначе жители Земли «загноят» всю Вселенную.

А замысел Божий — быть всему миру чи​стым и совершенным, чтобы все и вся слави​ло Бога и наслаждалось вечно в Царстве све​та, чистоты и правды.

Память святой мученицы Фомаиды 13/2б апреля. Она жила в V веке. Ее выдали замуж за рыболова. Она была верна Богу и своему мужу. Но свекор влюбился в Фомаиду и, когда ее муж уехал на рыбную ловлю, стал принуж​дать ее ко греху. Она же сказала ему: «Если ты и рассечешь меня надвое, я не нарушу закон Божий и верность своему мужу». Свекор рас​свирепел до безумия. Разжигаемый скотской похотью и злобой, он схватил со стены меч и одним ударом рассек Фомаиду надвое. Она упала на пол, обливаясь кровью.

Господь же сразу поразил убийцу. Он со​вершенно ослеп и не мог ничего видеть. Утром пришли соседи и увидели страшное зрелище: Фомаида лежала на полу, рассе​ченная надвое, а вдоль стен шаркал слепой убийца, измазанный кровью. Меч целому​дрия своим возмездием обратился против нецеломудрия, карая своим острием раз​вратителя.

Как чиста и светла эта ангельская добро​детель! Мерзкие развратители не могут даже смотреть на нее — они слепнут.

Как на солнце не могут смотреть больные глаза, так и на целомудренное тело не до​стойны взирать похотливые глаза.

Святая мученица Фомаида благодатью Бо​жией угашает плотскую похоть у тех, кто об​ращается к ней за помощью.

Один инок сильно страдал от блудных по​мыслов. Они бороли его и днем и ночью, на молитве и на труде. Никакой пост и слезы не облегчали душу. И вот тогда бедному ино​ку посоветовали молиться святой мученице Фомаиде.

В первую же ночь, когда инок после слезной молитвы немного заснул, явилась ему святая мученица Фомаида и кротко сказала: «Приими, отче, благословение и иди с миром».

Он проснулся и почувствовал во всем своем существе благодатное успокоение. Страсть блуда никогда больше его не тревожила.

О милые труженики на трудном поле це​ломудрия! Монахи, юноши, девицы, чистые вдовы, супружники. Как тяжела ваша борьба за чистоту и святость. Весь мир в блуде кипит. И вам надо выжить любой ценой. По словам преподобного старца Лаврентия Чернигов​ского, «сатана завидует последним девствен​никам. Он палит их сердца похотью сласти и изысканного утонченного разврата. Наш век новомодной культуры, потому и пороки стали более ухищренные и привлекательные, чем прежде. Разите их, братия мои, оружи​ем креста, смирения, молитвы и поста. Про​тивьтесь всякой нечистоте и беззаконию. Вы не одиноки. Святые отцы и матери с неба по​могут вам, укрепят вас, поддержат в трудную минуту, и Бог мира, любви и целомудрия бу​дет всегда с вами...» (Старец Лаврентий Чер​ниговский. Жития. Пророчества. Поучения).

В 1981 году горел Индийский океан. Оче​видцы с ужасом рассказывали, как пятнадца​тиметровые огненные волны ходили по всей необъятной широте океана. Когда волны поднимались ввысь — были слышны отчаян​ные вопли и крики тысяч мужских и женских голосов. Когда волны падали в бездну — всё смолкало... Зрелище невообразимое! Ученые говорили, что серный водород вышел на поверхность океана и загорелся. Ну, а крики и вопли откуда? Один схимник сказал, что крики и вопли от людей — мужчин и женщин, юношей и девиц, презревших Божий закон чистоты и целомудрия, растоптавших дев​ственную честь и возлюбивших дерзость сла​дострастия. К ним относятся и те, кто отверг церковный брак, живя распутно. Страшно! А океаны горят еще там, под землей, их тыся​чи... и называются они геенной огненной!

ТАЙНОЕ ВЕСЕЛИЕ

Я заключен и не могу идти в дом Господень (Иер. 36, 5)

Святой пророк Иеремия говорит не толь​ко от себя, но и от всех страдальцев и гони​мых, которых в наше время стало так много. «Не можем пойти в дом Господень, — в скорби сердца говорят они, — ибо мы заключены».

Кто эти люди?

Архиереи, священники, диаконы, монахи, миряне, мужчины, женщины и даже дети.

Храмы как будто открыты, служба в них совершается. Теперь, в период гласности, храмов становится больше, но многотысяч​ные скорбные голоса всё сильнее взывают к Богу: «Господи, мы заключены и не можем пойти в дом Господень...» «Кто же вас заклю​чал?» — спрашивают их. Ведь теперь всех ре​абилитировали. Узников совсем нет. «Не мо​жем, — плача, говорят они, — пойти в дом Господень, причины к тому разные...»

И люди обречены на печальное одиноче​ство, безотрадную жизнь, горькое существо​вание. Заботится ли о них Господь? Забо​тится ли о них Матерь Божия? Да, заботятся. И очень нежно, постоянно заботятся.

Богословы говорят, что год 1988-й — год Богоматери. Что это значит? Это значит, что Она, Божия Матерь, является настоящей Хозяйкой этого года, и не только одного года, но и последующих, сколько их будет еще от Господа.

Китайцы говорят: «Наш дракон завладе​ет всем миром». Американцы говорят: «Нет, наша белая пятиконечная звезда будет обла​дать всем миром». Русские говорят свое: «Нет, наша красная звезда будет хозяйкой вселен​ной». Израильтяне говорят свое... Все претен​дуют на господство.

Справедливо ли это?

Нет! Господство над всем миром принад​лежит Тому, Кто создал этот мир, Кто истин​но жалеет человека, Кто распялся за весь мир и Кто нежно ныне заботится обо всех стражду​щих и обремененных, несчастных, одиноких, плачущих, кающихся, обманутых, унижен​ных... И вот такую нежную жертвенную любовь к падшему миру имеет не кто иной, как Бог и Пречистая Богородица — Матерь Господа нашего Иисуса Христа. Ей-то и дана власть от Бога владеть и спасать мир в эти страшные последние времена. И Она владеет миром.

Разве не видите, как Она, в последние годы особенно, является по всем концам земли! Цель Ее — привлечь людей ко Христу Богу, отвести их от обмана бесовского, дать чело​вечеству подлинную свободу духа, радость жизни и вечное спасение.

В акафисте к Богородице говорится: «Ра​дуйся, обоняние Христова благоухания; ра​дуйся, животе тайнаго веселия».

Люди мирские привыкли более к явно​му веселию. Они смеются, радуются, поют, угощаются, едут на курорты и прочее — это естественное веселие, будто невинное, по​добно тому как телята, ягнята или другие жи​вотные играют на поляне, где много травы.
Подлинно церковные люди (то есть духов​ные) не имеют такого явного веселия. Более того, они не хотят его. Они сознательно из​бегают такого веселия. Они знают, что такая веселая жизнь вредит их душе. Она отводит от серьезной, вдумчивой жизни, от подвигов спасения. Святые отцы просто отвергали ве​селую и сытую жизнь и уходили в пустыни.

Если вы хотите убедиться в том, что весе​лая жизнь действительно вредит делу спасе​ния души, то внимательно оглядитесь кругом себя. Что вы увидите и услышите? Развлече​ние, сытость и снова буйное развлечение. Не потому ли мы ныне стали все «гнилые», боязливые, духовно бескрылые? Не обманы​вает ли нас диавол и его споспешники лож​ным веселием? Ложным счастьем?

Да, обманывает. Он говорит: «О люди, за​чем вам небесный рай, зачем вам жизнь с Богом? Устроим рай на земле и будем жить и ра​доваться вместе!..»

Стали строить, вроде бы получается, но отку​да появились эти страшные бедствия — ради​ация, отравление воды, земли, воздуха, гибель животных, птиц, рыб, а главное — отравление человека? Он потерял Бога — Источника ис​тинной радости, он стал полубезумным. Ра​дуется человек, смеется, жаждет свободы, зна​ний, развлечений. Всего этого так много, но в глазах человека... смертельная тоска. Он уте​рял истинную радость, радость райскую, ра​дость святую, детскую жизнь с Богом!

К чему же ныне призывает нас Господь?

Этот вопрос был задан схимнику отцу Си​меону Кавказскому. Он сказал: «От нас ныне Господь ничего так не ждет, как покаяния. Ведь мы все так грешны, так убоги, так за​конопреступны, как содомляне. И земля-то под нами вся стонет, и небо-то плачет, и весь мир — вселенная трясущаяся...»

Когда старцу напомнили, что Бог создал человека не для мучения, а для радости, то он с горечью ответил: «Какой же радости-то? Ведь не этой же, что нас ныне окружает, это безумная радость, ложная радость, преда​тельская радость. Она ведет человека на веч​ную гибель, вечные мучения. Это радость от диавола».

«Что Вы хотите этим сказать?» — спросили отца Симеона. Он ответил: «Я имею в виду ра​дость от Бога. Она тиха, целомудренна, люб​веобильна, кротка, покаянна, бескорыстна, воздержанна, умилительна и в большинстве случаев — это тайная радость, тайное веселие».

Старца снова спросили: «Многим ли ныне доступна такая тайная радость в Боге, такое тайное веселие?»

«Немногим, — ответил он, — зато шумная радость и буйное веселие доступны всем».

Сам старец Симеон — великий подвижник, постник, молитвенник. Он глубоко испытал на личном опыте сущность тайного веселия. Об этом его и попросили рассказать. Всегда неохотно подвижники делятся своими бла​годатными переживаниями. Они смиренны, поэтому склонны скрывать и держать в тай​не свои добродетели. Но ради пользы других отец Симеон все же рассказал о том, чем он живет и каково его благодатное веселие.

«Наше веселие, — сказал он, — это жить в постоянных скорбях. Скорби наши радостотворны. Они проникнуты любовью к Богу и надеждой на Его великую помощь и вечное спасение. Вот смотрите, кто теперь поддер​живает пустынников? Кто их любит? Да и всех церковников? Тунеядцы, мракобесы, отста​лые люди, твердолобые, упрямые — вот такая общая характеристика верующих. Однако эти верующие живут, держатся своих убеж​дений; они молятся, плачут, радуются, и ра​дость их имеет форму тайного веселия. Они скромны, молчаливы, сосредоточенны, но в скорбящем сердце их есть благодать Божия. Она-то и дает им такую тайную радость, ко​торую и описать невозможно. Тем-то и объ​ясняется жизнь пустынников в горах, лесах, вертепах, под землей, в голоде, холоде, наготе. Для мирских людей это безумие. Они никогда не смогут понять тайны отрешенной жизни пустынников. А вот мы, верующие, их пони​маем. По личному опыту скажу, что благодаря Божией любви ко мне, грешному, при самых отчаянных обстоятельствах жизни я ни за что на свете не поменяю свою подземную тайную пещеру на светлую квартиру городского ми​ролюбца. Никогда не поменяю! Почему? По​тому что Христос любит нищету. И в нищете живущим дает Свою благодать, которая доро​же всех сокровищ мира».

Отец Симеон замолк Мы все молчали, жда​ли еще его слова. Он обвел всех нас тихим своим взором и сказал: «Теперь о главном. Богородица — наша радость, наша сладость. Она, и только Она — наше упование и надеж​да на Страшном Суде. «Радуйся, праведных ве​селие. Радуйся, грешных упование!» (акафист Пресвятой Богородице пред иконой Ее Ка​занской. Икос 1 -й). Ей одной дана ныне власть спасать нас, несчастных. От Нее-то мы и полу​чаем теперь тихое веселие, упование. Она-то матерински и держит ныне весь мир, готовый низвергнуться в ад кромешный. А кто утешает пустынников, изгнанников, бездомных, зело грешных и кающихся, как не Она — Мило​сердная Мать заблудших! Потому мы и не от​чаиваемся, хоть и тонем в пучине греха и не​радения. Потому мы тайно веселимся, хотя и живем при всех неудобствах и даже смер​тельных опасностях. Вот где тайна нашей жи​вучести и выживания! Мы любим Владычицу и доверяем Ей всё наше горе неисправной жизни. Она же понимает нас, жалеет и любит, особенно тогда, когда мы каемся Ей, плачем о своих грехах, как малые, непослушные дети исповедуем Ей свои беззакония и обещаем сколько-нибудь исправиться».

Подняв свою голову и обведя всех нас светлым взором, старец Симеон в заклю​чение сказал: «Держитесь! Держитесь, мои милые, крепче держитесь Царицы Небес​ной. Читайте Ей акафисты, каноны, читайте Иисусову молитву, времена наши страшные и сугубо опасные: ложь, обман, обольщение, черная культура охватили весь мир. Хри​стианство в опасности. Даже Церковь Божия и та незаметно впадает в цепи обольщения и коварства сатаны. Покаянно восплачем пред Царицею Небесной, да умолит Она Сына Своего и Бога нашего Господа Иисуса Христа, чтобы Он еще пощадил мир наш без​божный от заслуженной гибели».

Ныне память преподобного Виталия Александрийского, который жил в VII веке (22 апрель/5 мая).

Когда ему было уже шестьдесят лет, он взял на себя необычайный подвиг — обратить блудниц к покаянию. Зарабатывал он двенад​цать монет в день, покупал себе один боб, съе​дал его, остальные же деньги нес блуднице.

«Умоляю тебя, — говорил он ей, — за эти деньги соблюди себя в чистоте эту ночь, не греши ни с кем».

Затем преподобный запирался с блудни​цей в ее комнате, и пока она спала, он всю ночь молился, а утром тихо уходил от нее. И так делал он каждый день, посещая по оче​реди всех блудниц, причем брал с них клятву, чтобы они молчали о его посещениях.

Жители Александрии возмущались про​тив преподобного, всячески оскорбляли его, он же всё покорно терпел и просил не осуж​дать других.

Святые молитвы преподобного Виталия достигли Престола Божия. Блудницы стали исправляться: одни выходили замуж, другие брались за честный труд, а некоторые ушли в монастыри.

О, если бы в наши лукавые и прелюбо​дейные дни было больше таких молитвенников, как преподобный Виталий, то, может быть, Господь и помиловал бы род человеческий! Но на наших глазах совер​шается другое бедствие. Отцы святые, ма​тери святые, братья, сестры добрые уми​рают каждый день и час, а мы — гнилые потомки — остаемся, живем, землю сквер​ним, святыни топчем, Бога гневим, закон Божий оскверняем.

И что только будет с нами завтра?!

Пророк Иезекииль сказал: ...никто сво​им беззаконием не укрепит своей жизни (Иез. 7,13). А мы только и делаем, что творим беззакония, лжем друг другу, обманываем Бога и людей, блудим телом и душой, каемся формально, в душе же остаемся всё такие же злые, недовольные, нелюбовные, неблаго​дарные, нечистые...

О Владычице Богородице! Еще немно​го, и очень немного, и, если Ты нас не спа​сешь, — мы погибнем...

Преподобный отче Виталий, моли Бога о нас!..

КАПЛЯ ВОДЫ

Мы переживаем самый трудный и опасный период — «отравленные воды». Да и не толь​ко воды, но и земля, воздух, подземные про​странства — всё отравлено! Но вода, кажет​ся, самое главное для человека. Ее Христос определил как источник, текущий в жизнь вечную (ср. Ин. 4,14). Капля чистой воды мо​жет дать человеку новую жизнь. Она может спасти человека от смерти, она может изба​вить его от ужасных страданий.

Разве не помните, чего просил богач у Ав​раама? «Каплю воды, чтобы оросить язык мой, ибо я горю в пламени» (ср. Лк. 16, 24).

И теперь есть уже страны, где чистую воду продают граммами за дорогую цену.

Но всякий пьющий воду сию возжаждет снова. Снова захочет пить, потому что ве​щественная вода не имеет свойства утолять жажду навсегда.

Христос Спаситель дал самарянке такую воду, которую она испила и больше уже никогда не приходила на колодезь Иакова, чтобы набрать себе в кувшин воды. Эта живая вода — учение Христово, это Еванге​лие. Одна капля этой живой воды утоляет жажду человека настолько, что он не захо​чет ни пить, ни есть, ни развлекаться ни​чем земным, чтобы только получить жизнь вечную.

Отчаянный злодей, случайно прочитав строку Евангелия, бросил свое ремесло и по​шел честно трудиться.

Потерянный пьяница, алкоголик, стал чи​тать Евангелие и потерял вкус к вину, отвра​щение и ненависть появилось у него к этому зелью; и он стал трезвенником.

Блудник, насильник и сладострастник с Евангелием стал примером целомудрия и добрым семьянином.

А ты, друг мой, не знаешь, как избавиться от своих страстей и болезней. Употребляешь столько лекарств и тратишь средств, чтобы купить их, а пользы для души и тела — ника​кой, да еще впал в худшее состояние.

О живая вода! Учение Христово! Слово Божие! Как счастлив человек, который никогда не расстается с Евангелием, читает его при каждой свободной минуте, сравнивает свою жизнь с учением Христовым.

Чудодейственная сила Слова Божия разит демонов. Не потому ли слуги бесовские так яростно восстают ныне против Святой Би​блии. Они издают тысячи, миллионы разных низкопробных изданий, но Библию издать бо​ятся. Сатана обеспечивает себе свободу в мире именно тем, что уничтожает всюду живое сло​во Божие и всемерно распространяет гнилое слово человеческое (всякую научную муть и пустую демагогию). И если наука ныне ста​ла смотреть на Библию как на историческую и моральную ценность, то почему же до сих пор ее не дают простому народу? — Боязнь, жуткая боязнь силы Слова Божия. Где лежит Святая Библия (в доме, библиотеке), там не мо​жет быть сатана. Он трясется от страха перед Библией, тем более он бессилен что-либо сде​лать злое человеку, если этот человек и читает Евангелие, и старается жить по нему.

Один христианин выписывал из Еванге​лия в книжечку особые слова, которые ему нравились. Записную книжечку он всегда носил при себе. Но вот он стал замечать, что книжечку у него кто-то прячет. Уходя в город или еще куда без книжечки, он всегда испы​тывал несчастья: или едва не попадет под ма​шину, или налетит на него встречный пьяный человек, или еще что случится. Человек этот с ужасом понял, что диавол прячет от него выписки для того, чтобы погубить его. Тогда он стал некоторые тексты из Евангелия за​учивать на память. Сатана еще более озло​бился на него — он поднял в его голове та​кую брань: и блудную, и хульную, и неверие, сильно стала болеть голова, вплоть до при​падков. Тогда этот человек пошел на новый вариант: он стал выписывать евангельские слова на разные листочки и клал их в три, четыре кармана, если один листочек пропа​дал — оставались другие, он их брал и читал. Таким образом раб Божий перехитрил беса и был всегда вооружен словом Божиим.

Так капля живой воды давала человеку воз​можность духовно жить и спасаться среди страшной городской суеты и множества смертельных соблазнов.

Преподобный Серафим Саровский никог​да не расставался с Евангелием. Он носил его в сумке за плечами. Садился в лесу на пень и читал Слово Божие часами, забывая при этом всё на свете.

У нас теперь иные условия жизни. Мы не видим ни леса, ни пней, чтобы сесть и по​читать. У нас нет той внешней тишины, что была у преподобного. Но если у нас есть Евангелие, то мы уже счастливы. Пять, десять минут можно почитать где угодно: в ваго​не, автомашине, на стоянке — везде, только надо иметь одно условие — это желание ос​вежиться каплей живой воды.

Сейчас мы празднуем Преполовение Свя​той Пасхи. Кто жаждет, иди ко Мне и пей (Ин. 7, 37), — сказал Господь.

Один хороший батюшка из Подмосковья имел большую жажду в душе своей. Он читал Евангелие и в храме, и дома. Но более всего он читал журналы, газеты и прочие источни​ки «мертвой воды». «Надо всё знать, что про​исходит в мире», — говорил он всем, кто уко​рял его за это. Однако, стремясь знать, что творится в мире, батюшка этот совсем пере​стал замечать, что творится в его собствен​ной душе. А бедная душа пастыря всё пустела и пустела и наконец сделалась от этой «мерт​вой воды» совсем больная, малодушная, бо​язливая, маловерная, раздражительная — ма​лейший стук в дверь или калитку приводил батюшку в страх и трепет. Чтобы спастись от страха, духовный отец приобрел себе ду​ховое ружье. А когда и это не помогло, он выхлопотал себе ружье уже настоящее... Из​бавился ли батюшка от страха? Наверное, нет, ведь страх и всякая боязнь происходит от внутренних разбойников, которые ружья ничуть не боятся... А чего же они боятся? Они смертельно боятся Слова Божия.

Вот полупустынник Георгий живет в своем шалаше в Закавказье, совсем не закрываясь. Дверка не притворяется, пола нет, сырость — ступить негде.

— Жуликов не боишься? — спрашивают его.

— О, я сам голый жулик, — отвечает улы​баясь.

— Убьют.

— Христос сказал: «Не бойтесь убиваю​щих тело».

— На, почитай вот газету, интересно, про Данилов монастырь пишут. Отмахнулся.

— Мутная вода, — говорит, — а сколько в этой воде микробов? Разъедят всю душу.

Поистине в наши времена праведник едва спасается... и грешный где явится? (ср. 1 Пет. 4,18).

Настанет скоро время, настанет непремен​но, когда многие из нас, живущих, окажутся там, где неожиданно оказался евангельский богач — в геенне огненной. И будем тогда, умоляя, просить: «Отче Аврааме, поели Лаза​ря, да принесет мне каплю воды, ибо я горю во пламени сем» (см. Лк. 16,23).

КАПЛЯ КРОВИ

И не только капля, но целые потоки крови Христовой текут по вселенной... Вода допол​няется кровью... Христос молчит на Кресте, обливаясь кровью.

Разбойник кается, другой — хулит. А Хри​стос молчит, обливаясь кровью.

А сколько зевак, нарядных, упитанных окружают мировую Голгофу?

А сколько ученых фарисеев, книжников, злорадствующих, празднующих свою победу над Христом!

— Сойди с Креста, и мы уверуем в Тебя.

Христос молчит, обливаясь кровью...

Но самое страшное в том, что Кровь Хри​стова ныне мало кого спасает. Пьют ее мно​гие; даже те, которые сами совершают Ли​тургию. Они стоят в стороне от страданий Христовых. Они нарядные, сытые, доволь​ные. Они — «новое семя Авраамово», при​зывают чтить и любить Христа, сами же не чтут Его и не любят.

А Христос молчит, обливаясь кровью.

Вдруг Он поднял Свою окровавленную го​лову и сказал:

— Прости им, Отче, они не знают, что де​лают... (см. Лк. 23, 34).

Но вот вырос пред Крестом черный вели​кан. Христос его узнал. Это он искушал Спа​сителя в пустыне.

— Ты в пустыне не послушал меня, — сказал великан Христу, — теперь послу​шай: сойди с Креста, если Ты — Сын Бо​жий.

Христос молчал, обливаясь кровью... Уда​рил порыв ветра. Великан исчез, как дым... Явился великий инквизитор.

— Твое дело проиграно, — сказал он Хри​сту, — напрасно и кровь проливаешь. Народ идет за нами, мы дадим им хлеба и зрелище, а Ты — что?

Христос молчал, обливаясь кровью. Грянул гром. Инквизитор исчез.

Явился предтеча антихриста.

— Факт налицо, — сказал он Христу. — Ты умираешь. Трон я готовлю другому мессии.

Христос молчал, обливаясь кровью.

Но вот дрогнула земля — предтеча пропал. Подняв голову, Христос Спаситель восклик​нул: «Совершилось!» И испустил дух...

САМОПРЕЗРЕНИЕ

Ты сидел на дрожжах своих и не был пере​ливаем (Иер. 48, 11). Это про тех, которые очень ловко и умело пристроились к жизни. Они сыты, они славны, а главное, находят​ся в безопасности. Страшно, горько и очень печально видеть таких среди служителей алтаря Господня. А таковых много, даже че​ресчур много развелось!

Пророк Иеремия этим «счастливцам» про​рочит нечто неожиданное!

Ты сидел на своих винных дрожжах очень долго и не был переливаем, теперь тебе при​шел конец, ты досиделся...

Христос сказал Своим апостолам: «Вас бу​дут гнать из города в город» (ср. Мф. 23, 34). Гонимость — это признак доброго пастыря. Почет и спокойная жизнь — признак наем​ника, пастыря недоброго или, еще хуже, раз​бойника...

Ныне бытует суемудрая философия, и это страшная философия, особенно для церков​ных кругов. «Будьте обтекаемы, — говорит ректор своим семинаристам, — чтобы у вас не было никаких острых углов, за что можно было бы кому прицепиться». Вот семинари​сты и стали «отбивать» свои острые углы: пе​рестали почти молиться, не стали поститься, не стали проповедовать слово Божие, совсем «округлели», сделались политиканами — ни холодные, ни горячие, а теплые. «Таковых извергну вон из уст Моих», — сказал Христос (ср. Откр. 3,16).

Любовь к земной жизни, а не к небес​ной делает любого человека потребителем, а не производителем. Он только пожирает, а дать ничего не может.

Сейчас, в период перестройки, как будто расширяются права священнослужителей. Им обещают власть в приходе, то есть быть полным хозяином. И вот эта идея ведет по су​ществу к духовному банкротству. Уже сейчас нашлись священники, особенно из молодых, которые требуют себе безоговорочного под​чинения и полного подотчета. Забирают все доходы в свои руки и распоряжаются ими по своему произволу. Такое положение дел вряд ли может повысить уровень церковной жизни. А разложить духовную жизнь, создать недовольство и вражду в приходе может.

Наше время — время духовного упадка, время разложения нравов, время переоценки ценностей. И если мы, христиане, так много согрешили пред Богом, то много нам и надо каяться. Одним из чувств покаяния является самоосуждение или самопрезрение.

Мы стали слишком горды и самолюбивы, мы, даже незаметно для себя, очень много за​ботимся о себе, о своих правах, привилегиях, благоустройстве семьи, родных. Мы в этом полностью похожи на мирских людей, ко​торые живут только одной земной жизнью, а о Небе и не думают.

Тогда, когда весь мир, каждый человек уто​нул с головой в безбожной пучине богопро​тивной гордости, нам, рабам Божиим, надо уметь смиряться, осуждать себя, презирать. Это трудное дело, зато весьма спасительное. Особенно же себя презирать трудно людям красивым, молодым, ученым, богатым. Так и хочется им похвалиться собой, своей кра​сивой внешностью, умом, сообразительно​стью. Но святые отцы ясно говорят, что всё это «прах и пепел», и хвальба эта ведет пря​мо в погибель. Самопрезрение же дает ис​тинную оценку себе. К тому же оно прият​ная жертва Богу. Кто унижает себя и считает за ничто, того Бог любит и почитает Своим сыном. Гордый же человек невольно делает​ся сыном диавола и наследником геенны ог​ненной.

Что значит презирать себя, себя ненави​деть? Ответить на этот вопрос может толь​ко человек, прошедший подвиг внутренней борьбы со страстями. Это наши святые отцы и подвижники благочестия. Как они учат об этом, мы можем почитать в их творениях. Но хочется спросить и живых праведников, ведь есть они и ныне.

Вот монахиня Викторина из закарпат​ского монастыря. Она лежит в постели уже не один десяток лет.

— Скажи нам, дорогая матушка, что зна​чит слово «самопрезрение»?

Она закрыла свои глаза. На лбу выступил пот, щеки будто ввалились еще глубже...

— Я — гнилая колода, — сказала она тихо, — вся высохла, видите: похожа на колоду, живот провалился, ребра выступили. Но эта колода не пустая, в ней смрад и черви, а страсти — са​мые гнусные, отвратительные. Уйдите скорее от меня, — сказала она грозно, не открывая сво​их глаз, — иначе я всех вас заражу своим ядом...

— Мы вышли из ее кельи, — говорит оче​видец. На душе было горько за себя. Мой спутник архимандрит Н. сказал:

— Я же думал о себе, что я — сосуд благода​ти, а оказывается не что иное, как смрадный фарисей, хвалящийся своими мнимыми до​бродетелями.

Хороший урок дала нам эта раба Божия, — сказал другой мой приятель.

Я же молчал всю дорогу и только думал про себя: вот оно что значит самопрезрение, вот чего страшно боится демон и что любит Бог!

«...Учила ести презирати убо плоть, прехо​дит бо, прилежати же о душе, вещи безсмертней...» (тропарь преподобной жене).

Вот сижу и плачу... Южное солнышко ласко​во смотрит в окно. Ветерок тихо играет ли​сточками акации, в келье тихо и уютно. Только душа рыдает от множества грехов. Всю жизнь прожил в самоугождении, самохвалении и что себе приготовил для вечной жизни? Презрен​ный я человек. И есть ли еще спасение?

Я — свиное корыто. И сколько свиней пи​таются из этого корыта? Сколько нечистых животных плодятся около него? И все кри​чат — давай мне, мне, мне... Настоящее буй​ство страстей.

А ты лежишь там, в горах закарпатских!

НА БЕРЕГУ ОЗЕРА

Любовь стремится к примиренью,
 Она готова всё простить!

Святой апостол Петр трижды отрекся от Христа, Христос трижды прощает его и вновь призывает на апостольское служе​ние.

По Воскресении Христовом апостол Петр говорит другим ученикам: Иду ловить рыбу.

Они отвечают: Идем и мы с тобой. Сели в лодку и всю ночь ловили, но ничего не пой​мали (их было семь человек). Уже белеет вос​ток. Апостолы усталые, недовольные. Они, молча, последний раз вытаскивают сети — опять пусто!

— Какая странная ночь, — говорит устало Петр.

— Да будет воля Господня, — отвечает уны​ло Нафанаил.

И вдруг на берегу озера показался Человек.

— Дети, — слышен голос, — есть ли у вас какая пища?

— Нет, — сухо отвечает Петр.

— Закиньте сеть по правую сторону лод​ки, и поймаете, — говорит опять Незнакомец.

«Всю ночь закидывали, — говорит про себя недовольный Петр, — по левую сторону лод​ки и по правую — всё попусту».

— Но давайте, братцы, — сказал он, — за​кинем еще раз.

Закинули, стали тянуть — сеть полна боль​ших рыб... Все были поражены и находились в страшном недоумении... Иоанн подходит к Петру и убежденно сказал:

— Это Господь!

Услышав и поверив, что это Господь, Петр уже дальше не мог терпеть. Его любящая и виновная душа скорее рвалась к Господу. Опоясавшись одеждой потому что был наг, он бросился в море и поплыл к Учителю. Остальные на лодке влекли сеть, полную рыб. Они с удивлением увидели, что на берегу уже горит огонь, печется рыба и лежит хлеб. Петр поник у ног Христовых. Никто не смел спросить у Незнакомца: Кто Ты? — зная, что это Господь.

— Принесите рыб, которых сейчас пой​мали, — сказал Иисус.

Петр пошел, и другие с ним, и вытащили сеть на берег. Рыб было сто пятьдесят три, и чудо, как сеть не прорвалась.

— Идите, обедайте, — заботливо и любов​но позвал Господь.

Все уселись в круг. Господь благословил пишу. Они стали есть, голодные, но сердца у них были смущены и трепетали от радости. Более всех был смущен сам апостол Петр. Он сильно переживал. Ведь он трижды отрекся от Учи​теля в ту страшную ночь суда. Помнит ли об этом Христос? Некоторые из учеников знают это страшное отречение Петра. Но ведь они и сами перепугались тогда и все разбежались!

— Симон Ионин! — вдруг спросил Ии​сус. —Любишь ли ты Меня больше сих?

Петр от неожиданности вздрогнул.

— Ты знаешь, Господи, что я люблю Тебя, — ответил он.

— Паси агнцев Моих.

Любовь стремится к примиренъю,

Она готова всё простить!

Спустя минуту или две Иисус снова спро​сил Петра:

— Симон Ионин! Любишь ли ты Меня?

— Ты знаешь, Господи, — ответил Петр, — что я люблю Тебя.

— Паси овцы Моя, — сказал Христос.

Апостол Петр вполне искренне утверждал, что он любит Господа, но зачем Иисус спра​шивал его вторично? Неужели Учитель не ве​рил его словам, что он, Петр, не лжет?

Но каково было удивление апостола Петра, когда он третий раз услышал вопрос Иисуса:

— Симон Ионин! Любишь ли Ты меня?

Восскорбел же Петр, что третий раз Го​сподь спрашивает его, любит ли он Учителя. И почему Иисус спрашивал о любви только его одного, а других нет?

И вот тут вспомнил великий апостол ужас своего троекратного отречения от Христа. Сердце его сжалось от боли и страдания и от той любви Христовой, которую прояв​лял к нему его Учитель.

Со слезами на глазах Петр воскликнул:

— Господи, Ты все знаешь. Ты знаешь, что я люблю Тебя!

— Паси овец Моих.

Утвердив апостола в прежнем его достоин​стве, Господь предсказал ему и его мученическую кончину: Когда ты был молод, то пре​поясывался сам и шел куда хотел. Когда же состаришься, то воздвигнешь руки твои, и другой препояшет тебя и поведет, куда ты не хочешь.

Это было явное указание на крестную смерть, которую святой апостол Петр пре​терпел за своего Учителя и Господа спустя тридцать лет.

Когда его хотели распять, как и других рас​пинали, то есть вверх головой, то Петр сказал: «Я недостоин, чтобы моя голова была вверху, пусть она будет там, где были пригвождены пречистые ноги моего Господа».

И его распяли вниз головой.

О, дивные дела Твои, Господи!

Дивная и непостижимая Твоя любовь!

Мы живем во времена отступничества. Сколько христиан волей или неволей отош​ли от Христа, своего Создателя и Господа! Ка​кое страшное оскорбление Бога! Какой без​умный вызов Ему!

И вот тут встает ужасный вопрос — не​ужели все эти отступники от Христа погибли навеки?

Да, погибли навеки! Так требует справедли​вость и правда Высшего суда!

Это именно и произошло с предателем Иу​дою. Он удавился, и тогда расселось чрево его, и выпали все внутренности его (Деян. 1,18). Эта страшная участь ожидает всех, кто не лю​бит Бога, отступает от Него и борется против Его святых законов.

Но апостол Петр хотя и отвергся от Христа из-за страха перед иудеями, однако он горя​чо любил Учителя своего, потому Христос простил его грех и возвел его снова в первое достоинство.

Так и наши отступники. Если в их серд​цах хранится страх Божий и они по любви ко Христу готовы каяться пред Ним в своем безумном отступлении, то Господь и их про​стит и не даст им погибнуть навеки.

Любовь стремится к примиренью,

Она готова всё простить.

Но есть «отреченцы» от Бога, которые никогда будто от Него открыто не отре​кались. Это люди малодушные, боязливые. К таким именно и относился Николай Ива​нович И.

Он прошел всю войну. Страшные были мо​менты — был под расстрелом у фашистов, а потом и у своих. Видел и слышал всё: хулу на Бога, ругательства, разрушение храмов, осквернение святынь — и всегда он молчал, защитить Бога и Его святыни он не решался, сказать открыто: «Что вы делаете, богобор​цы?» — он не мог. Смотрел, а то и поддакивал.

Кто он? Отступник?

Да. Николай Иванович сам считает себя таковым. Теперь он осознал свою вину пред Богом и кается! А сколько таких малодушных отступников?

Тысячи, десятки тысяч!

Простит их Господь, если они будут каяться?

Да, простит. Николай Иванович подтверж​дает это по своему личному опыту. Он гово​рит: «Горько мне было, когда я осознал, что я отступник пред Богом. И стал каяться и мо​литься. Священник мне сказал на исповеди: «Бог милостив, простит тебя, как Он про​стил апостола Петра. Только кайся пред Ним и молись». С того часа я почувствовал в душе большое облегчение, и дальше мне станови​лось все легче и легче. Слава Богу! За это прощение я еще более возлюбил Господа и вот теперь готовлюсь быть священником».

Конечно, отступники и те, которые на пе​реписи в анкете пишут, что они неверующие. Это большой грех, страшный грех. Не знаю, простит ли его Господь?..

Как тяжело быть малодушным и боязли​вым! И как хорошо делают те, кто открыто говорят: «Мы — верующие, мы любим Госпо​да и готовы умереть за правду Божию».

Трудные времена! Исповеднические! Вре​мена предсудные. Господь идет судить мир...

Господи, прости нас малодушных, укрепи нашу веру! Спаси нас!

...Тихо плещется Генисаретское озеро. Го​сподь вновь вопрошает нас: Симоне Ионин, любишь ли Меня?

ЛЮБОВЬ

Любовь — центр Вселенной.

Она — ось, на которой вращается Земля.

Любовь — счастье и блаженство каждой души, любовь есть Бог (см. 1 Ин. 4,8).

Одному видному богослову предложили сказать проповедь на день памяти апосто​ла и евангелиста Иоанна Богослова. Будучи блестящим проповедником, он, однако, счел нужным отказаться от этой проповеди.

— Вы не можете сказать проповеди? — удивленно спросили его.

— Да, — ответил он.

— Почему же так?

— Святой апостол Иоанн — апостол люб​ви и целомудрия, я же не имею ни того, ни другого. Как же я посмею поучать людей любви, которой у меня нет, или целомудрию, которым не обладаю?

Пишущий эти строки полностью разделя​ет убеждение этого богослова. Однако вот (по своему неразумию) пишет же...

Вспоминаю свое раннее детство, когда мы ходили в церковь далеко в гору. И вот помню, в Великий Четверг, после Двенадцати Еван​гелий, возвращаясь темной ночью домой, мы несли «страстной» огонек в фонариках. Дул сильный ветер и каждый боялся, чтобы не потух его огонек. Когда же у кого из нас ветер тушил огонек, мы плакали...

Святой огонек — это любовь. С того мо​мента, как я из церкви осторожно нес этот огонек, минуло уже более шестидесяти лет. Это годы страшных бурь и гроз, войны и го​лода, угасания веры и любви и их выжи​вания! И, конечно, то, что осталось теперь в моей измученной душе, — это одни искор​ки от прошлого. И вот эти малые, выстрадан​ные искорки дают мне (как я думаю) право что-то писать о той великой любви Божией, которой был преисполнен святой апостол и евангелист Иоанн Богослов. Поражает нас то, как неизмеримо много небесных тайн открывает Господь человеку, имеющему лю​бовь и чистоту. Это мы видим на апостоле Иоанне Богослове.

Господь Иисус Христос любил его осо​бенно и всегда приближал к Себе. Святой же Иоанн взаимно любил Господа неописуе​мо нежной и совершенной любовью, хотя и все апостолы любили Господа. И вот на​града за любовь: все апостолы пострадали за Господа мученической смертью, Иоанн же смерти не видел; все апостолы были носите​ли благодати Духа Святого, но одному только Иоанну Господь поручил на хранение Свою Пречистую Матерь; все апостолы были провидцами-чудотворцами, но только Иоанну Христос открыл великие тайны Церкви и не​постижимых судеб Божиих.

Таким образом, любовь есть ключ, откры​вающий глубины тайн Божиих, если же нет у тебя любви и чистоты, то зачем дерзать на какое-то знание Божиих тайн! Зачем на​сильно вторгаться в область бездн неизре​ченных? Такому лучше бы сказать так: «Бес​сильно дни мои влачатся без “божества, без вдохновенья”...».

Необходимо прежде очистить себя кро​вавыми слезами покаяния и только тогда со страхом позволять себе говорить о любви непостижимой.

В наши лукавые дни святая любовь изуро​дована. Она до безумия осквернена. Она пре​вратилась в скотоподобную, звериную, де​моническую любовь.

Если святая любовь не может сделать дру​гому человеку боль, неприятность, то звериная любовь безумно жаждет сделать чело​веку, например любимой женщине, именно как можно больше боли, чтобы больше она страдала, мучилась, кричала от боли и даже умирала.

Как вы можете назвать такую любовь? Это, прежде всего, не любовь, а дьявольская паро​дия любви, ее извращение, оборотень любви, злобная ненависть!

Свет весенний и лазурно-алый

Струится в сердце с пасхальным звоном.

Христос Воскресе! Мой брат усталый,

Любовь владеет небесным троном!

В. Вегенов

Слава Всемогущему Богу, что Его любовь владеет небесным троном, владеет и земны​ми престолами, владеет всем и вся, на небе, земле, преисподней, владеет и сердцами че​ловеческими, но не всеми... Люди избрали иного бога — дьявола. Он ведет усиленную пропаганду среди людей, обещая им свободу, равенство, братство и все блага мира сего.

Отвергая любовь Божию, они любят ложь и насилие. Из таковых-то сторонников сатаны и состоит новая армия активных против​ников Бога Небесного. Уничтожая на зем​ле Божии храмы, все святыни и верующих в Бога людей, они, однако, бессильны и бес​помощны против всесильной любви Божи​ей. Она их обнимает своими материнскими объятиями, как цепями, и не дает им делать больше, чем дозволяется Богом.

Здесь-то и кончается предел безумию зла, предел восстания на Бога... В своей бессиль​ной злобе и ненависти сатанисты бесятся до безумия и неистовства, но дальше уста​новленного Богом предела шагнуть не мо​гут! Возносясь на Небо, Господь сказал Сво​им ученикам: Я с вами буду до скончания века (ср. Мф. 28, 20). «Аз есмь с вами, и никтоже на вы» (кондак Вознесению Господню), то есть вас никто одолеть не сможет, потому что Я с вами всегда.

Но вот, когда мы видим своими глазами, что правда Божия терпит на земле пораже​ния, вера Христова поносится, христиане испытывают гонение, храмы осквернены, дети некрещены, мы слабеем в вере и гото​вы унывать и даже роптать. Так делать нельзя.

Напротив, следует укрепляться в вере и бо​лее пламенеть в любви к Господу, ибо Он так много любит нас и очищает скорбями, как золото очищается в огне.

Святой Иоанн Богослов в конце своего Апокалипсиса говорит такие слова: Ей, гряди скорее, Господи Иисусе! (ср. Откр. 22, 20).

Это значит, что Христос вот-вот скоро придет снова.

Первый раз Он приходил с любовью — Его не приняли и распяли. Другой раз Он идет уже с правдой, чтобы воздать каждому по де​лам его. Высшая справедливость этого тре​бует неумолимо — воздать каждому по делам его! Не потому ли ныне так уж много говорят и пишут о справедливости? И вот в этой выс​шей справедливости Божией проявляется опять-таки не гнев и мщение неверующим, а та же любовь Божия, выраженная в точной справедливости.

Мне отмщение, Я воздам! (Рим. 12,19).

В наши предантихристовы времена мно​гие люди, даже христиане, не могут похва​литься своей девственностью. Ведь с самых детских лет сатана и развращенные сатанинские сыны лишают детей невинности и чистоты, и редкий ребенок сохраняет​ся неоскверненным и целомудренным. Эта яростная ненависть к девственникам и похи​щение их чистоты усиливается ныне с каж​дым днем. И самое ужасное и невообразимое это то, что злостное посягание на детскую чистоту совершается не какими-либо раз​бойниками или убийцами, а родными отца​ми своих детей...

Можем ли мы рассчитывать на помощь и любовь святого девственника Иоанна Бо​гослова? Ведь мы все безнадежно развраще​ны и осквернены!

Когда этот страшный вопрос был задан кавказской схимнице матушке Кетевани, она долго плакала, утирая слезы своим апостоль​ником. Потом она как бы забылась на не​которое время, подняв седую голову. Она увидела нас печальных — мы ждали утеши​тельного ответа.

«Милые вы мои, — сказала она сквозь сле​зы, — какое великое бедствие — потерять не​винность и чистоту. Но еще страшнее и бед​ственнее потерять веру в милосердие Божие!

Христос разве не блудниц и мытарей жалел, прощал и спасал? И Его святой ученик Иоанн Богослов разве не тем же духом Христова милосердия наполнен?»

Слушая такие слова святой схимницы, мы умилялись и плакали. Она же, помолчав, про​должала: «Теперь-то вот, в наши страшные времена безбожия и распутства, как нам по​требна эта любовь, сострадание и помощь наперсника Христова! Как нам нужна его святая молитва! Ведь он жаждет нашего спа​сения, нашего очищения. И когда мы молим​ся ему со слезами, он снова и снова припада​ет на грудь Сына Божия и тихо, растроганно просит: “Господи, прости и очисти их, ибо они есть Твое создание!”».

Схимница дальше не могла говорить, она сама была так растрогана, что голос ее дро​жал от волнения и дыхание затруднялось...

«Мы тихо встали, — говорит очевидец, — несмело и взволнованно запели: “Апо​столе, Христу Богу возлюбленне, ускори избавити люди безответны: приемлет тя припадающа, иже падша на перси приемый, Егоже моли, Богослове, и нал ежащую

мглу языков разгнати, прося нам мира и велия милости”» (тропарь апостолу Ио​анну Богослову).

Святый апостоле и евангелисте Иоанне Богослове, моли Бога о нас!

ОТЕЦ СЕРГИЙ О ВОЗНЕСЕНИИ

Вознесение Господне на небо не есть раз​рыв, разлука, а замыкание круга. Оно совер​шалось в двух измерениях — в высшем изме​рении и низшем.

В высшем измерении возносился Господь в небо, Он уходил в область вечной жиз​ни, в высшую реальность, уходил к Отцу. Для Него уже не существовали время, вес и пространство. Он легко поднялся от зем​ли, легко преодолел пространство, то есть Он уже вошел в иное измерение бытия — ду​ховное бытие вечной жизни.

Это измерение высшей реальности ныне особенно вызывает у многих людей сомне​ние и даже полное неверие. «Никакой духов​ной реальности не существует, — говорят они, — а потому и нет другого измерения, кроме земного, в котором мы живем».

Такие наивные и нелепые утверждения теряют под собой всякую почву хотя бы по​тому, что они абсурдны и антинаучны. Ведь наши космонавты и те летают уже в ином из​мерении — космическом. Значит, несомнен​но, есть измерение и сверхкосмическое!

Другое дело святые апостолы. Они находи​лись в измерении низшем, то есть земном из​мерении, в котором находятся все твари, су​ществующие на земле, в том числе и человек.
Это измерение грубое, материальное, не​духовное. Оно обусловливается и ограни​чивается временем, весом и пространством. Иными словами, мы живем на земле в усло​вии времени: минуты, часы, дни, ночи, не​дели, месяцы, годы (в духовном мире этого ничего нет — там «день вечный»).

Кроме времени, земная жизнь обусловли​вается весом, то есть она тяжеловесна. Все люди, животные, птицы и прочие имеют каж​дый свой вес. Даже стихии — воздух, огонь, всякие газы — весомы. Это страшно затруд​няет человеческую жизнь на земле, предельно ее ограничивает. Человек, к его крайнему огорчению, не может свободно подняться от земли и на десять метров, даже подпрыг​нуть он может на метр-два и только. Чтобы летать, ему нужны летательные аппараты, но и они крайне небезопасны. Духовный мир (высшее измерение) не имеет веса.

Кроме времени и веса земная жизнь обу​словливается пространством. Это ограниче​ние доставляет человеку немалые трудности и неудобства. Человеку нужно, к примеру, попасть в большой город. Так он пешим идет туда несколько дней, на поезде — быстрее, на самолете — еще быстрее. Но всё равно про​странство преодолевается с трудом и боль​шими опасностями для жизни.

Таким образом, время, вес и пространство являются для человека трудностями тяжело преодолимыми. Хотя с пространством че​ловек успешно борется (автомашины, поез​да, самолеты, ракеты), два других измерения (время и вес) человеку совсем неподвластны.

Но надо сказать, что человек, как образ Бо​жий, носит в себе бессмертную душу. Она-то вот и делает для человека нечто такое великое, что человек, еще будучи на земле, может стать бесплотным Ангелом. Святые угодники Божии показали это на самом деле.

Преподобный Силуан, старец Афонский, преодолевал большие пространства за одну секунду, и это не духом только, но и всем те​лом своим.

Святитель Николай Чудотворец бедству​ющим на земле и на воде помогал одновре​менно! Это уже близко к вездеприсутствию.

Так святые угодники Божии препобеждают силой Божией земное измерение. Конечно, если человек совсем материальный, не знает и не хочет знать духовной жизни, если он со​всем неверующий, не молится, не постится, то ему и мечтать нечего о каком-то физиче​ском преодолении земных измерений. Набив свой желудок доверху мясом, вином, всякими яствами, как он может преодолеть время, вес, пространство? Да и ум его огрубелый, не зная созерцаний и богомыслия, застыл, как кисель, в своей жуткой неподвижности, хотя в мир​ских изобретениях он весьма искусен.

Отец Сергий, раскрывая на пропове​ди смысл иконы Вознесения, поражается до глубины души ее таинственным содер​жанием. Господь возносится на небо к Сво​ему Отцу, с Которым Он и не разлучался. Апостолы и другие с ними (там была и Ма​терь Божия) с нескрываемым изумлением взирают на Него. Они разлучаются со своим любимым Учителем и Господом. Они и скор​бят, и недоумевают, как же теперь они будут без Господа? Ведь их растерзают эти лютые волки — фарисеи и книжники, первосвящен​ники иудейские. А железная Римская импе​рия? Да она просто сотрет их в пыль и прах!

Два светлых Ангела в этот момент утеша​ют их и уверяют, что Учитель придет снова так же, как сейчас они видят возносящимся Его на Небо.

Вспомнили они и об Утешителе — Духе Святом, Которого Господь обещал им по​слать от Отца.

Пречистая Богородица... Она — в центре апостолов. Она более всех спокойна и ис​полнена благодати. Она понимает, что про​исходит и что будет потом. Она глубоко верит каждому слову Сына Своего и Бога, и как рвется Ее Святая Душа за возлюбленным Сыном Своим — туда, на небо... Но Она знает, что Ей надо еще остаться здесь, на зем​ле, для утверждения апостолов и всех верую​щих. Она плачет, но слез Ее никто не видит, Она полна терпения и веры...

Возвращаясь с горы в горницу иерусалим​скую, все возбужденно говорили, радова​лись той победе, которую совершил Учитель. Она же молчала и слагала всё в Своем мате​ринском сердце...

Среди слушателей отца Сергия был маль​чик Сережа. Он пришел в церковь с бабуш​кой. Когда они шли домой, Сережа тихо ска​зал бабушке своей: «Бабулечка моя, я тоже хочу на небо с Господом». Она же ответила: «А что, милый, тебе здесь плохо?»

Мальчик ответил: «Меня папа бьет силь​но, молиться не велит». Бабушка утерла сле​зы и сказала: «Потом, милый, вот вырастешь, тогда...» Сережа вырос, стал священником, попал на Соловки и там мученически погиб. Господь взял его к Себе на небо...

«Величай, душе моя, вознесшагося от зем​ли на небо, Христа Жизнодавца» (задостойник праздника Вознесения Господня).

БДИТЕЛЬНОСТЬ

(Когда она притупляется)

Малый птенчик сидел на трубе. Мать ему сказала: «Сиди и гляди. Крылышками не тря​си, головой не крути, а главное — молчи и не пищи». Сама улетела за червяком. При​летела, покормила. Птенчик помнил наказ и сидел спокойно, как малый камушек, — не​подвижен... Но вот он уже накушался чер​вячков и стал вольничать — головой стал вертеть туда-сюда, расправлял крылышки и даже чуть пикнул.

Серая кошка сразу заметила его. Она тихо подкралась и одним махом схватила.

Когда прилетела мать с червячком, она с ужасом увидела на крыше одни перышки...

Иеромонах Мефодий был направлен в Ие​русалим для прохождения послушания. Он был хорошим иеромонахом и верным па​стырем Церкви. Может быть, поэтому и была устроена за ним слежка. Но батюшка был всегда бдительным и строгим к себе и не по​зволял вольничать и развлекаться. Потому трудно было его застать врасплох. Но вот ему предложили поехать в Горненский мо​настырь, чтобы там отслужить Святую ли​тургию. После службы он вместе с сестрами вышел на участок поработать. Утомившись от жары, он пошел один в дальний угол участка, где был источник. Оттуда отец Мефодий не вернулся... Его долго ждали. «От​дыхает, пусть; он, бедный, устал», — думали сестры. Не дождавшись, они пошли к источ​нику и нашли батюшку в воде с пробитой го​ловой. Он был мертв. Это было в Иерусалиме в 1986 году.

Ему было всего двадцать восемь лет от роду. Он был еще «птенчик», едва оперившийся, по​ложивший чистую душу свою за други своя. Малейшая оплошность стоила ему жизни!

А отец Петр Смирнов потерпел более страшное крушение. Вследствие халатности и духовной невнимательности, он погубил не только свое тело, но и душу.

Окончив Ленинградскую семинарию и приняв священство, отец Петр ушел на при​ход «обогащаться», как он сам говорил о себе.

Видимо, еще в духовной школе он воспри​нял неверное понятие о пастырском служении. Некоторые преподаватели откровенно говорили семинаристам, что теперь новые времена, надо «прилаживаться» к жизни уме​ло и разумно. Положить душу свою за друга своя еще успеете, а сначала надо хорошень​ко «упасти» себя и свою семью.

Отец Петр понимал эти наставления впол​не конкретно и, когда оказался на приходе, стал практически их воплощать в дело.

Как только почувствовались деньги, батюш​ка сказал своей матушке: «Ну вот, прежде все​го купим телевизор». Купили. Служба в храме отошла на второй план. Прошло месяц-два. Батюшка снова: «А теперь, мать, давай «жигу​ли» приобретем, довольно ходить пешком, ведь мы люди особые, надо на машине ез​дить». А с машиной отец Петр не только в хра​ме был совсем мало, но и дома редко ночевал. Жизнь пошла на широкую ногу.

Совесть сначала говорила, что так жить священнику нельзя, преступно, он губит себя и всю паству свою. Но потом и совесть утихла (он ее подавил). Отец Петр стал пить, гулять, в машине возил любовниц, ночевал у них, и матушка все терпела, а потом сказала: «Ну довольно, молодчик, еду к архиерею жало​ваться». «Хоть в самый Кремль поезжай», — выпалил батюшка.

Архиерей вызвал к себе отца Петра, пого​ворил, постыдил, но, видя, что толку не будет, отстранил отца Петра от служения.

Но и это на разгулявшегося батюшку не по​влияло. Он ушел от своей жены, женился на другой и теперь работает шофером.

Мне отмщение, Я воздам! — говорит Бог (Рим. 12, 19). Страшный исход! Кто виновен в этом? Халатность, распущенность, неопыт​ность, отсутствие бдительности над собой.

О, сколь многие духовные лица, монахи, миряне, ученые, неученые ныне терпят ду​ховное крушение и гибнут, не имея над со​бой бдительности и духовного трезвения.

В наши-то лукавые и прелюбодейные вре​мена как надо зорко смотреть и вглядывать​ся в каждое свое дело, в каждого человека, в каждую свою мысль!

Мы — неопытные! Но ведь у нас есть свя​тые отцы и учителя Церкви. Они прошли весь трудный путь борьбы с грехом и соблазнами. И они падали в смертельной битве со злом, но молились, каялись, плакали, просили по​мощи у Бога, у святых, пока снова не вставали на правый путь, и уже с большей бдительно​стью, усердней совершали свое служение.

Ныне, когда Церковь получает некоторые права и льготы, духовная бдительность духо​венства и верующих невольно понижается. Они говорят себе: «Ну, теперь можно и осла​бить свои нервы. Опасности стало меньше. Церковь не гонят, верующих не притесняют. Кажется, можно и спокойнее пожить?»

Такое суждение крайне опасно. Оно ис​ходит от дьявола, постоянного противника Церкви. Он хочет усыпить души верующих, а потом их и сразить — погубить.

Когда умирала престарелая монахиня Нон​на (Канукова), она говорила своей дочке М.: «Смотри, моя доченька, смотри хорошенько. Вот сейчас Церкви дают свободу. Это ведь не добро! Мне говорил духовный отец, что пред антихристом будет свобода, верующих притеснять не будут, а будут даже хвалить их за веру, храмы будут открывать, монасты​ри благоустраивать. Колокола будут звонить и люди будут кресты носить открыто. Вот, доченька моя милая, будь всегда настороже, чтобы враг тебя не уловил в свои сети».

Святитель Тихон Задонский говорит: «Очищение ума от помыслов — бдитель​ность над собой — есть жертва Богу благо​приятная...»

«Как дева, обрученная мужу, если ее оболь​стит другой, делается оскверненной в очах мужа, так и душа, увлекаемая нечистыми по​мыслами, осквернена пред Небесным Жени​хом» (преподобный Ефрем Сирин).

Один старец поучал своего ученика до позд​него вечера. По немощи он задремал и заснул. Ученик ждал, когда старец проснется и бла​гословит его. Но старец не просыпался. Тогда помысел говорит ученику: «Ну что ты ждешь старца, иди сам на сон грядущий». Но ученик отверг этот помысел и стал ждать, когда старец проснется. Но он всё не просыпался. Помысел говорит ученику снова: «Иди же спи, старец долго не проснется, ибо он устал». Ученик сно​ва отверг помысел, и так было до семи раз.

Уже к утру старец проснулся и с удивлени​ем говорит ученику: — Ты что же, до сих пор еще не ушел?

Ученик ответил: — Ты, отче, не благосло​вил меня, как же я могу пойти.

— Бог тебя благословит, чадо мое, иди, по​спи хоть немного, — сказал старец.

Ученик ушел.

Старец опять задремал (так было угодно Богу). И вот видит он видение. Прекрасный чертог, посреди него стоит царский трон и семь золотых венцов спускаются сверху.

— Кому уготована такая награда? — вос​кликнул старец.

— Твоему ученику за подвиг минувшей ночи, — был голос.

Старец зовет ученика и умоляет его:

— Ради Бога, скажи мне, чадо, какой под​виг ты совершил минувшей ночью?

— Никакого подвига я не совершил, отче.

— Не скрывай от меня, чадо, скажи всю правду, что сделал?

— Ничего я не делал, отче, разве только то, что помысел до семи раз предлагал уйти спать, когда ты, отче, дремал. Но я этот помы​сел отвергал.

Заплакал старец, возблагодарил Бога, какую Он великую награду готовит за бдительность!

СОКРУШЕНИЕ ИДОЛОВ

Подклоните выю свою под ярмо царя Вавилонского (Иер. 27,12).

Плен Вавилонский продолжался семьде​сят лет.

Плен Всероссийской Церкви — столько же.

Ныне Церковь Православная готовится к тысячелетию Крещения Руси. Десять столе​тий она существует в русском народе. Исто​рики, ученые, богословы, психологи пытают​ся раскрыть исторические тайны, которые побудили князя Владимира отвергнуть язы​чество и другие религии (иудейство, магоме​танство) и принять Восточное Православие.

Ученый К. Кедров в «Известиях» за 1 июня 1988 года пишет статью «Сокрушение идолов», посвящая ее тысячелетию Крещения Руси. Он полагает, что великий князь Владимир, сыз​мальства воспитанный в язычестве, с боль​шим энтузиазмом воспринял христианскую религию. Мужественный и своевольный князь любил войны и кровопролития, пиры и тризнища, свободную любовь и многоженство. Христианство требовало от всего этого отка​заться. И князь Владимир находит в себе силы сделать это. Конечно, ученый Кедров не знает, что в этой великой перемене помогает князю Владимиру никто иной, как Сам Бог христи​анский. Он избирает князя Владимира Своим орудием. Он хранит князя от разъяренных языческих жрецов, которые не один раз пыта​лись убить его. Он воспламенил сердце князя новой силой Своей благодати, пред Которой все языческие увеселения и соблазны потеря​ли свою прелесть и красоту. Наоборот. Теперь князь почувствовал к ним отвращение.

Говорят еще, что князь Владимир принял христианство по политическим соображе​ниям. Это неверно. Если и были какие-то по​литические расчеты у князя Владимира, то они стояли на последнем месте. Главное — была вера, которую содержали греки, и эта вера пленила князя до глубины души своей внутренней и внешней красотой, глубиной и осмысленностью небесного содержания и своей неоспоримой правдой. Князь Крас​ное Солнышко, как звали его киевляне, с изумлением и страхом увидел настоящее Солн​це Правды — Христа, Который был в центре христианской веры, полюбил Его и отдался Ему всем своим существом.

Христос Бог победил язычество в самом цен​тре язычества — в Риме. Он победил и в Иеру​салиме, победил в Греции, Эфиопии и других частях света, победил Он и в Болгарии и при​шел со своей любовью в Русскую землю.

Оценив Божественную силу Христа и пле​нившись Его бескорыстной жертвенностью, великий князь Владимир начал ревностно сокрушать идолов. Десятки лет эти поганые перуны льстили и обманывали его и его на​род, десятки лет он — великий князь — ве​рил им и поклонялся, как богам. Они же были не боги, а лжецы и беспомощные идолы, сде​ланные из дерева, камня и покрытые сере​бром и золотом. Владимир повелел свергнуть с высоты главного идола Перуна и бросить его в Днепр. Идол был деревянный, он хоро​шо плыл по воде. Народ несметной толпой бежал по берегу и, плача, кричал: «Выдыбай, боже! Выдыбай!» (выплывай на берег). Но ког​да идол подплывал к берегу, его баграми отталкивали на середину реки. Так он и уплыл Бог знает куда. Таким же образом князь Вла​димир расправился и с другими идолами.

Крушение идолов и замена их Истинным Бо​гом для князя Владимира было хотя и торже​ственным моментом, однако оно было и труд​ным делом. Особенно же было трудным делом сокрушить идолов внутренних. В душе князя яростно боролись прежние страсти: гордость боролась со смирением; необузданная распу​щенность — с целомудрием; объедение и пир​шество — с воздержанием и постом; пьянство и буйство — с трезвением и кротостью. Идолы! Идолы! Идолы! И всех их князь Владимир силой Божией сокрушил и выбросил из своей души.

То же самое он старался делать и в народе. Крестив киевлян в Днепре, он стал строить им церкви, монастыри, богадельни, школы; раздавал бедным хлеб, одежду; устраивал без​домных. Он всеми силами старался показать своему народу, который он так любил, всю красоту христианской веры, ее Божествен​ное значение и то счастье, радость и по​кой души, которые она дает людям здесь — на земле и там — в вечной жизни.

Киевляне любили своего князя и потому го​ворили: «Если бы эта вера не была истинная, то наш князь Красное Солнышко не принял бы ее».

Мы — далекие потомки великого князя Вла​димира. Мы и доныне храним его веру, которую он возлюбил. Мы говорим: «Если бы христиан​ская вера не была истинная, то она не смогла бы дойти до нас через тысячу лет». Настоящий же «возраст» ее — многие тысячелетия.

Однако мы видим, что и эта истинная вера подвергается ныне у нас, в России, пе​реоценке. Конечно, совершенно безумное дело переоценивать то, что являлось не​оспоримой ценностью тысячелетия. Наши отцы, прадеды, прапрадеды и т. д., с такой лю​бовью и жертвенностью холили веру право​славную, а вот мы — их бездушные, а скорее, безумные потомки — решили сделать пере​оценку тому, что совсем не подлежит ника​кой переоценке. Если золото есть золото, то как назовем его железом? Сделать попытку переоценить веру Владимира и дерзко ска​зать ему, что ты, князь, совершил ошибку, вы​брав веру православную, могут теперь толь​ко слепые безумцы.

Когда в начале XX столетия Русь пошла было по новому пути (не по пути Владими​ра), она забрела в непроходимые дебри. Уже и сейчас резко пала нравственность наро​да, поднялись из праха новые идолы, новые боги — гордыня, лжеученость, лжекультура, половая распущенность, алкоголь, свобод​ная любовь и прочее. Это новое язычество, решительно отвергнутое Владимиром, со​вершенно раскрестило нынешнюю Россию.

А ну-ка облетите всю русскую землю, по​смотрите на повсеместные развалины церк​вей, монастырей, часовен, ободранные ико​ны, разрушенные алтари, оскверненные и поруганные святыни...

Кто это сделал? Чья дерзкая рука поднялась на вековые святыни? Что сказал бы великий князь Владимир, увидев поруганное всерос​сийское кладбище православной веры?!

Но главное еще не в этом внешнем христи​анстве, а во внутреннем!

Князь Владимир с удивлением и ужасом увидел бы «нового человека» — каков стал российский человек!

Прежде всего, он живет без Бога, без правды, без любви, без радости, без целомудрия, без перспективы на вечную жизнь. Ложь, клевета, обман, предательство, грубость, низкая похотливость, обжорство, власт​ность, ярость, убийство и, конечно, «сверх​культурность» — вот новая жизнь.

«Новые идолы довели нас до такого состо​яния!» — жалуется темный народ русский.

«Давайте их вновь сокрушим», — советует князь Владимир.

Народ бы рад сокрушить новых идолов, но это не так-то и легко. Если князю Владимиру крушить идолов активно помогала Церковь, то теперь и Церковь почти бессильна, хотя она, милостью Божией, жива, но влияние свое на народ давно утратила. А без Церкви новых идолов не сокрушить!

Вот тут и начинается некоторое понимание роли Церкви в народе. Почти вековой опыт на​учил, что действительно без Церкви не обой​тись. Если уж по правде начинать перестройку всей общественной жизни в России, то непре​менно привлечь к этому надо и Церковь.

Безусловно, что правдивая перестройка в нашем обществе сокрушит многих идолов

(бюрократизм, кумовство, хамство, туне​ядство и прочее). Но в то же время она поднимет на пьедестал величия новых кумиров. А каких? Поживем, увидим.

Теперь мы можем сказать одно: Церковь наша Православная поднимает голос борьбы против «ветхого человека». Речь идет о круше​нии внутренних идолов: малодушия, страха, маловерия, неуверенности, распущенности, корыстолюбия, самообогащения, нелюбви, приспособленчества, бездумного увлечения всем новым и прочее. Она знает и понимает силу и опыт святых отцов, потому настойчи​во зовет своих чад повернуться к творениям святых отцов, читать и поучаться их живыми словами, а не увлекаться периодической ли​тературой. Церковь канонизирует новых свя​тых, новых молитвенников за Русскую землю.

В наши лукавые дни нет более опасного и страшного идола, как самоистуканство. Этот идол настолько могуч и хитер, что, бы​вает, опытные подвижники побеждаются им. Самоистукан ласков и дерзок, мистичен и либерален, обжора, целомудрен и блудлив, невежа и образован и безмерно горделив, а главное, что он предан и продажен. Это по​следнее делает самоистукана весьма-весь​ма популярным и... весьма отвратительным. Ему поклоняются все невежды, начальники и подчиненные, архиереи-монахи и бельцы.

Вот образец работы самоистукана с опыт​ным монахом: тихо и несмело он подступает к своей жертве и, как паук, плетет ему тонкие сети: «Тебе, братец, надо поберечь свои силы, ты уже не молод, чтобы увлекаться постами да поклонами. Видишь, молодежь ничего не знает, кто ее будет учить добру?»

— Сам Господь научит их, как спасаться, говорит старец.

— Нет, голубчик мой, — шепчет самоистукан. — Ты это не дело говоришь. Бог учит через людей. Он Сам уже не ходит по земле, как раньше было в Иерусалиме. Да и не при​дет Он больше на землю. Хватит, кровь Свою пролил...

— Лжешь, обманщик, — обрывает старец самоистукана, — Христос придет судить жи​вых и мертвых.

— Ну да, может быть, и придет, — шипит обольститель. — Но когда это будет!.. Неско​ро... Нужны добрые наставники, вот как ты, чтобы учить людей. Ну иди, хоть поспи немно​го, ведь уже поздно, а на ночь прими лекарство: коньячку с сахаром, ведь простужен, кашля​ешь, тем более что завтра тебе надо говорить проповедь в церкви, а голоса у тебя нет.

Старец начал сдаваться. «Правда, — ду​мает, — голос у меня, как у мокрой курицы, надо полечиться». И он делает всё, что сове​тует ему самоистукан, он же дьявол.

Выпив «лекарства» порядком, он крепко заснул, да и сон увидел блудный, да и осквер​нился во сне, да и проспал всю Литургию, да и проповедь не сказал, а еще и выговор получил от настоятеля. Словом, самоисту​кан насоветовал хорошо. Он довел старца почти до отчаяния.

Сам себе истукан! Это забота только о себе: себя хранить, себя питать, себя любить, себя хвалить, себя лечить, себя обеспечивать всем нужным и ненужным.

Ну скажите, кто из нас не чтит этого про​славленного идола-самоистукана? Надо ска​зать, что с этим идолом очень дружны одиноч​ки монахи, монашки, вдовы, девы, безродные, престарелые. Идол так нежно о них заботится, что едва не поверишь в его искренность!

Итак, если самоистукан — лжец и обман​щик, то как с ним бороться?

Самоотвержением! Надеждою на Бога.

Святые отцы и великий князь Владимир сокрушили идолов и повергли их в прах, они возлюбили Истинного Бога, Господа нашего Иисуса Христа, и Он помог им спастись и на​следовать вечную жизнь.

Святый великий княже Владимире, моли Бога о нас!

Начало третьего тысячелетия... Люди и вре​мена меняются. Даже человеческие законы ме​няются. Биосфера, атмосфера — всё меняется. Одно остается неизменно — закон и судьбы Творца. Неизменны также возрастающие опас​ности для человека — его гибель... Блюдите убо, како опасно ходите (Еф. 5, 15). Мы пере​живаем дни, когда Церковь и вера реабилити​руются. Государство отдает монастыри, храмы, иконы из музеев; верующие становятся равно​правными членами общества, религия обрета​ет статус свободы и полезности для поднятия морального уровня в народе — всё это побуждает к оптимизму и славословию Богу, даю​щему рабам Своим передохнуть душой и на​браться сил для новых и больших испытаний. Поэтому настоящие перемены воспринима​ются верующим народом как победа Христова над безбожием и как время передышки для но​вых огненных испытаний Церкви.

СЛАДОСТЬ ХВАЛЫ

Хотя бы не расцвела смоковница, и не было плода на виноградных лозах, и маслина изменила, и нива не дала пищи, хотя бы не стало овец в загоне и рогатого скота в стойлах, — но и тогда я буду радоваться о Господе и восхвалять Имя Бога моего (Авв. 3, 17-18)

Восхвалю Господа в животе моем, пою Богу моему, дондеже есмъ (Пс. 145, 2)

Что всё это значит?

При всех несчастьях, горе, бедствиях, ни​щете, голоде, гонениях, темнице, смертель​ной болезни и прочем буду хвалить Бога мо​его, доколе я жив!

Это значит, что в славословии Бога, в хвале Его дается человеку такая благодатная сила, сладость, полнота, покой, при которых ника​кие несчастья не смогут сломить его дух.

О, сколько гонений, бед претерпели проро​ки, сколько опасностей, незаслуженных стра​даний испытал святой царь Давид. И как они за все эти скорби благодарили Бога! Хвалили Его, благодарили, еще более благоговели пред Ним и любили Его всей душой...

Людям, живущим ныне в беспечности и до​статке, невозможно понять той великой тай​ны, как человек, перенеся страшные скорби, благодарит за них Бога. Мы привыкли гово​рить «слава Богу» тогда, когда у нас всё бла​гополучно и делается по нашему желанию. Но суть добродетели не в этом, а в том, что человек от всей души благодарит Бога за не​счастье, которое послал ему Бог.

Помню рыдающую мать, которая так сильно ждала сына с войны. Но вместо сына она полу​чила извещение: «Ваш сын погиб при исполне​нии служебных обязанностей...» Она неутешно рыдала, и никто не мог ее успокоить, и только родная ее сестра сказала ей: «Не убивайся так, сестрица, о сыне своем. Благодари Бога и ска​жи: “Слава Тебе, Господи, слава Тебе”». Мать с великим трудом сказала: «Господи, слава Тебе, за всё благодарю Тебя». И в ее страдающее серд​це вошел мир Божий, она успокоилась в Боге.

Тайна нашего хваления Бога не только в том, что оно дает великое утешение стра​дающему сердцу; для Бога хваление — прият​ная жертва. Кто хвалит Бога за всё, тот полу​чает новые благодеяния.

Один старец сказал: «Ни богатой милосты​ней, ни постом, ни поклонами, ничем дру​гим мы не можем так угодить Богу, как хва​лой и благодарением...»

Стыдно для нас благодарить Бога при до​бром и молчать (унывать) при горестном по​ложении. «Еще более надо благодарить, когда страждем» (преподобный Нил Синайский).

«Нет ничего удивительного в благодаре​нии, когда нам помогает попутный ветер, но вот когда бывает сильная буря, корабль наш опрокидывается и мы в опасности, тогда благодарность служит большим доказатель​ством нашего терпения и признательности Богу» (святитель Иоанн Златоуст).

Наше время очень тяжелое. Люди верую​щие унывают, страшатся, охвачены боязнью, а неверующие тем более трясутся от стра​ха ядерной войны, всемирной катастрофы. Не имея упования на Бога, они совершенно беспомощны и несчастны.

Старца Серафима в 1982 году спросили:

— Неужели, отче, и вы боитесь всемирной катастрофы?

— Чего же мне ее бояться, — ответил он кротко, — ведь я привык Бога благодарить за всё и хвалить Его непрестанно за все див​ные дела Его.

Однажды старца Серафима едва не убили. Воры влезли ночью в его келью и требовали денег.

— Если бы они были у меня, эти деньги, — от​ветил им старец, — я бы дал вам их, но ведь нет у меня денег, вон только там, в переднем углу.

Они бросились в передний угол, посрыва​ли иконы, бросили на пол, разбили лампады, маслом залили пол, а денег нет. Озлобились воры, накинулись на старца, кричат: Убьем, обманываешь нас, научился лгать, гнилой старик.

А он им: Я, братцы, вас не обманываю, а ска​зал правду, что всё мое сокровище во святом углу.

Убьем! — кричат. Таскают по полу, бьют но​гами. — Скажи, где деньги?

Слава Богу, — промолвил старец, — у меня денег не было и не будет. А вас Господь нака​жет за святые иконы, что вы их разбросали.

Напуганные и недовольные, воры скры​лись ни с чем.

— Вас могли бы совсем убить, — говорили старцу.

— Слава Богу, если бы и убили, — отве​тил он, — ведь худо живу и пользы никакой не приношу.

А вот у старца Арефы воры унесли много золота. Он был в Церкви, а когда пришел в ке​лью — она разграблена. Арефа поднял вопль, обвинял братию, грозил, поносил, а потом и сам себя хотел погубить.

Господь показал ему сон. Видит Арефа: бесы из-за него спорят с Ангелами.

— Он наш, наш, ибо Бога не благодарил, — кричат зло бесы, он хулил Бога за золото, ко​торое у него украли.

Ангелы же сказали:

— О окаянный человек, если бы ты благо​дарил Бога, то украденное золото вмени​лось бы тебе в добродетель, ибо велико пред Богом творить милостыню добровольно, но если же кто за взятое насильно благодарит Бога — это более милостыни.

Услышав это, Арефа стал кричать:

— Господи, прости меня, я согрешил пред Тобою, всё Твое, Ты дал, Ты и взял, благодарю Тебя за всё.

Бесы исчезли. Ангелы радовались (Киево-Печерский патерик).

Хвала Богу за всё — облегчает душу, исцеляет ее от скорби. Неблагодарность Богу усиливает страдания и фактически ведет к самоубийству.

Один послушник сказал духовнику: Ну, как мне, отче, хвалить Бога, если я впал в грех блуда?

Духовник ответил: Благодари и хвали Бога, сын мой, за всё, ибо это спасет тебя от отча​яния. Хвала Богу разрывает узы греха и про​гоняет бесов.

Через два дня ученик снова пришел:

— Отче, согрешил в блуде, прости меня.

Бог тебя простит, чадо, — ответил ста​рец, — благодари и хвали Бога за Его ми​лость к тебе, ибо Он сказал Петру апостолу: «Прощай кающемуся до семидежды семи раз (ср. Мф. 18,22), то есть без конца».

Ученик плакал от радости, благодарил и славил Бога и так избавился от страсти блудной.

Мой измученный брат, сестра, чадо! Не унывайте, когда грехи одолевают вас. Кайтесь, благодарите и хвалите Бога каж​дую минуту. Говорите так: «Слава Богу! Сла​ва Богу за всё!» Эти могучие слова спасут вас от гибели.

«Хвалить Бога надо чаще, чем дышать» (святитель Василий Великий).

РАССЛАБЛЕННОСТЬ

Одного подвижника страшно борола страсть расслабления. Это такое гибельное состояние, при котором не хочется молить​ся, не хочется трудиться, ничего не хочется делать, а вот сидел бы да лежал, подремывая.

Но самое главное в другом, более страш​ном — в расслаблении духа. Расслабление тела именно и бывает тогда, когда враг дьявол сна​чала парализует и расслабит духовные силы. Это излюбленный прием демона в борьбе против подвижника нашего времени.

Расслабить дух это значит лишить чело​века бодрости, трезвения, внимания к себе и окружающему. Разве вы не видите, что де​лается с человеком, которого напоили ви​ном. Он опьянел, он делает безобразное, он засыпает — делай с ним что угодно, ведь бо​роться он не может, беспомощен, его легко пленяют и даже убивают.

Вино расслабления не менее приятное, но как оно жестоко губит бедные души и вверга​ет их в геенну!

Однажды подвижник, о котором идет речь (звали его брат Борис), по действу дьявола впал в полное расслабление. Бывало искуше​ние и раньше, но такой апатии ко всему, тако​го пленения он еще никогда не испытывал.

Не находя себе дела в келье, он вышел во двор. Был уже поздний вечер, темно. И вдруг брат Борис слышит тревожное чириканье. Маленькая птичка не спала, хотя в это время все птицы давно были уже в своих гнез​дышках или просто в каком-нибудь укрытии.

Брат Борис подумал: «Вот бедная птичка не спит. Видимо, какая-то опасность для нее есть». Она же, увидя человека, еще громче тревожно зачирикала, да так горько и дра​матично, что брат Борис сам встревожился. Потом решил обратиться к птичке с увеща​нием, может, Бог даст, и поймет.

«Чого ты, пташечка, нэ спышь, — сказал он ей по-украински, — пиды, спочинь трохы, бо вси твои подружки вже давно сплять».

Она же подняла такой шум, крик, летает с ветки на ветку, всё кричит, кричит, что есть силы.

«Вот беда какая, — подумал Борис, — здесь что-то неладное, недоброе, бедная пташка из себя выходит и меня совсем не слушает. Знать, расстроилась сильно, но отчего же?»

И тут ему пришла мысль — не пошарить ли в кустах, может быть, здесь враги какие при​таились? Пригнувшись и присмотревшись, Борис действительно увидел в темноте вра​га — это была большая черная кошка. Она притаилась и выжидала момент, чтобы схва​тить птичку. Бросив в кошку камень, Борис вдогонку ей сказал: «Ах ты, окаянный раз​бойник, неужели тебе не хватает пищи кро​ме живой маленькой птички, вон отсюда!»

Кошка мигом скрылась, но на душе у Бори​са не было облегчения. Он сам не знал, что с ним делается?

Птичка на минуту смолкла, но потом ста​ла летать и кружиться над головой Бориса и что-то ласково щебетать. «Благодарит», — подумал Борис. Птичка улетела в гнездышко к своим птенцам, а с Борисом случился будто припадок — он заплакал, потом зарыдал. За​крыв лицо руками, он удалился в темный угол... Долго его не было видно, наконец он показал​ся — и в темноте было заметно, как он шата​ется. Слабой походкой он ушел в свою келью...

И в мглу сокрылся привиденьем,

Холодным облаком осел,

Змеей в траву прополз с шипеньем,

В деревьях бурей прошумел.

Я. Полонский

Что же случилось с братом Борисом? Ка​жется, он был поражен двумя моментами:

1) любовью Божией к нему и 2) лютостью и злобой к нему дьявола.

Всю эту ночь он проплакал. Ему было горь​ко за себя, за свою расслабленность и мерт​венность. Но какая же великая любовь Божия к нему — такому гадкому и ленивому? Господь показал ему заботу о малой птичке и ее тре​вожный крик в ночи... Она кричала о страш​ной опасности ей и ее птенцам. А как она бодрствовала, как она охраняла своих малых детей! Хотя и помочь им ничем не могла.

Злой же дух (как кошка) не спит ни днем ни ночью. Он вылавливает себе жертву, он спрятался во мраке ночи и следит, чтобы схватить и растерзать душу. И всё это он дела​ет тогда, когда заранее поразит человека рас​слаблением, отнимет у него бодрость и трезвение, напоит его вином бесчувствия и неги.

Теперь брат Борис стал внимательнее к себе. Как только он почувствует на себе ды​хание расслабления, апатии ко всему окру​жающему, а главное — к молитве и богомыслию, он с тревогой говорит себе: «Ну вот снова начинается. Берегись, Борис! Черная кошка рядом!» Наученный горьким опытом, Борис уже без нужды не выходит из своей ке​льи. В мир он не показывается. Он усиливает молитвы, поклоны, берет акафист Божией Матери Казанской и читает его на коленях. Слезы струятся по его бледным щекам, серд​це вздыхает до физической боли. Борис про​сит Царицу Небесную заступиться за него и отогнать прочь врага с его губительной не​гой, расслабленностью и блудолюбием.

Люди весьма худо делают, когда в минуты подобных искушений ищут себе внешних развлечений: газеты, журналы, телевизор и прочие занятия. Беседы и встречи даже с хорошими людьми не дадут облегчения. Здесь нужен прилежный труд, усердная мо​литва и память смертная.

Борис в минуты духовной депрессии, рас​слабления, с горечью вспоминает Самсона:
...Давно ли, дрожа и бледнея, толпами

Враги перед ним повергались во прах,

И львиную пасть раздирал он руками,

Ворота носил на плечах!

<...>

В объятиях неги его усыпила

Далида и кудри остригла ему!..

Зане в них была его дивная сила,

Какой не дано никому!..

Н. Языков

Филистимлянка Далида — образ сатаны, расслабляющего и усыпляющего хотящих спастися.

Вы, честные иноки и инокини, девственни​ки и девственницы, носители святого цело​мудрия, помните, что вам страшно завидует сатана. Он таскается за вами повсюду и днем и ночью. Вы — последние девственники на​шего развращенного времени. Вы — свиде​тели Христа, вы — носители чистоты и цело​мудрия. На вас стоит мир... Святая чистота и воздержание да будет вашим украшением и силой! Мир растлевает и истлевает. Вы же оживляете его своей жертвой и покаянием. Выше трезвенность и зоркость, внимание к себе — своему внутреннему миру — и к зна​мениям времени!

Верный христианин не будет жертвой произвола. Его хранит Христос, его покры​вает Пречистая Дева — Заступница рода хри​стианского.

Тьма сгущается над миром, зло трубит победу. Но победа принадлежит не ему, а Хри​сту — нашему Господу. Ему слава и держава во веки. Аминь.

ОДЕРЖИМОСТЬ

Это состояние совсем противоположно расслабленности. Для него характерны ки​пучесть жизни, неудержимый энтузиазм, ак​тивная деятельность. В духовной жизни оно считается почти «прелестью», а в граждан​ской — «экстремизмом».

В прямом смысле одержимость есть бес​нование, когда в человека вселяется злой дух. В косвенном смысле — это одержи​мость какой-либо идеологией, безмерной суетой — мирской или церковной, семей​ной или личной. Такой человек молится кое-как или совсем не молится. Он не любит тех, кто живет для Бога и ближних, кто жерт​вует собой и готов умереть за правду Божию. Особенно же ему противны люди, кото​рые долго и углубленно совершают молит​вы, хранят молчание, плачут о грехах своих и грехах всех людей, не терпят они одиноче​ства, а сидеть в своей комнате и заниматься богомыслием им кажется настоящей тюрь​мой. Словом, одержимый — это современ​ный человек, утопающий в болоте мирских реалий и комфортабельной жизни.

Страшно, когда встретишь одержимого злым духом человека. Спастись от него мож​но только силой креста. Но страшнее, когда встретишь крайне одержимого какой-либо идеологией — капиталистической, атеисти​ческой, экуменической и прочими. Спасе​ние может быть силой веры.

Но что сказать нам, если мы видим, что теперь весь мир одержимый! Чем? Богопротивлением! Богоненавистничеством! Мир одержим жаждой свободы, независимости, человекопоклонением. Самообожением. Это одержимость номер один; она достигла выс​шей стадии своего развития. Темная сила уже открыто, молниеносно летает на сверхкосмических аппаратах, устрашая людей и при​водя их в недоумение и неописуемый страх. А черная магия с колдунами, ведьмами, лже​учителями и чудотворцами заполнила весь мир. Христианство выходит на последнюю отчаянную битву против духов злобы подне​бесных. Не потому ли Люцифер и стремится парализовать людей веры расслабленностью и бездействием, чтобы сломить последние бастионы христианства и заменить Христо​ву веру антихристианством?

«Избегая гибельных крайностей — рас​слабления и одержимости, мы должны идти средним путем» (царским), — так говорит отец Феогност. Святые отцы Церкви всегда шли этим путем, отметая ложное благоче​стие и ереси, навеянные духом зла.

Отец Феогност горьким опытом испытал современную монастырскую жизнь в услови​ях суеты и болотной экуменичности. Он ис​кал тишины и молитвы, но нашел совсем об​ратное. Оставив такую ложную «красочную» и перспективную жизнь, он удалился в пусты​ню. Но и эта крайность даст ли ему желанный покой? Дай Бог, чтобы отец Феогност встал твердо на камень евангельского учения; по​любил творения святых отцов и пустынников, и тогда острота одиночества сгладится уме​ренным и приятным деланием, угодным Богу.
И озирал злой дух с презреньем

Добычу смерти — пышный мир

И мыслил: смертным поколеньям

Отныне буду я кумир.

Я. Полонский

Одержимость человечества возрастает с каж​дым часом, особенно среди молодежи всего мира. Сатана уже реабилитирован и поставил свой гнусный трон среди вселенной (книга «Трон Люцифера»), на Западе уже образована «церковь сатаны», «царство дьявола» и прочие бесовские организации. Но всё это, по сути дела, мышиная возня в темном углу. Главная опасность для христиан — одержимость ми​ром, его красотою, внешней целесообразно​стью, забвением небесного Отчего дома.

Требуется упорное сопротивление духу зла и лжи, чтобы не дать ему поставить свой трон в сердце человека. Он же проявляет не​бывалую активность, наполняя мир чудеса​ми и своей печатью «666». И это не только фабрики, заводы, города, автомашины, на​званные числом 666, это живые люди, нося​щие на своем лбу или правой руке невиди​мое простым глазом число зверя 666.

Но самое страшное то, что мировая обще​ственность проявляет к этой апокалипси​ческой печати небывалый интерес. Таким образом, одержимость толпы всё более возрастает в пользу Люцифера; остается какой-то отрезок времени, когда подлинные христиане скроют​ся в катакомбы и на земле воцарится (на са​мое краткое время) лжехристос.

Блюдите убо, како опасно ходите (Еф. 5,15).

Отца Феогноста спросили, действитель​но ли опасность для христиан ныне так ве​лика? Он ответил: «Мы теперь спасаемся крестным разбойным покаянием. Христос снова на Кресте, вокруг Него толпы преда​телей, лжецы, разноязычная чернь. Ничто и никто не говорит о Божестве Христа, а мы наперекор всему вместе с благоразумным разбойником кричим и молим: «Помяни нас, Господи, егда приидеши во Царствие Твоем» (Последование изобразительных).

Конец нашего XX века характерен всеоб​щей мрачной одержимостью: священник одержим доходами; казначей малыми расходами; архиерей — зарубежными путешестви​ями; туристы — массовыми нашествиями; монахи одержимы внешним своим видом; любознатели — неистовыми гидами; кос​монавт — высотой; тракторист — землицей; оратор — прямотой; художник — мазницей...

Одержимость всюду-всюду,

Она — даже в храме,

Из собрата даст Иуду,

Здесь устроит драму.

Новой верой одержим

Грамотный церковник,

Недовольный всем своим

Папистов поклонник.

Одержимость столь страшна

Восстает на Бога,

Она — мрачна и гнусна —

Прямо в ад дорога...

Вызывает удивление, что при общей одер​жимости и оставлении Бога Бог не оставляет человека.

Один монах пошел в город. Там он соблаз​нился красивой дочерью жреца.

— Отдай мне свою дочь в жены, — сказал он жрецу.

— Я спрошу об этом своего бога, — отве​тил жрец.

Бесы, живущие в идоле, сказали жрецу, что​бы монах отрекся от Христа, и тогда жрец отдал бы ему свою дочь.

Монах согласился отречься от Христа и тут же увидел, как белый голубь вылетел из его уст....

Жрец пошел и сказал идолу, что монах отрекся от Христа. Но бесы предупредили жреца, чтобы тот не отдавал ему свою дочь: если монах и отрекся от Христа, то Христос от него не отрекся. Услышав это, монах за​плакал и сказал: «О Господи, какой же Ты ми​лостивый! Падшего человека Ты не оставля​ешь совсем...»

Пошел монах к великому старцу. Плача и рыдая, он поведал ему свой грех.

— Останься здесь, чадо, на три недели, а я буду молиться за тебя.

Прошла неделя. Старец спрашивает монаха:

— Не видел ли ты, чадо, что-либо в эту ночь?

— Видел, отче, как белый голубь в высоте парил надо мною.

Прошла вторая неделя. Старец опять спра​шивает монаха:

— Чадо, не видел ли ты еще что?

— Видел, отче, как белый голубь низко кружил надо мной.

Прошла еще одна неделя, старец опять го​ворит:

— Чадо, скажи, видел ли ты что в эту ночь?

Монах упал на землю и поклонился старцу:

— Отче мой, — сказал он, — ныне видел я, как белый голубь сел на мою голову. Я хотел его взять, но он, вспорхнув, влетел в мои уста...

Монах и старец оба заплакали и возблаго​дарили Бога за Его милость и любовь к пад​шим. Но есть ли ныне такие старцы, чтобы вымолить нас, падших грешников? Да как нас ныне много таких!

КАПЛЯ БЛАГОДАТИ ХРИСТОВОЙ

Путник шел по знойной пустыне. Кругом был раскаленный песок Встречный ветер (самум) яростно бросал в пустынника густые облака жгучего песка. Он вонзался в лицо, как стрелы, лез в уши, глаза, нос, уста и даже под самую одежду, и некуда было путнику от него деться. Наступила ночь без прохла​ды, без отдыха. И всю эту страшную ночь пут​ник буквально тащился, едва переводя дыха​ние... Он знал, что стоит ему только присесть на землю, как его мигом занесет жгучий пе​сок и образуется холмик — живая могила, из которой никогда ему уже не выбраться...

Перед самым рассветом, когда пустыня едва озарилась проблесками утра, пустын​ник неожиданно пошатнулся и... упал в сыпу​чий песок. Никто не слышал его последних слов: «Господи, приими дух мой...»

Ветер завыл еще сильнее, как бы торже​ствуя свою победу, и стал яростно набрасы​вать холмик над своей жертвой...

Рассветало. Восток был кровавый и мрач​ный. Ветер стих, насытившись столькими невинными жертвами минувшей ночи, по​крытыми горячим песком...

И вот тут на тропинке показался всадник Он ехал медленно и устало. Завидев холмик на самой дороге, он остановился, сошел с коня и стал быстро разбрасывать песок.. Предчувствия его не обманули — под песком был че​ловек, признаки жизни его едва были заметны. Всадник быстро открыл фляжку с водой и влил в запекшиеся уста несколько капель влаги... Не открывая глаз, путник простонал: «Пить...» Еще несколько капель проглотил пострадав​ший и открыл глаза. Жизнь была спасена.

За капли воды — Тебе хвала,

Господь мой и Спаситель.

Палит мя пламенем огня

Коварный обольститель...

Но пустыня духовная неизмеримо страшнее пустыни физической. Если здесь гибнут тела людей, засыпанных жгучим песком, то в пусты​не духовной гибнут тела и души, испепеленные горячим дыханием адских страстей. И напря​гает путник последние силы, чтобы услышать живительное слово Божие; он готов отдать всё, что угодно, только бы выжить, охладить гор​тань, запекшуюся от бесовских наслаждений, испепеливших вконец его душу и сердце.

Если быть внимательным, то нельзя не ви​деть, как теперь ужасно страдают люди без слова Божия, без капли живой воды, без духовного утешения.

С другой же стороны, преступный мир и его вдохновитель сатана гонят всё новые и новые волны кипучих наслаждений, чтобы упоить несчастных людей и погубить их на​веки. И как бывают сладки эти бесовские приманки! Зная, что они влекут за собой страшные наказания, тем не менее люди не​насытно за ними гоняются.

Один молодой врач имел одержимость к половым извращениям. Он работал на ско​рой помощи. Когда его вызывали к больной женщине или подросткам, он высылал всех из комнаты и, оставшись один с больной, на​силовал несчастную до полусмерти, потом, пригрозив оглаской, он уезжал к очередной жертве.

Так на его счету оказалось несколько смер​тельных исходов женщин и детей.

Благо, что этого преступника быстро об​наружили и расстреляли.

Без капли живой воды люди невольно ста​новятся зверями. Они теряют образ чело​веческий и облекаются в образ звериный, с виду прикрываясь современной культурой и образованностью.

С другой стороны, человек, вкусивший хоть каплю благодати Христовой, всегда со​хранит свое достоинство и будет делать лю​дям только добро вместо зла.

Схимница Кетевань рассказывала, как ее, пятидесяти пятилетнюю пустынницу, схва​тили недобрые люди и требовали сказать, где живут другие пустынники. Она знала, где они живут, но сказать им не хотела. Ее возили всю ночь на легковой машине, обещая ей са​мые страшные истязания и насилия, но она всё равно им ничего не открыла. Тогда эти люди, озлобленные и изнуренные неудачей, решили отвести ее к их начальнику.

Молодой полковник встретил ее сдержанно. Когда они остались вдвоем, схимница сказа​ла: «Вот, товарищ полковник, говорю вам пред Богом Живым: что угодно делайте со мной, но я о пустынниках вам ничего не скажу».

Он посмотрел на нее внимательно и се​рьезно сказал: «Хорошо, гражданочка, я по​нимаю вас и сочувствую. Прошу вас, сделай​те за меня три поклонника и идите... с Богом».

Она, не веря своим ушам, поклонилась на угол трижды и вышла из кабинета.

Святые отцы говорят, что если человек хоть однажды в жизни читал Святое Еванге​лие или слышал слово о Христе, то эта капля живой воды никогда не пропадет в его душе.

Не потому ли и в наши последние дни Господь полагает на сердце добрым лю​дям печатать Святую Библию? Это послед​няя евангельская проповедь всему миру (см. Откр. 10, 1-6).

К тысячелетию Крещения Руси было на​печатано несколько сот тысяч Библий. И это не что иное, как великое знамение времени, последняя забота Божия о спасении людей.

Поэтому, как важно, как необходимо чи​тать Святую Библию каждый Божий день. Хоть одну главу, хоть несколько стихов, но читать, запоминать прочитанное, и эта ка​пля живой воды не даст человеку задохнуть​ся в буйном море жизни сей.

Хорошо делать выписки из Святой Библии и эти бумажки носить в кармане или порт​феле, по временам их прочитывать и стара​тельно запоминать.

Нет, не погубить сатане народа Божия! И чем сильнее ярость бесовская на человека, тем сильнее и могучее любовь Божия к людям, и особен​но к тем, кто призывает Бога себе на помощь, кто всеми силами стремится «выжить», идя по знойной и огненной пустыне современной жизни. И если уж силы сдадут и жгучий песок яростно заметет тебя, мой друг, в живую могилу, и тогда в последнее мгновение вспомни Бога, и Он обязательно пошлет доброго самарянина, который раскопает тебя, вырвет из объятий смерти и даст возможность еще пожить и про​славить Творца и Владыку всех — Бога. Ему же слава и держава во веки. Аминь.

АЛЬБИН И ХРИСТИАНКА

С тех пор, как дева молодая

К нему на суд приведена,

Проснулась грудь его немая

От долгой тьмы глухого сна.

<...>

И, казнь Марии изрекая,

Дворца и Рима гордый сын,

Он, сам того не сознавая,

Уж был в душе христианин.

И речи узницы прекрасной

С вниманьем жадным он ловил,

И свет великой веры ясно

Глубоко корни в нём пустил.

В день казни весь языческий Рим напол​нил сиденья амфитеатра. Людей всякого со​словия было десятки тысяч. Все жаждали не​винной крови христиан, все ждали кровавых удовольствий. Разряженные, упитанные, си​дели они рядами и, позевывая, скучали.

Маленькая девочка, сидевшая рядом со своей матерью, родовитой матроной, спросила мать:

— Мама, а скажите, кого ныне будут тер​зать львы?

— Одну юную волшебницу — христиан​ку, — нехотя ответила матрона.

— А кто такие христиане, мама? — допы​тывалась девочка. Матери совсем не хоте​лось отвечать на праздные вопросы дочери. Да она и сама толком не знала, кто такие хри​стиане. Однако девочка не отставала:

— Ну мама, скажите мне, кто такие хри​стиане?

— Говорят, это вредные и опасные сектан​ты, они едят малых детей и пьют их кровь.

Девочка побледнела и прижалась к своей матери.

И в ложе, убранной богато,

В пурпурной мантии своей,

Залитый в серебро и злато,

Сидит Нерон в кругу друзей.

Подавлен безотрадной думой

Альбин, патриций молодой,

Как ночь, прекрасный и угрюмый,

Меж них сияет красотой.

Толпа шумит нетерпеливо.

На отведенных ей местах

Но — подан знак, и дверь визгливо

На ржавых подалась петлях, —

И, на арену выступая,

Тигрица вышла молодая...

Вослед за ней походкой смелой

Вошла, с распятием в руках,

Страдалица в одежде белой,

С спокойной твердостью в очах.

И вмиг всеобщее движенье

Сменилось мертвой тишиной

Как дань немого восхищенья

Пред неземною красотой.

Альбин, поникнув головою,

Весь бледный, словно тень, стоял...
— Какая красота! — раздавались голоса. — Она, кажется, и смерть свою презирает.

— Волшебница она, — во весь голос кри​чала матрона, мать девочки. — Смерть ей!

Девочка плакала. Ей было жалко красивую и смелую христианку. Она даже не хотела смо​треть на эту кровавую сцену. Закрыв свои глаза обеими ручонками, она плакала. Мать не могла не заметить слез своей дочери и стала ее ругать.

— Эх ты, дурочка, ничего ты не понима​ешь, таких волшебников и кровопийц надо всех уничтожать безжалостно.

Девочка зарыдала во весь голос и хотела убежать от матери, но та схватила ее за воло​сы и удержала при себе.

Соседи, видя это, возмущались и что-то го​ворили между собой.

...И вдруг пред стихнувшей толпою

Волшебный голос зазвучал:

«В последний раз я открываю

Мои дрожащие уста:

Прости, о Рим, я умираю

За веру в моего Христа!

И в эти смертные мгновенья,

Моим прощая палачам,

За них последние моленья

Несу я к горним Небесам».

<„>

Она замолкла, — и молчанье

У всех царило на устах;

Казалось, будто состраданье

В их черствых вспыхнуло сердцах...

Между тем, голодная львица кошачьей по​ступью подползала к своей жертве, виляя хво​стом. Наступал самый страшный, самый завле​кательный момент, чего с нетерпением ждала толпа. Все затаили дыхание. И только малень​кая девочка не переставала плакать на сиденье (она потом сама была мученицей за Христа).

...Вдруг на арене пред толпою

С огнем в очах предстал Альбин

И молвил: «Я умру с тобою...

О Рим, — и я христианин!»

С. Надсон

Что было дальше — трудно себе пред​ставить! Только для размышлений времени не оставалось. Голодный зверь, будто обрадо​вался, увидев две жертвы перед собою. Пер​вой он выбрал Альбина. Сильным прыжком он бросился на патриция, свалил его на землю и, впившись зубами в шею, стал жадно пить его кровь...

Мария (так звали юную христианку) мо​литвенно благословляла мученика крестом. Она низко склонилась над Альбином и при​няла последний его вздох.

Зверь, упившись кровью мученика, стал пассивен. Однако он ударил лапой мученицу по голове, убил ее и пошел прочь.

Тела двух страдальцев лежали рядом на бе​лом песке, обагренном кровью... Лица их, будто живые, сияли радостью. Некоторые из зрителей видели, как два светлых венца спустились с неба и почили на их главах.

Народ расходился молча, пораженный не​обычайностью казни. Многие плакали, осо​бенно о патриции Альбине. Он был всеоб​щим любимцем народа. Сам цезарь Нерон поспешил скорее оставить цирк и затворил​ся в своем дворце.

Даже знатная матрона, которая всё время журила свою дочку за сентиментальность, теперь молча покидала арену, отирая слезы.

Вечный гордый Рим, кажется, стоял пред новым выбором! Христианство выступало с новой силой, готовясь победить разлагаю​щееся язычество.

Христос с прободенной десницей побеж​дал сердца целых народов. Пройдет еще не​много времени, и Он покорит Себе весь мир!

Однако язычество еще целых три столе​тия упорно боролось с христианством. Оно отчаянно отстаивало право на свою жизнь. Совершались массовые казни христиан: их бросали зверям на растерзание, тысячам секли головы ежедневно, гнали гладиаторам на уничтожение. Но ничто не могло остано​вить победное шествие Христа. Он — Спаси​тель мира, Он пролил Свою кровь за людей, Ему слава и поклонение от всех народов.

В IV веке наконец прекратились кровавые гладиаторские игры. И опять же в этом деле сыграло свою положительную роль христи​анство.

Случилось это так.

Сирийский пустынник Телемах узнал, что в Риме совершаются языческие игры, на ко​торых гладиаторы убивают много людей. Телемах приехал в Рим как раз в то время, когда в цирке были десятки тысяч зрителей,

а на арене боролись два борца — знамени​тый силач Сатир и пленный гот Владимир. Цель подвижника Телемаха была великая. Це​ной своей жизни он хотел добиться отмены кровавых языческих игр. И вот что он делает. Как только гладиатор Сатир поразил Влади​мира и поверг его на землю, чтобы пронзить его сердце мечом, Телемах схватился с места и с громким криком бросился бегать по аре​не. Он молнией подскочил к Сатиру и ярост​но выхватил у него меч. Сам вид пустынника был страшен: глаза его горели огнем, одежда в лохмотьях, голова и лицо обросли волоса​ми. Сатир в страхе отступил от своей жертвы. Владимир, шатаясь, поднялся с земли.

Но здесь случилось самое страшное — озве​ревший народ бросился на Телемаха. Его били камнями и палками по голове, свалили на зем​лю, топтали, рвали за волосы, пока пустынник не испустил дух. И только тогда народ с ужасом отступил и пришел в страх. Кого они убили? Кто этот неизвестный и странный человек? Сам император Гонорий с волнением поднял​ся с трона и потребовал узнать, кто этот стран​ный убитый человек, откуда он и как его имя?

Цезарю немедленно доложили, что уби​тый есть пустынник Телемах из Загды.

Император был взволнован и устрашен. Он приказал немедленно объявить наро​ду, что гладиаторские игры прекращаются и больше не возобновятся никогда, а убито​му пустыннику будет оказана должная честь как мученику.

С тех пор в христианском Риме не суще​ствовало кровавых игр, народ всё более про​никался духом любви Христовой, оставляя бесовские обычаи.

Теперь о наших временах.

Если тогда, в I—III веках, Христова вера, как сияющее солнце, победоносно восходи​ла над миром, то теперь в XX веке христиан​ство на закате. Все более мрачен становится горизонт, черные тучи безбожия закрывают сияние Христова света. Люди всего мира, всех народов, насытившись красотой хри​стианства, избирают себе новые языческие религии или полное безбожие. Но упадок веры во Христа совсем не значит, что хри​стианство обессилело, изнемогло вконец — Христос непобедим во веки. Уменьшение христианской веры говорит о том, что сам мир обветшал, износился морально и физи​чески. Он устарел и нуждается в обновлении. Вера Христова и спасительные мрежи апо​столов захватили из моря житейского столь​ко человеческих душ, сколько надо для Цар​ства Божия. Остальные извергаются вон, как непослушные и недостойные сыны не​честия. Они отвергли Христа, попрали Его пречистую кровь, осмеяли добровольную жертву Христову. Они сами себя обрекли на мучения вечные, возлюбив зло и вознена​видев правду.

И вот теперь:

...Мир дрожит, и люди стонут,

А во храмы Божии нейдут,

И пред Богом в покаяньи

Слезы теплые не льют...

(из духовного канта)

О вы, милые христиане первых веков! С ка​кой радостью и любовью вы проливали свою кровь за Христа, отдавали самое дорогое — свою жизнь за веру христианскую! Вы полу​чили золотые венцы от Бога за свой подвиг!

Неужели же мы — христиане последних ве​ков — станем недостойны вас?.. Помолитесь усердно о нас Христу Богу нашему, да спасет и наши души. Аминь.

«ПОДРУЖЕНЬКА»

Шли они по узкой горной тропинке. Подъ​ем был труден и опасен. Каменные завалы преграждали путь, а дебри по обеим сторо​нам и пропасти таили в себе диких разбой​ников и лютых зверей...

Дукитий — старший брат — шел впереди. Он находил путь и направлял движение. Се​стра Тавифа (что значит «серна») — шла по​зади, и, хотя она носила похвальное имя Сер​на (высокогорная), однако не отличалась подвижническим энтузиазмом. Она была всегда уныла, тяжела на подвиг, молитву, всё время мечтала о легкой красивой дороге, зе​леных лугах и душистых цветах. Любила Та​вифа и хорошо покушать, и подольше поси​деть, поспать.

В общем же брат и сестра были дружны и неразлучны, помогали друг другу в трудно​стях и стремились к одной цели — достичь спасения и вечного единения с Богом.

Но вот случилось нечто непредвиденное. Тавифа (подруженька, как называл ее брат), идя позади Дукития, размышляла: «Ну, что это за жизнь такая — горы, ущелья, подъемы, спу​ски, пропасти, да еще и голод. Нет, больше я так не могу. Пусть брат идет дальше. Он креп​кий, а я сверну в сторону...» При этой мысли Тавифа прослезилась. Она любила Дукития, но вот теперь должна изменить ему...

Последний раз она взглянула на Дукития и тихо, как змея, скользнула влево. Войдя в прохладу деревьев, она остановилась, сняла с плеч сумку и долго смотрела на удалявшего​ся брата... Он же, не замечая беды, тихо и тя​жело поднимался по горной тропинке, унося с собой великий подвиг терпения, горькой отрешенности и непрестанной молитвы. Если бы он знал о том, что его верная подру​женька изменила ему и оставила его одного среди непроходимых гор и опасностей, то он, наверное, с горя бросился бы в бездонную пропасть. Но Господь скрыл от него всё это. И вот он теперь всё так же тихо и тяжело поднимается по тропинке и читает про себя Иисусову молитву.

А между тем, подруженька, передохнув под тенью дерева, накинула на себя котом​ку и скрылась в лесной чаще. Она направила путь свой к ближайшему городу.

Не будем говорить о том, какое горе ис​пытал брат, когда, случайно обернувшись, не увидел подруженьку свою на тропе. Он сразу понял, что она не выдержала трудно​стей. Она изменила ему. Она дала уловить себя демону, который так неотступно пре​следовал ее.

Повернув назад, брат некоторое время ос​матривал тропу — нет ли где следов крови. Может быть, зверь растерзал его подружень​ку? Но крови не было. Тогда Дукитий уверил​ся, что Тавифа просто ушла на широкий путь, оставила узкий путь Христов и его одного без помощи и поддержки на этом пути.

Помолившись, поплакав, подкрепив себя сухарем и глотком воды из баклажки, пу​стынник пошел дальше. Когда была уже темная ночь, он немного свернул в сторо​ну, чтобы отдохнуть до утра, и тут, к своему удивлению, увидел невдалеке мерцающий огонек. «Зверь?» — подумал он. Но нет, ого​нек не перемещался. Он тихо мерцал на од​ном месте и как бы звал его к себе.

В тесной келье доброго старца-схимника Дукитий немного передохнул. Он ничего не говорил старцу об измене подружень​ки, а только глубоко вздыхал и молился. Ду​хом святым схимник уразумел горе брата и на прощание сказал ему следующее:

— Твое горе, брат, это и мое горе. Тебе один раз изменила сестра — подруженька, мне всё время изменяет моя плоть — тоже «подруженька».

Дукитий пришел в ужас. «Как он знает мое горе?» — подумал он.

Но старец продолжал:

— О, если бы ты знал, брат, как я страдаю от своей плоти («подруженьки»), она меня просто замучила. Дух мой рвется к Богу, а плоть моя рвется к миру. Она моя и помощ​ница, дух тесно связан с плотью — телом, но желания у них разные, даже противоположные. Твоя изменница Тавифа — это мое грешное тело. Все мы страдаем от измены своего тела, ибо оно слишком тяжелое, гру​бое, материальное.

Дух мой хочет молиться, поститься. Тело хочет сладко поесть и поспать. Дух хочет иметь чистоту и целомудрие. Плоть — сла​дострастие и блуд. Дух стремится к нестяжанию, любви к Богу и ближним. Плоть жаждет красивой одежды, самоугождения и любви только к себе. Иногда тело притворится бес​страстным, почти святым, целомудренным, даже среди женщин, девиц. Но наедине с са​мим собой — оно бесится как зверь лютый, сгорая от блуда и всякого извращения (Пре​подобный Иоанн. Лествица. Слово 15). Сло​вом, Бог дал мне такую «подруженьку», от ко​торой приходится непрестанно плакать и страдать.

Старец всё говорил, жалуясь на свое не​покорное тело, а брат Дукитий, слушая его, плакал.

— А какая, брат, тяжелая и непрестанная борьба со своим телом, — продолжал схим​ник. — Это просто битва. Да, битва за выживание духа, битва за свободу духа. Ведь как лег​ко тело порабощает дух. Оно беспощадно тиранит душу, требуя себе подчинения. Го​сподь создал дух главным, а тело — помощ​ником. У нас же берет власть тело над духом, и потому мы ходим как бы вверх ногами. Вот ужас-то какой!

... А там украдкою на Еву

Глядит коварная змея,

И жмется к роковому древу,

В изгибах радость затая...

В. Бенедиктов

Дукитий простился со старцем и пошел своим путем. И только тут он понял, что про​зорливый схимник говорил ему о новой борьбе, которую он должен вести со своим телом.

В пустыне он не переставал плакать о по​гибшей сестре, молился за нее. Но главное его дело теперь было — борьба духа с те​лом, подчинение тела духу и полная свобода над страстями.

«Ах ты, “подруженька” моя, — говорил он своему телу, — ты и друг мой, ты и враг, ты и помощник мой, ты и губитель».

Особенно же он испытывал невыносимую борьбу с телом, когда молился в своей келье. Какая-то тяжесть наваливалась на него, и он едва ворочал языком, чтобы произнести мо​литву. Напрягая последние силы, он пытался победить свою немощь, и тут открывалась новая напасть — частая зевота, да такая, что пустынник едва успевал закрывать свои уста.

Это была явная брань тела, которому страшно не хотелось молиться. Стремясь со​средоточить свой ум на молитве, Дукитий с ужасом видел, что ум его носится как ди​кий конь туда и сюда, а тело расслабляется до предела.

«“Подруженька”, “подруженька”, что ты му​чаешь меня», — говорил пустынник своему телу и начинал плакать, призывая на помощь Господа. Восстанавливалось спокойствие, но ненадолго. И так до самой старости...

Перед смертью своей Дукитий видит сон: в темной и сырой землянке он увидел сестру Тавифу (прежнюю свою подруженьку). Она лежала на скамейке с закрытыми глазами. Лицо ее было светлое и чистое. «Умерла», — подумал брат.

— Нет, я жива, — ответила Тавифа, — жду только твоего благословения и прощения.

— Бог тебя простит и благословит, се​стра, — сказал Дукитий и проснулся.

Теперь он за свою сестру был спокоен. Бог ее наставил на путь покаяния. Она осозна​ла свой грех, хорошо поняла обман и лесть мирской суеты и последние дни жизни сво​ей провела в затворе и покаянии слезном.

«Слава Богу!» — радовался за нее брат, но в своей душе он радости не испытывал. Скорбь и теснота были в душе его. Новая «подруженька» — тело — давило дух, дух про​тивился телу, гармонии внутренней не было. Дукитий уже почти отчаялся в своем спасе​нии. Свое непослушное тело он стал назы​вать уже не «подруженькой», а ненасытной «бесстыженькой», которая, сколько не угож​дай, делается всё более ненасытной и агрес​сивной. Но, слава Богу, Господь помог Дукитию. Через восемь лет борьбы он получил полную свободу духа над телом своим. И его сердце обрело покой и блаженство. Благословляю я свободу И голубые небеса.

<...>

И степь от края и до краю,

И солнца свет, и ночи тьму,

И одинокую тропинку...

...И в поле каждую былинку,

И в небе каждую звезду...

А. Толстой

Есть иного рода «подруженьки» — это за​конные матушки наших батюшек. И как не​когда жена Многострадального Иова сове​товала ему: «Похули Бога и умри. Зачем так страдать?» (ср. Иов. 2, 9), так и некоторые современные матушки толкают батюшек на самые неприглядные поступки. Так, ма​тушка В. советовала своему батюшке отцу Петру приобрести хороший дом, купить те​левизор, машину, приличную дачу, ну и за​жить «полнокровной» жизнью. Но, когда всё это было приобретено, сама матушка В. заболела и умерла, а батюшка спился, и его отправили за штат... Так «подруженьки» сбивают своих батюшек и берут над ними полную власть.

Это не что иное, как извращение духовной жизни, коренное искажение закона Божия.

Ведь гнусная история Ирода с Иродиадой всем хорошо известна, она влечет за собой массу невинных жертв, и тем не менее, со​временные «подруженьки», пользуясь мягко​телостью своих батюшек, делают свое губи​тельное и богопротивное дело.

Всё это говорит о чрезвычайно низком уровне нашей духовной жизни, о потере Бо​жией правды и огрубении наших сердец.

Настало время, когда строятся храмы и от​крываются монастыри, и, кажется, что уро​вень духовной жизни должен повыситься, люди будут больше молиться, будут любить Бога и людей, больше каяться, плакать о сво​их грехах. На самом деле наблюдается обрат​ное — неимоверная суета новостроек, расто​чительство народных средств, мздоимство, гордость, самоугождение: идолы, идолы, но​вые перуны...

Плачут пустынники, плачут узники, скита​ются бездомные, оскверненная святыня вопи​ет к Богу, затворники рыдают, молят: «Господи, спаси народ Твой! Дай нам добрых наставни​ков, жертвенных помощников, чтобы спасти его от иродов и бесстыдных иродиад».

БЕСЕДА СТАРЦА СО СВОИМ ТЕЛОМ

Старец видел свое тело как облик человека, с которым жил, трудился, грешил и молился.

— Ну, что ты, мой братец, так приуныл? Или заболел? — спросил старец свое тело.

— Мне трудно, — ответило тело.

— Но ведь спасаться всегда трудно!

— По-всякому можно спасаться.

— Мы спасаемся так, как Христос повелел и святые отцы.

— Мы живем в XX веке, а они жили в пер​вых веках христианства.

— О, брат, да разве дело во времени? Я ду​маю, что всё дело в ревности и любви к Богу.

— А я в молитве не нахожу никакой пользы.

— Э, братец, — сказал старец телу с лю​бовью, — ты совсем обнаглел, в молодости ты был, кажется, разумнее, при старости же ожесточился.

— Всю жизнь мою ты изуродовал, — ска​зало тело старцу, — всё поносишь меня, то​мишь голодом, холодом, всенощным стоя​нием, поклонами.

— Я хочу, чтобы ты наследовало вечную жизнь.

— Черви съедят меня, вот и всё, — зло от​ветило тело и заплакало...

Старцу стало жаль свое тело. Он ласково сказал:

— Ну не плачь, друг мой, хочешь я дам тебе вареное яичко, хлеб и вино?

— Хочу, — ответило радостно тело.

Наевшись, тело потянулось и сказало:

— Хочу спать.

Старец не возражал. Ночью тело согреши​ло рукоблудием и проспало до полудня. Про​снувшись, оно сказало:

— Опять хочу вина, мяса, яиц.

— Ешь, что хочешь, — ответил старец.

Наевшись, тело сказало:

— Хочу в город.

В городе оно сблудило с женщиной, а ког​да муж женщины набросился на него, оно его убило...

Вернувшись, тело всё рассказало старцу. Старец гневно сказал: Ты — негодяй, ты — мерзавец. Нет тебе покаяния. Иди вон, в пре​исподнюю...

Тело задрожало, завыло. Проснулась со​весть и стала рвать внутренности как желез​ными когтями.

Старец понял, что настало время покая​ния. Он поднял тело с земли и сказал твердо: Идем в затвор для плача и сетования. Может быть, Бог простит нас.

Они затворились вместе, чтобы плакать и рыдать...

Прошли годы. Люди слышали их вопли и скорее уходили прочь. Только одна раба Божия блаженная Ксения остановилась у за​твора и сказала: «Не уйду, умру с ними». Враз плач смолк, двери открылись, и вышло два светлых старца. Они были похожи один на другого. За жертву ближнего Бог простил старца.

ВСЁ К ЛУЧШЕМУ

У одного пана умерла жена. Пан призвал приходского священника и спросил:

— Что ты скажешь, батя, ведь у меня умер​ла жена?

— Что Бог ни делает, пан, всё к лучшему, — ответил священник.

Пан поморщился и промолчал.

Спустя полгода у пана умирает дочь.

Он опять спрашивает священника:

— Дочь у меня умерла, что ты скажешь?

— Что Бог ни делает, пан, всё к лучшему, — ответил священник.

Пана охватило зло, но он и здесь промол​чал. Прошло еще полгода. У пана умер сын, и пан послал спросить священника:

— Что теперь ты скажешь, поп? У меня умер последний сын!

— Передайте пану, — ответил священ​ник, — что Бог ни делает — всё к лучшему.

Пан взбесился:

— Призвать попа сюда. Я сам его убью.

Священник пошел к пану, но на пути упал в пустой колодец. Всю ночь он провел в ко​лодце. Наутро его вытянули. Он пошел к пану.

— Почему вчера не пришел? — зло спро​сил его пан.

— Шел, пан, к тебе, но упал в колодец и не мог вылезти. Вытянули — вот пришел.

— Ну, что ты на это скажешь? — спросил пан.

— Что Бог не делает, пан, всё к лучшему, — ответил священник.

— Вот теперь ты прав, — сказал пан, — если бы ты пришел вчера, я бы тебя убил...

Трудно и нам согласиться со священником. Что Бог с нами ни делает — все к лучшему. А со​глашаться надо. И как можно скорее и тверже.

Бог — Всемогущ, Всеведущ. Он знает ре​шительно всё наперед и потому делает всё для нашей душевной пользы.

Мы не можем объяснить, зачем умерли один за другим родные пана, но мы можем и долж​ны сказать вместе со священником: всё, что Господь ни делает с нами, — всё к лучшему.

Во-первых, это акт доверия Богу.

Во-вторых, волевой акт смирения и покор​ности Ему. Безусловно, не все могут так посту​пить. Но кто так поступает — тот стократ бла​жен. Святые отцы имели полное доверие к Богу. Мы, их потомки, это спасительное доверие к Богу утратили. Потому мы и чувствуем себя слабыми, беспомощными, растерянными, осо​бенно же в дни потрясений, утрат, болезней.

Бог — наш любящий Отец. Он знает всё на​перед, что будет с нами и нашими близкими.

Поэтому, в целях избежания худшего, Он по​сылает нам скорби, чтобы эти самые скорби были для нас полезными и спасительными.

Вот отец Симеон потерял голос. Ему надо служить, петь, а он не может издать никакого звука.

— Батюшка, дорогой, не скорби, — гово​рит ему матушка, — что Бог ни делает — всё к лучшему

— Но ведь, мать, — едва не плача, говорит отец Симеон, — врачи говорят, что у меня те​перь вообще голоса никогда не будет. Что мы будем с тобой делать? Кто нас будет кормить?

Матушка в затруднении, она не знает, что ска​зать скорбящему батюшке. Но потом сказала:

— Ну, хорошо, отец, ты без голоса, я без слу​ха, будем молиться и записочки о здравии и за упокой читать молча. Господь-то услы​шит или нет?

Отец Симеон заплакал. Он теперь понял, что действительно у Господа бездна мило​сердия и разума, и что Он ни делает с нами — всё к лучшему.

А вот благочестивая вдовушка Мария Ива​новна так и не осмыслила этой тайны Божией. У нее — три сына и две дочки, и все они пошли по безбожному пути. Кто может уте​шить скорбящую старушку? И как ни больше она молится, как ни больше плачет — дети становятся всё хуже.

Соседка однажды сказала Марии Иванов​не: «Что ты убиваешься о своих детях, ведь, что Бог ни делает, — всё к лучшему».

Нет! Она не поняла этих слов. И легко ли было понять? Ведь гибнет самое дорогое — дети, а люди говорят, что это к лучшему.

О Боже! Пощади падшее создание Твое! Вразуми нас и дай нам доверие к Тебе, ибо действительно, что Бог ни делает с нами, — всё к лучшему.

Но ведь вот есть блаженные души и в наши безбожные времена (и их миллионы), кото​рые верят всему, что делает с ними Бог.

Так доцент, кандидат медицинских наук Сер​гей Петрович изумился, когда его спросили: Неужели и вы верите в Бога? Ведь это нелепо.

Доцент быстро ответил:

— Потому и верю, что нелепо. Христос сказал: Погублю мудрость мудрецов и разум разумных отвергну (1 Кор. 1,19).

Ныне память мучениц Веры, Надежды, Лю​бови и матери их Софии (17/30 сентября ст. стиля). Их принуждали принести жертву идолам. Девочки в один голос сказали:

— Это нелепо. Мы хотим быть жертвами Живому Богу. Он наш Создатель и Спаситель.

Их жестоко мучили, терзали, палили ог​нем, рвали железными когтями. А ведь им было: Вере — двенадцать лет, Надежде — де​сять лет, Любови — девять лет. Мать их Со​фия смотрела на ужасные страдания своих детей и укрепляла их молитвой и добрыми словами. Детям отрубили головы, а мать трое суток не отходила от их могилы. Она благо​дарила Бога и говорила:

— О Господи Милосердный, то, что Ты де​лаешь с нами, — всё к лучшему.

На четвертые сутки она умерла у могилы детей своих. Ее похоронили вместе с ними...

Сердце рыдает, ум коснеет, а души святых поныне непрестанно восходят к Богу в лучах божественного света, и никакой мрак без​божия не может остановить их!.. Слава силе Твоей, Господи!

КТО ЭТО?

Господь, я счастлив, будь со мною,

В беде не покидай меня,

Не покидай ночной порою,

Не покидай при свете дня!..

Явления светлых Ангелов или злых духов всегда приводят человека в страх и трепет... И как не страшны привидения, однако они имеют большую пользу: они убедительно до​казывают реальность невидимого, потусто​роннего мира — мира Ангелов и бесов.

Без подобных явлений люди давно бы оди​чали и заблудились во мраке нового языче​ства и грубого неверия.

Но вот Господь посылает нам чудеса, вра​зумляя нас и устрашая...

Две девушки-сестры спали в разных ком​натах. Одна — Вера, ей было двадцать лет. Другая — Катя, ей — семнадцать. Обе девуш​ки верующие. Они вместе помолились Богу и разошлись по своим постелям.

В полночь Катя проснулась. Ей стало что-то страшно, и она, прикрывшись, пошла к Вере. В дверях она остановилась как вко​панная. Боже! Что она увидела? Ужас и оце​пенение сковали ее. Она хотела перекре​ститься, но рука не поднималась. У самой постели Веры стояло привидение. Оно было прозрачное, и одежды его колебались как бы от дуновения ветра.

Вера спала, и привидение смотрело ей в лицо. Оно не наклонялось, а стояло прямо, будто на воздухе.

Не помня себя, Катя вскрикнула: «Вера!» Ответа не было. Кате стало еще страшнее.

— Вера!.. — закричала она неистово.

Спящая пошевелилась, и в тот самый мо​мент привидение исчезло...

Катя бросилась к Вере и... зарыдала.

— Что с тобой? Катя! Катя! — спросонок лепетала Вера. Но Катя уже не могла остано​виться. Шок ужаса миновал, и девочка дала своим чувствам волю.

Вера встревожилась и, как могла, стала успокаивать сестру:

— Скажи же толком, что случилось?

— Я видела привидение, — вырвалось у Кати.

— Где ты его видела?

— Оно парило над твоей постелью. Оно было похоже на тебя. Оно пристально смо​трело тебе в лицо.

Вера перекрестилась и тихо сказала:

— Страшно!

Катя снова заплакала.

— Я думала, что ты, Вера, умерла. Кричу от страха, зову тебя, а ты молчишь.

— Оно было похоже на меня? — еще раз спросила Вера.

— Точь-в-точь ты, Вера. И волосы такие, и сарафан, босые ноги — всё белое и про​зрачное.

— Страшно! — повторила Вера.

— Я вся дрожу от страха, будто лихорадка охватила меня, — прошептала Катя. — Мне кажется, что привидение стало невидимо, но смотрит на нас всё так же пристально и не​отступно.

— Надо скорее написать папе, — сказала Вера. — Он разъяснит, что это такое.

Несмотря на поздний час, девушки написа​ли папе письмо и просили его скорее прие​хать к ним. Их папа был священник. Получив письмо, он встревожился и быстро приехал. Они рассказали ему о привидении.

Рассказывала Катя и вся дрожала от стра​ха. Вера тоже была в страшном напряжении. В рассказе было что-то страшное и таинствен​ное, так что сам отец Николай (так звали папу) почувствовал неприятное, давящее чувство.

Когда Катя закончила свой рассказ, все долго молчали. Затем отец Николай тихо спросил Катю:

— Может быть, Катя, всё это тебе привиде​лось, показалось, а в действительности ниче​го не было?

Катя побледнела и простонала:

— Папа, папа, что вы говорите, я... я... — И она зарыдала, как ребенок.

Ее стали успокаивать, но она не могла себя сдержать, так были напряжены ее нервы от виденного.

Катя никогда не проявляла нервного рас​стройства. Она была здоровой девочкой, и отец это хорошо знал. Рассказ ее приобре​тал тем более правдоподобную силу. И отец Николай убедился, что действительно Катя видела привидение.

Но кто было это привидение — добрая сила или злая, Ангел или бес?

Девушки с нескрываемым напряжением ожидали, что скажет папа. Он молчал. Мо​лился. Потом с дрожью в голосе сказал:

— Дети, что-то страшное внушает мне это явление. Оно, кажется, от злой силы, потому что вызывает большой страх. Но без воли Божией враг ничего не может нам худого сделать, хотя бы и хотел. Бог попустил это явление для того, чтобы мы более моли​лись на сон грядущий, ограждая себя крест​ным знамением, да и вообще всегда ходили с молитвой на устах и в сердце. Я верю, что Господь плохого вам не попустит. Он любит вас, хранит и избавит вас от всякого зла.

Вопрос, кажется, был исчерпан. Но не ис​черпана была судьба. Она только начиналась для этих чистых душ — Веры и Кати. Они сейчас даже и не представляли себе всей трудности и опасности пути, по которому им суждено было пройти. Но папа их заве​рил, что если они будут вести чистый и мо​литвенный образ жизни, Господь их охранит от всякого зла и спасет их души. Преступный и безбожный мир жадно протянет к ним обе руки, чтобы пленить их души и тела, обещая сладости мира и их прелесть, но силен Бог, к Которому они обратятся за помощью. Он спасет их и сохранит.

Ввиду важности ситуации, отец Николай поделился всем со своей доброй матушкой. Она вполне разделяла его опасения за детей. Поговорив, они решили усилить молитвы и наблюдения за ними, полагаясь во всем на волю Божию.

Есть у них еще и сынок Геннадий. Он са​мый младший, оканчивает медицинскую школу и собирается быть пастырем Церкви. Хороший мальчик, серьезный; естествен​но, что и его судьба тревожит родителей, но если родители сдержат свое обещание и по​высят уровень духовной жизни, то все дети и даже сродники будут сохранены Божией силой. Ибо молитва праведника во многом споспешествуема.

Видения, привидения, призраки... Кто это и что это? Эти роковые вопросы стоят ныне перед нами и перед всем цивилизованным миром. Они тревожат верующих и неверующих. Последние даже более отягощены страхами и нестроениями, хотя и живут свободно и, кажется, независимо.

Верующие озабочены судьбой любимой, многострадальной своей Церкви Православ​ной. И когда на тревожные вопросы «кто это и что это?» жизнь не может дать удовлетво​рительных ответов, верующие полагаются на волю Божию, и душа их получает покой.

Господь, я счастлив, будь со мною,

В беде не покидай меня.

..Не покидай ночной порою

И сохраняй при свете дня...

МЕРТВЕЦЫ ИЗ ГРОБОВ

Из гробов встают, чтобы жить. Сила Божия их поднимает, а эти (о которых будет речь) встают из гробов, чтобы губить, их поднима​ет сила бесовская. Страшные эти мертвецы, убийственные. Но вот они действуют и по​ныне, особенно же их варварская работа происходит по ночам...

Под покровом ночи незримо поднимают​ся они из своих гробов и, как тени, безшумно проходят сквозь запертые двери, окна, стены, чтобы похитить человека, его душу и предать вечному огню.

Святитель Игнатий (Брянчанинов) говорит, что лютые мертвецы — это злые и блудные помыслы. Они встают из мрачной бездны, как из темных гробов, встают, когда им захо​чется. Особенно же их любимое время, когда сыто чрево человека, темна ночь, время сна, когда человек безмятежно спит. И вдруг он с ужасом чувствует, как тени мертвецов окру​жают его и стараются проникнуть в его сердце.

Кто из нас не испытал во сне и наяву того, как ночью вдруг представился ему красивый образ женщины. Когда-то он вел разговор с этой женщиной и давно забыл ее образ. Но вот этот образ неожиданно ожил во всей сво​ей увлекательной красоте. Он говорит, даже голос его слышен, и движение глаз, уст, всего тела вызывают томящее чувство сладостра​стия. Вначале человек противится этому не​званому ночному гостю, он творит молитву, совершает крестное знамение — чарующий образ блекнет, исчезает, но... потом снова выходит из мрака. Человек присматривается к нему, как бы одобряет его приход. Он уже не творит молитву, не крестится, чтобы ото​гнать этого мертвеца, а напротив — интере​суется им и находит его довольно привлека​тельным и милым...

И тут-то начинается процесс насилия. Ча​рующий образ получает новую силу и власть над человеком. Он уже не только рисуется во сне, а насильно вторгается в душу, серд​це его, входит внутрь человека и становится хозяином всех гнусных и скверных дел, при​давая им адскую сладость и ложное удовлет​ворение.

Таков процесс подлых «мертвецов», выхо​дящих из гробов своих, — процесс скверных помыслов, входящих в душу и производящих в ней сладострастие, смуту, разрушение, ги​бель.

Довольно ясно об этом говорит и кавказ​ский пустынник отец Рафаил.

Из личного опыта своей жизни он познал всю силу и лукавство этих ночных «мертве​цов» — злых помыслов.

— Как вы с ними ведете борьбу? — спроси​ли отца Рафаила.

— Главное, — ответил он, — не пригляды​ваться к образу. Не останавливаться на нем, не разбирать его красоту по частям, напри​мер красивые глаза, румяные щеки, смеющи​еся уста, волосы на голове, грудь, белое тело и прочее. Если вы будете это делать, то вы уже сами лезете в петлю.

Следует решительно отвергать соблазни​тельные образы, ненавидеть их как лживый обман, как сатанинское обольщение. А если образ не уходит, продолжает льстить и оста​ваться в душе, его надо разить крестом, Ии​сусовой молитвой, поклонами и слезным плачем.

— А какие еще помыслы могут наступать на человека, кроме блудных? — спросили отца Рафаила.

— Всякие, — ответил он, — все они, как злые мертвецы, поражают душу. Так, оди​ноких, пожилых людей беспощадно атакуют забота о своей старости: кто будет меня кор​мить? кто и где будет меня хоронить? Вместо того чтобы во всем положиться на волю Божию, человек занят буквально собой, своим смертным телом, даже о душе у него нет та​кой заботы, как о теле. Он любил свое тело всю свою жизнь, он питал, лелеял, услащал, увеселял свое тело и теперь на старости де​лает всё, чтобы оно было обеспечено всесто​ронне. Душу свою он не видит, потому какая о ней забота?!

А святые отцы и Священное Писание по​велевают более всего заботиться о душе, а не о теле, потому что душа — бессмертное су​щество, а тело умрет и будет съедено червями.

Людей сребролюбивых мучают помыслы, как бы побольше накопить денег. Неважно, кому они достанутся после смерти, лишь бы вот теперь мне их видеть и владеть ими...

Злопамятный совсем даже не может за​снуть. Всю ночь его терзают демоны. Они внушают ему разные варианты, как лучше отомстить досадителю. Если Господь ве​лит прощать обиды всем, то злопамятный и слушать не хочет этих словес Божиих. Ему противны они, он находит большое удовлетворение в отмщении своему врагу, а не в прощении.

Завистливый погубил свой сон оттого, что увидел соседа в благополучии: как сосед хо​рошо одевается, как его все почитают и лю​бят, как он много запас зерна, кормов на зиму и прочего. Завистливый весь пожелтел от своего недуга, и ночные демоны не дают ему уснуть — они терзают его с присущей им сладостью, потому что видят, как гибнет душа и не кается.

Что сказать о гордых, пьяницах, убийцах, на​сильниках, ворах, блудниках, прелюбодеях, же​стоких безбожниках и прочих! Как неотступ​но и безжалостно терзают их ночные демоны, вышедшие из гробов своих, как они истязают свои жертвы, наслаждаясь их страданиями.

— Что вы скажете о монашествующих, — спросили отца Рафаила, — как они борются с ночными бесами?

— Монашеское сословие, как авангард христианства, — ответил старец, — теперь особенно является предметом жестокого нападения злой силы. Монахи всегда вели открытую и отчаянную борьбу за свое спа​сение, за правду Божию. В первые и сред​ние века монахи смело побеждали сатану

и его приспешников силой Христовой; они добровольно отказывались от мира и его сластей, терпели голод, холод, скитания, го​нения, мучения, даже смерть. Моральная по​беда всегда была за ними. Они прославили Христа Распятого на весь мир и получили венцы нетленные на небесах.

Монахи последних веков и нашего двадца​того века совсем другие. По силе веры, по ме​тодам борьбы, по самому характеру жизни они вынуждены жить между верой и невери​ем, между добром и злом, между Богом и диаволом. И как не слабы стали современные монахи, однако они не утеряли своего зна​чения. Они до скончания века будут «солью земли» и «светом мира». Потому и злоба бе​совская обрушивается прежде всего на них, и если раньше (по Макарию Великому) мо​нахи перелетали бушующее море на лег​ких стальных крыльях, то теперь они летят на грубых деревянных. Многие из них тонут в пучине, но многие спасаются и даже спаса​ют других. Наши современные монахи — это отчаянные люди, знающие одного Христа, Сына Божия, и за Него готовые умереть.

— Каким оружием они борются с темны​ми силами?

— Прежде всего, смирением, — ответил отец Рафаил, — затем терпением и самоукорением, постом, слезной молитвой, покая​нием и силою Креста Животворящего.

Из гробов восстают всё новые и новые ле​гионы мертвецов. Соблазны и искушения увеличиваются безмерно. И днем и ночью ведется жестокая битва между светлыми и темными легионами. То одни, то другие одерживают победу и терпят поражение, и как пророк Моисей поднимал крестоо​бразно руки — и побеждали израильтяне, так и мы ныне будем воздвизать Крест Христов, чтобы победить безбожного амалика — ан​тихриста, грядущего во вселенную.

Отец Рафаил закончил свою речь. Он был уставший и ослабевший, но в его глазах го​рел огонь веры и любви. Недаром он десяти​летия подвизается «в горах, вертепах и про​пастях земных». Именно такими людьми стоит мир и светит еще солнце.

Возблагодарим, братья и сестры, Бога на​шего Иисуса Христа, дающего нам, немощным, добрых и умелых праведников, готовых души свои положить за други своя. Они есть ныне и в горах, и в городах, селах и пусты​нях. Есть и будут до окончания века.

Слава Богу во веки, аминь.

...Провозглашать я стал любви

И правды чистыя ученья:

В меня все ближние мои

Бросали бешено каменья.

Посыпал пеплом я главу,

Из городов бежал я нищий,

И вот в пустыне я живу,

Как птицы, даром Божьей пищи...

М. Ю. Лермонтов

БЕЗОБРАЗНАЯ СМЕРТЬ...

... Осудим его на бесчестную смерть, ибо, по словам его, о нём попечение будет.

(Прем. Солом. 2, 20)

Самая страшная, бесчестная (безобраз​ная) смерть на земле — это смерть крестная. Не случайно Господь добровольно избрал для себя эту ужасную и позорную смерть, чтобы ею поразить сатану в самое сердце.

Человека сначала подвергают унижению, осмеянию, бичеванию, потом измученно​го ведут на казнь, навалив на него тяжелый крест. На месте казни раздевают донага, кладут на спину, разведя руки, прибивают их и ноги к деревянному кресту... Подняв крест с распятым, опускают в глубокую яму, засыпают яму, закрепляют крест, чтобы он не рухнул. И всё это совершают с руганью, насмешками, издевательствами. Какой по​зор! Какое унижение, какая мука!

А какое еще страшное недоразумение, если эту казнь терпит неповинный!!

Испытаем его оскорблением и мучением, дабы узнать смирение его и видеть незлобие его; осудим его на бесчестную смерть... Так они умствовали и ошиблись, ибо злоба их ос​лепила их, и они не познали тайн Божиих. (Прем. Солом, гл. 2, 19-22).

Конечно, царь Соломон сказал эти слова о Христе Спасителе. За полторы тысячи лет до этого события он написал об этом в своей книге. Предсказывали страшную смерть неповинного Христа и другие пророки: Исаия, Иеремия, Иезекииль, Даниил и прочие. Со страхом, ужасом и многими слезами запе​чатлевали они эти пророчества.

А когда минули столетия и пришел Хри​стос — Мессия, Его распяли с великим зло​радством, потому что зависть и злоба осле​пила их...

По своей глубине и значимости это была исключительная казнь во всем человечестве.

Ей обязаны миллионы, триллионы спасен​ных душ человеческих, искупленных кровью Неповинной Жертвы — Христа Агнца, за​кланного от создания мира.

Многие люди, даже сугубо духовные, боятся позорной смерти. Они хотят чтобы их смерть была тихая, безболезненная, даже радостная. Чтобы гроб был хороший, красивый, моги​ла была сухая, обложенная цветами. Они хо​тят, чтобы много-много людей, духовенства провожало их до могилы, пели певчие, раз​давалась милостыня. А потом чтобы была же​лезная ограда, стальной долговечный крест с венчиком и лампадой, а потом — вечная па​мять, чтобы их не забывали долго-долго.

Вот о чем думают люди. Кажется, они хо​рошего желают. Но здесь нет главного — нет позора, нет поругания, нет бичевания, нет всего того, что перенес за нас Христос.

Конечно, всякая смерть есть казнь, особен​но же смерть грешников люта, то есть страш​на, мучительна. Праведникам (но не всем) Господь посылает смерть радостную, тихую, безболезненную, как Пречистой Богороди​це. Она не умирала, а заснула. Закрыла глаза, и душа Ее пренепорочная, как чистая голу​бица, вылетела из тела, и Ее принял на Свои пречистые руки Сам Христос.

Многие святые умирали тихой, блаженной смертью и переходили в небесные чертоги для бесконечной и блаженной жизни.

И Церковь Божия молится за нас, чтобы Господь даровал нам христианскую кончи​ну — безболезненную, непостыдную, мир​ную и доброго ответа на Страшном Суде... (просительная ектения).

В наше время большей частью смерть бы​вает безобразной, страшной, бесчестной: от наркомании — белая смерть, от алкого​ля — зеленая, от братоубийства — красная.

Инфаркты, инсульты, спиды, радиация... Но самая страшная из них — это смерть без по​каяния: она ввергает всех несчастных стра​дальцев прямо в страшную воронку ада.

...Взмах руки своей заносит

Смерть над нивой наших дней

И серпом нещадным косит

Злак невызревших полей.

<...>

Это Бог в крови распятья

Прекращет смерти пир,

И в кровавые объятья

Заключает грешный мир!

В. Бенедиктов

Безобразная смерть становится благооб​разной! Любовью и покорностью к Сыну Божию человек достигает того невообрази​мого факта, что неизбежная смерть его пере​стает быть ужасной и безобразной. Силой возлюбившего нас Христа грозная смерть теряет свою власть над верующими людьми. Она делается кроткой, даже любовной к уми​рающему праведнику. Как лютый голодный зверь не трогает мученика на арене цир​ка, но пресмыкается пред ним и лижет его ноги, так лютая смерть укрощается пред че​ловеком, умирающим с верой во имя Христа и покаянием.

...Блаженны мертвые, умирающий о Го​споде (Отк. 14, 13). Слава Богу, что Он так мудро и любовно устроил нашу жизнь и нашу смерть! Сам, неповинный и без​грешный, умер безобразной и мучительной смертью, чтобы нам, верующим в Него, дать смерть тихую, радостную и благообразную. Пусть наша кончина будет насильственная — отравят, убьют, утопят, сожгут, повесят, заро​ют живыми в яму — воля Божия, но за этим смертельным мгновением враз откроется иной мир — мир радости и вечного блажен​ства. Даже если человек еще не полностью отключился от земного мира (он еще ды​шит, реагирует глазами, двигает руками, но​гами и прочее), душа его уже созерцает с вос​хищением иную красоту небесной жизни. И это кладет печать радости, невыразимого покоя, блаженства на лице умершего.

Только один пример из многих.

В московский храм, где служит отец Вита​лий, принесли новый небольшой гробик.

— Батюшка, отпойте рабу Божию девицу Анну

— Хорошо, после Литургии отпою.

Прошла Литургия, и батюшка пошел отпе​вать.

— А где же родные? — спросил он малень​кую женщину, стоявшую у гроба.

— Нет, батюшка, их, она одна.

— Как одна, безродная что ли?

— Нет, она сродная, да ее все покинули.

Священник открыл покрывало с лица и ах​нул.

— Боже Ты мой, да ведь она живая!

— Нет, батюшка, она умерла прошлой но​чью.

— Как же умерла, видите — улыбается.

— Нет, батюшка, это у нее так...

Отпевая, отец Виталий не мог оторвать своих глаз от почившей. Лицо рабы Божией Анны всё время менялось. То оно сияло, то казалось грустным, то щеки делались розо​вые, как у ребенка.

— Что за чудо такое? — недоумевал свя​щенник. И явилась грешная мысль: не колду​нья ли?

Он взял напрестольный крест и подошел вплотную к умершей. «Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа», — громко произнес он и оградил крестом гроб с почившей. Прои​зошло что-то необычное. Умершая и вправ​ду на мгновение открыла глаза и с укором взглянула на священника.

Отец Виталий отступил в растерянности. Овладев собой, он еще раз взглянул на Анну — она лежала спокойно, лицо выражало торже​ственное достоинство, тихо улыбалась...

— Праведница... — прошептал батюшка. Окончив отпевание, батюшка не преминул осведомиться, кто такая эта Анна?

— Она калечка, батюшка, — сказала та же старушка. — Всю жизнь-то свою простра​дала, в церковь ее возили девочки, а потом и эти бросили — надоело. Она, бывало, ждет, ждет кого-либо, чтобы ее отвезли в церковь, и никого не дождется, плачет. Ведь как хо​чется, батюшка, в церковь-то.

— А как она умирала? — спросил священник

— О, отец духовный, она, как Ангел, весели​лась, всё с кем-то разговаривала, на кого-то всё с любовью смотрела и радовалась, как ребенок

— А вы где были в это время?

— Я, батюшка, в щелочку дверную смо​трела. Мне было страшно, страшно. Позвать было некого — я была одна. Так она с полчаса разговаривала с кем-то. Потом как закричит: «Матерь Божия, Матерь Божия, я недостойна, я великая грешница!..» Ее осиял сильный свет, в комнате стало как днем. Я в страхе закры​ла глаза руками, а когда отняла руки — было темно и тихо... Страшно было подходить к ней. «Аннушка, Аннушка...» — позвала я. Но было тихо и ответа не было. Умерла. Утром ее опрятали и принесли сюда.

...Разверзся вдруг утесов свод,

И разлилось благоуханье,

И от невидимых высот В пещерку падает сиянье.

И в трепетных его лучах,

Одеждой звездною блистая,

Явилась Дева Пресвятая,

С Младенцем, спящим на руках...

А. К. Толстой

О Пресвятая Дева Богородица, спаси нас от смерти безобразной, хотя мы и достойны ее за грехи наши многие и лютые.

ЗВЕЗДНАЯ КРАСОТА

Юра увидел на небе звезду

— Мама, что это там светит? — спросил он свою маму

— Это, Юрочка, звезда.

— А как она туда попала, мама?

Мать задумалась.

— Ну мама, скажи, — перебил ее Юра.

— Спроси папу.

Ребенок побежал к папе.

— Папа, папочка, смотри, какая светлая звезда, ну смотри же, папа!

Отец что-то писал, до звезды ли ему?

— Ну папа, смотри же, — обиделся Юра. — Я буду плакать, — пригрозил он отцу.

— Ну чего тебе надо? — недовольно спро​сил он Юру.

— Скажи, папа, ведь ты все знаешь?

— Ну знаю, а что тебе сказать?

— Скажи, папа, как звездочка попала на небо?

Отец дернулся, но сдержал себя, ведь если отвечать по существу, то нужен целый ве​чер, а ему надо скорее написать письмо. Да и как еще ответить — ведь тут и сам доктор философии скажет ли что удобовразумительное?

Юра наступал:

— Ну папа, скажи, ведь ты все знаешь.

— Спроси в школе учительницу — она ска​жет тебе.

Холодный ответ отца не удовлетворил мальчика. Он хотел знать вот сейчас, сию минуту, а не завтра в школе.

Юра заплакал.

— Не плачь, милый, — сказала мать, — вон иди, спроси лучше бабушку, она тебе всё ска​жет.

Отец что-то недовольно пробурчал, но явно был рад, — пусть идет хоть к бабушке, лишь бы отвязаться.

Заплаканный Юра побежал к бабушке.

— Что ты, касатик мой, плачешь? — ласко​во встретила его бабушка.

— Папа с мамой послали к тебе, бабушка, чтобы ты мне рассказала, как это вон звез​дочка попала на небо?

Бабушке было строго запрещено говорить Юре о Божественном, но уж если сами папа с мамой послали, то бабушка должна сказать ребенку всю правду

И она сказала:

— Милый мой, Юрочка, звездочка на небо никак не попала, ее сотворил Господь. Там на небе она не одна — звездочек великое множество. И солнышко, и луну сотворил Господь, и они все не стоят на одном месте, а быстро бегут по небу, бегут, и друг с другом не сталкиваются, милый мой касатик, — за​кончила бабушка. Дальше она говорить боя​лась: будут ругать ее папа и мама.

Юра слушал с открытом ртом — он бабуш​ке верил больше, чем папе или учительнице.

Этот урок бабушкин, конечно, не пропал даром. Юра запомнил его и сохранил на всю жизнь...

Звездная красота — это великая школа для всех жителей земли. Миллионы звезд разной величины, размерами в несколько миллионов раз больше Земли, несутся по не​бесному пространству со скоростью пули или снаряда. Они молча, но красноречиво проповедуют о Боге Премудром, Создателе всех миров, Творце неба и земли. И нет силы, которая остановила бы эту сверхкосмическую проповедь.

А сколько отрады и восторгов, даже ли​кования вызывают они у верующих людей, особенно в минуты их притеснения, скорби, болезней!

Конечно, когда человек живет в сытости, здоровье, богатстве, веселии, он вряд ли под​нимет свои глаза к небу. Ему и на земле хо​рошо живется. Он, как слепой крот, успешно копается в житейских интересах и ничего другого не хочет видеть. Жалкое существо​вание!

Для людей же веры, если они еще гонимы за Бога, звездное небо — великая отрада. Оно укрепляет веру и вызывает ответную любовь к Богу, создавшему это величие и эту красоту.

Нельзя сказать, что отец Ксенофонт, живя в монастыре, не был благочестив. Он совер​шал службы, проповедовал, исповедовал, но неба и звезд не видел — да и где там над сто​лицей могут быть звезды? Туман, смог, труб​ный дым заводов закрывают всё небо. Заску​чала бедная душа отец Ксенофонта о чистоте и правде. Ушел он в горы... И вот здесь-то, по вечерам, а то и ночью, он выходит из ке​льи и устремляет утомившийся свой взор на небо.

— Что вы чувствуете, отче, когда смотрите на звездное небо? — спросили старца.

Одно воспоминание об этой дивной кра​соте вызвало у него слезы. Старец глубоко вздохнул, утер рукавом слезу и тихо, даже как-то благоговейно произнес:

— Знаете что, мои дорогие, дивная красо​та звездного неба не может не вызвать пре​жде всего восхищение, затем появляется из​умление, страх пред Создателем и, наконец, обильные слезы умиления... О, если бы вы знали! Если бы вы ведали, какие тайны от​крыло мне это звездное небо! Как Господь стал близок душе и как мил сердцу! Ведь звез​дочки не только тихо светят, мерцают — они говорят, шепчут, они поют дивным хором, славя Бога, они зовут к себе. А когда я узнал, что звезды не стоят на одном месте, а несутся с ужасной скоростью по небу, причем у каж​дой звезды своя скорость, я пришел в ужас. Мне стало страшно. Значит, небо действи​тельно живое. Видимые и невидимые тела наполняют его. Оно полно тайн, и никто ни​когда не сможет постичь его жизни.

— Ну а астрономия, телескопы, сверхтеле​скопы?

— Они смотрят холодным взором, — ска​зал старец. — Небо для них закрыто. Космос частично им доступен, периферию неба они обследуют, но само небо небес открывается только верующим в Бога, и тоже далеко не пол​но. Ну что я вам могу сказать, дорогие мои, ведь сами понимаете, о чем идет речь. Когда мы на земле не можем разобраться что к чему, кругом нас тайны, что ж тогда говорить нам о небе? Поэтому смотреть на небо надо только через призму веры, любви к Богу и полного до​верия к Его всемогуществу. К тому же на небо надобно не смотреть, а молиться!

Действительно только подвижники, пу​стынники, безмолвники, добровольно оста​вившие мир с его прелестями, способны про​никнуть в тайны неба и глубоко пережить его непостижимую реальность. Им дается особая благодать, утешающая их, вразумля​ющая и с особой силой и любовью влекущая их души к небу.

Один знаменитый философ и мистик на​шей эпохи сказал: «Звездная красота затме​вает все наши земные скорби и возносит дух в сверхкосмические дали».

Но вот простой монах и подвижник благо​честия отец Исидор Кавказский сказал боль​ше. «Звездная красота, — говорит он, — сама по себе, по сути дела, ничто. Как Земля пред космосом — ничто, так звезды, солнце, луна и вся Вселенная пред Богом, их Создателем, есть абсолютное ничто».

Кто всё Собою наполняет,

Объемлет, зиждет, сохраняет...

Г. Державин

А в Святой Библии сказано: Небо — пре​стол Мой, а земля — подножие ног Моих; где же построите вы дом для Меня и где ме​сто покоя Моего? Ибо всё это соделала рука Моя... 

Итак, звездная красота создана Богом. Вос​хищаться ею следует, но всю славу и благо​дарение воздавать надо одному Богу. Он всё создал: небо, землю и преисподнюю. Кто так думает, кто верит этому — душа его наполня​ется подлинным счастьем, снимается с души всякое сомнение, всякая тревога и неопреде​ленность.

Во времена антихриста верующие в боль​шинстве будут находиться «в горах, вертепах, пропастях земных». Скажите, какое нагляд​ное утешение они будут иметь? Какое удо​стоверение о Живом Боге? Звездное небо! Живой, движущийся космос. Его-то уж не до​станет никакая рука злодеев-безбожников. На земле они всё Божие разрушат, осквернят, уничтожат, чтобы ничто людям о Боге не на​поминало. Но вот звезды им недоступны. Они будут всё так же настойчиво и убедительно говорить о Боге, свидетельствовать о Его веч​ности, всемогуществе, доброте и любви.

А когда мера богоборчества будет пере​полнена, тогда «небо совьется, как свиток» (ср. Отк. 6, 14). ...Солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба (Мф. 24, 29).

Настанет новая фаза домостроительства Божия, и здесь нам нужна адамантовая вера, вера — победившая мир и всё его нечестие.

Но вернемся к маленькому Юре. Теперь он уже вырос. Его захватывает уже не одна звездочка, а целый необъятный космос. А в космо​се звездочек миллионы, десятки тысяч галак​тики моря млечных путей. Но Юрий Петрович не стал великим астрономом. Он стал вели​ким альпинистом, подвижником и молитвен​ником за весь мир. Через миллионы сияющих и движущихся звезд он видел Бога, Его див​ную и непостижимую красоту. И чтобы всегда созерцать эту красоту, Юрий Петрович заби​рался на самые высокие горы мира, где днем и ночью горят звезды, и там проводил дни, не​дели, часто без пищи, воды и, самое трудное, без воздуха... Но все эти лишения были ничто в сравнении с тем подлинным блаженством, которым питалась его душа наедине с Богом. Это было уже не простое любопытство и ув​лечение небесными телами (звездами), а глу​бокое, мистическое «страдание» по вечности, сгорание «пылинки» в необъятном океане Бо​жественной любви.

Всемирно известный горнолаз, ученый и мыслитель Юрий Петрович трагически по​гиб в одной из экспедиций при спуске с вы​сокой горы в Альпах. Удивительно, как он при падении остался цел и без царапин, лицо его выражало... счастье, изумление и благоговение пред Кем-то виденным и нерассказанным.

На груди Юрия Петровича нашли малень​кий крестик — тот самый, который подарила ему бабушка, когда рассказывала маленькому Юре о тайне первой звездочки...

Святые иконы — тоже звезды на церковном небе. Они доступны всем, всегда и везде. Ста​рый схимничек Н. почти не выходил из тем​ной кельи. У него много было икон, через каждую из них он видел Бога, ему открыва​лось духовное небо, полное жизни и счастья. С иконами он разговаривал как с живыми, они ему отвечали, от них исходила благодать Божия. Она утешала, просвещала, питала душу и тело. Старец Н. молился за весь мир, плакал за грешных людей, просил им пощады...

ОБНИМИТЕСЬ, МИЛЛИОНЫ

Это евангельский призыв, выраженный словами XX века. Счастье народов в един​стве и любви. Христос Спаситель и призывает к этому счастью: Приидите ко Мне все труждающиеся и обремененные — получите жизненный покой, счастье! (ср. Мф. 11, 28).

Есть другой призыв: «Пролетарии всех стран, соединяйтесь!» Только «пролетарии»? А если их теперь нет? Все стали зажиточные!

Христос призывает к Себе всех: и пролетари​ев, и середняков, и богатых — все Его дети, всех Он хочет спасти, всем дать счастливую вечность.

На небе несметные миллионы светлых Ан​гелов объяты чистой любвью друг к другу и любовью к Богу.

На земле добрые и злые препираются друг с другом, льется невинная кровь и множе​ство жертв.

В преисподней — одни злые, они пожира​ют друг друга в гневе и ярости, проходят му​чительный процесс переваривания в бесов​ских желудках, и, как духи, снова появляются, чтобы снова быть поглощенным. Это вечный процесс адских мучений, причем истязания бывают в различных формах.

Бог не хочет всего этого. Но сам чело​век уготовил себе такое: что посеет человек на земле, то и пожнет в раю или в аду.

Обнимитесь же, миллионы земных жите​лей, «изберите себе жизни» (ср. Втор. 30,19) — жизнь со Христом Богом. И если вы это сдела​ете, то ваш выбор будет правильным.

Любовь на земле стала дефицитом. Она принесена с неба Сыном Божиим, и век от века она слабеет. А в наш век ее отыщешь только с большим трудом. Но Христос и ныне не престает звать к Себе народы: «Придите ко Мне все труждающиеся и об​ремененные, Я, и только Я дам вам покой...» (ср. Мф. 11, 28).

Он стоит над секулярным миром, светлый и печальный, простирает к нам пронзенные руки и зовет, зовет!

Современные богословы говорят, что сейчас происходит всемирная и послед​няя проповедь Евангелия. Одиннадцатый час истории наступил... Час двенадцатый — страшный суд!

Как трудно и бессмысленно жить без люб​ви! Страшно жить без любви и веры!

Сын по навету любовницы убил свою род​ную мать, вырвал ее сердце и, гонимый стра​хом, спотыкаясь, побежал. Сердце же материнское говорит ему: «Сыночек, смотри не упади, не убейся...»

Это образ современного человека. А в сле​дующем веке что будет?

Злодеи злодействуют на земле, и злодей​ствуют злодеи злодейски (ср. Ис. 24,16).

...Откуда-то несутся стоны, — женские, дет​ские? В больнице для дефективных детей — траур. Там каждый день и час траур. Дети- уроды разных национальностей наполняют здание. Медсестры плачут не переставая.

— О Боже! — восклицает одна из них, под​няв руки к небу, — за что страдают эти юные невинные жертвы?

А они в это время устроили столпотво​рение: русский мальчик с одной ногой ска​чет по комнате на венике; девочка-грузин​ка без обеих кистей рук хочет что-то взять и не может; чуваш малыш ползет на животе, ибо спина его вся в гнойных ранах; Асир — рослый арабский мальчик с одним глазом, одним ухом, одной рукой — неистово машет ей и высоко подпрыгивает, — и все кричат, все стремительно движутся, летят подушки, рвутся простыни, трещат матрацы...

Вдруг кто-то сильно заплакал — это рус​ская девочка Аня. Она тоже уродушка — у нее одна рука, как плеть, сухая. Другой рукой Аня ухватилась за койку и хотела перепрыгнуть, но сорвалась, ударилась лицом об пол — и разбила в кровь... Враз все смолкли, под​бежали к Ане, пришла сестра, стала девочку омывать водой и вдруг увидела на ее шее кре​стик. Сестра смутилась.

— Аня, что это у тебя?

Девочка молчала.

— А ну, сними крестик, — приказала дру​гая сестра, подошедшая к группе. Аня снова заплакала.

— Нет, так нельзя, — сказал рослый араб Асир, — русская девочка хочет крест, пусть носит.

Другие дети поддержали Асира.

— Пусть, пусть носит, — закричали все. Аню оставили в покое. Лицо ее зажило, но рука и доныне мотается как плеть. А крестик Анин сделался проповедником: дети, поч​ти все милые уродушки, надели крестики, и им стало веселее с ними... А когда началь​ство пыталось снять крестики, дети-калечки устроили настоящий бунт. «Мы все калеки, — кричали они, — мы все несчастные, не сни​мем крестики, они нам дают радость...»

Дети всех национальностей, уродушки — как они дружны между собой. Особенно же их объединил всех Крест Христов. Он снял остроту их страданий, и надо полагать, что в дальнейшей их жизни крест был им опо​рой и утешением.

Обнимитесь, миллионы! Обнимитесь! Христос, распятый за нас на Кресте, стоит над миром — светлый и печальный. Он хочет дать всем людям, всем нациям, всему миру радость жизни, спасение.

Оставьте вражду, ненависть, злобу, пере​станьте мучить и убивать друг друга. Все мы дефективные, грешные дети одного Отца Небесного, Ему принесем покаяние чрез Сына Божия — Иисуса Христа и откроем себе двери Вечного Царства со святыми Ан​гелами и всеми святыми.

Одному человеку, страдавшему запо​ем, за которого неотступно молились мать и жена, явилась блаженная Ксения. Она строго сказала пьянице: «Брось пить, слезы

матери и жены твоей затопили могилу мою! Встань!»

Пьяница исправился и стал честно тру​диться.

В другой раз блаженная Ксения явилась в доме умирающего человека. Его жена с двумя малыми детьми молились блаженной Ксе​нии о помощи. Блаженная подошла к уми​рающему и постояла с минуту молча. Потом, обращаясь к жене, говорит:

— Плох, очень плох. Тут приехал один доктор, страсть какой ученый, так вот он го​ворит, что надо кормить больного с ложечки и как можно чаще.

— Так он рта не открывает вот уже три дня, — сказала жена.

— Ничего, а ты корми его — так велит док​тор, — сказала блаженная и вышла из дома, не открывая двери.

Больной тут же открыл глаза.

— Кто подходил ко мне? — спросил он жену.

— Одна старая женщина, — ответила жена.

— Мне стало лучше, — сказал больной.

Я почувствовал, что ко мне кто-то подошел и какая-то струя жизни коснулась меня. Где эта женщина?

Вместо ответа жена разрыдалась. Она сама видела, как гостья прошла через закрытые двери и исчезла.

Больной стал принимать пищу, и через не​делю он был совершенно здоров.

Блаженная мать Ксения! Мы все — боль​ные, мы все — дефективные, грешные: пьем, упиваемся, враждуем, злимся, нет у нас люб​ви, нет веры, нет святого братства... Молись усердно за русский народ, за дружбу и лю​бовь всех наций, молись за весь мир!..

ТРИ СЕСТРЫ

(Из жизни преподобного Назария Валаамского)

«...Как пришли ко мне три сестрицы, — рас​сказывал преподобный Назарий, — одна — уныние, другая — скука и третья — печаль, я растерялся и стал познавать себя... Я не знал сначала, как мне угостить их и стал уже изне​могать. Потом надоумился и сказал: “Гостеньки мои дорогие, милости прошу, пожалуйте!”.

Они повеселели, а я им еще говорю: “Да​вайте-ка затеплим свечечку, да помолимся, поплачем». Они понасупились... Я встал на ко- леночки, да как взмолюсь: «Боже, милостив буди мне грешному! Создавый мя, помилуй мя! Без числа согреших, прости мя! Владычице Богородица, спаси нас грешных!”.

Гляжу так на гостей-то бочком, вижу — со​бираются бежать, задом, задом пятятся... Го​ворю им: “Подождите, голубушки, я еще вас угощу, да получше”.

А они бегом, да обгоняют одна другую, тол​каются... И сгинули...

Как мне стало легко, хорошо, радостно после них... Ведь это самые страшные враги спасения — уныние, скука, печаль.

“Всё надоело! Всё одно и то же: молись, по​стись, клади поклоны, да еще терпи напраслины от всех, конца не видно, а толку — никакого”, — так рассуждала юная послушница, хотя и про​жила в Пюхтицком монастыре целых восемь лет.

Что сказать ей? Бедная она и измученная душа. Настоящая мученица XX века. Какой трудный подвиг она несет! За восемь лет жиз​ни в святой обители она, бедненькая, значит, ни разу не получала благодатного утешения ни в молитве, ни в послушании, ни в духов​ной беседе с сестрами. Иначе она не сказа​ла бы: «Толку нет, всё напрасно». Ее облюбо​вали три лживые сестрицы, но не из своих, а из чужих — уныние, скука, печаль. Вот с кем она повелась. Потому, бедная, и дошла до такого страшного состояния.

Мы живем в страшное время, когда правед​ник едва спасется, а нам уж, грешным, куда деваться? И в монастыре, и в доме Божием, и даже в хорошей христианской семье — нас ожидают огненные искушения. Конечно, мно​гое зависит от нас самих, когда мы распуска​емся, не следим за своим сердцем, помыслами, чувствами и живем как попало, идем, куда дует ветер. С такими людьми враг — диавол — рас​правляется одним махом — пустил стрелу уны​ния, она уже воткнулась в самое сердце, затем скука, печаль, а за ними уже главное — бездна отчаяния — всё, конец! нет спасения!

Что же нам делать? Неужели будем погибать? Нет! Погибать нельзя. Нельзя сдаваться врагу. Смотрите, как преподобный Серафим прогнал трех незваных гостей. Он немедленно встал на молитву. Обратился за помощью к Богу, Божией Матери, Ангелу Хранителю, и это по​могло. И нам это поможет, только не надо рас​кисать, разнеживаться, немедленно занять себя каким-либо делом. Если ты в постели — не медли встать и помолиться, если на отды​хе — скорее берись за труд, если в праздной беседе — поспеши уединиться, а уж если смо​тришь телевизор!.. О, горе нам! А магнитофо​ны разных типов, а приемники, а периодиче​ские журналы, газеты и романы всех мастей!.. Ну скажите на милость, что же будет в голове нашей, если всему этому уделять приличное внимание? Будет хаос, сумбур, помойная яма... Аты ведь стремился к чистой молитве, покаян​ному сердцу, благодатному миру души...

«Смотрите, идет осень, — говорил святой ста​рец Амвросий Оптинский, — и там, и сям до​станется и уткам, и гусям. Гуси потащут, а утки поплачут» (он говорил о скорой своей смерти).

...Возвеселись, мой друг любимый!

Печали вечной в мире нет,

И нет тоски неизлечимой —

Войди в блаженный, вечный Свет!

А. К. Толстой

НАША РАДОСТЬ

(О церковной службе)

Есть служба гражданская, есть военная, есть церковная. И эта последняя — самая вы​сокая и существенная. Почему? Потому, что она касается трех главных областей бытия — неба, земли и преисподни.

На небе служение ей производят Ангелы; день и ночь они в радости и ликовании поют Богу хвалу. И в этом непрестанном хвалении Бога, они находят неизреченное блаженство.

Всё небо небес полно невыразимого вос​торга и гармонии. Звуки ангельских гимнов несутся волнами по всем небесным кругам. Слышали их и некоторые святые земные люди, бывшие на небе (святой апостол Павел, блаженная Феодора после смерти и другие).

На земле служба Богу (богослужение) со​вершается по образцу небесному.

Но в грешном мире эта служба уже не име​ет такой светозарности, глубины и силы ли​кования, как на небе. Уста и сердца земных людей осквернены грехом и всякой нечи​стотой, потому и радости той небесной, ангельской они уже не могут испытать. И тем не менее всякая служба Божия на земле (Ли​тургия, утреня, вечерня, часы, изобразитель​ные и прочие) доставляет человеку великое счастье. Человек забывает всякое горе, когда находится на богослужении в храме, дома или в пустыне, для него как бы останавлива​ется самое время, он не помнит, где он нахо​дится — на земле или на небе. Такое необъяс​нимое благодатное состояние испытывают люди, когда они внимательно, со страхом Божиим присутствуют на богослужении. Ко​нечно, здесь действует и благодать Божия. Она согревает и расплавляет каменное серд​це человека. Она наполняет сердце духовно​сладостными чувствами. Она утончает и воз​носит ум его к заоблачным высотам.

Про преподобного Сергия Радонежского говорится, что он вставал на келейную служ​бу вечером, когда еще не заходило солнце, а оканчивал службу, когда солнце восходило уже с другой стороны.

Конечно, в больших соборах столичных храмов, в лаврах, богатых монастырях служ​ба совершается торжественно, светло; духовенство в сияющих ризах, поет большой хор, а то и два, три. Сияют паникадила, горит множество свечей. Иконы золотые, серебря​ные, полон храм народа. О Боже! Какое тор​жество, какая радость и веселие!

Но это веселие может быть внешнее, душев​ное, а не духовное. Главная-то суть не во внеш​ней красоте богослужения, а во внутреннем духовном содержании молитвы, собранно​сти, страхе Божием, смирении, покаянии. Та​кой человек не увлечется красотой золотых облачений или концертным, виртуозным пе​нием — он это считает несущественным, вто​ростепенным в молитве. Ему нужна глубокая молитва, тихое воздыхание о грехах, слезы покаяния, благодарения, любовь к Богу.

Пустынники, затворники, схимники до​стигают значительно большей глубины мо​литвы, нежели в городах на общественных богослужениях. Совершаемая в одиноче​стве, убожестве, нищете, покаянии, служба приятна Богу более, нежели шумное веселие молящихся.

Конечно, общественное, храмовое бого​служение привлекает милость Божию, она привлекает и множество народа. Но нельзя общественную службу превращать в полутеатральное сборище, где фотографируют де​сятки юпитеров, толкаются корреспонденты и множество туристов. Бедной старушке-богомолке и места не найдется в храме.

«О Боже Ты мой! Владычица! Что же это та​кое за нашествие, — шепчут простые верую​щие и жмутся, бедные, по углам храма, что​бы хоть как-то помолиться Богу. Да, такого никогда еще не было в наших православных храмах. А теперь вот есть, может быть, даль​ше будет еще страшнее.

Вот и ищут верующие со слезами тихие уголки, тихие службы, чтобы там помолиться как следует, поплакать о грехах своих, залить тихими слезами свои скорби и страдания сердца.

И невольно приходят на ум страшные про​рочества Даниила, где он говорит, что будет на святом месте мерзость запустения... чи​тающий да разумеет (Дан. 9, 27; Мк. 13,14).

Тихую радость человеку дают службы сель​ские, деревенские, а еще более — пустын​ные, затворные. Но эти последние (пустынно-затворные) очень уж бедные и убогие. Они ютятся где-либо на неприступных го​рах или в глубоких ущельях, дремучих ле​сах, в песках непроходимой пустыни. Наро​ду там нет; нет, конечно, и юпитеров, а есть один-два пустынника, которые в полумраке совершают службу.

Трудно передать эту скорбную, но благо​датную картину. Надо побыть там, надо со​прикоснуться с этим убожеством и нищетой! Надо раствориться в этих многих слезах пу​стынного подвига...

Одна девушка Наталия, подвизалась в кав​казских ущельях. Там она никогда не видела солнца. Над ее кельей висели скалы, иногда они обрушивались, постоянно текла вода. Малое окошечко едва пропускало воздух, чтобы дышать. Огарки дымили, заливая вос​ком книгу. Постоянный озноб, холод исто​щали силы. А еще и звери разные — на двух и четырех ногах, но злоба одинаково нече​ловеческая.

Какая была молитва у этой пустынницы?

Мы не знаем! Мы не можем знать! Мы не​достойны знать!.. Знаем только одно — за восемь-девять лет такого подвига от постоян​ной сырости у Наталии на голове выросли большие шишки. Они сильно болели.

Теперь Наталия уже на том свете, смерть ее была мученическая.

— Вся наша радость, — говорил пустын​ник, старец Симеон, — служба Божия. Сама по себе эта служба с виду нерадостная — в темноте, холоде, часто в голоде, сыро​сти, страхе... Но вот Господь питает душу каким-то невыразимым чувством мира, по​коя, какой-то благодатной полноты, услаж​дает сердце Своим присутствием, вселяет на​дежду на воздаяние вечных благ.

— А что вы читаете, что поете? — спроси​ли отца Симеона.

— Какое уж там пение, — ответил он пе​чально, — да оно, это пение, как бы уже не нужно. Пение нужно развлекающимся. Мы почти всё читаем, и этим чтением пита​емся. Каждое церковное слово дает нам от​раду. Читаем тихо, внятно, беседуем с Жи​вым Богом. И вот какое чудо, — удивляется пустынник, — такая самая простая служба, самая бедная, имеет в себе такую благодатную силу, такие духовные эмоции, что порой кажется, вот-вот замрет сердце от нахлынув​шей Божественной радости...

Еще спросили старца:

— За кого вы там более всего моли​тесь? — За грехи всего мира, — ответил он. — Себя мы как бы уже забываем. Сердце болит за русский народ, за его заблуждения, от​ход от Бога. Ведь какие страшные соблазны в миру! Особенно же вот когда один из нас пойдет в город за необходимым (спички, соль, хлеб и прочее) и, возвратившись, рас​скажет нам о том, что делается в миру, — мы рыдаем всю ночь... Но покой, радость, тихую молитву опять получаем в богослужении.

— О Господи, — воскликнул старец, — бла​годарим Тебя со слезами за этот великий дар — богослужение!

В горах, ущельях, пустынях — Ты везде с нами, Ты неразлучно со всеми, кто любит Тебя, верит Тебе и во всем надеется на Тебя. Так Ты и во дни великих бедствий (при анти​христе) будешь укреплять, питать, утешать всех, кто останется Тебе верным. В городах и селах, пустынях, ущельях, повсюду и везде Ты, Господи, сохранишь рабов Своих, со сле​зами и покаянием призывающих Тебя, и спа​сешь их для вечной жизни.

Старец Симеон здравствует и ныне. Но где он подвизается — знает только один Бог, Ко​торого он возлюбил и Которому служит...

Осталось сказать о том, какая же служба в преисподней. Никакой! Там одни страда​ния и вопли. Покаяние там не принимается. И только когда за души усопших молится земная Церковь, грешники получают неко​торое облегчение, тогда они говорят: «Слава Богу! Слава Богу!» Бывает и полное освобож​дение из преисподней за многие молитвы Церкви и святых.

Что ты стонешь так ужасно,

Что вздыхаешь каждый час?

Твои слезы, верь, напрасно

Льются здесь из твоих глаз...

(из духовного канта)

Если уж действительно преисподняя полна горя и страданий, то трудно нам радоваться на земле (и даже на небе). А если радоваться в какой-то мере вообще возможно, то только с Господом...

УТОПИЛИ ЧЕЛОВЕКА...

Есть большой грех, который мы знаем и который мы делаем так часто.

Утопить человека страшно, толкнуть в огонь тоже страшно, предать неповинного еще более страшно. Но мы легко делаем и то, и другое, и третье.

Девушка Анна стремилась к Богу искренне. Она отказалась от замужества, не ела мяса, много молилась дома; живя с родителями, ходила часто в храм, делала добрые дела, сколько было возможно. Но работала она с мужчинами — была геологом.

— Аня, — говорила ей мать, — найди себе другую работу, ну что ты всё время с мужи​ками.

— Мама, — отвечала Аня, — я люблю свою работу.

— А как опасно-то, дочка!

— Бог сохранит, — отвечала девушка.

Ну вот и не сохранил Бог. Видимо, Аня слишком много надеялась на себя.

Что же случилось с Аней?

Она полюбила скромного парня и согрешила с ним, потом жила с ним и должен быть уже ребенок...

Вот тут-то и появились ревнители «прав​ды». Они стали осуждать девушку на все лады. Она молчала, плакала, терпела, а потом ста​ла воспитывать ребенка. Парень, конечно, ее бросил. Дело дошло до местного священни​ка — опытного старца. Жаль было ему девуш​ку, ведь она ходила в его храм и, по сути дела, была его духовной дочерью. Но батюшке не менее жаль было и тех, кто осуждал Анну.

Выбрав момент, отец Кирилл (так звали свя​щенника) выступил с проповедью. В основу он взял слова Спасителя: не судите, да не су​димы будете (Мф. 7, 1). Раскрыл всю пагуб​ность осуждения ближнего, привел слова свя​тых отцов о неосуждении других и, наконец, прочитал абзац из книги «Моя жизнь во Хри​сте» отца Иоанна Кронштадтского.

Отец Иоанн пишет: «Осуждать человека за какое-либо зло, им соделанное, есть в выс​шей степени бесчеловечно и крайне безумно. Когда мы осуждаем — мы топим уже утопаю​щего; к такому человеку, как к погибающему, надо показать сугубую любовь и с усердием молиться за него Богу, а не осуждать его, не злорадствовать о его беде».

Люди слушали проповедь, но некоторые были ею недовольны. На другой день на ис​поведь к отцу Кириллу подошли три женщи​ны. Они стали выговаривать батюшке, что он покрывает распутство и разводит бесчиние в приходе. Обещали пожаловаться архиерею.

Отец Кирилл спросил этих женщин, кого они имеют в виду конкретно, кому бы он по​творствовал в распутстве.

— Анну Ивановну, — ответили они.

— Вы ее осуждаете за блуд? — прямо спро​сил отец Кирилл.

— Да, осуждаем, она недостойна молиться с нами. Таких гнать надо из храма, это блуд​ница и распутница.

Священник замолчал. Потом, обращаясь к женщине, резко сказал:

— Вы убийцы! Вы топите утопающе​го. Вместо того чтобы вытащить грешника из омута, вы еще глубже его толкаете, чтобы он совсем погиб. За это я вас отлучаю от хра​ма на полгода. Молитесь дома и кладите по​клоны за блудницу Анну.

Они ушли возмущенные. Написали ар​хиерею, который вызвал отца Кирилла для объяснения. Не разобравшись как сле​дует, владыка отлучил самого отца Кирил​ла от служения на полгода, а этих женщин разрешил от епитимии, которую наложил на них отец Кирилл.

Между тем Анна, из-за которой всё это про​изошло, горячо каялась в своих грехах. Она несла епитимию и заглаживала свои грехи многими милостынями.

Через полгода отец Кирилл приступил к служению. И как трудно было ему поднять среди верующих свой упавший авторитет! К женщинам, которые его оклеветали, он от​носился с особым вниманием, однако в про​поведях своих не переставал наставлять на​род, чтобы они боялись осуждения больше самой смерти.

В свое оправдание он часто приводил евангельскую блудницу, которую книжники хотели побить камнями, а Христос защи​тил ее, сказав книжникам знаменитые слова: кто из вас без греха, первый брось на нее ка​мень (Ин. 8,7).

Наконец-то народ понял правду отца Ки​рилла и благодарил его за правильное от​ношение к грешникам. Покорились и жен​щины-клеветницы. Они пришли к батюшке Кириллу на исповедь и попросили проще​ния. Аннушка исправилась и стала пример​ной девушкой, потом монахиней.

Будем бояться осуждения, как огня геенского, который никогда не угасает, а причи​няет все новые страдания!

Однажды пустынник Марк спросил препо​добного Серафима Саровского:

— Кто в вашей обители всех выше пред ли​цом Божиим?

Старец, не задумываясь, ответил:

— Повар, из бывших солдат.

— Но он, говорят, нечисто живет, — сказал Марк.

— Нет, — ответил преподобный. — Он имеет от природы огненный характер и мо​жет убить кого угодно. Однако он борется с собой и тем привлекает на себя милость Божию. За эту борьбу ему подается великая благодать Духа Святого, а кто с собой не бо​рется, тот делается вместилищем сатаны.

Пусть жребий твой весьма печален,

Судьбу свою не проклинай,

И под бичом невзгод суровых

На Бога только уповай!..

Пусть болен ты душой и телом,

Но смерть к себе не призывай.

Молись Творцу и терпеливо

На исцеленье уповай!

«БЕСОВСКАЯ КРОВЬ»?

Избави мя от кровей (Пс.50, 16).

Церковная служба полна глубоких тайн. Славянский язык — святой язык, именно на нем тысячелетия совершается служение Богу. И попытка упразднить славянский язык в богослужении равна измене Православию.

Послушник Александр нес послушание на клиросе. Он пел и читал. И вот однажды его смутил ирмос четвертого гласа: «Пожру Ти со гласом хваления Господи, Церковь во​пиет Ти, от бесовския крове очищшися, ради милости от ребр Твоих истекшею кровию».

«Бесовская кровь»! Что это значит? Ведь бесы — бесплотные духи, откуда у них может быть кровь? Придя в келью, послушник умо​лил старца объяснить ему, что следует пони​мать под «бесовской кровью»?

Старец не сразу объяснил своему послуш​нику тайну этих слов. Он сказал: «Подожди, чадо, до утра, я помолюсь, может быть, Го​сподь откроет мне значение этого дела».

Наутро он сказал следующее: «Святые отцы учат, что как Господь наш Иисус Христос дал нам Свое Пречистое Тело и Пречистую Кровь для спасения мира, так и демоны раздают свою кровь, чтобы погубить людей. Под «кро​вью бесовской», чадо, следует разуметь не что иное, как демонскую гордыню. Она есть глав​ная сила зла, которой живут и существуют бесы. Как кровь в человеке есть символ его жизни, так гордость в злых духах есть символ их бытия. Человек без крови жить не может, так и бесы не могут жить без гордыни. Пото​му Церковь — Невеста Христова — и молит​ся: “Пожру Ти, со гласом хваления Господи... от бесовской крове очищуся, ради милости от ребр Твоих истекшею кровию”».

Послушник, слушая старца, поражался тай​не великого смысла славянских выражений. С тех пор он еще внимательнее стал вникать в церковнославянский язык, и для него откры​лась великая глубина и святость богослужения.

В другой раз послушник упросил старца на​учить его, как бороться с гордостью, которой бесы так сильно поражают и губят людей.

Старец ответил: «О чадо мое, берегись этой “бесовской крови”, как геенского пламени. Не пей ее и даже не пробуй. Она прислащена и ядовита. Ты, чадо, поешь и читаешь на кли​росе, и здесь помысл тебя восхваляет—как хорошо, как красиво ты поешь... Это не что иное, как “бесовская кровь”, которую ты пьешь и ус​лаждаешься ею. Молишься ли ты, кладешь по​клоны, и здесь помысл тебя ублажает: хорошо! хорошо! Аты и не замечаешь, как ужасно упи​ваешься “бесовской кровью”, и она ведет тебя прямо в ад. Итак, во всем, чадо, злые бесы напояют нас этой бесстудной своей “кровью” — гордыней, самохвалением, и мы, бедные, не замечая этой прелести, пьем, пьем, пьем. А бороться с гордостью, чадо, надо смире​нием, кротостью, слезами, постом, молитвой

и частым покаянием, с Причащением Святых Христовых Таин. Святые Тайны, Тело и Кровь Христовы, самое сильное орудие против гор​дыни бесовской».

Послушник слушал и плакал. Он каялся в своих грехах. Действительно, он так мно​го погрешил самомнением, самохвальством, самоценом. Старец разрешил его от этих смертельных грехов и просил быть осто​рожным и внимательным к себе.

О Боже, как много людей ныне упиваются “бесовской кровью”! Отказавшись от Крови Христовой, они с жадностью пьют “кровь бесовскую” и живут в гордости и отрицании Бога и всего святого. Какая страшная глуби​на пламенной геенны ожидает их!

Спаси нас, Боже, да не погибнем во веки!..

КОВЕР И ХОЛСТ

История с ковром была недавно. Николай Петрович жил со своей старухой Глафирой. И жили они довольно бедно. Приближался праздник Николая Угодника — день Ангела Николая Петровича. Старушке хотелось от​метить этот день как можно лучше.

— Возьми ты этот ковер, старик, да иди с ним на базар, продай его и купи картошки, лука, масла, муки, ведь именинник ты скоро будешь.

— Хорошо, хорошо, старуха, пойду, пой​ду, — отвечал Николай Петрович.

Ну и пошел на базар с ковром, а старуха — в церковь. На базаре ковер никто не брал, потому что он был старый и вонючий. Дол​го старик стоял с ковром и хотел уже было уходить домой, как вдруг подходит старичок и спрашивает:

— Продаешь?

— Да, продаю, но кому он нужен такой.

— А сколько ты хочешь за него?

— Хотелось бы полусотку, да какой дурак даст мне столько.

— А я тебе дам, — сказал старичок. Он вы​нул пятьдесят рублей и дал Николаю Петро​вичу, а ковер взял себе.

Не помня себя от радости, Николай Петро​вич тут же купил картошки, лука, масла, мучки и еще что-то и подался скорее домой. «Вот благодать какая, — думал он, — старуха-то как будет рада!»

Но старуха встретила Николая Петровича страшной руганью.

— Ты всё меня обманываешь, — кричала она на старика, — всю жизнь мою искалечил, вот уйду к сестре и живи как хочешь.

Старик стоял с покупками и терпеливо вы​слушивал свою старуху. Потом она заплака​ла, запричитала.

Жалко стало старуху. Тихо подошел к ней Николай Петрович и ласково сказал: «Не плачь, моя дорогая, я всё тебе купил к празднику, все-все».

Она подняла голову и еще сильнее закри​чала на старика:

— Ты — обманщик, говоришь денег нет у тебя, а всего накупил.

— Я ковер продал, — радостно объяснил старик.

— Ковер, ковер, — заревела старуха, — а это что висит?

И она показала на ковер, который спокой​но висел на стене...

Старик побледнел. Он долго не мог выго​ворить ни слова. Потом упал пред иконой Николая Чудотворца и долго плакал.

Старуха перепугалась. Она не могла по​нять, что же так плачет старик?

Увидев ее тревогу, старик встал с колен и всё рассказал старухе, как он действитель​но продал ковер неизвестному старичку, взял у него деньги, а ковер отдал ему.

Старуха слушала и плакала. Потом они вместе прочитали акафист Николаю Чудот​ворцу и радостно отпраздновали именины.

Чудо с холстом было вскоре после револю​ции. Случилось это дело в Лавре преподоб​ного Сергия в Загорске. 25 сентября/8 ок​тября, в день Преставления преподобного Сергия, в Лавру собралось множество наро​да. Пришел на богомолье и рязанский кре​стьянин Иван Степанович. В дар преподоб​ному Сергию он привез свиток деревенского холста. Но когда Степанович обратился к мо​нахам со своим холстом, никто у него холст не брал. Он — к благочинному, к казначею, к самому наместнику — все его гнали от себя подальше, а отец наместник, тот даже обругал за дерзкую назойливость: «Ведь праздник такой большой, все заняты, у всех дела столь​ко, а ты со своим холстом, который никому и не нужен здесь».

Сидит Иван Степанович у стены и плачет: «Вот беда-то какая, недостойны мы со ста​рухой, чтобы Преподобный принял от нас холст. А с какой радостью мы его собирали! Сама старуха больная, а ткала его всё по но​чам, чтобы успеть к празднику, и вот на тебе — никому не нужен наш холст. О Боже, недо​стойны мы, грешные, помилуй нас!»

Народ проходит мимо скорбящего Сте​пановича, и никто не может помочь. Но вот подошел старенький монах — светлый такой! Поклонился и мягко спросил:

— Что скорбишь, раб Божий?

— Да как же не скорбеть-то, вот пришел из самой Рязани к преподобному Сергию поклониться, принес ему подарок — вот этот наш холст, а его никто не берет у меня. Знать грешные мы очень со старухой, недостой​ные, чтобы взял преподобный наш подарок. А ведь старуха велела отдать его в самые руки Преподобного.

Беленький и старенький монах внима​тельно слушал Ивана Степановича, а потом и говорит: «Ну ничего, раб Божий, не скорби, если наши монахи не берут твой холст — они уже, видать, разбогатели, не нуждаются, — то я сам возьму твой холст с радостью».

Иван Степанович не знал, как благодарить беленького старичка. Он поклонился ему в ноги, пожелал доброго здоровья, а родите​лям его Царства Небесного. Улыбнулся монах и, взяв холст, тихо пошел в Троицкий собор, где почивают святые мощи преподобного Сергия.

Наутро, чуть свет братия собрались на братский молебен. Пришел отец намест​ник. Облачившись, он стал открывать крыш​ку святых мощей, но крышка не открывалась.

— Давайте ключ, — кричит раздраженный отец наместник.

Но благочинный открыл замок заранее, ключа не нужно было.

— Давайте топор, лом, — приказывает отец наместник, — будем ломать крышку.

Подошел духовник и спокойно говорит:

— Отец наместник, не нужно ни топора, ни лома, а нужна молитва, давайте молиться, чтобы сам Преподобный открыл свои мощи. Видать, мы прогневали его чем-то, вот он и закрылся от нас.

Отец наместник обратился к народу:

— Братия и сестры, молитесь усерднее, чтобы Преподобный открыл нам свои мощи — никак не открывается крышка.

Начался братский молебен перед закрыты​ми мощами. Многие монахи и народ плакали, стоя на коленях, просили, чтобы преподоб​ный Сергий пожалел чад своих, смилости​вился над народом страждущим.

После окончания молебна надо подходить прикладываться к святым мощам. Но они за​крыты.

Отец наместник положил три поклона пред мощами, снял клобук с головы и... тре​петно взял рукой за крышку — она свободно открылась. Радости у всех не было границ! Но что это на мощах? Холст, свиток холста!.. Он и лежал на святых мощах. Преподоб​ный Сергий, приняв от Ивана Степановича подарок — холст, — принес его и положил на свои мощи, а сам закрылся так, что никто не мог открыть.

Увидев холст на мощах, наместник сразу всё вспомнил. Он упал пред мощами и долго каялся, прося у Преподобного прощения.

После говорили, что будто отец наместник из этого холста сшил себе длинную рубаху, которую не снимал до самой своей смерти. Авва Сергий, моли Бога о нас!

ОЛЬГИНЫ ЧЕРВИ

Евангельские слова о вечности мучений, о ге​енне огненной (см. Мф. 25,41,46) многих при​водят в недоумение: как это за грехи, сделанные во временной жизни, может быть вечное нака​зание? Конечные причины, говорят они, не мо​гут иметь бесконечных последствий, наш огра​ниченный ум не в силах постичь тайн вечности.

Таким вот мнением заразилась и девица Ольга. Она смеялась и издевалась над неле​постью вечного геенского огня, червей не​усыпающих и прочего.

Может быть, это «брожение» девушки Оль​ги и обошлось бы, если бы она не взяла круто курс на антирелигиозную деятельность. Ей, видимо, доставляло большое удоволь​ствие всенародно осмеивать христианские истины, унижать их, отвергать; она высту​пала с научными антирелигиозными лек​циями повсюду — в клубах, на конференци​ях, на крупных форумах молодежи. И надо сказать правду, что многих она погубила, особенно из молодых, убедив их оставить «опиум» религиозный, отвергнуть Бога, веру христианскую и стать в ряды безбожников.

Ольга по праву гордилась своими успеха​ми и строила планы на будущее, более об​ширные перспективы.

Но Бог судит иначе...

Мне отмщение, Я воздам (Рим. 12, 19), — говорится в Библии. Заболела Олюшка, да так неожиданно и крепко, что все только удивлялись и ахали.

Ведь бывают такие вот неожиданные пово​роты судьбы! Бывают!

Болезнь оказалась неизлечимой. Были испробованы буквально все медицинские средства, чтобы спасти Олю, но безрезуль​татно. Она таяла с каждым часом, и положение вскоре оказалось совершенно безнадеж​ным. Оля мужественно готовилась к смерти, но каяться совсем не собиралась. Находи​лись люди, которые напоминали ей, что не​плохо бы, Оля, тебе причаститься. Она и слу​шать не хотела. Вот бывает же такое тяжелое состояние, когда человек решительно отвер​гает все Божественное, все, что напоминает ему о Боге...

Нельзя сказать, что Оля была плохой де​вушкой. Говорили, что она в детстве вместе с бабушкой очень горячо молилась Богу, дома и в церкви, любила вкушать святые просфо​ры и пить святую воду натощак Но что потом с ней случилось? Скажут, что окружение по​действовало, школа, молодость... Бог знает, но вот Оля сделалась совершенно другой.

И многим матерям и бабушкам нашего времени такая радикальная перемена понят​на, и она стоит им многих слез и душевных страданий за своих детей и племянниц.

За бедную Олю некому было помолиться. Она умерла, как цветочек, беспощадно под​кошенный косою смерти. Свидетели гово​рят, что смерть ее была не из легких...

В самую последнюю минуту привели к Оле священника, надеялись, что он силой своей молитвы облегчит ее страдания и рас​положит к покаянию и Причащению. Но всё оказалось напрасным. Когда Оля уже едва дышала и должен был наступить ее конец, священник поднес к ее запекшимся устам святой крест. Оля отвернулась от креста и в ту же минуту скончалась.

Было что-то страшное и невыносимое. Даже неверующие, здесь присутствующие, пришли в какое-то оцепенение и трепет... Но главное было потом. Это действительно было страшно. Ужас объял всех присутствующих, и многие из них постарались скорее уйти вон.

Что такое произошло с мертвой Ольгой?

Немедленно явились таинственные черви. Сразу же, как только она испустила послед​ний вздох, по ней поползли страшные черви. Зажимая нос и отводя глаза, люди едва успе​ли кое-как спрятать тотчас разложившийся труп.

Большие синие черви буквально осыпали умершую. Они выползали изо рта, носа, ушей, глаз и быстро расползались по всему телу.

Смельчаки брали их в руки и разрывали, тог​да разносился такой адский смрад, что люди выбегали из дома, чтобы не задохнуться.

Вызвали врачей, чтобы взять червей на анализ, но едва врачи выезжали из дома, как черви у них пропадали...

Похоронили бедную Олюшку кое-как. Невозможно было провожать гроб. Нево​образимый смрад разносился по всей ули​це. Люди шарахались по сторонам, убегая как можно дальше от гроба. Шофер, ведший машину с гробом, надел противогаз. А что еще страшнее — черви выползали из гро​ба (хотя крышка была плотно заколочена) и массой ползали снаружи гроба, по маши​не, кузову; всё покрывало кишело червями... Люди прыгали из машины на ходу, унося на своей одежде смертоносных червей.

Страшная, небывалая картина! Она вы​звала множество разговоров и догадок, од​нако никто толком не мог этого феномена объяснить. Но когда на другой день собра​лись близкие, чтобы помянуть умершую Олю, ее подруга приоткрыла тайну этих червей.

— Я часто слышала, — сказала подруга, как Оля в разговорах или спорах вспоминала адских червей. Она высмеивала их, издева​ясь над Евангелием, где говорится о геенских муках и грызении червей. Но неужели имен​но за это она так страшно наказана?

Все присутствующие молчали, поражен​ные рассказом. Одна дальняя родственница Оли сказала:

— Не позвать ли нам священника, чтобы отслужить панихиду?

Опять все молчали. Так и разошлись все растерянные и подавленные по своим домам.

Дальняя родственница пошла в храм и всё рассказала священнику.

— Это явное Божие наказание, — сказал священник. Надо теперь всем нам молить​ся за бедную Ольгу, слишком уж трагична ее кончина. Такого мне еще не приходилось слышать за всю свою жизнь.

Надо отдать должное этому батюшке. По​трясенный трагизмом смерти и очевидным наказанием Божиим, он решил во что бы то ни стало отмолить несчастную девушку. Ба​тюшка заказал поминовение по всем монастырям, храмам, соборам, потратил много средств. Жаль было ему Ольгу. И сам он плакал, неотступно прося Бога, Матерь Божию, всех святых о прощении грехов усопшей Ольги.

Но возможно ли было вымолить несчастную?

Батюшка, несомненно, верил в милосер​дие Божие. Опытный и любящий пастырь по личному опыту знал, что нет греха, превы​шающего милосердие Божие. Господь всем хочет спастись и в разум истинный прийти.

Но каковы были результаты этих молитв?

Мы пока не знаем. Знаем только то, что молитва праведника не будет отвергнута... А за бедную девицу Ольгу просим всех помо​литься и не осуждать, потому что если судить по правде, то всё наше молодое поколение заслуживает такого же наказания...

МОЛОДАЯ ПЧЕЛКА

(Подвижницам XX века)
На мрачном фоне современной распущен​ности, особенно среди молодежи, не без ос​нования можно полагать, что чистых, цело​мудренных, богобоязненных людей уже и не осталось на земле.

И вспоминается здесь отчаянный вопль святого пророка Божия Илии: «Господи, за​чем мне и жить? Алтари Твои разрушили, жертвенники опрокинули, пророков и свя​щенников Твоих убили, остался я один, и моей души ищут!»

И был к нему Божий ответ: «Семь тысяч душ сохранил Я, которые не преклонили колен своих пред идолом Ваалом» (ср. 3 Цар. 19, 10,18).

Вне всякого сомнения, что и ныне Господь сохранил себе достаточное количество лю​дей, которые хранят святую верность Богу, чи​стоту тела и духа. Трудно им жить и спасаться среди развращенного мира, среди множества обольщений и соблазнов, среди гибельной суеты и самых хитрых и утонченных сетей бесовских, расставленных на каждом шагу.

Конечно, Господь хранит Своих избранных, но и самим избранным людям надо всеми си​лами блюсти трезвенность и бдительность, постоянную молитву, слезы, пост и воздержа​ние во всем. Только тогда Господь обеспечит им победу над врагами спасения и дарует веч​ную жизнь. В противном случае, то есть если они будут вести беспечный образ жизни, ув​лекаться миром, разделять его соблазны, тог​да и так называемым «избранным» не видеть тихих берегов вечного Царства Божия.

Отец Виссарион вышел из кельи в свой двор. Была глубокая и холодная осень. Накра​пывал дождик. Видит старец, как на холод​ной земле недвижимо лежит молодая пчелка; она была несколько меньших размеров, чем обычная пчела.

«Первый раз вылетела на промысел, — по​думал сострадательно старец, — и вот уже умирает от холода. Погода-то какая холод​ная и мокрая! О Боже, Боже мой, — взмо​лился отец Виссарион, — неповинная тварь страдает и гибнет!»

Он нагнулся к пчелке и осторожно взял ее на ладонь. «Мертвая, не шевелится, по​гибла», — печально прошептал. Но пчел​ка, почувствовав тепло ладони, зашевелила усиком. «Живая!» — обрадовался отец Висса​рион. Он стал дуть теплым воздухом на пчел​ку, и она зашевелила вторым усиком. Потом стала двигать головой туда-сюда, засеменила ножками.

Старец всё дул и дул теплом на пчелку. И вот пчелка тихо поползла по руке. Она ста​ла расправлять свои крылышки, значит, уже собиралась лететь. «Нет, подожди, — ласково сказал ей старец. — Согрейся хорошенько, а потом уже и полетишь».

Пчелка будто послушалась, она останови​лась на одном месте и долго тренировала крылышки. Потом сделала круг, будто про​щаясь со старцем, быстро вспорхнула и... нет ее — значит, улетела в родной улей... Закра​пал опять дождик. Успеет ли пчелка долететь до родного улья или ее смоет дождь в пути?..

Отец Виссарион поднял обе руки к небу. «О, Боже! — взмолился он. — Вот и мои ду​ховные чада, особенно юные... Они умирают от холода, страдают от видимых и невиди​мых врагов. А время-то какое? Духовная до​ждливая осень, солнышко закуталось в чер​ные тучи, будто и ему холодно. Не светит, не греет...»

Старец в своем переживании и не заметил, как холодный дождик промочил его до последней ниточки. Спохватившись, он побе​жал в свою келью, а на сердце всё те же пере​живания за судьбу молодой пчелки, за судьбу своих духовных детей.

Наступила темная холодная ночь. Помо​лившись со слезами, старец лег в постель. Но ему не спалось: думы, тяжелые думы не давали покоя. И как не старался отец Вис​сарион уснуть и успокоиться, ему это никак не удавалось. Он прочитал Иисусову молит​ву и не заметил, как забылся. Сон был тре​вожный, болезненный. Старец часто просы​пался. В голове какие-то отрывки страшных мыслей: то он вспомнит погибающую пчел​ку — ее застал в полете дождь и смыл пчелку в ручей; то вдруг появилось искаженное бо​лью знакомое лицо юной монахини — она умоляет, она плачет: «Старец, я погибаю, я выбилась из сил, никто мне не помогает, ни​кому я не нужна...»

Отец Виссарион крестится, он беспокойно ворочается в постели, хочет снова забыться, но таинственные образы вновь всплывают в сознании, да так ясно и конкретно, что вся душа переворачивается от страдания.

Под утро он заснул тревожным сном. И вот тут-то ему открылось нечто страшное и не​объяснимое. Он увидел себя стоящим на вы​соком скалистом берегу. Внизу бушевало ночное море. Оно было мрачным и буйным. Бледная луна, выйдя из-за туч, на миг освеща​ла гигантские волны. Они ходили как горы в необъятном просторе вод, но что самое страшное, что потрясло старца до глубины души — это крики и вопли, доносившиеся из моря, кричали о помощи сразу несколь​ко голосов — мужских и женских. Когда был сильный ветер, он заглушал эти голоса; ветер уходил в сторону, и вопли о помощи неслись из пучины с новой силой.

Вдруг луна осветила часть моря, и старец с ужасом увидал множество людей, носимых волнами. Они были раздеты, полураздеты... взрослые, дети, старики... Кое-где виднелись перегруженные ладьи, на которые караб​кались люди, но их били веслами по рукам, голове, и они замертво уходили в глубину, как камни. Но вот совсем уже близко послы​шались знакомые голоса, луна осветила край моря, и старец, не веря своим глазам, увидел знакомые девичьи лица. Они были измуче​ны и искажены страданием, едва держась на воде. Повернувшись к старцу, они жалоб​но кричали: «Батюшка, дорогой, мы поги​баем, помоги, помоги же нам...» У отца Вис​сариона закружилась голова, он схватился за нее обеими руками, стремясь сохранить равновесие, но силы его оставили, и он рух​нул на землю. От падения старец проснулся, но и не рад был, что проснулся... Горе и боль невыразимые наполнили его сердце.

Целый день не выходил он из кельи. Вече​ром, когда прояснилось небо и засияли звез​дочки, отец Виссарион вышел во двор. Вид множества сияющих звездочек облегчил его душу. Не отводя от неба своего взора, старец стал читать слова:

Молись Христу, Своей любовью

Он тяжкий крест твой облегчит,

Своей святой и чистой кровью

Он язвы сердца исцелит...

Когда тяжелой жизни битвой

Детей душа удручена,

Молись сердечною молитвой,

От бед избавится она.

Отец Виссарион заплакал...

Долго он стоял, как зажженная свеча, пред звездным небом. Стоял и плакал. Душа его раскрылась в обильных слезах пред Госпо​дом за чад своих...

Молись сердечною молитвой,

От бед избавится она...

Он молился сердечной молитвой, и душа делалась чище и бодрее.

И только под утро отец Виссарион вер​нулся в свою келью. Он прилег передохнуть. И снова видит сон: он спасает молодую пчел​ку — дует на нее теплым дыханием, и она оживает на его ладони...

«Молодая пчелка, молодая пчелка, — ласко​во шепчут его уста. — О Господи! Наш Спаси​тель, наш Искупитель, спаси моих молодых пчелок, молодых и пожилых, спаси всех ими- же веси судьбами, избави их от бездны мор​ской и геенны огненной! Пчелки мои трудят​ся, Господи, они молятся, Господи, они плачут, Господи, они любят Тебя и хотят спастись. Враг же ловит их и насилует своей злобой.

Вот молодая пчелка работает на заводе — томится, плачет; другая в больнице изнемогает до предела; третья в храме поет, читает, но утешения не имеет; четвертая в святой оби​тели — в суете, а не в молитве; пятая молится дома — больная, но и здесь плачет от уныния и бесовского засилья. О Боже, Боже мой! Бед​ные пчелки, как вам трудно и горько! Буря и холодный осенний дождь леденят и пара​лизуют ваш подвиг: томитесь, унываете, от​чаиваетесь...

А старые пчелки — совсем одинокие, остав​ленные, больные, немощные... Никто к вам не придет, никто не навестит, никто не ска​жет доброго слова. Одна надежда только на Господа. Пред иконочкой Пречистой Бо​городицы пролейте, милые, слезы. Она уте​шит вас, Она покроет вас от злых людей, Она ни за что не покинет вас в трудную минуту и в час вашей смерти придет Сама к вам, и от​гонит злых бесов, и даст радостную кончину, и в Царство Небесное вселит вас для блажен​ной жизни навеки».

Очнулся старец ото сна, ласковые лучи солнца играли в келье. На душе тихо и ра​достно. Слава Тебе, Господи, слава Тебе!

ВЛАДЫКА АФАНАСИЙ СИДЯЩИЙ

Епископ Афанасий (день памяти 2/15 мая) жил в ХVI-ХVIIвеке. Праведный был архи​ерей, полагал душу свою за паству свою. Го​сподь наградил тело его нетлением и душу вечным спасением. Он скончался в сидячем положении, как бы заснул. Так он и поныне сидит в соборе на кафедре, облаченный в ар​хиерейские одежды.

Раба Божия София из Москвы рассказыва​ет, как она первый раз увидела его.

«Подходим цепочкой и благоговейно при​кладываемся к руке. Он сидит и голову скло​нил вниз.

Ну что здесь особенного, подумала я: на​рядили, посадили и сидит... Приложилась я к руке, как и все, и пошла домой. На душе было плохо. Неверие наказывалось Богом жестоко. Вечером кое-как помолилась, легла спать. И чуть я заснула, как вижу себя в собо​ре, будто опять подхожу к сидячему владыке Афанасию. И едва я поравнялась с ним, как он неожиданно поднимает свою голову и в упор смотрит мне в лицо... Это было так страшно, что я вся затряслась от ужаса, силь​но закричала и... тут же проснулась. Спать я уже не могла, душили слезы раскаяния. Вста​ла с постели, оделась и стала молиться. Всю ночь проплакала, просила прощения за не​верие. Чуть свет я была уже в соборе и теперь уже с кротким трепетом подошла к Святи​телю: он, как и прежде, тихо сидел и голову склонил низко-низко.

— Прости, святой отче, меня, грешную, — взмолилась я и упала на пол, сильно рыдала я.

— Бог тебя простит, — послышалось мне от мощей. Я заплакала еще сильнее, и меня взяли под руки и отвели в сторону.

Вернулась я домой новым человеком. Душа моя ликовала от радости и сладости духов​ной, и злое сомнение уже никогда более не разрывало мою душу».

Дивен Бог во святых Своих.

Владыка Афанасий и поныне сидит в со​боре как живой. Его переодевают в разные одежды, особенно к праздникам, и хотя не мастят его никакими духами, он благоуха​ет дивным небесным ароматом. Сидит тихо, голову вниз... Но сколько душ вразумил он и избавил от гибельного неверия...

Спасайтесь, сродники и чада,

Из гроба к вам взываю я,

Спасайтесь, братья и друзья,

Да не узрите пламень ада!

Вся жизнь есть царство суеты,

И, дуновенья смерти чуя,

Мы увядаем, как цветы, —

Почто же мы мятемся всуе?

А. Толстой

НА КРЫЛЬЯХ ВЕРЫ

«Лирико-фанатическое выражение», — скажут скептики нашей эпохи. Но «крылья веры» не являются фантазией или красивой формой выражения. Это дивный факт! Это святая жизнь!

Святые угодники Божии всех веков, тыся​челетий, проходя земную жизнь, своим ду​хом воспаряли на крыльях веры в самые таинственные, недосягаемые высоты. Об этом трудно говорить нам, людям, оземленным тяжестью материализма и бременем гре​ха, но тем не менее и мы призваны к жизни на небесах, жизни с Богом и Ангелами, жиз​ни блаженной и вечной.

Есть трогательный рассказ о том, как три инока пересекали буйный океан на своих крыльях.

Первым двум инокам были даны крылья легкие, эластичные, они легко поднялись над морем и летели, пока благополучно не достигли другого берега. «Это монахи первых веков», — был голос.

Последнему иноку крылья были даны уже не такие, как первым двум. Крылья были гру​бые, тяжелые. Лететь на них было трудно и опасно. Но инок всё же полетел...

О бедный! Как он летел! Как он мучался! Когда налетал ветер, инок падал так низко, что ноги его погружались в ледяную пучину. Инок кричал, плакал, просил помощи и тогда опять немного поднимался на своих грубых крыльях, но стоило только снова налететь ве​тру, как крылья уже не могли удержать инока.

Он снова погружался в пучину и снова плакал и стенал, взывая о помощи. И так весь путь. Он летел в страшном напряжении, каждую мину​ту готовый погибнуть. «Это иноки последних времен», — сказал незримый голос.

Крылья веры христиан последних времен именно вот такие, как у этого инока. Они грубые, тяжелые, деревянные. И как мы мо​жем дерзать лететь на таких крыльях через бушующую стихию житейского моря?

Однако люди, движимые верой и любовью к Богу и правде Божией, решаются и на этот дерзновенный подвиг. Они говорят себе: «Луч​ше погибнуть в борьбе в волнах океана, чем добровольно отдаться сатане и его черной свите и погибнуть в темных глубинах ада».

Другие говорят, что у безбожников крылья крепче и надежнее, чем у верующих.

Что нам сказать на это? Мы в затруднении. Пусть лучше скажет нам опытный подвижник веры и благочестия глинский старец Андроник

«Да, — отвечает он, — у безбожников есть крылья. И летают они на них довольно дерз​новенно. Однако эти ракеты и воздушные корабли всех мастей не стоят того, чтобы говорить о них серьезно. Во-первых, поле​ты эти настолько низкие и приземистые, что едва достигают высоты нескольких десятков километров, их образно можно сравнить с пескарем, который, набравшись мужества, выпрыгнул из воды и, задохнувшись, тут же обратно нырнул в озеро.

Когда полетевшего спросили собратья: “Ну, что ты там видел?”, — он самодовольно и дерз​ко ответил: “Ничего там нет — ни Бога, ни Ан​гелов, одна пустота”. Вот такие наши полеты...

Конечно, они имеют большое значение для науки, но для главного, для нашего спасе​ния — ничего решительно».

Есть и такие суждения, что будто полеты космические есть не что иное, как попыт​ка усвоить себе небо без Бога, то есть дерз​новенно сказать Богу: «Ну вот мы и без Тебя умеем летать куда только захотим — на дру​гие планеты, на звезды, а то и на самое третье небо, где Ты живешь».

Дерзость! Вызов Богу!

Ну, конечно, как следствие и бывает, что мы падаем с неба и сгораем, как метеориты, бесследно. Другое дело — крылья веры.

Тот же старец говорит: «Конечно, и верую​щие теперь летают плохо. Но не потому, что вера как таковая будто потеряла свою силу, будто она устарела. Да нет же. Сила веры пра​вославной всё та же, что и была тысячу, две тысячи лет назад. Дело в том, что сами люди стали другие: они стали слабоверующие, со​мневающиеся; у них нет безусловного до​верия Богу, как было раньше; они доверяют теперь больше науке, технике, культуре, по​тому и не имеют тех «крыльев», которыми владели наши отцы».

«Что же нам теперь делать?» — спросили старца. «Необходимо со всей решительно​стью вернуться к святым отцам. Путем по​каяния восстановить себе качество веры на​ших отцов и прадедов. Твердо встать на путь евангельской истины. Усилить молитву, пост, воздержание от всех мирских соблазнов. До​вериться во всем Христу Спасителю наше​му. Молитвенно и созерцательно воспарять в высь».

Конечно, трудное дело рекомендует ста​рец, но ведь другого выбора нет: или с Богом, или с демоном.

И сказал мне Ангел: «...Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да тво​рит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его» (ср. Отк. 22, 10-12).

И вот слышите всенародный вопль пра​вославных людей? Кто даст ми криле, яко голубине? и полещу и почию. Се удалихся бегая, и водворихся в пустыни. Чаях Бога спасающаго мя от малодушия и от бури (Пс. 54, 7-9).

«Слава Богу, — говорит схимонахиня Мо​деста, — ибо Он творит всё новое: новое небо, новую землю. Зло набирает свою по​следнюю силу, а Бог добра и правды уже предрешил битву в пользу добра и истины: будем молиться и не унывать, во всем на Бога уповать. Хотя крылья нашей веры ослабли и с великим трудом держат нас над бурны​ми волнами жизни, всё равно мы не оставле​ны — Бог с нами. Он следит за каждым ме​тром нашего полета. Будем только каяться и каждую минуту призывать Его на помощь.

Ничего! Пусть бушует океан, пусть ревут и ярятся волны — силен Господь спасти вер​ных Своих и... спасет их непременно, спасет и избавит их от вечной гибели.

Архангелу Михаилу

Свети ей [душе] к небу путь воздушный,

Полки враждебные рассей,

Освободи темницы душной

Неистлевающих цепей!

О, дай мне зреть мой рай желанный,

Будь сам к нему вожатый мой.

И света славы трисиянной

Меня, мой Ангел, удостой.

«КОСТЫЛИ» НЕВЕРИЯ

На свете бывают такие дивные вещи, разо​брать которые может только Бог. Он — Все​ведущий, Он — Всемогущий, Он — Вселюбящий. Слава Ему во веки веков!

В наши дни, когда перестройка набира​ет силу, стали возможными разные диало​ги, подвергаются гласности тайны преступлений прошлого, реабилитируют тысячи убиенных, расстрелянных, замученных. Возможным стало сближение верующих с неверующими. Об этом последнем и хочу написать.

Два друга, Петр и Сергей, сызмальства были вместе. Они любили друг друга, как родные братья. Оба лишились родителей очень рано, когда им было всего по шесть лет. Оба были потом в детдоме, видели горе, обиды, побои, голод и холод. Но когда разрешили усынов​лять из детдома сирот, Петю взяла к себе бла​гочестивая женщина и воспитала его в духе веры и благочестия. Сережа же попал к муж​чине — заядлому безбожнику, и был воспи​тан атеистом. Затем чудом они встретились в армии и дали клятву друг другу никогда не разлучаться, а быть вместе до смерти.

Вот бывают такие люди. К тому же они хо​рошо знали, что взгляды их на жизнь разные и даже совершенно противоположные.

До перестройки они много спорили, до​казывая каждый правоту своих взглядов, а вот к тысячелетию Крещения России, когда власть начала налаживать отношения с Церковью, дружба ребят возобновилась. Сергей, видимо под влиянием широкой пропаган​ды печати и телевидения о Крещения Руси, пришел к таким выводам, что почел лучшим больше не порицать религию, а верующих уважать, как и всех прочих. Такая перемена в друге радовала Петра, однако он не подавал повода к превосходству над Сергеем и вел себя смиренно и сдержанно, как и раньше.

Однажды между друзьями произошел се​рьезный обмен мнениями, который совсем немаловажен для всех нас.

Петя позвал Сережу в свою комнату на чаш​ку чая. Разговорились по душам. Началось вот с чего.

— У тебя, братец, много иконочек в ком​нате, — скромно заметил Сергей другу.

— Да, да, Сережа, я люблю иконы, — отве​тил весело Петр. — Иконы — это «просветы» в иной мир, или «окна» в мир Божественный, Небесный.

— Интересно, — любезно заметил Сер​гей, — я раньше как-то по-иному относился к иконам, а теперь... — он запнулся и густо покраснел.

Петр заметил смущение друга и многозна​чительно сказал: Всё бывает, теперь време​на такие: иное мышление, переосмысление всего и вся, а также и религии, отношения к Богу, к Церкви.

Сергей слушал внимательно и, казалось, что он хочет сказать что-то важное.

— Я бы хотел, — начал он несмело, — я бы хотел, Петя, поговорить с тобой се​рьезно относительно веры. Что ты на это скажешь?

Петр одобрил это желание друга, и вот о чем они вели разговор.

— Религия, оказывается, вещь не такая уж простая, — начал Сергей, — она достойна се​рьезного изучения, и можно ошибиться в ее подлинной оценке.

— Сережа, — сказал Петр, — мне кажется, что ты хочешь сказать о религии нечто по​ложительное?

— Я хочу сказать о Православии как о та​ковом. Ведь тясяча лет живого религиозного опыта — вещь немаловажная.

Петр слушал друга внимательно и не пере​бивал его.

— Вот мы, вольнодумцы, пошли было на​пролом, — продолжал Сергей, — нам показа​лось, что с религией можно кончить одним махом. И я горячо включился в эту борьбу с религией. Однако в душе был какой-то над​лом. Совесть всё время меня обличала, что я делаю не то, что надо. Трудно идти против рожна. Акция моя рано или поздно должна была провалиться... — Сергей замолк, молчал и Петр.

— И вот она провалилась, — вздохнув, за​кончил Сергей.

Петр радовался за прозрение друга. Одна​ко он действовал постепенно и хотел, что​бы сам Сергей своими словами осудил свою ошибку.

— Что тебя, Сережа, особенно привлека​ло на твоем широком пути? — спросил Петр друга.

— Раскрепощение, — ответил Сергей. — Я хотел полной свободы, а религия меня связы​вала. Но вот, что практически получилось, — понизив голос, сказал Сергей, — свобода от религии меня еще более сковала новыми узами, да так сковала, что я едва не сошел с ума.

— Мне кажется, — заговорил Петр, — что в вашем безбожии большую обманчивую роль играют «протезы» или «костыли», с по​мощью которых вы пытаетесь создать иллю​зорно счастливую жизнь.

Сергей не понял слов друга и попросил разъ​яснить, что такое «протезы» или «костыли».

— У верующих в Бога есть так называе​мые крылья веры, — сказал Петр, — на этих крыльях веры они поднимаются мысленно и даже чувствами выше всего земного, гре​ховного. Это не иллюзия или обман чувств. Это факт живого общения с Богом и святы​ми. Это сакраментальная связь сердца с ду​ховным миром. Отсюда и радость, подъем и вдохновение, которые подчас невозмож​но выразить словами... У вас, Сергей, этого ничего нет и быть не может. Однако вы хо​тите, чтобы и у вас были и радость, и подъ​ем, и вдохновение, и созерцание. Но отку​да оно может быть у вас, если вы отрицаете Бога, источник радости и блаженства. И вот тут к вам подключается демон, он искусно подставляет вам «костыли» или «протезы», чтобы вы на них ходили, скакали, летали, радовались до безумия, бесились от ложно​го удовольствия.

Сергей ловил каждое слово друга и по​ражался той неподдельной правде, которая в них высказывалась.

— Под «костылями» и «протезами» безбожия я разумею, — сказал Петр, — все обманчивые мирские удовольствия и развлечения. К ним относятся и телевизоры всех мастей, и ком​пьютеры, и летательные аппараты, и легко​вушки разных типов, а также развлекательные фильмы, журналы, сытый желудок и наркома​ния — всё это жалкие «протезы» и «костыли», на которых скачут хромые и увечные, создавая свое ложное счастье. Но как бы хромой и без​ногий не опирался на костыли, всё равно он хромой и безногий, всё равно он не полно​ценный, а увечный и изуродованный.

Сергей наконец-то понял, о чем говорит Петр, и, уже не скрывая своего внутреннего восторга, встал со стула, подошел к другу и, обняв его, растроганно сказал:

— Теперь я подлинно убедился, что ты, Петя, для меня дороже всех земных сокро​вищ, ибо твоими устами говорит Сам Бог.

— Слава Богу, — наконец промолвил Петр, — теперь я еще глубже познаю, как ди​вен и любвеобилен Бог наш к Своему заблуд​шему созданию.

Друзья встали на колени и первый раз в жизни вместе помолились Богу. Они оба плакали слезами умиления и благодарения, и казалось, что у Сережи в эту минуту силой Божией ломались все «костыли» и «протезы» и вырастали новые крылья веры для парения ввысь.

У одного старца был хороший ученик. По своей невыдержанности старец вы​гнал его из своей кельи и выбросил вон его одежды. Ученик не отходил от кельи и сидел за дверью. Старец, открыв дверь, увидел его и, поклонившись ему, сказал: «Отче мой, тер​пение твое победило мою невыдержанность. Войди в келью — отныне ты будешь моим отцом и учителем, а я — твоим учеником» (Древний патерик).

Самой грудью больною, но верною грудью, Веру наших отцов, матерей и сестер,

Как сокровище, надо сберечь нам, о люди! Да горит в наших душах, как яркий костер.

И ты, сердце, разбитое камнем порока, Дотянись же до веры, ее болью коснись, Хоть и рана на сердце тяжка и глубока, Исцелеешь — скорее от мрака очнись!

НОВОМУЧЕНИК

Бывают дни — теснит и давит

Тоской измученную грудь.

Но верь! Премудрость миром правит,

Свершай безропотно свой путь.

Н. Шлямберг

Наши времена полны страданий, тоски и горьких переживаний. Особенно же вы​зывают к себе уважение люди, которые не​винно вынесли и ныне несут на себе тяжесть гонений, страданий и даже мученической смерти за имя Христово, за правду Божию. Такое вот апокалипсическое время настало, по Писанию, что за истинный путь Христов, за Церковь Его Святую обязательно надо по​страдать, пролить свою кровь.

Трагические испытания и муки за правду перенесли наши отцы, матери, братья и сестры в прошлые десятилетия. Особенную же тяжесть этих мук приняло на себя наше пра​вославное духовенство, погибшее в лагерях смерти в несметном количестве.

Вызывает достойное удивление и восхи​щение то обстоятельство, что новомученики нашей эпохи, страдая и умирая безвинно, никогда не роптали на свою судьбу. Они ни​кого не винили, никому не грозили, а за всё только благодарили Бога и молились со сле​зами за гонителей своих и о том, чтобы Бог укрепил их в страданиях. Совершалось яв​ное чудо — радость и вдохновение напол​няло души и сердца страдальцев Христовых, и они уже здесь, на земле, среди адских мук и унижений, были счастливы и блаженны.

К таковым новомученикам относится и священник Григорий Петров, погибший в сороковых годах в одном из сталинских лагерей смерти.

Год рождения и место службы отца Григория до ссылки мы не знаем, известно только время его жизни в лагере и мученическая кончина.

Это был человек высокой души и просто​го сердца: всегда жизнерадостный, всегда общительный, всегда духовно настроенный и внутренне молитвенный. И хотя отец Гри​горий не отличался хорошим здоровьем, однако это не удручало его сознание. Кушал он совсем мало, да и нечего было кушать. Бы​вало, что и свою баланду, и малый кусочек хлеба он отдавал другому, или просто у него воровали, отбирали урки. Был он часто со​вершенно без еды и питья, жил чудом Божиим, да еще и работал не покладая своих рук.

Его друзья говорили ему: «Отец Григорий, ты сегодня опять без еды, у тебя украли пай​ку, возьми вот хоть этот кусочек, поешь».

— Что вы! Что вы, — запротестует отец Григорий, — у меня есть что кушать, я без еды не бываю никогда.

Действительно, он без еды не бывал никог​да. Он питался словом Божиим, о котором говорит Христос, что ни хлебом одним бу​дет жить человек, но всяким словом, исхо​дящим из уст Божиих (Мф. 4,4).

Однажды его друзья (из урок же) пойма​ли вора, укравшего пайку у отца Григория. Урке грозила смертная расправа. Его про​сто могли сами же урки зарезать за то, что он украл пайку. Когда жизнь урки была уже на волосочке, к группе подошел отец Гри​горий и спокойно сказал: «Отпустите парня и не делайте ему никакого зла. Он у меня ни​чего не украл, я сам отдал ему свою пайку».

Начальство не любило отца Григория за его моральное влияние на заключенных. Хотя он никогда ничего не проповедовал, он вообще мало что говорил, заключенные лю​били его за доброту сердца. Когда кто забо​леет и не может идти на работу, лежит в ба​раке всеми брошенный, то отец Григорий как тут и был: он тихо подойдет к больно​му, сядет бочком на койку и молча молится. Если больной без сознания, он сделает ему компресс, освежит и обвяжет голову, схо​дит к санинструктору, принесет и даст боль​ному таблетку и так выходит его и избавит от смерти. И всё это делал он совершенно бескорыстно.

Однажды заболел главарь уголовников по имени Пахан. Болезнь страшная. Лагер​ный врач пришел, посмотрел, бросил та​блетку и, безучастно сказав: «Безнадежный», ушел.

Отец Григорий стал ухаживать за больным. Пахан открыл глаза и зло сказал: «Ты что здесь промышляешь? Или думаешь поживиться чем? Знаем мы вас, лицемеров. Уходи отсюда».

Отец Григорий смиренно выслушал, крот​ко посмотрел на Пахана, повернулся и ушел.

Но когда Пахану стало еще хуже, он снова подошел к нему и снова стал за ним ухажи​вать. После, когда Пахан поправился, он го​ворил всем своим уркам, что этот человек действительно добрый и божественный, ибо он спас ему жизнь.

Обязанность отца Григория была ответ​ственная: он смотрел за бараком, топил его дровами, убирал, отгребал снег.

Однажды его сильно избил следователь. Он требовал от отца Григория подписать донос на одного заключенного, чтобы доба​вить ему еще одну «десятку». Тот решительно отказался это сделать и при этом еще и ска​зал: «Люди и так страдают и умирают здесь неповинно, а вы придумываете им новые му​чения, чтобы пробить себе карьеру».

Следователь так сильно озлился, что стал бить отца Григория чем попало и куда попало. Священник потерял сознание и валял​ся на полу весь окровавленный. Сначала он тихо молился, а потом всё глубже куда-то проваливался и наконец затих...

Его считали уже мертвым, вытащили из ка​бинета и бросили. Но Господу было угодно, чтобы он еще пожил.

Никогда отец Григорий не жаловался на свою судьбу, а наоборот — благодарил Бога и находил еще силы искренне радо​ваться в Боге и веселиться по-детски всему, что создал Бог для нас.

В таких же нечеловеческих условиях го​нений на Церковь в тридцатые годы митро​полит Трифон (Туркестанов) написал благо​дарственный акафист «Слава Богу за всё». Это дивное творение, вызывающее удивление многих богословов и поэтов, исторгающее из сердца самые высокие и святые чувства любви, благодарения и славословия Богу.

Как мог престарелый епископ в условиях жестоких гонений и непрекращающейся кле​веты на Церковь, холодный и голодный, боль​ной и обреченный на смерть, написать такой возвышенный акафист — хвалу и благодарение своему Творцу и Создателю?! И какая сила Божия вдохновляла и укрепляла его на это?

Вот краткие выдержки из акафиста.

«Господи, хорошо гостить у Тебя: благоуха​ющий ветер, горы, простертые в небо, воды, как беспредельные зеркала, отражающие зо​лото лучей и легкость облаков. Вся приро​да таинственно шепчется, вся полна ласки, и птицы, и звери носят печать Твоей любви. Благословенная мать-земля с ее скоротеку​щей красотой, пробуждающей тоску по веч​ной отчизне, где в нетленной красоте вечно звучит: Аллилуия!» (кондак 2).

«Когда Ты вдохновлял меня служить ближ​ним, а душу озарял смирением, то один из бес​численных лучей Твоих падал на мое сердце, и оно становилось светоносным, как железо в огне. Я видел Твой таинственный, неулови​мый Лик Слава Тебе, преобразившему нашу жизнь делами добра. Слава Тебе, запечатлев​шему несказанную сладость в каждой запове​ди Твоей... Слава Тебе, Боже, во веки!» (икос 4).

«В дивном сочетании звуков слышится зов Твой. Ты открываешь нам преддверия гряду​щего рая в мелодичности пения, в гармонич-

ных тонах, в высоте музыкальных красок, блеске художественного творчества. Всё ис​тинно прекрасное могучим призывом уно​сит душу к Тебе, заставляя восторженно петь: Аллилуия!» (кондак 7).

И во всем акафисте нет ни единого слова жалобы на горькую земную судьбу!

Откуда всё это берется? Кто вдохновитель этой святой мысли в полумертвом теле обре​ченного человека?

И не стыдно ли нам, живущим в условиях свободы, достатка и известных удобств, чи​тать эти вдохновенные строки? Можно ли нам ныть, роптать, унывать при малейших испытаниях жизни? Он же и ему подобные, безвинно страдая и не видя никакого просве​та для избавления, продолжали благодарить Бога и славить Его предивные дела. Мы же и поныне хнычем и ропщем, всё чем-то не​довольные и душевно неустроенные!

Не пора ли одуматься нам — неблагодар​ным и злонравным! Встать на путь духовной стабильности и покаяния, возлюбить под​линную нищету Христову и усвоить себе дух евангельского самоотречения.

Отец Григорий и поныне живет в наших благодарных сердцах. И поныне он возносит дивную хвалу Богу, устроившему всё во славу Свою и во спасение людей.

«Нетленный Царю веков, содержащий в дес​нице Своей все пути жизни человеческой си​лою спасительного Промысла Твоего, бла​годарим Тя за все ведомые и сокровенные благодеяния Твоя, за земную жизнь и за небес​ные радости Царствия Твоего будущего. Про​стирай нам и впредь Твои милости, поющим: Слава Тебе, Боже, во веки!» (кондак 1). Аминь.

ПЫЛАЮЩИЙ КОРАБЛЬ

В темную глубокую ночь в открытом море увидели большой пылающий корабль. Он быстро плыл по волнам моря, и зарево по​жара высоко поднималось к небу. Зрелище было страшное.

— Но ведь на корабле, наверное, горят люди? — заметил кто-то из зрителей.

Все промолчали.

Действительно, на корабле были люди, их было около сотни человек, и все они были христиане. Никто из наблюдавших этого не знал. Но если бы и узнали, всё равно по​мочь никто погибающим не мог. Да и что помогать? Ведь христиан топят, жгут, убива​ют — это считалось правомерным: значит, заслужили, достойны этого. Так думали все язычники, идолопоклонники.

Пылающий корабль с осужденными хри​стианами около получаса носился по морю, никем не управляемый! От сильного ветра он горел всё сильнее, верхняя часть его уже рушилась, и зловещее зарево продолжало увеличиваться над горизонтом.

— Где же люди, их не видно на корабле, и не слышно криков? — сказал один из на​блюдавших. Снова все промолчали.

Однако на корабле было около ста христи​ан. Их заперли в трюме корабля, и они там молились Богу, готовясь умереть за Господа Иисуса Христа.

Еще несколько минут горел корабль, потом стал медленно угасать — он сгорел до самой воды. Теперь горел уже трюм, наполненный христианами. Вскоре пожар погас совсем, люди все сгорели, оставшаяся часть кора​бля ушла в глубину. Наступила жуткая тьма. И только ветер страшно выл над морским побоищем, увеличивая страх и трепет живых людей. Так умирали за правду Божию наши предки — христиане, показав нам дивные примеры стойкости и мужества в различных страданиях за веру евангельскую.

Еще раньше в 303 году сгорел дотла другой корабль, церковный, вмещавший в себе двад​цать тысяч христиан. Это было в Никомидии в день праздника Рождества Христова. Им​ператор Максимилиан приказал всем хри​стианам выйти из храма и принести жертвы богам, иначе он сожжет храм и всех моля​щихся. Но из храма никто не вышел. Все хри​стиане предпочли сгореть в храме, умереть за Христа, но не поклониться бесам.

Храм был подожжен со всех сторон. Две​ри были открыты, но никто не пытался вы​ходить из храма, чтобы спасти свою жизнь. Двадцать тысяч христиан сгорели, как еди​ная свеча пред Престолом Божиим, вызвав этим особое восхищение и страх пред силой духа христианской веры.

Было множество других убийств и массово​го уничтожения христиан, и все они говорят о том, что вера христианская не людьми приду​мана, а Богом установлена и победить ее и унич​тожить никто не может (см. Мф. 28,19-20).

По учению святых отцов, Церковь Христова есть не что иное, как корабль, плывущий по жи​тейскому морю. Этот корабль подвергается са​мым страшным опасностям от буйных волн, от морских пиратов-разбойников и даже от сво​их лжебратий, которые плывут на корабле.

По этому вопросу мы просили высказать​ся одного видного подвижника и богослова протоиерея Кирилла. Вот что он сказал:

— Церковь Христова, созданная Христом, является действительно спасительным ко​раблем, плывущим по бурному морю. Он несет на себе всех верующих во Христа и стремящихся к вечной жизни. Враг спа​сения — диавол — жаждет потопить этот Христов корабль. Он устраивает страшные бури и штормы на море. Он подсылает раз​бойников, чтобы обокрасть, опустошить корабль и убить всех плывущих на нем; он даже показывает ложный маршрут капитану и корабельщикам, чтобы направить корабль на подводные рифы и утопить его.

Но вот, как видите, Христос — великий и та​инственный Кормчий — ведет Свой корабль уже тысячелетия, сохраняя его от потопле​ния. И мы, православные христиане, плывем на этом спасительном корабле уже тысячу лет, юбилей которого мы отмечали в 1988 году.

— Но как этот Христов корабль — Цер​ковь — будет дальше плыть по морю жи​тейскому, какова судьба Церкви в дальней​шем? — спросили отца Кирилла.

Он передохнул немного и сказал:

— Христос обещал победу Своей Церкви. И эта победа будет, она есть уже частично и те​перь, в эти вот дни перестройки. Корабль цер​ковный — как ковчег Ноя. Он так и будет плыть через все бури и наводнения, демонами воздви​гаемые; вокруг него будут гибнуть многие на​роды, восхотевшие самочинно плыть по морю без Христа. Однако злоба бесов временами бу​дет так велика, что корабль окажется в страшной опасности и может погибнуть. Он под напором ветра и волн будет крениться то вправо, то вле​во, то ударом ветра его так развернет, что он по​плывет обратно, особенно же такая трагическая судьба постигнет корабль Христов во дни анти​христа, который задастся целью уничтожить Церковь Христову любой ценой. Тогда Церковь Христова — корабль церковный — будет в бук​вальном смысле пылающий! Он будет гореть в пламени страданий за веру Христову, за чисто​ту Православия и истину евангельскую. И какое множество душ христианских очистится тогда от грехов в горниле великих испытаний! Какое множество их вознесется к Престолу Божию через кровавую мученическую смерть! О, бла​женны эти люди! Они победят сатану кровию Агнца, закланного от сложения мира.

Отец Кирилл замолк Все слушавшие его стали расходиться. На дворе была темная ночь. Ветер гулял по долине и рвал верхушки кедров. Откуда-то снизу, из ущелий, доносил​ся рев голодных зверей. Было страшно, но на​дежда не покидала нас, мы шли по тропинке и думали: «Как хорошо быть в корабле цер​ковном, все вместе, все едино. И правит этим кораблем Сам Христос, Ему слава во веки».

ЧУДНОЕ СПОКОЙСТВИЕ

Кто малым недоволен, тот большего недостоин.

Наши дни полны неустройства и суеты. Люди в своих измученных сердцах мало чем довольны или вообще совсем ничем не до​вольны. Они терзаются думой, раздражают​ся сердцем, томятся и страдают всем своим существом. Откуда взялось такое неустрой​ство? Где причина неспокойного состояния?

Один старец сказал, что причина нашего ду​шевного беспокойства лежит в нашей неблаго​дарности к Богу. Мы совсем мало благодарим Бога за Его великие к нам милости. А иные и совсем не хотят благодарить Бога, ибо Он, по их словам, посылает одни только скорби и бедствия.

Конечно, в таком недовольном душевном со​стоянии человек никогда не достигнет спокой​ной жизни. Он всегда будет зол, раздражителен, суетлив, крайне озабочен, боязлив и жалок.

Святые отцы в благодарности Богу видят дивную тайну Божиего превращения. Пусть человек кругом обложен скорбями, пусть он страшно болен и неизлечим, пусть все оставили его и он одинок, как былинка в поле. Но, если он за все благодарит Бога, радость и дивное спокойствие наполнит его сердце (святитель Игнатий (Брянчанинов)).

О, как необходимы нам ныне мир душев​ный и спокойствие сердца, чтобы выжить среди бедствий и нестроений жизни, сре​ди всеобщего неверия, зла и насилия, среди вражды и ненависти и погони за удовольстви​ями мира сего. Однако, чтобы быть спокой​ным и мирным, человеку необходимо иметь твердую опору в Боге. Некоторые думают, что счастье жизни зависит от достатка мирских благ — пищи, увеселительных зрелищ, вина и ликера, хороших связей с сильными мира сего и прочего. Всё это ерунда и полное ни​чтожество. Без Бога ничто земное не может дать человеку мира и спокойствия. Наоборот, всё земное, на что человек надеется, только обременяет его и доставляет смертельное ра​зочарование при неудачах и переменах.

Таким образом, душевный мир, спокой​ствие и радость жизни можно достичь толь​ко с Богом, выполняя Его святой закон и за​кон любви к ближним.

Опыт жизни и истории показал, что с Бо​гом и молитвой человек может быть счаст​ливым и спокойным даже тогда, когда его окружают одни только беды и скорби, смер​тельные опасности и даже близкая, мучи​тельная смерть.

Поистине судьбы Божии непостижимы! И мы их раскрыть не можем. Одно только с уверенностью можно сказать, что кого лю​бит Господь, того наказывает (Притч. 3,12). Видимо, для духовного спасения нации по​пущены Богом такие страдания!

Замечательно то, что люди сохраняют спо​койствие, они продолжают молиться, верить, хоронят погибших и просят у Бога проще​ния грехов их.

Надо полагать, что и в грядущие време​на, времена бедствий и гонений за веру христианскую, Господь так укрепит своих людей, что они спокойно встретят и пере​несут всё, что им суждено будет претер​петь. А мученическая смерть будет желан​ной и вожделенной, ибо она враз откроет новую блаженную жизнь в Царстве Христа Бога нашего.

«Будем же всегда благодарить Господа, что​бы быть достойными Его небесных благ...» (святитель Василий Великий).

«Посей славословие Богу, чтобы пожать венцы почести и похвалы в Царствии Небес​ном» (он же).

«Богу не нужны благодарения твои, но тебе нужны Божии благодеяния. Вместили​ще этих благодеяний — благодарное сердце» (преподобный Никодим Святогорец).

«Славословием Бога прогоняются помыслы неверия, малодушия, хулы, отчаяния, а вво​дятся помыслы тихие, святые, божественные» (святитель Игнатий (Брянчанинов)).

«С креста страданий мы способны испо​ведовать и славословить Бога, а в благополу​чии мы способны отвергать Его» (он же).

«Слава Богу» — могущественные слова. Во время скорби, сомнения, неверия, ропота, уныния принуждай себя к частому повторе​нию этих слов, и ты получишь покой и чуд​ное удовлетворение» (он же).

У одного печерского старца похитили много денег, там были и церковные деньги, но больше своих. Старец убивался и страшно скорбел об украденном. Он готов был наложить на себя руки. Но вот видит во сне Ангела, который говорит ему: «О окаянный, тебе следовало бы лучше благодарить Бога, а не унывать. Великое дело творить мило​стыню добровольно, но если кто благодарит Бога за насильно взятое, то выше всякой ми​лостыни» (Киево-Печерский патерик).

Будем же благодарить Господа за то, что имеем; а если совсем ничего нет у нас духов​ного, тогда приходится опять благодарить Бога, трудиться и верить, что рано или позд​но будет и у нас что-либо.

Малым не доволен,

Большего не жди!

Может, не достоин?..

Потрудись, иди...

[image: image2.jpg]Mozuna cxuapxumandpuma Ianmeneunona (Azpuxoba) y anmaps xpaua
BazoBewenus Mpecbsmoit Bozopoduuwt 6 cene Taununcxom





